# المنابر المناب

تفيرللقرآن الكريم ، جامع بين المأثور والمعقول ، مستمرمن أوثق كتب لتفير « الطبري ، الكشاف ، القرطبي ، الألوسي ، ابن كثير ، البحو المحيط » وغيرها بأسلوب ميستر ، ونظيم حديث ، مع العناية بالوجوه البيانية واللغوية

## المجلّدالشاني

نائيف محمّد على الصّابوني الاستناذب كلّية الشريحية والنراسات الإستلاميّة مكة الكرّمة - جامعة اللك عبد العزيز

حادالقران الكريم بيوت





## بسم الله الركون الركيب

# ۻؙڣ۠ٷٚٵڵڹ<u>ؖڣؘڛ</u>ٚڵڔؙٞۼ

قَالَ اللَّهُ تَعَالَى "إِن هَذَا الصَّرَانَ بَهِ لَكِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْ

ونَ نَزَّل مِن القران مِن القران مِن القران مِن القران في من القران في من القران في من القران في المناسلة المنا

وَقَالَ عَلَيْهِ الصَلاة والسَلام:

"أَسْرَاف أمتى حَسَلة القسر آن" امتينية

مَنْقُراْ حَرْفِا مِنْ عِتابِ اللَّهِ فله حَسَنَةٌ وَالْحَسَنَةُ بَعَشْرِ أَمْثَالِهَا ، لاَ أَقْوَلُ الْم حَرْف ، وَلَكِن ٱلْفَ حَرْف وَلامْ حَوْف وَمِكِيمُ حَدَرُف ؟ "البخاعِي"

إِقْ رَاقُ الْقُالَ فَإِنَّهُ يَأْتَى يَوْمِ الْقَيَّامَةِ شَفِيعًا لَأَصْحَابِهِ"

الح كُلِّ مُؤْمِنٍ وَمِؤْمِنَةٍ ..

يُرْسِيلُكُ عَادَةً فَيْ الْدُنيَا فُلِهِ جَاةً فِي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُ

أُه دي كنابُ اللّه وَتَعْسُيرُم ..

لتَكُونَ عُوماً عَلَى فَهُم إلقُراَّ نَ وَلِعَمَلِ بِعِ ..

مِقْدَقَالَتَ عَلَيْهِ الصَّلاحَ وَالسَّهُمُ :

تركت فيصمما إن تمسَّكم بدلن تصلوا بعُدِى أبدًا كتاب الله وسُنتي "سنت سي

السريرس بحب شربتني





الطبعة الرابعة (منقحة) جميع الحقوق محفوظة ١٤٠٢ه = ١٩٨١م



## بين يَدَعِ السُّورَة

\* سورة هود مكية وهي تُعنى بأصول العقيدة الإسلامية «التوحيد،الرسالة، البعث والجزاء» وقد عرضت لقصص الأنبياء بالتفصيل تسلية للنبي عليه الصلاة والسلام على ما يلقاه من أذى المشركين لا سيا بعد تلك الفترة العصيبة التي مرت عليه بعد وفاة عمه « أبي طالب » وزوجه « خديجة » فكانت الآيات تتنزَّل عليه وهي تقص عليه ما حدث لإخوانه الرسل من أنواع الابتلاء ، ليتأسى بهم في الصبر والثبات .

\* ابتدأت السورة الكريمة بتمجيد القرآن العظيم ، الذي أحكمت آياته ، فلا يتطرق إليه خلل ولا تناقض ، لأنه تنزيل الحكيم العليم ، الذي لا تخفى عليه خافية من مصالح العباد . . ثم عرضت لعناصر الدعوة الإسلامية ، عن طريق الحجج العقلية ، مع الموازنة بين الفريقين : فريق الهدى ، وفريق الضلال ، وضربت مثلاً للفريقين وضّحت به الفارق الهائل بين المؤمنين والكافرين ، وفرقت بينها كما تفرق الشمس بين الظلمات والنور ﴿مثلُ الفريقين كالأعمى والأصم ، والبصير والسميع ، هل يستويان مثلاً ؟ أفلا تذكّرون ﴾ ؟ .

\* ثم تحدثت عن الرسل الكرام مبتدئة بقصة « نوح » عليه السلام أب البشر الثاني ، لأنه لم ينج من الطوفان إلا نوح والمؤ منون الذين ركبوا معه في السفينة ، وغرق كل من على وجه الأرض ، وهو أطول الأنبياء عُمُراً ، وأكثرهم بلاءً وصبراً .

\* ثم ذكرت قصة « هود » عليه السلام الذي سميت السورة الكريمة باسمه ، تخليداً لجهوده الكريمة في الدعوة إلى الله ، فقد أرسله الله تعالى إلى قوم « عاد » العتاة المتجبرين ، الذين اغتروا بقوة أجسامهم وقالوا : من أشدُّ منا قوَّة ؟ فأهلكهم الله بالريح الصرصر العاتية ، وقد أسهبت الآيات في الحديث عنهم بقصد العظة والعبرة للمتكبرين المتجبرين ﴿ وتلك عادُ جحدوا بآيات ربهم وعصوا رسله ، واتَّبعوا أمر كل جبار عنيد . . إلى قوله ألا إن عاداً كفروا ربهم ، ألا بُعداً لعادٍ قوم هود ﴾.

\* ثم تلتها قصة نبي الله « صالح » ثم قصة « لوط » ثم قصة « شعيب » ثم قصة « موسى وهارون » صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين ، ثم جاء التعقيب المباشر بما في هذه القصص من العير والعظات في

## بِسُ لِللهِ ٱلرَّحْرَ ٱلرَّحْرَ الرَّحِيمِ

الْسَرْ كِتَنْبُ أَحْكِمَتْ عَايَنَهُ مُمَّ فُصِلَتْ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ﴿ أَلَّا تَعْبُدُوٓ أَ إِلَّا اللَّهَ إِنَّنِي لَكُمْ مِنْهُ لَلْرَرُ وَبَشِيرٌ ﴿ وَأَنِ السَّعْفِرُواْ رَبَّكُمْ مُمَّ تُوبُوٓ ا إِلَيْهِ يُمَتِّعْكُم مَّتَاعًا حَسَنًا إِلَىٓ أَجَلِ مُسَمَّى وَيُؤْتِ كُلَّ ذِي نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ ﴿ وَأَنِ السَّعْفِرُواْ رَبَّكُمْ مُمَّ تُوبُوٓ ا إِلَيْهِ يُمَتِّعْكُم مَّتَاعًا حَسَنًا إِلَىٓ أَجَلِ مُسَمَّى وَيُؤْتِ كُلَّ ذِي

إهلاك الله تعالى للظالمين ﴿ ذلك من أنباء القرى نقصه عليك منها قائم وحصيد . . إلى قوله تعالى : وكذلك أخذُ ربك إذا أخذ القرى وهي ظالمة إنَّ أخذه أليم شديد ﴾ .

\* وختمت السورة الكريمة ببيان الحكمة من ذكر قصص المرسلين ، وذلك للاعتبار بما حدث للمكذبين في العصور السالفة ، ولتثبيت قلب النبي عليه السلام أمام تلك الشدائد والأهوال ﴿وكلاً نقص عليك من أنباء الرسل ما نثبت به فؤادك ، وجاءك في هذه الحقُّ وموعظة وذكرى للمؤ منين . . إلى قوله فاعبده وتوكل عليه ، وما ربك بغافل عما تعلمون وهكذا تختم السورة بالتوحيد كما بدأت به ليتناسق البدء مع الختام!!

اللغ حلل أو فساد (مستقرها) المكان الذي تأوي إليه في الدنيا (مستودعها) المكان الذي تصير إليه يتطرأ إليه خلل أو فساد (مستقرها) المكان الذي تأوي إليه في الدنيا (مستودعها) المكان الذي تصير إليه بعد الموت (أمة معدودة) الأمة هنا بمعنى المدة من الزمن أي مدة محدودة من السنين قال القرطبي: والأمّة اسم مشترك يطلق على ثمانية أوجه: الجماعة ، الملة ، الرجل الجامع للخير ، الحين والزمن ، أتباع الأنبياء(۱) الخ (مرية) شك وارتياب (ضلّ ضاع وتلاشي (لا جرم) كلمة واحدة بمعنى حقاً وهو قول الخليل وسيبويه (أخبتوا) خشعوا وخضعوا والإخبات : الذل والخضوع (الأصم) الذي لا يسمع وبه صمم .

سَبَبُ النَّرُولُ: ذكر القرطبي عن ابن عباس أن « الأُخْنس بن شريق » كان رجلاً حلو الكلام وحلو المنطق ، يلقى رسول الله على ما يسوء فأنزل الله ﴿أَلَا إِنهُم يُنْدُونَ صَدُورُهُم لِيسَتَخْفُوا منه . . ﴾ الآية(٢).

النفسي ير : ﴿ السسر ﴾ إشارة إلى إعجاز القرآن ، وأنه مركب من أمثال هذه الحروف الهجائية ، وعن ابن عباس أن معناه : أنا الله أرى ﴿ كتابٌ أُحكمت آياته ﴾ أي هو كتابٌ جليل القدر ، نظمت آياته ﴾ أي بيّنت فيه أمور الحلال القدر ، نظمت آياته نظماً محكماً ، لا يلحقه تناقض ولا خلل ﴿ يسم فُصّلت ﴾ أي بيّنت فيه أمور الحلال والحرام ، وما يحتاج إليه العباد في أمور المعاش والمعاد ﴿ من لدن حكيم خبير ﴾ أي من عند الله فصّلها وبيّنها الخبير العالم بكيفيات الأمور ، ولذا كانت محكمة أحسن الإحكام ومفصلة أحسن التفصيل ﴿ الله

<sup>(</sup>١) كقوله تعالى ﴿وجد عليه أمةً من الناس﴾ أي جماعة ، وقوله ﴿وادَّكُر بعد أمـــة﴾ أي حينٍ من الزمن ، وقوله ﴿إنّا وجدنا آباءنا على أمـــة﴾ أي ملة ودين الخ . (٢) القرطبي ٩/ ٥ .

تعبدوا إلا الله ﴿ أِي لئلا تعبدوا إلا الله ﴿ إنني لكم منه نذيرٌ وبشيـــر ﴾ أي إنني مرسل إليكم من جهته تعالى ، أنذركم بعذابه إن كفرتم ، وأبشركم بثوابه إن آمنتم ﴿وأن استغفروا ربكــم ثــم توبـوا إِليهُ أي استغفروه من الذنوب وأخلصوا التوبة واستقيموا عليها بالطاعة والإنِابة ﴿يَتَّعْبُكُـم متاعـاً حسناً ﴾ أي يمتعكم في هذه الدنيا بالمنافع الجليلة من سعة الـرزق ، ورغَـد العيش ﴿ إِلــــى أجـــلِ مسمَّى﴾ أي إلى وقت محدَّد هو انتهاء أعماركم ﴿ ويؤت كلَّ ذي فضل فضله ﴾ أي ويعطي كل محسن في عمله جزاء إحسانه ﴿وإِن تـــولُّـوا﴾ أي وإِن تتولوا عن الإيمان وتُعرضوا عن طاعة الرحمن ﴿فَإِنِّي أخاف عليكم عنذاب يوم كبير، أي أحاف عليكم عذاب يوم القيامة ، ووصف العذاب بأنه كبير لما فيه من الأهوال الشديدة ﴿ إلى الله مرجعكم اي إليه جلَّ وعلا رجوعكم بعد الموت ﴿ وهـ و عـ لى كل شيء قديِــر﴾ أي قـادر على إماتتكم ثم إحيائكم وعلى معاقبة من كذَّب لا يعجزه شيء ، وفي الآية تهديد عظيم ﴿ أَلاَ إِنهِ عَمْ يَثْنُونَ صَدُورَهُمُ لَيُسْتَخَفُوا مَنْهُ ﴾ قال ابن عباس : نزلت في الأخنس بن شريق كان يجالس رسول الله ﷺ ويحلف أنه ليحبه ويضمر خلاف ما يظهر(١) وقال القرطبي : أخبر عن معاداة المشركين للنبي ﷺ والمؤمنين ، ويظنون أنه تخفى على الله أحوالهم(١) والمعنى إنهم يطوون صدورهم على عداوة النبي والمؤ منين ، يريدون بذلك أن يستخفوا من الله حتى لا يفتضح أمرهم ﴿ أَلاَ حين يستغشون ثيابهم، أي حين يتغطون بثيابهم ﴿يعلــم ما يسـرون ومــا يعلنــون، أي يعلم تعالى ما يُبْطنون وما يُظهرون وكأن الآية تقول : لا تظنوا أن تغطيتكم تحجبكم عن الله بل الله يعلم سرائركم وظواهركم لا تخفى عليه خافية من أحوالكم ﴿إِنَّهُ عليهُ بَـذَاتُ الصَّـدُورِ﴾ أي عالم بما في القلوب ﴿ومَّا مَـن دَابَةٍ في الأرض إلا على اللهِ رزقُها، أي ما من شيء يدب على وجه الأرض من إنسان أو حيوان إلا تكفّل الله برزقه تفضلاً منه تعالى وكرماً ، فكما كان هو الخالق كان هو الرازق ﴿ويعلم مستقرها ومستودعها﴾ قال ابن عباس : مستقرها حيث تأوي إليه من الأرض ، ومستودعها الموضع الذي تموت فيه فتدفـن (٣) ﴿كُـلٌ فَي كُتَابٍ مِبينِ أَي كُلُّ مِن الأرزاق ، والأقدار ، والأعهار ، مُسطَّرٌ في اللَّوح المحفوظ ﴿وهــو الـذي خلق السمواتِ والأرضَ في ستة أيـــام﴾ أي خلقها في مقدار ستة أيام من أيام الدنيا ، وفيه الحث للعباد على التأني في الأمور فإن الإله القادر على خلق الكائنات بلمح البصر خلقها في ستة أيام

البحر ٥/٢٠٢ . (٢) القرطبي ٩/٥ . (٣) البحر ٥/٢٠٤ .

أَيْكُمْ أَحْسَنُ عَمَى لَا وَلَيْنِ قُلْتَ إِنَّاكُمُ مَّبِغُوثُونَ مِنْ بَعْدِ ٱلْمَوْتِ لَيَقُولَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ إِنْ هَنَدَآ إِلَّا سِعْرٌ مُّبِينٌ ﴿ وَلَيْنَ أَخَرْنَا عَنْهُمُ ٱلْعَذَابَ إِلَىٰٓ أُمَّةٍ مَّعْدُودَةٍ لَّيَقُولُنَّ مَا يَحْدِسُهُ ۖ أَلَا يَوْمَ يَأْتِيهِمْ لَيْسَ مَصْرُوفًا عَنْهُمْ وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُواْ بِهِ - يَسْتَهُ زِءُونَ ١٥ وَلَيِنَ أَذَقَنَا ٱلْإِنسَانَ مِنَّا رَحْمَةُ ثُمَّ نَزَعَنَا هَا مِنْـ هُ إِنَّهُ لَيَعُوسٌ كَفُورٌ ١٥ وَلَيِنْ أَذَقَنَكُ نَعْمَاءَ بَعْدَ ضَرّاءَ مَسَّنَّهُ لَيَقُولَنَّ ذَهَبَ ٱلسَّيْعَاتُ عَنِّى ۚ إِنَّهُ لَفَرِحٌ فَخُورٌ ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ أَوْلَلْبِكَ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ كَبِيرٌ ﴿ فَإِنَّ فَلَعَلَّكَ تَارِكُ بَعْضَ مَا يُوحَى إِلَيْكَ وَضَآيِقُ بِهِ ع صَدْرُكَ ﴿وكان عرشه على الماء﴾ أي وكان العرش قبل خلقها على الماء قال الزمخشري : أي ما كان تحتـه خلق ، وفيه دليل على أن العرش والماء كانا مخلوقين قبل السموات والأرض (١) ﴿ ليبلوكم أيكم أحسمن عملاً أي خلقه ن لحكمة بالغة ليختبركم فيظهر المحسنُ من المسيء ، ويجازيكم حسب أعمالكم ﴿ ولئنن قلتَ إنكم مبعوثون من بعد الموت ﴾ أي ولئن قلت يا محمد لأولئك المنكرين من كفار مكة إنكم ستبعثون بعد موتكم للحساب ﴿ليقولـنَّ الذين كفروا إِن هـذا إِلا سحرٌ مبيـن﴾ أي ليقـولنَّ الكفـار المنكرون للبعث والنشور ما هذا القرآن إلا سحرٌ واضح مكشوف ﴿ ولئسن أخرنسا عنهم العنداب إلى أمــة معدودة ﴾ أي إلى مدةٍ من الزمن قليلة ﴿ليقولُــنَّ مـايحٌبسه ﴾ أي ليقولُنَّ استهزاءً ما يمنعه من النزول ؟ ﴿ أَلَا يَسُومُ يَأْتِيهُمُ لَيْسَ مُصَرُوفًا عَنْهُم ﴾ أي ألا فلينتبهوا فإنه يوم يأتيهم العذاب ليس مدفوعاً عنهم ﴿وحاق بهم ماكانوا بــه يستهزئون ﴿ أي نزل وأحاط بهم جزاء ماكانوا به يستهزئون ﴿ ولئسن أذقنا الإنسان منا رحمة ﴾ أي أنعمنا على الإنسان بأنواع النعم من الصحة ، والأمن ، والرزق وغيرها من النعم ﴿ ثُم نزعناها منه ﴾ أي ثم سلبنا تلك النعم منه ﴿إنه ليئوسٌ قنوط ﴾ أي قنوط من رحمة الله، شديد الكفر به ﴿ولئسن أذقناه نعماء بعد ضراء مسته اي ولئن منحنا الإنسان نعمة من بعد ما نزل به من الضر، وما أصابه من البلاء، كالفقر والمرض والشدة ﴿ليقولـنَّ ذهـب السيئات عنبي ﴾ أي انقطع الفقر و الضيق والمصائب ولن تصيبني بعد اليوم ﴿ إِنَّهُ لَفِّرَحُ فَخَسُورٍ ﴾ أي بطرٌ بالنعمة مغترٌ بها ، متعاظم على الناس بما أوتي ، والآيةُ ذمّ لمن يقنط عند الشدائد ، ويبطر عنـد النعـم ﴿ إِلَّا الَّـذَيَّـن صبـروا وعملـوا الصالحات، أي هذه عادة الإنسان إلا المؤ منين الذين يصبر ون على الضراء ، ويفعلون الخير في النعماء ، فهم في حالتي المحنة والنعمة محسنون ﴿أُولئك لهم مغفرةٌ وأجسر كبيرٍ أي أُولئك الموصوفون بالصفات الحميدة لهم مغفرةً لذنوبهم ، وأجر كبيرٌ في الآخرة هو الجنة قال في البحر : ووصف الثواب بأنه كبير وذلك لما احتوى عليه من النعيم السرمدي ، والأمن من العـذاب ، ورضـا اللـه عنهـم ، والنظـر إلى وجهـه الكريم(٢) ﴿فلعلُّك تاركُ بعـض ما يُوحــي إليـك كان المشركون يقترحون على رسول الله ﷺ أن يأتي بكنز أو يأتي معه ملك ، وكانوا يستهزئون بالقرآن فقال الله تعالى له : فلعلك يا محمد تاركُ بعض ما أُنز ل

۲۰ ۱/ ۱ الكشاف ۲/ ۳۸۰ . (۲) البحر ٥/ ۲۰ .

أَن يَقُولُواْ لَوْلَاۤ أَنزِلَ عَلَيْهِ كَنزُّ أَوْ جَآءَ مَعَهُ مَلَكُ إِنْمَ آنَت نَذِيرٌّوَ اللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْء وَكِيلٌ ﴿ مَا اللهِ عَلْمِ اللهِ عَلْمِ اللهِ عَلْمِ اللهِ عَلْمِ اللهِ عَلْمَ اللهِ وَأَدْعُواْ مَنِ السَّطَعْتُم مِّن دُونِ اللهِ إِن كُنتُم صَدِقِينَ ﴿ مَن اللهِ عَلْمَ اللهِ وَأَن لَا إِللهُ إِلَّا هُوَ فَهَلَ أَنتُم مُسْلِمُونَ مَن كَانَ يُرِيدُ فَإِلَّا يُعْتَمِ اللهِ وَأَن لَآ إِللهَ إِلَّا هُو فَهَلَ أَنتُم مُسْلِمُونَ مَن كَانَ يُرِيدُ اللهِ عَلَم اللهِ وَأَن لَآ إِللهُ إِلَّا هُو فَهَلَ أَنتُم مُسْلِمُونَ مَن كَانَ يُرِيدُ اللهَ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ

إليك من ربك فلا تبلغهم إيَّاه لاستهزائهم ﴿وضائقٌ بــه صـــدرك ﴾ أي ويضيق صدرك من تبليغهم ما نزل عليك من ربك حشية التكذيب ، والغرضُ تحريضُه على تبليغ الرسالة وعدم المبالاة بمن عاداه ﴿أَن يقولوا لـولا أُنزل عليــه كنـــزَّ أي لأجل أن يقولوا هلا أُنـزل عليه مالٌ كثير ﴿أو جــاء معــه مَلَك ﴾ أي جاء معه ملك يصدّقه كما اقترحنا ، قال تعالى محدّداً مهمته عليه السلام ﴿ إِنْ الْسِت نذير ﴾ أى لست يا محمد إلامنذراً تخوّف المجرمين من عذاب الله ﴿ والله على كل شيء وكيل ﴾ أي قائم على شئون العباد يحفظ عليهم أعمالهم ﴿ أم يقولون افتـــراه ﴾ أي بل أيقولون اختلق محمد هذا القرآن وافتراه من عند نفسه ؟ ﴿قـل فأتـوا بعشـرسُور مثلـه مفتريـات ﴾ أي إن كان الأمر كذلك فأتوا بعشر سور مثله في الفصاحة والبلاغة مفتريات فأنتم عرب فصحاء ﴿وادعـوا من استطعتـم مـن دون اللـه ﴾ أي استعينوا بمن شئتم غير الله سبحانه ﴿إِن كُنتِم صادقين ﴾ في أنَّ هذا القرآن مفتري ﴿فإن لـم يستجيبوا لكم فاعلموا أغما أنزل بعلم الله الله أي فإن لم يستجب لكم من دعوتموهم للمعاونة وعجزوا عن ذلك فاعلموا أيها المشركون أنما نزل هذا القرآن بوحي من الله ﴿وأن لا إِلـــه إِلا هـــو﴾ أي لا ربّ ولا معبود إلا الله الذي أنزل هذا القرآن المعجز ﴿فهـل أنتـم مسلمـون﴾ لفظه استفهام ومعناه أمرٌ أي فأسلموا بعد ظهور هذه الحجة القاطعة إذ لم يبق لكم عذر مانع من ذلك ، قال في التسهيل : الاستفهام معناه استدعاءٌ إلى الإسلام ، وإلزام للكفار أن يسلموا لما قام الدليل على صحة الإسلام لعجزهم عن الإتيان بمثل القرآن(١) ﴿مـن كـان يريد الحياة الدنيا وزينتها﴾ أي من كان يقصد بأعماله الصالحة نعيم الدنيا فقط لأنه لا يعتقد بالآخرة ﴿نُوفِّ إِلَيْهُمْ أَعْمَاهُمُ مِنْ فَيَهَا﴾ أي نوفٌ إليهم أجور أعمالهم بما يحبون فيها من الصحة والأمن والرزق ﴿وهِــم فيهـا لا يبخسـون﴾ أي وهم في الدنيا لا يُنقصون شيئاً من أجورهم قال قتادة : من كانت الدنيا همَّه ونيَّته جازاه الله بحسناته في الدنيا ، ثم يُفضي إلى الآخرة وليس له حسنة يُعطى بها ، وأما المؤ من فيُجازى بحسناته في الدنيا ويثاب عليها في الآخرة(٢) ﴿ أُولئك الذين ليس لهم في الآخرة إلا الناري أي هؤ لاء الذين هدفهم الدنيا ليس لهم في الآخرة إلا نار جهنم وعذابها المخلَّد ﴿وحبط

 <sup>(</sup>۱) التسهيل ۲/۲ . (۲) المختصر ۲/۱٤/۲ .

قَبْلِهِ عَكِنَابُ مُوسَىٰ إِمَامًا وَرَحْمَةً أُولَنَبِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ عَ وَمَن يَكْفُرْ بِهِ عِمِنَ ٱلْأَحْزَابِ فَٱلنَّارُ مَوْعِدُهُ فَلَا تَكُ فِي مِرْيَةٍ مِّنْـهُ ۚ إِنَّهُ ٱلْحَتُّ مِن رَّبِّكَ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًّا أُوْلَنَبِكَ يُعْرَضُونَ عَلَى رَبِّهِمْ وَيَقُولُ ٱلْأَشْهَادُ هَنَّوُلآءِ ٱلَّذِينَ كَذَبُواْ عَلَى رَبِّهِمْ أَلَا لَعْنَةُ ٱللَّهِ عَلَى ٱلظَّالِمِينَ ١ ٱلَّذِينَ يَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَيَبْغُونَهَا عِوَجُا وَهُم بِٱلْآخِرَةِ هُمْ كَنفِرُونَ ﴿ أَوْلَيْكَ لَرْ يَكُونُواْ مُعْجِزِينَ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا كَانَ لَفُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ مِنْ أُولِيَآ ءَيُضَاعَفُ لَفُمُ ٱلْعَذَابُ مَا كَانُواْ يَسْتَطِيعُونَ ٱلسَّمْعَ وَمَا ما صنعوا فيها ﴾ أي بطل ما صنعوه من الأعمال الصالحة لأنهم قد استوفوا في الدنيا جزاءها ﴿وباطلل ما كانسوا يعملسون، تأكيدً لما سبق أي باطل ما كانوا يعملون في الدنيا من الخيرات ﴿أَفْمَسَنَ كَانَ عَلَى بيّنستم من ربه اي أفمن كان على نور واضح ، وبرهان ساطع من الله تعالى ، وهو النبي ﷺ والمؤمنون ، وجوابه محذوف أي كمن كان يريد الحياة الدنيا ؟ يريد أن بينهما تفاوتاً كبيراً ، وتبايناً بعيداً ، فلا يستوي من أراد الله ، ومن أراد الدنيا وزينتها ﴿ويتلوه شاهـدٌ منـه ﴾ أي ويتبعه شاهد من الله بصدقه قال ابن عباس : هو جبريل عليه السلام ﴿ومـن قبلـه كتابُ موسـي إماماً ورحمـة ﴾ أي ومن قبل القرآن كتاب التوراة الذي أنزله الله على موسى قدوةً في الخير ورحمة لمن نزل عليهم ﴿أُولئك يؤمنون بــه ﴾ أي أولئك الموصوفون بأنهم على نور من ربهم يصدّقون بالقرآن حق التصديق ﴿ومن يكفر به من الأحسزاب فالنارُ موعده ﴾ أي ومن يكفر بالقرآن من أهل الملل والأديان ، فله نار جهنم يردها لا محالة ﴿ فلا تـكُ في مريمةٍ منه ﴾ أي فلا تكن في شك من هذا القرآن ﴿ إنه الحق من ربك ﴾ أي إنه الحق الثابت المنزّل من عند الله ﴿ولكنَّ أكثر الناس لا يؤمنون أي لا يصدّقون أنه تنزيل رب العالمين ﴿ ومن أظلم ممن افترى على الله كذباً ﴾ أي لا أحد أطغى ولا أظلم ممن اختلق الكذب على الله بنسبة الشريك والولد إليه ﴿أولئك يُعرضون على ربهم ﴾ أي يُعرضون يوم القيامة في جملة الخلق على خالقهم ومالكهم ﴿ويقول الأشهاد هؤلاء الذين كذبوا على ربهم ﴾ أي ويقول الخلائق والملائكة الذين يشهدون على أعمالهم هؤ لاء الذين كذبوا على الله ، والغرضُ فضيحتهم في الـدار الآخـرة على رءوس الأشهاد والتشهيرُ بهم خزياً ونكالاً ﴿ ألا لعنا الله على الظالمان الظلمهم وافتراثهم على الله ، واللعنة : الطرد من رحمة الله ﴿الذين يصدون عن سبيل الله ﴾ أي يمنعون الناس عن اتَّباع الحق ، وسلوك سبيل الهدى الموصل إلى الله ﴿ويبغونهـا عوجـاً﴾ أي ويريدون أن تكون السبيل معوّجة أي يبغون أن يكون دين الله معوجاً على حسب أهوائهم ﴿وهــم بالآخرة هــم كافــرون﴾ أي جاحـدون بالآخرة منكرون للبعث والنشور ﴿أولئك لم يكونوا معجزين في الأرض ﴾ أي ليسوا مفلتين من عذاب الله وإن أمهلهم ﴿وماكان لهم من دون الله من أولياء ﴾ أي ليس لهم من يتولاهم أو يمنعهم من عذاب الله ﴿يضاعف هم العذاب جملة مستأنفة أي يضاعف عليهم العذاب بسبب إجرامهم

كَانُواْ يُبْصِرُونَ ﴿ أَوْلَنَهِكَ الَّذِينَ خَسِرُواْ أَنفُسَهُمْ وَضَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ﴿ لَا يَكُومَ أَنَّهُمْ فِي الْآخِوَ هُمُ الْأَخْسَرُونَ ﴿ لَيْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللل

وطغيانهم ﴿ ما كانوا يستطيعون السمع وماكانوا يُبصرون ﴾ أي سبب تشديد العذاب ومضاعفته عليهم أن الله جعل لهم سمعاً وبصراً ، ولكنهم كانوا صُماً عن سماع الحق ، عمياً عن اتباعه ، فلم ينتفعوا بما منحهم الله من حواس ﴿أُولئـك الذيـن خسروا أنفسـهـم﴾ أي خسروا سعـادة الـدنيا والأخـرة ، وخسر وا راحة أنفسهم لدخولهم نار جهنم ﴿وضلُّ عنهم ما كانوا يفترون ﴾ أي وغاب عنهم ما كانوا يزعمونه من شفاعة الآلهة ﴿لا جَـرِم أنهــم في الآخرة هـم الأخسـرون﴾ أي حقاً إنهم يوم القيامة من أخسر الناس ، ولا ترى أحداً أبينَ خسراناً منهم ، لأنهم آثروا الفانية على الباقية ، واستعاضوا عن الجِنان بلظى النيران ، ثم لما ذكر تعالى حال الكفار الأشقياء ، ذكر حال المؤ منين السعداء فقال ﴿ إِن السَّدِين آمنسوا وعملوا الصالحات وأخبتوا إلى ربهم، أي جمعوا مع الإيمان والعمل الصالح الإخبات : وهو الاطمئنان إليه سبحانه والخشوع له والانقطاع لعبادته ﴿أُولنَـكُ أَصحـابِ الجنة هـم فيهـا خالدون﴾ أي منعّمـون في الجنة لا يخرجون منها أبداً ﴿مثــلَ الفريقين﴾ أي فريق المؤمنين وفريق الكافرين ﴿كالأعمى والأصم، والبصير والسميـــع﴾ قال الزمخشري : شبَّه فريق الكافرين بالأعمى والأصم ، وفريق المؤمنين بالبصير والسميع ، وهو من اللفِّ والطباق(١) والمعنى حال الفريقين العجيب كحال من جمع بين العمى والصمم ، ومن جمع بين السمع والبصر ﴿ هـل يستويان مثـلاً ﴾ الاستفهام إنكاري أي لا يستويان مثلاً فليس حال من يبصر نور الحقّ ويستضيء بضيائه كحال من يخبط في ظلمات الضلالة ولا يهتدي إلى سبيل السعادة ﴿ أَفُ لَا تَذَكُّ رُونَ ﴾ أي أفلا تعتبرون وتتعظون ؟ والغرض التفريق بين أهل الطاعة والإيمان ، وأهل الجحود والعصيان.

البكاغك : ١ - ﴿عذاب يوم كبير﴾ إضافة العذاب إلى اليوم الكبير للتهويل والتفظيع .

٧ \_ ﴿مَا يَسْرُونَ وَمَا يَعْلَمُونَ﴾ بينهما طباقُ وكذلك بين ﴿نعماء وضراء﴾ وبين ﴿نذير وبشير﴾ .

٣ \_ ﴿ يَتُوسَ كَفُورَ ﴾ من صيغ المبالغة أي شديد اليأس كثير الكفران .

٤ - (كالأعمى والأصم) فيه تشبيه مرسل مجمل لوجود أداة التشبيه وحذف وجه الشبه أي مثل الفريق الكافر كالأعمى والأصم في عدم البصر والسمع ومثل الفريق المؤمن كالسميع والبصير.

لطف ق : قال بعض الصالحين : الاستغفار بلا إقلاع عن الذنب توبة الكذابين(١) .

<sup>(</sup>١) الكشاف ٢/ ٣٨٧ . (٢) القرطبي ٣/٩ .

تَسَنِيسَهُ : التحدي بعشر سور جاء بعد التحدي بالقرآن الكريم ، فلما عجزوا عن الإتيان بمثل القرآن تحداهم بعشر سور ، ثم لما عجزوا تحداهم بالإتيان بسورة مثله في البلاغة والفصاحة والاشتال على المغيبات والأحكام التشريعية وأمثالها ، وهي الأنواع التسعة وقد نظمها بعضهم بقوله :

سأنبيكها في بيت شعر بلا مَلَل بشيرٌ ، نذيرٌ ، قصةٌ ، عظةٌ ، مثَل

ألا إنمـــا القــرآنُ تسـعـــةُ أحرفِ حلالٌ ، حرامٌ ، محــكمٌ ، متشابهُ

قال الله تعالى : ﴿ولقد أرسلنا نوحاً إلى قومه . . إلى . . فاصبر إن العاقبة للمتقين ﴾ من آية (٢٥) إلى نهاية آية (٤٩) .

المنكاسكبة : لما ذكر تعالى عناد الكافرين من أهل مكة ،وتكذيبهم لرسول الله على واتهامهم له بافتراء القرآن ، ذكر هنا قصة نوح مع قومه الكافرين لتكون كالعظة والعبرة لمن كذّب وعاند ، ولتسلية الرسول على بسرد قصص المرسلين وما جرى لهم مع أقوامهم .

اللغسسة : ﴿ الملاك أشراف القوم وسادتهم ﴿ أراذلنا ﴾ الأراذل هنا : المراد بهم الفقراء والضعفاء والسّقكة ، وهو جمع أَرْذَل بمعنى السافل الذي لا خلاق له ولا يبالي بما يفعل ﴿ فعُمّيت ﴾ عمي عن كذا ، وعمي عليه كذا ، بمعنى التبس عليه ولم يفهمه ، وخفي عليه أمره ﴿ جادلتنا ﴾ الجدل في كلام العرب : المبالغة في الخصومة ﴿ تزدري ﴾ تحتقر ﴿ الفُلْك ﴾ السفينة ويطلق على المفرد والجمع ﴿ التنور ﴾ مستوقد النار ﴿ مرساها ﴾ رسا الشيء يرسو ثبت واستقر ﴿ عاصم ﴾ مانع يقال : عصمه إذا منعه ومنه الحديث ( فقد عصموا مني دماءهم ) ﴿ غيض ﴾ غاض الماء نقص بنفسه وغضتُه أنقصته ﴿ الجودي ﴾ جبل بقرب المؤصل .

<sup>(</sup>١) الكشاف ٢/ ٣٨٨.

بَادِى ٱلرَّأْيِ وَمَا نَرَىٰ لَكُمْ عَلَيْنَا مِن فَضَلِ بَلْ نَظُنْكُمْ كَلَذِينِ ﴿ قَالَ يَلْقَوْمِ أَرَءَيْتُمْ إِن كُنتُ عَلَى بَيِنَةً مِّن رَجَّةً مِّنْ عِندِهِ عَفُومِيَتْ عَلَيْكُمْ أَنُكُومُ هُوهَا وَأَنتُمْ لَمَ كُلِوهُونَ ﴿ وَيَلْقَوْمِ لَا أَسْعَلُكُمْ عَلَيْهِ مَاللًا إِنْ أَجْرِى إِلَا عَلَى ٱللّهَ وَمَا أَنَا بِطَارِدِ ٱلذّينَ ءَامَنُوا ۚ إِنَّهُم مُلَكُوا رَبِّمَ وَلَكِنِي أَرَكُمْ قَوْمًا تَجْهَلُونَ ﴿ وَيَلْقَوْمِ وَيَلْقَوْمِ مَن اللّهَ إِن طَرَدَ تُهُم أَفَلا تَذَكّرُونَ ﴿ وَيَهُ وَلَا أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَا بِنُ ٱللّهِ وَلاَ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلاَ أَقُولُ إِنِي مَلِكُ وَلاَ أَقُولُ لِلّذِينَ تَزْدَرِى أَعْيُنكُمْ لَن يُؤْمِيهُمُ اللّهُ خَيْرًا اللّهُ أَعْلَمُ أَعْلُ اللّهَ عَلَى اللّهُ وَلاَ أَقُولُ لِلّذِينَ تَزْدَرِى أَعْيُنكُمْ لَن يُؤْمِيهُمُ اللّهُ خَيْرًا اللّهُ أَعْلَمُ مُ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهُ وَلا أَقُولُ لِلّذِينَ تَزْدَرِى أَعْيُنكُمْ لَن يُؤْمِيهُمُ اللّهُ خَيْرًا اللّهُ أَعْلَمُ مُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

وصفوهم بذلك لفقرهم جهلاً منهم واعتقاداً بأن الشرف هو بالمال والجاه ، وليس الامر كذلك ، بل المؤ منون أشرف منهم على فقرهم وخمولهم (١) ﴿باديَ الرأي﴾ أي في ظاهر الرأي من غير تفكر أو رويّة ﴿وما نرى لكم علينا من فضل ﴾ أي وما نرى لك ولأتباعك من مزية وشرف علينا يؤ هلكم للنبوة ، واستحقاق المتابعة ﴿ بَلَ نَظْنَكُم كَاذَبِينَ ﴾ أي بل نظنكم كاذبين فيا تدعونه ، أرادوا أن يحجـوا نوحـاً من وجهـين : أحدهما : أن المتبعين له أراذل القوم ليسوا قدوة ولا أسوة ، والثاني : أنهم مع ذلك لم يتَروَّوا في اتّباعه ، ولا أمعنوا الفكر في صحة ما جاء به ، وإنما بادروا إلى ذلك من غير فكرة ولا رويّة ، وغرضُهم ألا تقوم الحجة عليهم بأن منهم من آمن به وصدّقه ﴿قال يا قوم أرأيتم إن كنتُ على بيّنةٍ من ربي ﴾ تلطف معهم في الخطاب لاستالتهم إلى الإيمان أي قال لهم نوح : أخبروني يا قوم إن كنتُ على برهان وأمرِ جليٌّ من ربي بصحة دعوايَ ﴿وَأَتَانِي رَحْمَةً مِنْ عَنده ﴾ أي ورزقني هداية حاصة من عنده وهي النبوة ﴿فَعُمِّيتُ عليكم ﴾ أي فخفي الأمر عليكم لاحتجابكم بالمادة عن نور الإيمان ﴿أنلزمكموها وأنتم لها كارهون﴾ أي أنكرهكم على قبولهًا ونجبركم على الإِهتداء بها والحال أنكم كارهون منكرون لها ؟ والاستفهام للإِنكار أي لا نفعل ذلك لأنه لا إكراه في الدين﴿ ويا قوم لا أسألكم عليه مالاً ﴾ أي لا أسألكم على تبليغ الدعوة أجراً ، ولا أطلب على النصيحة مالاً حتى تتهموني ﴿إن أجريَ إلا على الله﴾ أي ما أطلب ثوابي إلا من الله فإنه هو الذي يثيبني ويجازيني ﴿وما أنا بطارد الَّذين آمنوا﴾ أي ولست بمبعد هؤ لاء المؤ منين الضعفاء عن مجلسي ، ولا بطاردهم عني كما طلبتم ﴿إنهم ملاقوا ربهم﴾ أي إنهم صائرون إلى ربهم ، وفائزون بقربه فكيف أطردهم ؟ ﴿ ولكني أراكم قوماً تجهلون ﴾ أي ولكنكم قوم تجهلون قدرهم فتطلبون طردهم ، وتظنون أنكم خير منهم ﴿ وَيا قوم من ينصرني من الله إن طردتهم ﴾ أي من يدفع عني عقاب الله إن ظلمتهم وطردتهم ؟ ﴿ أَفَلَا تَذَكُّرُونَ ﴾ أي أفلا تتفكرون فتعلمون خطأ رأيكم وتنزجرون عنه ؟ ﴿ وَلَا أَقُولَ لَكُمْ عَنْدِي خَزَائَنَ الله ﴾ أي لا أقول لكم عندي المال الوافر الكثير حتى تتبعوني لغناي ﴿ولا أعلم الغيب ﴾ أي ولا أقول لكم إني أعلم الغيب حتى تظنوا بي الربوبية ﴿ولا أقول إني مَلَك﴾ أي ولا أقول لكم إني من الملائكة أرسلت

<sup>(</sup>١) التسهيل ١٠٣/٢ .

إليكم فأكون كاذباً في دعواي ﴿ولا أقول للذين تزدري أعينُكُم لن يؤتيِهم اللهُ خيراً﴾ أي ولا أقول لهؤ لاء الضعفاء الذين آمنوا بي واحتقرتموهم لفقرهم لن يمنحهم الله الهداية والتوفيق ﴿اللهُ أعلم بما في أنفسهم ﴾ أي أعلم بسرائرهم وضمائرهم ﴿إني إذاً لمن الظالمين﴾ أي إني إن قلت ذلك أكون ظالماً مستحقاً للعقاب ﴿قَالُوا يَا نُوحٍ قَدْ جَادِلْتُنَا فَأَكْثُرَتُ جَدَالُنَا﴾ أي قال قوم نوح لنوح ٍ عليه السلام : قد خاصمتنا فأكثـرت خصومتنا ﴿ فَأْتِنا بِمَا تعدنا إن كنت من الصادقين ﴾ أي فائتنا بالعذاب الذي كنت تعدنا به إن كنت صادقاً في ما تقول ﴿قال إنما يأتيكم به الله إن شاء﴾ أي أمر تعجيل العذاب إليه تعالى لا إليَّ فهو الذي يأتيكم به إن شاء ﴿ وما أنتم بمعجزين ﴾ أي ولستم بفائتين الله هرباً لأنكم في ملكه وسلطانه ﴿ ولا ينفعكم نصحي إن أردتُ أن أنصح لكم، أي ولا ينفعكم تذكيري إياكم ونصحي لكم ﴿إن كان الله يريدُ أن يغويكم، أي إن أراد الله إضلالكم وهو جواب لما تقدم والمعنى ماذا ينفع نصحي لكم إن إراد الله شقاوتكم وإضلالكم ؟ ﴿هـو ربكم وإليه تُرجعون﴾ أي هو خالقكم والمتصرف في شئونكم ، وإليه مرجعكم ومصيركم فيجازيكم على أعمالكم ﴿أُم يقولون افتراه ﴾ أي أيقول كفار قريش اختلق محمد هذا القرآن من عند نفسه(١) ﴿قـل إن افتريتُه فعليَّ إجرامي﴾ أي قل لهم يا محمد إن كنت قد افتريت هذا القـرآن فعليَّ وزري وذنبي ، ولا تؤ اخـــذون أنتم بجريرتي ﴿وأنا بريء مما تُجْرمون ﴾ أي وأنا بريءٌ من إجرامكم بكفركم وتكذيبكم ، والآية اعتراضٌ بين قصة نوح للإشارة إلى أن موقف مشركي مكة كموقف المشركين من قوم نوح في العناد والتكذيب ﴿وأُوحِي إلى نوحٍ أنه لن يؤمن من قومك إلاّ من قد آمن﴾ أي أوحى الله إلى نوحٍ أنه لن يتبعك ويصدِّق برسالتك إلا من قد آمن من قبل ﴿فلا تبتئس ْ بما كانوا يفعلون ﴾ أي فلا تحزن بسبب كفرهم وتكذيبهم لك فإني مهلكهم ﴿واصنع الفُلُك بأعيننا﴾ أي اصنع السفينة تحت نظرنا وبحفظنـا ورعايتنــا ﴿ووحينا﴾ أي وتعليمنا لك قال مجاهد : أي كما نأمرك ﴿ولا تخاطبني في الذين ظلموا﴾ أي لا تشفع فيهم

<sup>(</sup>١) هذا رأي أكثر المفسرين ، وذهب ابن عطية وأبو حيان إلى أن الآية من جملة قصة نوح وأن الضمير عائد إلى قوم نوح والمعنى أيقولون افترى نوح هذه الأخبار الخ .

مَن يَأْتِيهِ عَذَابٌ يُخْزِيهِ وَيَحِلُّ عَلَيْهِ عَذَابٌ مُقِيمٌ ﴿ وَإِنَّ حَتَّى إِذَا جَآءَ أَمْ نَا وَفَارَ ٱلنَّنُورُ قُلْنَا ٱحْمِلَ فِيهَا مِن كُلِّ وَجَيْنِ ٱثْنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ ٱلْقَوْلُ وَمَنْ ءَامَنْ وَمَا ءَامَنَ مَعَهُ وَ إِلَّا قَلِيلٌ ﴿ وَهَا الْرَكُبُواْ فِيهَا وَمُ سَلَهَ آ إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ ٱلْقَوْلُ وَمَنْ ءَامَنْ وَمَا ءَامَنَ مَعَهُ وَ إِلَّا قَلِيلٌ ﴿ وَهَا اللّهِ عَبْرِيهِا وَمُ مُسَلَهَ آ إِنَّ رَبِّي لَعُفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ وَهَا نَا مَن مَعِهُ مِنْ مَ وَجِ كَالِحَبَالِ وَنَادَى نُوحٌ ٱلبَّنَهُ وَكَانَ إِلَيْمَ اللّهِ عَبْرِيهَا وَمُ مُسَلَهَ آ إِنَّ رَبِّي لَعُفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ وَهَا مَن مَعِهُ مَوْجٍ كَالِحَبَالِ وَنَادَى نُوحٌ ٱلبَنّهُ وَكَانَ

فإني مهلكهم لا محالة ﴿إنهم مُغْرَقونَ ﴾ أي هالكون غرقاً بالطوفان ﴿ويصنعُ الفُلْكِ ﴾ حكايةُ حالٍ ماضيةٍ لاستحضارها في الذهن أي صنع نوح السفينة كما علمه ربُّه ﴿وكلما مرَّ عليه ملأ من قومه سخروا منه ﴾ أي كلما مرَّ عليه جماعة من كبراء قومه هزءوا منه وضحكوا وقالوا: يا نوح كنت بالأمس نبياً ، وأصبحت اليوم نجاراً !! ﴿قال إن تسخروا منّا﴾ أي إن تهزءوا منا اليوم ﴿فإنّا نسخر منكم كما تسخرون﴾ أي فإنّا سنسخر منكم في المستقبل عندما تغرقون مثل سخريتكم منا الآن ، فأنتم أولى بالسخرية والاستهزاء ﴿فُسُـوفُ تعلمون ﴾ وعيد وتهديد أي سوف تعلمون عاقبة التكذيب والاستهزاء ﴿من يأتيه عذاب يخزيه ﴾ أي عذابٌ يُذلُّه ويهينه وهو الغرق ﴿ويحلُّ عليه عذابٌ مقيم ﴾ أي وينزل عليه عذاب دائم لا ينقطع وهو عذاب جهنم ﴿ حتى إذا جاء أمرنا ﴾ أي جاء أمرنا الموعود بالطوفان ﴿ وفار التنور ﴾ أي فار الماء من التنور الذي يوقد به النار قال العلماء : جعل الله ذلك علامة لنوح وموعداً لهلاك قومه ، وقال ابن عباس : التنور وجهُ الأرض قال الطبري: والعرب تسمي وجه الأرض تنور الأرض، قيل له: إذا رأيتُ الماء على وجه الأرض فاركب أنت ومن معك(١) في السفينة وقال ابن كثير: التنور وجه الأرض أي صارت الأرض عيوناً تفور، حتى فار الماء من التنانير التي هي مكان النار صارت تفور ماءً ، وهذا قول جمهور السلف والخلف(٢) ﴿قلنا احملٌ فيها من كل ٍ زوجين اثنين﴾ أي احمل في السفينة من كل صنفٍ من المخلوقات اثنين : ذكراً ، وأنثى ﴿وأهلَكَ إلا من سَبَق عليه القولُ ﴾ أي واحمل قرابتك أيضاً أولادك ونساءك إلا من حكم الله بهلاكه ، والمراد به ابنهُ الكافر « كنعان » وامرأته « واعلة » ﴿ ومن آمن ﴾ أي واحمل معك من آمن من أتباعك ﴿ وما آمن معه إلا قليل﴾ أي وما آمن بنوح إلا نزرٌ يسير مع طول إقامته بينهم وهي مدة تسعمائة وخمسين سنة ، قال ابن عباس : كانوا ثمانين نفساً منهم نساؤ هم ، وعن كعب : كانوا اثنين وسبعين نفساً ، وقيل : كانوا عشرة (٦٠) ﴿ وقال اركبوا فيها باسم الله مُجَّر يُهاومُرْساها﴾ أي وقال نوح لمن آمن به اركبوا في السفينة، باسم الله يكون جريهًا على وجه الماء ، وباسم الله يكون رسوُّها واستقرارها قال الطبري : المعنى بسم الله حين تجري وحين تُرسي ، أي حين تسير وحين تقف (<sup>١)</sup> ﴿إنَّ ربي لغفور رحيمٌ﴾ أي ساتر لذنوب التائبـين ، رحيمٌ بالمؤ منين حيث نجاهم من الغرق ﴿وهي تجري بهم في موج كِالجبالَ ﴾ أي والسفينة تسير بهم وسط الأمواج ، التي هي كالجبل في العِظَم والارتفاع ، بإذن الله وعنايته ولطفه قال الصاوي : رُوي أن الله أرسل المطر

<sup>(</sup>١) بعد أن ذكر الإمام الطبري أقوال السلف في المراد بالتنور قال : وأولى هذه الأقوال عندنا قولُ من قال : هو التنور الذي يخبز فيه لأن ذلك هو المعروف من كلام العرب ، وكلام الله يحمل على الأغلب الأشهر . انظر الطبري ٢١٠/١٤ . (٢) المختصر ٢٠٠/٢ .

<sup>(</sup>٣) مختصر ابن كثير ٢٠٠/٢ . (٤) الطبري ١٢/ ٤٤ .

أربعين يوماً وِليلة ، وخرج الماء من الأرض ينابيع كما قال تعالى ﴿فَفَتَحْنَا أَبُوابُ السَّمَاءُ بُمَاءٍ مُنْهُمرٍ وَفَجَّرْنَا الأرضَ عُيوناً فالتقى الماءُ على أمر قَدْ قُدر ﴿ وارتفع الماء على أعلى جبل أربعين ذراعاً حتى أغرق كلَّ شيء (١) ﴿ ونادى نوحُ ابنه وكانَ في مَعْزل ﴾ أي ونادى نوحُ ولده « كنعان » قبيل سير السفينة وكان في ناحيةٍ منها لم يركب مع المؤ منين ﴿ يَا بُنيَّ اركب معنا ﴾ أي اركب معنا ولا تهلك نفسك بالغرق ﴿ ولا تكنُّ مع الكافرين ﴾ أي فتغرُق كما يغرقون ﴿قال سآوي إلى جبل معصمني من الماء﴾ أي سأصعد إلى رأس جبل أتحصن به من الغرق ، ظناً منه أن الماء لا يصل إلى رءوس الجبال ﴿قال لا عاصم اليوم من أمر الله إلا من رحم﴾ أي قال له أبوه نوح : لا معصوم اليوم من عذاب الله ولا ناجي من عقابه إلا من رحمه الله ﴿وحال بينهما الموج فكان من المغرقين﴾ أي حال بين نوح ٍ وولده موجُ البحر فغرق ﴿وقيل يا أرضُ ابلعي ماءك﴾ أي انشقي وابتلعي ما على وجهك من الماء ﴿ويا سماءُ أقلعي﴾ أي أمسكي عن المطر ﴿وغيضَ الماءُ﴾ أي ذهب في أغوار الأرض قال مجاهد : نقص الماء ﴿وقُضِي الأمرُ ﴾ أي تمَّ أمر الله بإغراق من غرق ، ونجاة من نجا ﴿واستوت على الجودي﴾ أي استقرت السفينة على جبل الجودي بقرب الموصل ﴿وقيل بعداً للقوم الظـالمين﴾ أي هلاكاً وحساراً لمن كفر بالله وهي جملة دعائية قال الألوسي : ولا يخفى ما في الآية من الدلالة على عموم هلاك الكفرة ، بل على عموم هلاك أهل الأرض ما عدا أهل السفينة ، ويُدل عليه ما رُوي أن الغرقُ أصاب امرأة معها صبيٌّ لها فوضعته على صدرها ، فلما بلغها الماء وضعته على منكبها ، فلما بلغها الماء رفعته بيديها ، فلو رحم الله أحداً من أهل الأرض لرحمها (٢) ﴿ ونادى نوحٌ ربَّه فقال ربِّ إن ابني من أهلي ﴾ أي نادى نوح ربَّه متضرعاً إليه فقال : ربِّ إن ابني « كنعان » من أهلي وقد وعدتني بنجاتهم ﴿وإنَّ وعدكَ الحقُّ أي وعدك حقُّ لا خُلْف فيه ﴿وأنت أحكم الحاكمين﴾ أي وأنت يا ألله أعدل الحاكمين بالحق ﴿قال يا نوحُ إنه ليس من أهلِك ﴾ أي قال له ربه : يا نوحُ إنَّ ولدك هذا ليس من أهلك الذين وعدتك بنجاتهم لأنه كافر ولا ولاية بين المؤمن والكافر ﴿إنه عملُ غيرُ صالح﴾ أي إنَّ عمله سيءٌ غير صالح ﴿فلا تسألْن ِ ما ليس لك به علم ﴾ أي لا تطلب مني أمراً لا تعلم أصوابٌ هو أم غير صواب ؟ ﴿إِنِّي أعظك أن تكون من

<sup>(</sup>١) حاشية الصاوي على الجلالين ٢/ ٢١٦. (٢)روح المعاني ١٦/ ٦٢.

قَالَ رَبِّ إِنِيَ أَعُوذُ بِكَ أَنْ أَسْعَلَكَ مَالَيْسَ لِي بِهِ عِلْمُ وَإِلَّا تَغْفِرْ لِي وَرَزَّمْنِيَ أَكُن مِنَ الْحَنْسِرِينَ ﴿ وَمَا لَكُو مِنَ أَعُودُ بِكَ أَنْ أَسْعَلَكَ مَالَيْسَ لِي بِهِ عِلْمُ أَمَّ مَعَكُ وَأَمَّ سَنُمَتَّعُهُمْ ثُمَّ يَمَسُهُم مِّنَا وَبَرَكَتٍ عَلَيْكَ وَعَلَى أَمَهِ مِّمَّنَ مَعَكُ وَأَمَّ سَنُمَتَّعُهُمْ ثُمَّ يَمَسُهُم مِّنَا وَبَرَكتِ عَلَيْكَ وَعَلَى أَمَهِ مِمَّنَ مَعَكُ وَأَمَّ سَنُمَتَّعُهُمْ ثُمَّ يَمَسُهُم مِنَّا وَبَرَكتِ عَلَيْكَ أَمَهِ مِمَّ مَعْكَ وَأَمَ سُنُمَتَّعُهُمْ ثُمَّ يَمُسُهُم مِنَ عَبْلِهِ مِنْ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ الللِّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْ

الجاهلين أي إني أنبهك وأنصحك خشية أن تكون من الجاهلين قال في التسهيل: وليس في ذلك وصف له بالجهل ، بل فيه ملاطفة وإكرام (١) ﴿ قال ربّ إني أعوذ بك أن أسألك ما ليس لي به علم أي قال نوح معتذراً إلى ربه عمّ اصدر عنه: ربّ إني أستجير بك من أن أسألك أمراً لا يليق بي سؤ اله ﴿ وإلا تغفر لي وترحمني أكن من الخاسرين كي وإلا تغفر لي زلتي ، وتتداركني برحمتك ، أكن ممن خسر آخرته وسعادته وقيل يا نوح اهبط بسلام منا كي اهبط من السفينة بسلامة وأمن ﴿ وبركات عليك وعلى أمم من معك كي وخيرات عظيمة عليك وعلى ذرية من معك من أهل السفينة ، قال القرطبي : دخل في هذا كل مؤ من إلى يوم القيامة (١) ﴿ وأمم سنمتعهم كي وأمم أخرى من ذرية من معك متعهم متاع الحياة الدنيا وهم الكفرة المجرمون ﴿ ثم يَسُهم منا عذاب أليم كي ثم نذيقهم في الآخرة العذاب الأليم وهو عذاب جهنم ﴿ تلك من المجرمون ﴿ ثم يسهم منا عذاب أليم كي ثم نذيقهم في الآخرة العذاب الأليم وهو عذاب جهنم ﴿ تلك من نعلمك بها يا محمد بواسطة الوحي ﴿ ما كنتَ تعلمها أنتَ ولا قومك من قبل هذا كي لم يكن عندك ولا عند أحد من قومك علم بها من قبل هذا القرآن ﴿ فاصبر إن العاقبة للمتقين كي فاصبر على أمر الله بتبليغ الدعوة كها صبر نوح ، فإن العاقبة المحمودة لمن اتقى الله ، وفيه تسلية له على أدى المشركين .

لَبَ لَاغَكَ : ١ ـ ﴿ فَعُمِّيَتُ عَلَيْكُم ﴾ شبّه الذي لا يهتدي بالحجة لخفائها عليه ، بمن سلك مفازةً لا يعرف طرقها ومسالكها ، واتبع دليلاً أعمى فيها على سبيل الاستعارة التمثيلية .

- ٢ ـ ﴿ أَفَلَا تَذَكُّرُونَ ﴾ الاستفهام للإنكار والتقريع .
- ٣ ـ ﴿ فائتنا بما تعدنا ﴾ الأمر يراد به التهكم والاستهزاء .
- ٤ ﴿ فعليَّ إجرامي ﴾ مجاز بالحذف أي عقوبة إجرامي وجاء بـ ﴿ إن ﴾ الدالة على الشك لبيان أنه على سبيل الفرض ﴿ إن افتريته ﴾ بخلاف إجرامهم فإنه محقّق ﴿ وأنا بريءٌ مما تُجّرمون ﴾ .
- \_ ﴿ واصنع الفُلْك بأعيننا ﴾ الأعين كناية عن الرعاية والحفظ يقال للمسافر « صحبتك عين الله » أي رعاية الله وحفظه .

<sup>(</sup>١) التسهيل ٢/ ١٠٦ . (٢) القرطبي ٩/ ٤٨ .

٦ ﴿ يَا أَرْضُ اللَّهِ مَاءَكُ وَيَا سَمَاءَ أَقَلْعِي ﴾ بين الأرض والسَّماء طباقٌ ، وبين اللَّهـي وأقلعـي
 جناسٌ ناقص ، وكلاهما من المحسنات البديعية .

فَكَارِّسُكُمْ: قال ابن عباس في قوله تعالى ﴿إنه ليس من أهلك ﴾ كان ابنه من صلبه ، ولكنه لم يكن مؤ مناً ، وما بغت امرأة نبي قط ومعنى الآية : إنه ليس من أهلك الذين وعدتك أن أنجيهم معك (١) .

أقول: نبهت الآية على أن أهله هم الصلحاء، أهل دينه وشريعته، فمن لا صلاح له لا نجاة له، ومدار الأهلية القرابة الدينية، لا القرابة البدنية.

أبي الإسلام لا أب لي سواه إذا افتخروا بقيس أو تميم

لطيف : روي أن أعرابياً سمع هذه الآية ﴿وقيل يا أرضُ ابلعي ماءك ، ويا سهاء أقلعي . . ﴾ الآية فقال : هذا كلام الفادرين لا يشبه كلام المخلوقين ، ويروى أن « أبن المقفع » ـ وكان أفصح أهل زمانه ـ رام أن يعارض القرآن فنظم كلاماً ، وجعله مفصلاً ،وسمّاه سوراً ، فمرَّ يوماً بصبي فسمعه يقرأ الآية فرجع إلى بيته ومحا ما كان قد بدأ به ، وقال : أشهد أن هذا لا يُعارض أبداً ، وما هو من كلام البشر (۱) .

ت بلي أن المعاسن اللفظية والمعنوية ما يضيق عنه نطاق البيان ، وقد اهتم بإظهار لطائفها وأسرارها وجمعت من المحاسن اللفظية والمعنوية ما يضيق عنه نطاق البيان ، وقد اهتم بإظهار لطائفها وأسرارها العلامة أبوحيان حيث قال رحمه الله وطيب ثراه : في هذه الآية أحد وعشر ون نوعاً من البديع : المناسبة في قوله ﴿أقلعي وابلعي والمطابقة بذكر الأرض والسماء ، والمجاز في ﴿يا سماء للراد مطر السماء ، والاستعارة في ﴿أقلعي والإشارة في ﴿وغيض الماء فإنها إشارة إلى معان كثيرة ، والتمثيل في ﴿وقُضي الأمر عبر بالأمر عن إهلاك الهالكين ونجاة الناجين ، والإرداف في ﴿واستوت على الجودي فلفظ واستوت كلام تام أردفه بلفظ ﴿على الجودي قصداً للمبالغة في التمكن بهذا المكان ، والتعليل في ﴿وغيض الماء وهو أيضاً ذم لهم ، والإيجاز وهو ذكر القصة باللفظ القصير مستوعباً للمعاني الجمة ، وعدد بقية الوجوه وهي : الإيضاح ، والمساواة ، وحسن البيان ، والتمكين ، والتجنيس ، والتسهيم ، والمقابلة ، وحسن البيان ، والتمكين ، والتجنيس ، والتسهيم ، والمقابلة ، والتهذيب ، والوصف (٢) .

#### « مقتطفات من تفسير سيد قطب في ظلال القرآن »

وننقل هنا فقراتٍ من تفسير شهيد الإسلام « سيد قطب » عليه الرحمة والرضوان حيث قال ما نصه :

<sup>(</sup>١) الطبرى ١١/ ٥١ . (٢) روح المعانى ١٦/١٢ . (٣) النهر المادّ من البحر ٥/ ٢٢٧.

« وعند هذا المقطع من قصة نوح يلتفت السياقُ لفتةً عجيبة ، إلى استقبال مشركي قريش لمثل هذه القصة التي تشبه أن تكون قصَّتهم مع الرسول على ودعواهم أن محمداً يفتري هذا القصص ﴿ أم يقولون افتراه ؟ قل إن افتريتُه فعليَّ إجرامي وأنا بريءٌ مما تجرمون، فالافتراء إجرام وعليَّ تبعته ، وأنا أعرف أنه إجرام فمستبعدٌ أن أرتكبه ، وهذا الاعتراضُ لا يخالف سياق القصة في القرآن لأنها إنما جاءت لتأدية غرض معيَّن ، ثم يمضي السياقُ في قصة نوح يعرض مشهداً ثانياً ، مشهد نوح يتلقى وحي ربه وأمره ﴿وأُوحي إلى نوح أنه لن يؤ من من قومك إلا من قد آمن فلا تَبْتئِس بما كانوا يفعلون. واصنع الفُلك بأعيننا ووحينا ﴿ أي برعايتنا وتعليمنا ﴿وَلَا تَخَاطَبني فِي الَّذِينَ ظُلُّمُوا إنهم مغرقون﴾ فقد تقرر مصَّيرهم ، وانتهى الإنِّــذار ، وانتهى الجدل . والمشهد الثالث من مشاهد القصة : مشهدُ نوح يصنع الفلك ﴿ويُصنع الفلُّك وَكلَّما مرَّ عليه ملأً من قومه سخروا منه، والتعبير بالمضارع هو الذي يعطي المشهد حيويته وجدَّته ، فنحن نراه ماثلاً لخيالنا من وراء هذا التعبير ، وقومه المتكبرون يمرون به فيسخرون ، يسخرون من الرجل الذي كان يقول لهم إنه رسول ، ثم إذا هو ينقلب نجاراً يصنع مركباً ، والمشهد الرابع : مشهد التعبئة عندما حلت اللحظة المرتقبة ﴿حتى إذا جاء أمرنا وفار التنور قلنا احمل فيها من كل ٍ زوجين اثنين . . ﴾ ثم يأتي المشهد الهائل المرهوب : مشهد الطوفان ﴿وهي تجري بهم في موج ٍ كالجبال . . . وحال بينهما الموجُ فكان من المغرقينِ﴾ إن الهول هنا هولان : هولٌ في الطبيعة الصامتة ، وهولٌ في النفس البشرية يلتقيان . وإننا بعـد آلاف السنين لنمسك أنفسنا \_ ونحن نتابع السياق ـ والهول يأخذنا كأننا نشهد المشهد ، ﴿وهي تجري بهم في موج ٍ كالجبال﴾ ونوح الوالد الملهوف يبعث بالنداء تلو النداء ، وابنه الفتي المغرور يأبي إجابة الدعاء ، والموجة الغامرة تحسم الموقف في سرعة خاطفة راجفة ﴿وحال بينهما الموج فكان من المغرقين﴾ وينتهي كل شيء ، وكأن لم يكن دعاء ولا جواب ، وتلك سمة بارزة في تصوير القرآن . وتهدأ العاصفة ، ويخيّم السكون ، ويقضى الأمر ، ويوجه الخطاب إلى الأرض والسهاء بصيغة العاقل ، فتستجيب كلتاهما للأمر الفاصل ، فتبلع الأرض وتكف السماء ﴿وقيل يا أرض ابلعي ماءك ويا سماء أقلعي ، وغيض الماء وقضي الأمر واستوت على الجودي ، وقيل بعداً للقوم الظالمين».

قال الله تعالى: ﴿وَإِلَى عَادٍ أَخَاهُم هُوداً. . إلى. . رحمتُ الله وبركاته عليكم أهل البيت إنه حميد مجيد﴾ من آية (٥٠) إلى نهاية آية (٧٣) .

المناسبة: هذه هي القصة الثانية من القصص التي ذكرها الله في هذه السورة الكريمة ، وهي قصة هود مع قومه عاد ، وقد ذكرها تعالى بالإسهاب ، ولهذا سميت السورة « سورة هود » ثم أعقبها بالحديث عن ثمود وهي القصة الثالثة في هذه السورة ، ثم قصة إبراهيم وبشارة الملائكة له بإسحاق وهي القصة الرابعة .

اللغسسة: ﴿مدراراً ﴾ كثيراً متتابعاً من درّت السهاء تدرُّ إذا سكبت المطر بسخاء ، والمدرار : الكثير الدرّ وهو من أبنية المبالغة ﴿اعتراك ﴾ أصابك ﴿ناصيتها ﴾ الناصية : منبت الشعر في مقدم الرأس ﴿جبار ﴾ الجبار : المتكبر ﴿عنيد ﴾ العنيد : الطاغي الذي لا يقبل الحق ولا يذعن له ، قال أبو عبيدة : العنيد والمعاند: المعارض بالخلاف ﴿استعمركم فيها ﴿ جعلكم عمارها وسكانها ﴿ تخسير ﴾ تضليل وإبعاد عن الخير ﴿حنيذ ﴾ مشوي يقال : حنذت الشاة أحنِذُها حنّذاً أي شويتها ﴿نكرهم ﴾ أنكرهم يقال : نكره وأنكره واستنكره بمعنى واحد وهو أن يجده على غير ما عهده قال الشاعر :

وأنكرتْني وماكان الله نكرت من الحوادث إلا الشيب والصلّعا(١) فجمع الشاعر بين اللغتين ﴿أوجس﴾ استشعر وأحس ﴿بعلي ﴿ زوجي .

وَ إِلَىٰ عَادٍ أَخَاهُمْ هُوداً قَالَ يَنَقُومِ آعَبُدُواْ ٱللَّهَ مَالَكُمْ مِنْ إِلَاهٍ غَيْرُهُ ۚ إِنْ أَنتُمْ إِلَّا مُفْتَرُونَ ﴿ يَنقُومِ لَآ اللَّهُ مَالَكُمْ مِنْ إِلَاهٍ غَيْرُهُ ۚ إِنْ أَنتُمْ إِلَّا مُفْتَرُونَ ﴿ يَنقُومِ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ مُمَّ تُوبُواْ أَسْكُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرِمِينَ ﴿ وَيَنقُومِ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ مُمَ تُوبُواْ إِلَا عَلَى ٱلَّذِى فَطَرَنِيْ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴿ وَيَنقُومِ مَا اللَّهُ مُلَا أَن أُوبُواْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَلَا لَتَوَلَّواْ الْجُرِمِينَ ﴿ وَلَا لَتَوَلَّواْ الْجُرِمِينَ ﴿ وَلَا لَتَوَلَّواْ الْجُرِمِينَ اللَّهُ مَا أَوا لَا لَكُومُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَلَا لَكُومُ وَلَا لَتُولُّواْ الْجُرِمِينَ ﴿ وَلَا لَلْهُ اللَّهُ مَا إِلَا لَكُومُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا أَوْلَا لَكُومُ اللَّهُ مُواللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ مِنْ اللَّهُ مَا أَوْلُوا لَهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا أَواللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا أَواللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُولًا لَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُولًا لَكُونُ اللَّهُ اللَّهُ مُؤْمِلًا اللَّهُ اللَّهُ مُلْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللّهُ الللّلَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

المنفسسيّر : ﴿وإلى عادٍ أخاهم هوداً ﴾ أي ولقد أرسلنا إلى قبيلة عاد نبياً منهم اسمه هود ﴿قال يا قوم اعبدوا الله ﴾ أي اعبدوا الله وحده دون الآلهة والأوثان ﴿ما لكم من إله غيره ﴾ أي ليس لكم معبودُ غيره يستحق العبادة ﴿إن أنتم إلا مفترون ﴾ أي ما أنتم في عبادتكم غير الله إلا كاذبون عليه جل وعلا ، لأنه لا إله سواه ﴿يا قوم لا أسألكم عليه أجراً ﴾ أي لا أطلب منكم على النصح والبلاغ جزاءً ولا ثواباً ﴿إن أجري إلا على الله الذي خلقني ﴿أفلا تعقلون ﴾ أي أتغفلون عن ذلك فلا تعقلون أن من يدعوكم إلى الخير دون إرادة جزاء منكم هو لكم ناصح أمين ؟ والاستفهام للإنكار والتقريع ﴿ويا قوم استغفروا ربكم ﴾ أي استغفروه من الكفر والإشراك ﴿ثم توبوا إليه ﴾ أي ارجعوا إليه بالطاعة والإستقامة على دينه والتمسك بالإيمان والتوحيد ﴿يرسل السهاء عليكم مِدْرارا ﴾ أي يرسل عليكم المطر غزيراً متتابعاً ، رُوي أن عاداً كان حُبس عنهم المطر ثلاث سنين حتى كادوا يهلكون ، فأمرهم هودُ بالتوبة والاستغفار ، سببٌ على شدة إلى شدتكم "، فإنهم كانوا في غاية القوة والبطش حتى قالوا ﴿من أشدُ منا قوة ﴾ ؟ ﴿ولا تتولّـوا شدة إلى شدتكم "، فإنهم كانوا في غاية القوة والبطش حتى قالوا ﴿من أشدُ منا قوة ﴾ ؟ ﴿ولا تتولّـوا شدة إلى شدتكم "، فإنهم كانوا في غاية القوة والبطش حتى قالوا ﴿من أشدُ منا قوة ﴾ ؟ ﴿ولا تتولّـوا ببينة ﴾ أي لا تعرضوا عها أدعوكم إليه مصرين على الإجرام ، وارتكاب الآثام ﴿قالوا يا هودُ ما جئتنا بعينة ﴾ أي ما جئتنا بحجةٍ واضحة تدل على صدقك قال الآلوسي : وإنما قالوه لفرط عنادهم ، أو لشدة ببينة ﴾ أي ما جئتنا بحجةٍ واضحة تدل على صدقك قال الآلوسي : وإنما قالوه لفرط عنادهم ، أو لشدة ببينة ﴾

<sup>(</sup>١) القرطبي ٩/ ٦٦ . (٢) الطبري ١٨/١٢ .

وَمَا نَحْنُ بِتَارِكِيٓ ءَالِهَتِنَا عَن قَوْلِكَ وَمَا نَحَنُ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ ﴿ إِن نَقُولُ إِلَّا ٱعْتَرَىٰكَ بَعْضُ ءَالِهَتِنَا بِسُوءٍ قَالَ إِنِّي أَشْهِدُ ٱللَّهُ وَٱشْهَدُواْ أَنِّي بَرِيٓ ۗ مِّمَّا تُشْرِكُونَ ﴿ إِنِّ مِن دُونِهِ ۗ فَكِيدُونِي جَمِيعًا ثُمَّ لَا تُنظِرُونِ ﴿ وَإِنِّ إِنِّي تَوَكَّلْتُ عَلَى ٱللَّهِ رَبِّي وَرَبِّكُمْ مَّامِن دَآبَّةٍ إِلَّا هُوَ اخِذُ بِنَاصِيَتِهَ ۚ إِنَّ رَبِّي عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ فَا فَإِن تَوَلَّوْاْ فَقَدْ أَبْلَغَتُكُمْ مَّا أَرْسِلْتُ بِهِ ٤ إِلَيْكُمْ وَيَسْتَخْلِفُ رَبِّي قَوْمًا غَيْرَكُمْ وَلَا تَضُرُّونَهُ شَيًّا إِنَّ رَبِّي عَلَى كُلِّ شَيْءٍ حَفِيظٌ ﴿ وَلَمَّا جَآءًا مُّرُنَا نَجَّيْنَا هُودًا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مِّنَّاوَنَجَيْنَاهُم مِّنْ عَذَابٍ غَلِيظٍ ﴿ وَاللَّهِ عَالِمُ اللَّهُ عَلَيظٍ ﴿ وَاللَّهِ عَلَيظٍ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيظٍ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْظٍ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّلْ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّا لَلْلَّهُ اللَّا اللَّاللَّا اللَّهُ ا عَمَاهِم عن الحق(١) ﴿ وما نحن بتاركي آلهتنا عن قولك ﴾ أي لسنا بتاركين عبادة الأصنام من أجل قولك ﴿ وما نحن لك بمؤمنين ﴾ أي لسنا بمصدقين لنبوتك ورسالتك ، والجملة تقنيطٌ من دخولهم في دينه ، ثم نسبوه إلى الخبل والجنون فقالوا ﴿إن نقول إلا اعتراك بعضُ آلهتنا بسوء﴾ أي ما نقول إلا أصابك بعض آلهتنا بجنون لما سببتها ونهيتنا عن عبادتها قال الزمخشري : دلت أجوبتهم المتقدمة على أن القوم كانوا جفاةً ، غلاظ الأكباد ، لا يلتفتون إلى النصح ، ولا تلين شكيمتهم للرشد ، وقد دلَّ قولهمِ الأخير على جهــل ِ مِفْرِط، وبِلَهٍ متناهٍ ، حيث اعتقدوا في حجارة أنهاتنتصروتنتقم(٢)﴿قال إنبي أَشْهِدُ اللَّهُ﴾ أي قال هودُ إني أُشهدُ الله على نفسي ﴿واشهدوا أني بريءٌ مما تشركون من دونه﴾ أي وأشهدكم أيضاً أيها القوم بأنني بريءٌ مما تشركون في عبادة الله من الأوثان والأصنام ﴿ فكيدوني جميعاً ثم لا تُنْظرون ﴾ أي فاحتالوا في هلاكي أنتم وآلهتكم ثم لا تمهلوني طرفة عين قال أبو السعود : وهذا من أعظم المعجزات ، فإنه عليه السلام كان رجلاً مفرداً بين الجم الغفير من عتاة عاد ، الغلاظ الشداد ، وقد حقّرهم وهيّجهم بانتقاص آلهتهم ، وحثهم على التصدّي له فلم يقدروا على مباشرة شيء ، وظهر عجزهم عن ذلك ظهوراً بيناً ٣٠) وقال الزمخشري : من أعظم الآيات أن يُواجه بهذا الكلام رجل واحد أمة عطاشاً إلى إراقة دمه ، يرمونه عن قوس واحدة ، وذلك لثقته بربه وأنه يعصمه منهم ، فلا تنشب فيه مخالبهم ، ومثله قول نوح ﴿فأجمعُوا أَمْرُكُم وشركاءكم ﴾ ﴿ إني توكلتُ على الله ربي وربكم ﴾ أي إني لجأت إلى الله وفوضت أمري إليه تعالى مالكي ومالككم ﴿ما من دابةٍ إلا هو آخذٌ بناصيتها﴾ أي ما من نسمةٍ تدبُّ على وجه الأرض إلا هي في قبضته وتحت قهره ، والأخذُ بالناصية تمثيلٌ للملك والقهر ، والجملةُ تعليلٌ لقوة توكله على الله وعدم مبالاته بالخلق ﴿إنَّ ربي على صراطٍ مستقيم﴾ أي إن ربي عادل ، يجازي المحسن بإحسانه ، والمسيء بإساءته ، لا يظلم أحداً شيئاً ﴿ فإن تولُّوا فقد أبلغتُكم ما أرسلتُ به إليكم ﴾ أي فإن تُعرضوا عن قبول دعوتي فقد أبلغتكم أيها القوم رسالة ربي ، وما على الرسول إلا البلاغ ﴿ويستخلفُ ربـي قومـاً غـيركم﴾ أي فسـوف يهلـككم اللـه ويستخلف قوماً آخرين غيركم ، وهذا وعيدٌ شديد ﴿ ولا تضرونه شيئاً ﴾ أي لا تضرون الله شيئاً بإشراككم ﴿إِن ربي على كل شيء حفيظ﴾ أي إنه سبحانه رقيبٌ على كل شيء ، وهو يحفظني من شركم ومكركم ﴿ولما

<sup>(</sup>١) الألوسي ١/ / ٨١ . (٢) الكشاف ٢/ ٤٠٣ . (٣) أبو السعود ٣/ ١٥ . (٤) الكشاف ٢/٣٠٤ .

جاء أمرنا﴾ أي ولما جاء أمرنا بالعذاب ، وهو ما نزل بهم من الريح العقيم ﴿نجينا هوداً والذين آمنوا معه برحمةٍ منا﴾ أي نجينا من العذاب هوداً والمؤ منين بفضل عظيم وتعمة منا عليهم ﴿ونجيناهـم من عذاب غليظ﴾ أي وخلصناهم من ذلك العذاب الشديد ، وهي الريح المدمرة التي كانت تهدم المساكن ، وتدخل في أنوف أعداء الله وتخرج من أدبارهم ، وتصرعهم على وجوههم حتى صاروا كأعجباز نخل ٍ خاوية ﴿ وتلك عادٌ جحدوا بآيات ربهم ﴾ الإشارة لأثارهم أي تلك آثار المكذبين من قوم عاد انظر وا ماذا حلَّ بهم ، حُين كفروا بالله ، وأنكروا آياته في الأنفس والأفاق الدالة على وحدانيته ؟ ﴿وعصوا رسله ﴾ أي عصوا رسوله هُوداً، وجمعه تفظيعاً لحالهم ، وإظهاراً لكمال كفرهم وعنادهم ، ببيان أن عصيانهم له عصيانً لحميع الرسل السابقين واللاحقين لاتفاق كلمتهم على التوحيد ﴿ واتبعوا أمركل جبار عنيد ﴾ أي أطاعوا أمر كل مستكبر على الله ، حائدٍ عن الحق ، لا يُذعن له ولا يقبله ، يريد به الرؤ ساء والكبراء ﴿وأَتبعوا في هذه الدنيا لعنةً﴾ أي وأُلحقوا باللعنة والطرد من رحمة الله في الدنيا ﴿ويوم القيامة﴾ أي ويوم القيامـة أيضـاً تلحقهم اللعنة قال الرازي: جعل اللعن رديفاً لهم ومتابعاً ومصاحباً في الدنيا والآخرة ، ومعنى اللعنة الْإِيعَادُ مِن رحمة الله تعالى ومن كل خير(١) ﴿ أَلاَ إِنَّا عَاداً كَفروا ربهم ﴾ هذا تشنيعٌ لكفرهم وتهويلٌ بحرف التنبيه وبتِكرار اسم عاد أي ألا فانتبهوا إنَّ عاداً كفروا بربهم إذْ عبدوا غيره ، وجحدوا نعمته إذ كذبوا رسوله ، فاستحقوا اللعنة في الدنيا ، واللعنة في الآخرة ﴿ أَلا بعداً لعادٍ قوم هود ﴾ أي أبعدهم الله من الخير ، وأهلكهم عن بكرة أبيهم ، وهي جملة دعائية بالهلاك واللعنة ﴿ وإلى ثمود أخاهم صالحاً ﴾ أي ولقد أرسلنا إلى قوم ثمود نبياً منهم وهو صالح عليه السلام ﴿قال يا قوم اعبدوا الله ما لكم من إله غيره ﴾ أي اعبدوا الله وحده ليس لكم ربٌّ معبود سواه ﴿ هو أنشأكم من الأرض ﴾ أي هو تعالى ابتدأ خلقكم من الأرض ، فخلق آدم من تراب ثم ذريته من نطفة ﴿ واستعمركم فيها ﴾ أي جعلكم عمَّارها وسكانها تسكنون بها ﴿ فاستغفروه ثم توبوا إليه ﴾ أي استغفروه من الشرك ثم ارجعوا إليه بالطاعة ﴿ إن ربي قريبٌ مجيب ﴾ أي إنه سبحانه قريب الرحمة مجيب الدعاء ﴿قالوا يا صالح قد كنت فينا مرجواً قبل هذا ﴾ أي كنا نرجو أن تكون أ فينا سيّداً قبل تلك المقالة فلم قلتها انقطع رجاؤنا فيك ﴿أتنهانا أن نعبد ما يعبدُ آباؤنا﴾ أي أتنهانا يا صالح عن عبادة الأوثان التي عبدها آباؤنا ؟ ﴿ وإننا لفي شكِ ممّا تدعونا إليه مريب ﴾ أي وإننا لشاكون في

<sup>(</sup>١) الفخر الرازي ١٦/١٨ .

لَنِي شَكِّ مِّكَ تَدْعُونَآ إِلَيْهِ مُرِيبِ ٢٥٪ قَالَ يَقَوْمِ أَرَءَيْتُمْ إِن كُنتُ عَلَى بَيِّنَةٍ مِّن رَّبِّي وَءَاتَننِي مِنْهُ رَحْمَةُ فَكَن يَنصُرُنِي مِنَ ٱللَّهِ إِنْ عَصَـيْتُهُ فَكَ تَزِيدُونَنِي غَيْرَ تَخْسِيرٍ ﴿ وَ يَنْقَوْمِ هَاذِهِ عَنَاقَةُ ٱللَّهِ لَكُرْ عَايَةً فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِي أَرْضِ ٱللَّهِ وَلَا تَمَسُّوهَا بِسُوءٍ فَيَأْخُذَكُمْ عَـذَابٌ قَرِيبٌ ﴿ فَيَقَرُوهَا فَقَالَ ثَمَتَّعُواْ فِي دَارِكُمْ ثَلَاثَةَ أَيَّامٍ ذَالِكَ وَعَدُّ غَيْرُ مَكْذُوبِ ﴿ فَي فَلَمَّا جَآءَ أَمْرُنَا نَجَيْنَا صَالِحًا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مِّنَّا وَمِنْ خِزْي يَوْمِبِذَ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ الْقَوِيُّ الْعَنْرِيزُ ١ ﴿ وَأَخَذَا لَّذِينَ ظَلَمُواْ ٱلصَّيْحَةُ فَأَصْبَحُواْ فِي دِيَدِهِمْ جَاثِمِينَ ﴿ كَأَن لَّرْ يَغْنَواْ فِيهَا ۗ أَلَآ إِنَّ ثَمُودَاْ كَفَرُواْ رَبَّهُمَّ أَلَا بُعْدُا لِّيْمُودَ ۞ وَلَقَدْجَآءَتْ رُسُلُنَآ إِبْرَاهِيمَ بِٱلْبُشْرَىٰ قَالُواْ سَلَـمَّا قَالَ سَلَـمُ دعواك ، وأمرُك مريب يوجب التهمة ﴿قال يا قوم أرأيتم إن كنتُ على بينة من ربي﴾ أي أخبروني إن كنتُ على برهانٍ وحِجة واضحةٍ من ربي ﴿وآتاني منه رحمة ﴾ أي وأعطاني النبوة والرسالة ﴿فمن ينصرني من الله إن عصيته اي فمن يمنعني من عذاب الله إن عصيت أمره ؟ ﴿ فَمَا تزيدونني غير تخسير ﴾ أي فما تزيدونني بموافقتكم وعصيان أمر الله غير تضليل وإبعاد عن الخير قال الزمخشري : ﴿غير تخسير﴾ يعني تخسّرون أعمالي وتبطلونها(١) ﴿ ويا قوم هذه ناقة الله لكم آية ﴾ أضاف الناقة إلى الله تشريفاً لها لأنها خرجت من صخرة صهاء بقدرة الله حسب طلبهم أي هذه الناقة معجزتي لكم وعلامة على صدقي ﴿فذروها تأكل في أرض الله ﴾ أي دعوها تأكل وتشرب في أرض الله فليس عليكم رزقها ﴿ولا تمسُّوها بسوءٍ فيأخذكم عذابٌ قريبٌ أي لا تنالوها بشيءٍ من السوء فيصيبكم عذاب عاجل لا يتأخر عنكم ﴿فعقروها فقال تمتعـوا في داركم ثلاثة أيام، أي ذبحوا الناقة فقال لهم صالح : استمتعوا بالعيش في بلدكم ثلاثة أيام ثم تهلكون قال القرطبي : إنما عقرها بعضهم وأضيف إلى الكلّ لأنه كان برضي الباقين ، فعقرت يوم الأربعاء فأقاموا يوم الخميس والجمعة والسبت وأتاهم العذاب يوم الأحد(٢) ﴿ ذلك وعد عُن عَيْرُ مَكْذُوبِ ﴾ أي وعد حق غير مكذوب فيه ﴿فلم جاء أمرنا نجينا صالحاً والذين آمنوا معه ﴾ أي فلما جاء أمرنا بإهلاكهم نجينا صالحاً ومن آمن به ﴿برحمة منا﴾ أي بنعمة وفضل عظيم من الله ﴿ومن خزي يومئذٍ﴾ أي ونجيناهم من هوان ذلك اليوم وذُلَّه ﴿إِن ربَّكَ هُو القُويُّ العزيز﴾ أي القوي في بطشه ، العزيز في ملكه ، لا يغلبه غالب ، ولا يقهره قاهر ﴿ وَأَخَذَ الَّذِينَ ظَلْمُوا الصَّيْحَةُ فَأَصْبُحُوا فِي دِيارِهُم جَاتُمِينَ ﴾ أي أخذتهم صيحةٌ من السهاء تقطعت لها قلوبهم ، فأصبحوا هامدينِ موتى لا حِرَاك بهم كالطير إذا جثمت ﴿كأنَّ لم يَغْنُوا فيها﴾ أي كأن لم يقيموا في ديارُهم ولم يَعْمُر وها ﴿ أَلاَ إِنَّ ثموداْ كَفُرُوا رَبُّهُم أَلاَ بعداً لثمود﴾ أي ألا فانتبهوا أيها القوم إن ثمود كفروا بآيات ربهم فسحقاً لهم وبُعْداً ، وهلاكاً ولعنة ﴿ولقد جاءت رسلنا إبـراهيم بالبشرى﴾ هذه هي القصـة الرابعة وهي قصة لوط وهلاك قومه المكذبين أي جاءت الملائكةُ الذين أرسلناهم لاهِلك قوم لوط إبراهيمَ

الكشاف ٢/ ٤٠٨ . (٢) القرطبي ٩/ ٦٠ .

فَ لَبِثَ أَن جَآءَ بِعِجْلٍ حَنِيلِ ﴿ فَ فَكَا رَءَ آ أَيْدِيهُمْ لَا تَصِلُ إِلَيْهِ نَكِرُهُمْ وَأُوجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةٌ قَالُواْ لَا تَحَفُ إِنَّا أَرْسِلْنَا إِلَى قَوْمِ لُوطٍ ﴿ فَيْ وَآمْرَأَ ثُهُ وَقَاعِيّةٌ فَضَحِكَتْ فَبَشَرْنَاهَا بِإِسْمَاقَ وَمِن وَرَآءِ إِسْمِّقَ يَعْقُوبَ ﴿ فَا اللّهِ وَمِن وَرَآءِ إِسْمِقَ يَعْقُوبَ ﴿ فَا اللّهِ وَمِن وَرَآءِ إِسْمِقَ يَعْقُوبَ ﴿ فَا اللّهِ وَمِن وَرَآءِ إِسْمَاقَ يَعْقُوبَ ﴿ فَا اللّهِ وَمِن وَرَآءِ إِسْمُ اللّهُ وَأَنَا اللّهَ عَلَيْكُمْ أَهُلُ الْبَيْتِ إِنّهُ مَعِيدٌ ﴿ فَا اللّهِ وَبَرَكُنتُهُ وَلَا اللّهِ وَبَرَكُنتُهُ وَلَا اللّهَ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ إِنّهُ مَعِيدٌ فَيْ

بالبشارة بإسحاق(١) ، قال القرطبي : لما أنزل الله الملائكة لعذاب قوم لوط مرّوا بإبراهيم فظنهم أضيافاً ، وهم جبريل وميكائيل وإسرافيل قاله ابن عباس ، وقال السدي : كانوا أحد عشر ملكاً على صورة الغلمان الحسان الوجوه (١) ﴿قالوا سلاماً ﴾ أي سلموا عليه سلاماً ﴿قال سلام ) أي قال لهم إبراهيم : سلام عليكم قال المفسرون : ردُّ عليهم التحية بأحسن من تحيتهم لأنه جاء بها جملة اسميَّة وهمي تدل على الثبـات والاستمرار ﴿فَمَا لَبُثُ أَنْ جَاءَ بِعَجَلِ حَنْيَذٍ ﴾ أي فما أبطأ ولا تأخر مجيئه حتى جاء بعجل مشوى فقدمه لهم قال الزنحشري : والعجل : ولد البقرة ويسمى « الحسيل » وكان مال إبـراهيم عليه الســلام البقـر ، والحنيذ : المشوي بالحجارة المحماة في أحدود وقيل : الذي يقطر دسمه ويدل عليه « بعجل سمين » (٣) ﴿ فلما رأى أيديهم لا تصل إليه نكرهم الله أي فلما رآهم لا يمدون أيديهم إلى الطعام ولا يأكلون منه أنكرهم ﴿وأوجس منهم خيفة﴾ أي أحسُّ منهم الخوف والفزع قال قتادة : كان العرب إذا نزل بهم ضيف فلم يطعم من طعامهم ظنوا أنه لم يجيء بخير وأنه جاء يحدث نفسه بشرٌّ ١٤٠ ﴿قالوا لا تخف إنا أرسلنا إلى قوم لوط، أي قالت الملائكة : لا تخف فإنا ملائكة ربك لا نأكل ، وقد أرسلنا لإهلاك قوم لوط ﴿وامرأته قائمة فضحكت ﴾ أي وامرأة إبراهيم واسمها « سارة » قائمة وراء الستر تسمع كلامهم فضحكت استبشاراً بملاك قوم لوط ﴿ فَبَشْرِنَاهَا بِإِسْحَاقَ وَمَنُ وَرَاءُ إِسْحَاقَ يَعْقُوبَ﴾ أي بشرتها الملائكة بإسحاق ولداً لها ويأتيه مولودٌ هو يعقوب ابناً لولدها ﴿قالت يا يُويلتي أألد وأنا عجوزٌ وهذا بعلي شيخاً ﴾ أي قالت سارة متعجبة : يا لهفي ويا عجبي أألد وأنا امرأة مسنّة وهذا زوجي إبراهيم شيخ هرم أيضـاً فكيف يأتينـا الولــد؟ ﴿إن هذا لشيءٌ عجيب، أي إن هذا الأمر لشيء غريب لم تجر به العادة قال مجاهد : كانت يومئن ٍ ابنة تسع وتسعين سنة ، وإبراهيم ابن مائة وعشرين سنةُ ﴿قالوا أتعجبين من أمر الله ﴾ أي أتعجبين من قدرة الله وحكمته في خلق الولد من زوجين هرمين ؟ ليس هذا بمكان عجب على قدرة الله ﴿ رحمتُ الله و بركاته عليكم أهل البيت ﴾ أي رحمكم الله وبارك فيكم يا أهل بيت إبراهيم ﴿إنه حميد مجيد﴾ أي إنه تعالى محمود ممجّد في صفاته وذاته ، مستحقٌّ للحمد والتمجيد من عباده ، وهو تعليل بديع لما سبق من البشارة .

البكلاغكة : ١ - ﴿ يرسل السهاء عليكم مدراراً ﴾ المراد بالسهاء المطر فهو مجاز مرسل لأن المطر ينزل

<sup>(</sup>١) البشرى هي البشارة بالولد ، وقيل : بهلاك قوم لوط قال الزمخشري : والظاهر الولد . (٢) القرطبي ٩/ ٦٢ .

 <sup>(</sup>٣) الكشاف ٢/ ٤٠٩ . (٤) الطبري ١٢/ ٧١ . (٥) البيضاوي ٢٥٣ .

من السهاء ولفظ « مدراراً» للمبالغة أي كثير الدر .

- ٧ \_ ﴿ فَكِيدُونِي جَمِيعاً ﴾ أمرٌ بمعنى التعجيز .
- ٣ ـ (ما من دابة إلا هو آخذ بناصيتها) استعارة تمثيلية شبه الخلق وهم في قبضة الله وملكه وتحت
   قهره وسلطانه بالمالك الذي يقود المقدور عليه بناصيته كما يقاد الأسير والفرس بناصيته
- ٤ ﴿إنْ ربي على صراط مستقيم ﴾ استعارة لطيفة عن كمال العدل في ملكه تعالى فهو مطلع على أمور العباد لا يفوته ظالم ، ولا يضيع عنده معتصم به .
  - ولا جاء أمرنا الأمر كناية عن العذاب .
- ٦ ﴿ نجينا هوداً . . ونجيناهم من عذاب غليظ ﴾ التكرار في لفظ الإنجاء لبيان أن الأمر شديد عظيم لا سهل يسير ، ويسمى هذا الإطناب .
- ٧ ﴿وعصوا رسله ﴾ أي عصوا رسولهم هوداً وفيه تفظيع لحالهم وبيان أن عصيانهم له عصيان للحميع الرسل السابقين واللاحقين ، وهو مجاز مرسل من باب إطلاق الكل وإرادة البعض .
- ٨ ﴿ الا إن عاداً . . ألا بعداً لعاد﴾ تكرير حرف التنبيه وإعادة لفظ « عاد » للمبالغة في تهويل
   حالهم .

تبليك : لم يقل هود عليه السلام : إني أشهد الله وأشهدكم وإنماقال (إني أشهد الله واشهدكم وإنماقال (إني أشهد الله واشهدوا أني بريء مما تشركون) وذلك لئلا يفيد التشريك بين الشهادتين والتسوية بينها ، فأين شهادة الله العلى الكبير من شهادة العبد الحقير ؟!

قال الله تعالى : ﴿ فلما ذهب عن إبراهيم الروع . . إلى . . ويوم القيامة بئس الرفد المرفود ﴾ من آية (٧٤) إلى نهاية آية (٩٩) .

المنكاسب : لا تزال الآيات تتحدث عن قصة ضيوف إبراهيم ، وهم الملائكة الذين مروا عليه وهم بطريقهم لإهلاك قوم لوط ، وبشروه بالبشارة السارة بولادة غلام له ، وقد ذكرت الآيات مرورهم على لوط وما حل بقومه من النكال والدمار ، وهي القصة الخامسة ، ثم ذكرت قصة شعيب مع أهل مدين ، وقصة موسى مع فرعون ، وفي جميع هذه القصص عبر وعظات .

اللغيب: ﴿الروع﴾ الخوف والفزع ﴿منيب﴾ الإنابة : الرجوع والتوبة ﴿عِصيب﴾ شديد في الشم قال الشاعر :

وإنك إلا تُرض بكر بن وائل ملك يكن لك يوم بالعراق عصيب

﴿ يُهُرّعونَ ﴾ يسرعون قال الفراء : الإهراع الإسراع مع رِعدة يقال أُهرع الرجل إهراعاً أي أسرع في رعدة من برد أو غضب (١) ﴿ تُخْزُونَ ﴾ أخزاه: أهانه وأذله قال حسان :

فأخراك ربسي يا عُتيْب بن مالك ولقّاك قبل الموت إحدى الصّواعق وسجيل السّجيل والسّجين : الشديد من الحجر قاله أبو عبيدة ، وقال الفراء : طينٌ طبخ حتى صار كالآجر ﴿منضود﴾ متتابع بعضه فوق بعض في النزول ﴿مسوّمة﴾ معلَّمة من السيا وهي العلامة ﴿شقاقى﴾ الشقاق : العداوة قال الشاعر :

الاً من مبلغ عني رسولاً فكيف وجدتم طعم الشقاق (١) ورهطك وهداتم طعم الشقاق والإعانة .

فَلَمَّا ذَهَبَ عَنْ إِبْرَاهِمَ ٱلرَّوْعُ وَجَاءَتُهُ ٱلْبُشْرَى يُجَدِدُلُنَافِي قَوْمِ لُوطِ ﴿ إِنَّ إِبْرَاهِمَ لَحَلِيمٌ أَوَّهٌ مُنِيبٌ ﴿ يَلَا أَعْرَضَ عَنْ هَلَدَا أَيْهُ وَلَدُ جَاءَا أَمْرُ رَبِّكَ وَإِنَّهُمْ عَاتِيهِمْ عَذَابٌ غَيْرُ مَرْدُودٍ ﴿ وَ وَلَمَّا جَاءَتْ رُسُلُنَا لُوطًا سِيّ عَيْرُ مُرَدُودٍ ﴿ وَلَمَّا عَالَمُ مُنَا يَوْمُ عَصِيبٌ ﴿ وَجَاءَهُ وَقُومُهُ مُهْرَعُونَ إِلَيْهِ وَمِن قَبْلُ رُسُلُنَا لُوطًا سِيّ عَيْمِهُ وَضَاقَ بِهِمْ ذَرَاعً وَقَالَ هَلَذَا يَوْمٌ عَصِيبٌ ﴿ وَجَاءَهُ وَقُومُهُ مُهْرَعُونَ إِلَيْهِ وَمِن قَبْلُ

المنفس ير : (فلما ذهب عن إبراهيم الرَّوع) أي فلما ذهب عن إبراهيم الخوف الذي أوجسه في نفسه ، واطمأن قلبه لضيوفه حين علم أنهم ملائكة (وجاءته البشرى) أي جاءته البشارة بالولد (يجادلنا في قوم لوط) أي أخذ يجادل ملائكتنا في شأن إهلاك قوم لوط، وغرضه تأخير العذاب عنهم لعلهم يؤمنون قال المفسرون: لما قالت الملائكة: ﴿إنا مهلكو أهل هذه القرية وقال الهم: أرأيتم إن كان فيها خسون من المسلمين أتهلكونهم؟ قالوا: لا، قال: فأربعون؟ قالوا: لا فال فقال المنتزل معهم حتى قال لهم: أرأيتم إن كان فيها رجل واحد مسلم أتهلكونهم؟ قالوا لا فقال لهم ﴿إن فيها لوطاً ، قالوا نحن أعلم بمن فيها لننجينة وأهله إلا امرأته كانت من الغابرين ﴾ (٣) ﴿إنَّ إبراهيم لحليم أي غير عجول في الانتقام من المسيء إليه ﴿أواه منيسب كأي كثير التأوه والتأسف على الناس لرقة قلبه ، منيب رجاع إلى طاعة الله ﴿يا إبراهيم أعرض عن هذا كأي قالت الملائكة : يا إبراهيم دع عنك الجدال في قوم لوط فقد نفذ القضاء بعذابهم ﴿إنه قسد جاء أمر ربك كاي جاء أمر الله بإهلاكهم ﴿وإنهم آتيهم عذاب غير مردود كأي نازل بهم عذاب غير مصروف عنهم ولا مدفوع أمر الله بإهلاكهم ﴿وانهم من قومه ﴿وضاق بهم ذرعا كأي ضاق صدره بمجيئهم خشية عليهم من قومه ولأشرار ﴿وقال هذا يدوم عصيب أي شديد في الشر ﴿وجاءه قومُه يهرعون إليه كأي جاء قومه الأشرار ﴿وقال هذا يدوم عصيب أي شديد في الشر ﴿وجاءه قومُه يهرعون إليه كأي جاء قومه الأشرار ﴿وقال هذا يدوم عصيب أي شديد في الشر ﴿وجاءه قومُه يهرعون إليه كأي جاء قومه الأشرار ﴿وقال هذا يدوم عصيب كاي شديد في الشر ﴿وجاءه قومُه يهرعون إليه كأي جاء قومه وقائم عصيب كاي شديد في الشر وجاءه قومُه يهرعون إليه كأي جاء قومه وقائم عديد في المؤلم ال

<sup>(</sup>١) القرطبي ٩/ ٧٤ . (٢) الرسول هنا بمعنى الرسالة والبيت للأخطل كذا في القرطبي . (٣) انظر الطبري ١٨٠/١٢ .

كَانُواْ يَعْمَلُونَ السَّيِّعَاتِ قَالَ يَنَقُوْمِ هَنَوُلَآءِ بَنَاتِي هُنَّ أَطْهَرُ لَكُمْ فَا تَقُواْ اللَّهَ وَلَا يُخْزُونِ فِي ضَيْفِي أَلْيَسَ مِنكُوْ رَجُلٌ رَشِيدٌ ﴿ قَالُواْ لَقَدْعَلِمْتَ مَالَنَا فِي بَنَاتِكَ مِنْ حَتِّ وَإِنَّكَ لَتَعْلَمُ مَا نُرِيدُ ﴿ فَي قَالُواْ لَقَدْعَلِمْتَ مَالَنَا فِي بَنَاتِكَ مِنْ حَتِّ وَإِنَّكَ لَتَعْلَمُ مَا نُرِيدُ ﴿ فَي قَالُواْ لَيَ لِكُو لَنَ يَصِلُواْ إِلَيْكَ فَاسْرِ بِأَهْلِكَ بِقِطْعِ مِنَ اللَّهِ وَلا أَمْ أَتَكُ إِنَّهُ مُصِيبُهَا مَا أَصَابَهُم إِنَّا مُوعِدَهُمُ الصَّبُحُ أَلَيْسَ الصَّبُحُ بِقَرِيبٍ ﴿ فَلَي لَكُولُ لَكُ مَا مُنْ السَّبُحُ الْمَسَ الصَّبُحُ بِقَرِيبٍ ﴿ فَلَي اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ الْمَالُكُ فِي اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّ

يسرعون إليه لطلب الفاحشة بالضيوف كأنهم يدفعون إلى ذلك دفعاً ﴿ومن قبلُ كانوا يعملون السيئات، أي ومن قبل ذلك الحين كانت عادتهم إتيان الرجال وعمل الفاحشة فلذلك لم يستحيوا حين جاءوا يهرعون لها مجاهرين قال القرطبي : وكان سبب إسراعهم أن امرأة لوط الكافرة لما رأت الأضياف وجمالهم ، خرجت حتى أتت مجلس قومها فقالت لهم : إن لوطاً قد أضاف الليلة فتيةً ما رأيت مثلهم جمالاً فحينئذ جاءوا يُهرعون إليه(١) ﴿قـال يا قــوم هؤلاء بناتي هـنَّ أطهر لكم﴾ أي قال لهم لوط: هؤ لاء نساء البلدة أُزوِّجكم بهن فذلك أطهر لكم وأفضل ، وإنما قال بناتي لأن كل نبيٌّ أبُّ لأمته في الشفقة والتربية ﴿ فَاتَهُ وَا اللَّهُ وَلا تَخْرُونَ فَي ضَيفْ يَ الْحُشُوا عَذَابِ اللَّهُ وَلا تَفْضَحُونِي وَتَهَيْنُونِي في ضَيوفي ﴿ السِّ منكم رجل رشيد ﴾ أي استفهام توبيخ أي أليس فيكم رجل عاقل يمنع عن القبيح ؟ ﴿ قالوا لقد علمت ما لنا في بناتك من حق اي قال له قومه : لقد علمت يا لوط ما لنا في النساء من أرب ، وليس لنا رغبة فيهن ﴿ وإنك لتعلم ما نريد ﴾ أي وأنت تعلم غرضنا وهو إتيان الذكور ، صرّحوا له بغرضهم الخبيث قبّحهم الله ﴿قال لو أنَّ لي بكم قوة ﴾ أي لوكان لي قوة أستطيع أن أدفع أذاكم بها ﴿ أُو آوي إلى ركن شديد ﴾ أي ألجأ إلى عشيرة وأنصار تنصرني عليكم ، وجواب ﴿ لو ﴾ محذوف تقديره لبطشت بكم وفي الحديث (رحم الله أخي لوطاً لقد كان يأوي إلى ركن شديد )(١) يريد على أن الله كان ناصره ومؤيده ، فهو ركنه الشديد وسنده القوي قال قتادة : وذُكر لنا أن الله تعالى لم يبعث نبياً بعد لوط إلا في منعة من عشيرته(٣)، وحين سمع رسل الله تعالى تحسر لوط على ضعفه وانقطاعه من الأنصار ﴿قالوا يا لوطُ إِنَّا رسلُ ربك لن يصلوا إليك ﴿ أي قالت الملائكة للوط: إنا رسلُ ربك أرسلنا لإِهلاكهم وإنهم لن يصلوا إليك بضرر ولا مكروه ﴿فأسْسِر بأهلك بِقطْع مِسْنِ اللَّيلِ﴾ أي اخرج بهم بطائفةٍ من الليل قال الطبري : أي اخرج من بين أظهرهم أنت وأهلك ببقية من الليل(٤) ﴿ولا يلتفــتُ منكم أحــدٌ إلا امرأتك، أي لا ينظر أحدُّ منكم وراءه إلا امرأتك فإنها ستهلك كما هلكوا ، نهُـوا عن الالتفات لئلا تتفطر أكبادهم على قريتهم قال القرطبي : إن امرأة لوط لمّا سمعت هدَّة العذاب التفتت وقالت : واقوماه ! فأدركها حجر فقتلها (٥) ﴿إنه مصيبُها ما أصابهم ﴾ أي إنه يصيب امرأتك من

<sup>(</sup>١) القرطبي ٩/ ٧٥ . (٢) أخرجه الشيخان عن أبي هريرة مرفوعاً . (٣) روح المعاني ١٠٨/١٢ . (٤) الطبري ١٢/ ٨٩ .

<sup>(</sup>٥) القرطبي ٩/ ٨٠ .

جَاءَ أَمْنُ نَا جَعَلْنَ عَلِيهَا سَافِلَهَا وَأَمْطُرْنَا عَلَيْهَا جَارَةً مِّن سِجِيلٍ مَّنضُودِ ﴿ مُسَوَّمَةً عِندَ رَبِّكَ وَمَا هِيَ مِنَ الطَّلْلِينَ بِبَعِيدٍ ﴿ مُسَوَّمَةً عَندُو أَلْعَ مَالَكُمْ مِنْ إِلَهِ عَيْرَهُ وَلَا تَنقُصُواْ الطَّلْلِينَ بِبَعِيدٍ ﴿ مَا عَبُدُواْ اللّهَ مَالَكُمْ مِنْ إِلَهِ عَيْرَهُ وَلَا تَنقُصُواْ الطَّلْلِينَ بِبَعِيدٍ ﴿ مَا عَبُدُواْ اللّهَ مَالَكُمْ مِنْ إِلَهِ عَيْرَهُ وَلَا تَنقُصُواْ الطَّيْلِ وَاللّهُ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهِ عَيْرُو وَإِنِي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ مُحِيطٍ ﴿ مَا عَبُولُوا اللّهَ مَالَكُمْ مِنْ إِلَهِ عَيْرُو وَإِنِي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ مُحِيطٍ ﴿ مَا عَبُولُوا اللّهُ مَالَكُمْ مِنْ إِلَهِ عَيْرُو وَإِنِي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ مُحِيطٍ ﴿ مَا عَبُدُواْ اللّهُ مَالَكُمْ مِنْ إِلَهُ عَلَيْكُمْ وَالْمِيزَانَ اللّهُ مَالِكُمْ مِنْ إِلَيْ اللّهُ مَا اللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ مَا اللّهُ مُنْ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مُلِيلًا وَاللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مُعَالِمُ اللّهُ مَا اللّهُ مَاللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَاللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا مُعِلّمُ مَا مُعَالِمُ اللّهُ مَا مُعَالِمُ مَا مُعَالِمُ اللّهُ مُعَالِمُ اللّهُ مُعَالِمُ اللّهُ مُعَلّمُ مِنْ مُعَلّمُ مَا مُعَالِمُ مَا مُعَالِمُ مَا مُعْمُ مِنْ اللّهُ مُعَالِمُ مَا مُعَالِمُ مَا مُعَالِمُ مُعَامِلًا مُعَالِمُ مَا مُعَالِمُ مُعَالِمُ مَا مُعَلّمُ مُعْمِلًا مُعَلّمُ مُعَالِمُ اللّهُ مُعَالِمُ مُعَلّمُ مُعَالِمُ مُعَلّمُ مُعَلّمُ مُعَلّمُ مُعَلّمُ مُعَالِمُ مُعَلّمُ مُعِلّمُ مُعَلّمُ مُعَلّمُ مُعَالِمُ مُعَلّم

العذاب ما أصاب قومك ﴿إِنَّ موعدهم الصبح ﴾ أي موعد عذابهم وهلاكهم الصبح ﴿ إليه س الصبح بقريب، استعجلهم بالعذاب لغيظه على قومه فقالوا له : أليس وقت الصبح قريباً ؟ قال المفسرون : إن قوم لوط لما سمعوا بالضيوف هرعوا نحوه ، فأغلق بابه وأخذ يجادل قومه عنهم من وراء الباب ، فتسوروا الجدار ، فلما رأت الملائكة ما بلوطٍ من الكرب قالوا يا لوط: افتح الباب ودعنا وإيّاهم ، ففتح الباب فضربهم جبريل بجناحه فطمس أعينهم وعموا ، وانصرفوا على أعقابهم يقولون : النجاء ، النجاء كما قال تعالى ﴿ ولقد راودوه عن ضيف ه فطمسنا أعينهم ﴾ ثم إن لوطاً سرى بمن معه قبل الفجر، ولما حان وقت عذابهم أمر الله جبريل فاقتلع مدائن قوم لوط وهي خمس ـ من تخوم الأرض حتى أدناها من السهاء بما فيها ، حتى سمع أهل السهاء صراخ الديكة ، ونباح الكلاب ، ثم أرسلها مقلوبة وأتبعهم الله بالحجارة ولهذا قال تعالى ﴿فلما جاء أمرُنا جعلنا عاليها سافِلَها﴾ أي فلم جاء وقت العذاب قلبنا بهم القرى فجعلنا العالي سافلاً ﴿وأمطرنا عليها حجارةً من سجيلَ ﴾ أي أرسلنا على أهل تلك المدن حجارة صلبة شديدة من نارٍ وطين ، شبّهها بالمطر لكثرتها وشدتها ﴿منضـود﴾ أي متتابعة ، بعضُها في إثر بَعض ﴿مسوَّمــة عنـدرّبك﴾ أي معلَّمة بعلامة قال الربيع : قد كتب على كل حجر اسم من يُرمى به قال القرطبي : وقوله ﴿عند ربك دليلٌ على أنها ليست من حجارة الأرض(١) ﴿وما هي من الظالمين ببعيد ﴾ أي ما هذه القرى المهلكة (١) ببعيدة عن قومك «كفار قريش » فإنهم يمرون عليها في أسفارهم أفلا يعتبرون ؟ قال المفسرون : وقد صار موضع تلك المدن بحراً أُجاجـاً يعـرف بـ « البحر الميت » لأن مياهه لا تغذي شيئاً من الحيوان وقد اشتهر باسم «بحيرة لـوط» والأرض التي تليها قاحلة لا تنبت شيئاً ﴿ وإلى مدين أخاهم شعيباً ﴾ هذه هي القصة السادسة من القصص المذكورة في هذه السورة أي وأرسلنا إلى قبيلة مدين أخاهم شعيباً ، وقد كان شعيب من نفس القبيلة ولهذا قال « أخاهم » ﴿قال يا قوم اعبدوا الله ما لكم من إله غيره أي اعبدوا الله وحده فليس لكم رب سواه ﴿ولا تنقصوا المكيال والميزان؛ أي لا تنقصوا الناس حقوقهم في المكيال والميزان ، وقد اشتهروا بتطفيف الكيل والوزن ﴿إِنْسِي أُراكِم بخيرٍ أي إِنِي أراكم في سعةٍ تغنيكم عن نقص الكيل والميزان قال القرطبي : أي في سعة من الرزق ، وكثرةٍ من النعم (٣) ﴿ وَإِنْكِي أَخْلُفُ عَلَيْكُم عَذَابِ يَلُوم محيط ﴾ أي إني أخاف عليكم إن لم تؤ منوا عذاب يوم مهلك ، لا يفلت منه أحد ، والمراد به عذاب يوم القيامة ﴿ويا قوم أوفوا المكيال والميزان بالقسط، أي أتموا الكيل والوزن للناس بالعدل ﴿ولا تبخسوا الناسَ

<sup>(</sup>١) القرطبي ٩/ ٨٣ . (٢) وقيل الضمير يعود على الحجارة أي وما تلك الحجارة بشيء بعيد عن كل ظالم . (٣) القرطبي ٩/ ٨٥ .

أشياءهم أي لا تُنقصوهم من حقوقهم شيئاً ﴿ولا تعثوا في الأرض مفسدين أي ولا تسعوا بالفساد في الأرض ، والعثيُّ أشد الفساد ﴿بقيَّتُ الله خيرٌ لكم إِن كنتم مؤمنين ﴾ أي ما أبقاه الله لكم من الحلال خيرٌ مما تجمعونه من الحرام ، إن كنتم مصدِّقين بوعد الله ووعيده وقال مجاهد : أي طاعة الله خير لكم (١) ﴿ وما أنا عليكم بحفيظ أي ولست برقيب أحفظ عليكم أعمالكم وأجازيكم بها وإنما أنا ناصح مبلّغ ، وقد أعذر من أنذر ﴿قالـوا يا شعيب أصلاتـك تأمرك أن نترك ما يعبـد آباؤنا﴾ لما أمرهم شعيب عليه السلام بعبادة الله تعالى وترك عبادة الأوثان ، وبإيفاء الكيل والميزان ، ردّوا عليه على سبيل السخرية والاستهزاء فقالوا: أصلاتك تدعوك لأن تأمرنا بترك عبادة الأصنام التي عبدها آباؤنا ؟ إن هذا لا يصدر عن عاقل ﴿أُو أَن نَفَعَلَ فِي أَمُوالنَّا مِا نَشَّاءَ﴾ أي وتأمرك بأن نترك تطفيف الكيل والميزان . قال الإمام الفخر: إن شعيباً أمرهم بشيئين: بالتوحيد، وترك البخس، فأنكروا عليه أمره بهذين النوعين فقوله ﴿مَا يَعْبُدُ آبَاؤُ نَـا﴾ إشارة إلى التوحيد ، وقوله ﴿نفعـل في أموالنــا﴾ إشارة إلى ترك البخس ، وقد يراد بالصلاة الدينُ والمعنى : دينُك يأمرك بذلك ؟ وأطلق عليه الصلاة لأنها أظهر شعار الدين ، وروي أن شعيباً كان كثير الصلاة وكان قومه إذا رأوه يصلي تغامزوا وتضاحكوا ، فقصدوا بقولهم ﴿أُصلاتــك تأمرك ﴾ السخرية والهزء ، كما إذا رأيت معتوهاً يطالع كتباً ثم يذكر كلاماً فاسداً فتقول : هذا من مطالعة تلك الكتب(٢) ؟ ﴿إِنك لأنتَ الحليمُ الرشيد ﴾ أي إنك لأنت العاقل المتصف بالحلم والرشد ؟ قال الطبري : يستهزئون به فإنهم أعداء الله قالوا له ذلك استهزاءً ، وإنما سفّهوه وجهلوه بهذا الكلام (٢) ﴿ قال يا قوم أرأيتم إن كنت على بينة من ربي اي قال لهم شعيب : أخبر وني إن كنت على برهانٍ من ربي وهو الهداية والنبوة ﴿ورزقنـــي منـــه رزقاً حسناً﴾ أي أعطاني المال الحلال ، فقد كان عليه السلام كثير المال قال الزمخشري : والجواب محذوف دل عليه المعنى أي أخبروني إن كنت على حجة واضحة ، ويقينٍ من ربي ، وكنتُ نبياً على الحقيقة أيصح لي أن لا آمركم بترك عبادة الأوثان ، والكف عن المعاصي ؟ والأنبياء لا يُبعثون إلا لذلك( الله ( الله وما أريد أن أخالفكم إلى ما أنهاكم عنه أي لست أنهاكم عن شيء وأرتكبه وإنما آمركم بما آمر به نفسي ﴿ إِن أريد إِلا الإِصلاح مــــا استطعـــت ﴾ أي لا أريد فيما آمركم به وأنهاكم عنه إلا إصلاحكم وإصلاح أمركم بقدر استطاعتي ﴿ وما توفيق ي إلا بالله ﴾ أي ليس التوفيق

الطبري ۱۱، ۱۱۰ . (۲) تفسير الرازي ۲۱/۱۸ . (۳) الطبري ۱،۳/۱۲ . (٤) الكشاف ٢/ ٤٢٠ .

عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ فَيْ وَيَنْقُوْمِ لَا يَجْرِمَنَّكُوْ شِفَاقِى أَن يُصِيبَكُمْ مِثْلُ مَآ أَصَابَ قَوْمَ نُوجِ أَوْ قَوْمَ هُودٍ أَوْ قَوْمَ صَالِحٍ وَمَا قَوْمُ لُوطٍ مِّنكُمْ بِبَعِيدٍ فَيْ وَآسَتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ مُّ ثُوبُواْ إِلَيْهِ إِنَّ رَقِي رَحِيمٌ هُودٍ أَوْ قَوْمَ صَالِحٍ وَمَا قَوْمُ لُوطٍ مِّنكُم بِبَعِيدٍ فَيْ وَآسَتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمُ ثُوبُواْ إِلَيْهِ إِنَّ رَقِي وَحِيمٌ وَدُودٌ فَيْ قَالُواْ يَنشَعَيْبُ مَا نَفْقَهُ كُثِيرًا مِّ اللّهِ وَإِنّا لَنَرَنكَ فِينَا ضَعِيفًا وَلُولًا رَهْطُكَ لَرَجَمْنكُ وَمَا أَنتَ وَدُودٌ فَيْ فَالُواْ يَنشَعْبُ مَا نَفْقَهُ كُثِيرًا مِّنَا لَقُولُ وَإِنّا لَنَرَنكَ فِينَا ضَعِيفًا وَلُولًا رَهْطُكَ لَرَجَمْنكُ وَمَآ أَنتَ عَلَيْكُمْ مِنَ اللّهِ وَآخَذَتُهُوهُ وَرَآءَكُمْ ظِهْرِيًّا إِنَّ رَبِّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلَيْكُمْ مِنَ اللّهِ وَآخَذَتُهُوهُ وَرَآءَكُمْ ظِهْرٍ يَّا إِنَّ رَبِّي بِمَا تَعْمَلُونَ مَن يَأْتِيهِ عَذَابٌ يُخْزِيهِ وَمَنْ هُو كَاذِبٌ مُعِيطًا فَيْ وَمَنْ هُو كَاذِبٌ مُعِيطًا فَيْنَ وَيَعْقُومُ أَعْلَى مَكَانَتِكُمْ إِنِي عَلِيلًا سَوْفَ تَعْلَمُونَ مَن يَأْتِيهِ عَذَابٌ يُغْزِيهِ وَمَنْ هُو كَاذِبٌ فَي عَلَيْكُمْ إِلَى عَلَيْكُمْ إِلَى مَكَانَتِكُمْ إِلِي عَلِيلًا سَوْفَ تَعْلَمُونَ مَن يَأْتِيهِ عَذَابٌ يُغْزِيهِ وَمَنْ هُو كَاذِبٌ لَيْ

إلى الخير إلا بتأييده سبحانه ومعونته ﴿عليه توكلتُ وإليه أنيه أي على الله سبحانه اعتمدت في جميع أموري ، وإليه تعالى أرجع بالتوبة والإنابة ﴿ويا قــوم لا يجرمنَّكــم شقاقــي﴾ أي لا يكسبنكم عداوتي ﴿ أَن يصيبكم مثلُ ما أصلبَ قلومَ نوحٍ أو قومَ هودٍ أو قسومَ صالح ﴾ أي يصيبكم العذابُ كما أصاب قوم نوح بالغرق ، وقوم هود بالريح ، وقوم صالح بالرجفة وقال الحسن المعنى : لا يحملنكم معاداتي على ترك الإيمان فيصيبكم ما أصاب الكفار (١) ﴿ وما قومُ لـوطٍ منكـم ببعيـد ﴾ أي وما ديار الظالمين من قوم لوطٍ بمكان بعيد ، أفلا تتعظون وتعتبرون ! ؟ ﴿واستغفــروا ربكم ثم توبــوا إليـــــــه﴾ أي استغفــروا ربكم من جميع الذنوب ، ثم توبوا إليه توبةً نصوحاً ﴿إِن ربي رحيه ودود﴾ أي إنه جل وعلا عظيم الرحمة ، كثير الود والمحبة لمن تاب وأناب ﴿قالوا يا شعيبُ ما نَفْقه كثيراً مما تقــول﴾ أي قالوا لنبيّهـم شعيب على وجه الاستهانة : ما نفهم كثيراً مما تحدثنا به قال الألوسي : جعلوا كلامه المشتمل على فنون الحِكَم والمواعظ، وأنواع العلوم والمعارف، من قبيل التخليط والهذيان الذي لا يُفهم معناه، ولا يدرك فحواه مع أنه كما ورد في الحديث الشريف ( خطيب الأنبياء ) (١) ﴿ وَإِنَّا لِنُـراكُ فَينَا ضعيفًا ﴾ أي لا قوة لك ولا عزَّ فيا بيننا ﴿ولولا رهطُك لرجمناك﴾ أي ولولا جماعتك لقتلناك رمياً بالأحجار ﴿ومـا أنــتَ علينــا بعزيــزَ أي لستَ عندنا بمكرَّم ولا محترم حتى نمتنع من رجمك ﴿قــال يـا قــوم أرهطي أعزُّ عليكم من الله ﴾ ؟ هذا توبيخ لهم أي أتتركوني لأجل قومي ولا تتركوني إعظاماً لجناب الرب تبارك وتعالى ؟ فهل عشيرتي أعزّ عندكم من الله وأكرم ؟ قال ابن عباس : إِن قوم شعيب ورهطه كانوا أعـزُّ عليهم من الله وصغر شأنُ الله عندهم ، عزَّ ربنا وجلَّ ثناؤ ه (٣) ﴿ وَاتَّخذَمْ وَ وَرَاءَكُ مِ ظَهْ رِياً ﴾ أي جعلتم الله خلف ظهوركم لا تطيعونه ولا تعظمونه كالشيء المنبوذ وراء الظهر لا يُعبأ به ، وهذا مثلٌ قال الطبري : يقال للرجل إذا لم يقض حاجة الرجل : نبذ حاجته وراء ظهره أي تركها ولم يلتفت إليها(١٠) ﴿إِن ربي بما تعملون محيط﴾ أي إنه جل وعلا قد أحاط علماً بأعمالكم السيئة وسيجازيكم عليها ﴿ويا قوم اعملوا على مكانتكم إني عامل، تهديد شديد أي اعملوا على طريقتكم إني عامل على طريقتي

<sup>(</sup>١) القرطبي ٩/ ٩٠ . (٢) روح المعاني ١٢٣/١٢ . (٣) الطبري ١٠٦/١٢ . (٤) الطبري ١٠٦/١٢ .

وَارْتَقِبُواْ إِنِي مَعَكُمْ رَقِيبٌ ﴿ وَلَمَّا جَآءَ أَمْ مَنَا نَجَيْنَا شُعَيْبُا وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مِّنَا وَأَخَذَتِ الَّذِينَ عَامَنُواْ مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مِّنَا وَأَخَذَتُ اللّهُ وَاللّهُ وَمَا إِنّهُ وَمَا إِنّهُ وَمَا اللّهُ وَمُوا اللّهُ وَمُوا اللّهُ وَاللّهُ وَمُ اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمُ اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمُ اللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَاللّهُ وَمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ ولَا اللّهُ وَاللّهُ وَا لَهُ وَاللّهُ و

كأنه يقول: اثبتوا على ما أنتم عليه من الكفر والعداوة ، فأنا ثابت على الإسلام والمصابرة ﴿سوف تعلمون من يأتيه عذاب يخزيه أي سوف تعلمون الذي يأتيه عذاب يذله ويهينه ﴿ومن هو كاذب ﴾ أي وتعلمون من هو الكاذب ﴿وارتقبوا إني معكم رقيب ﴾ أي انتظروا عاقبة أمركم إنني منتظر معكم ﴿وَلِمَا جَاءَ أَمُرِنَا نَجِينًا شَعِيبًا والذين آمنوا معه برحمة منا﴾ أي ولما جاء أمرنا بإهلاكهم نجينا شعيباً والمؤمنين معه بسبب رحمة عظيمة منا لهم ﴿وأخذت الذين ظلموا الصيحة ﴾ أي وأخذ أولئك الظالمين صيحة العذاب قال القرطبي: صاح بهم جبريل صيحة فخرجت أرواحهم من أجسادهم (١) ﴿فأصبحوا في ديارهم جاثمين﴾ أي موتى هامدين لا حراك بهم قال ابن كثير: وذكر ههنا أنه أتتهم صيحة ، وفي الأعراف رجفة ، وفي الشعراء عذاب يوم الظلة ، وهم أمةٌ واحدة اجتمع عليهم يوم عذابهم هذه النقم كلُّها ، وإنما ذكر في كِل سياقٍ ما يناسبه (٢) ﴿كأن لم يَغْنُـوا فيها﴾ أي كأن لم يعيشوا ويقيموا في ديارهم قبل ذلك ﴿ ألا بعداً لمدين كما بعدت ثمود ﴾ قال الطبري : أي ألا أبعد الله مدين من رحمته بإحلال نقمته ، كما بعدت من قبلهم ثمود من رحمته بإنزال سخطه بهم (٣) ﴿ ولقد أرسلنا موسى بآياتنا وسلطانٍ مبين هذه هي القصة السابعة وهي آخر القصص في هذه السورة والمعنى : لقد أرسلنا موسى بشرائع وأحكام وتكاليف إلهية ، وأيدناه بمعجزاتٍ قاهرة ، وبينات باهرة ، كالعصا واليد ﴿ إِلَى فرعــون وملاتمه أي إلى فرعون وأشراف قومه ﴿فاتَّبعوا أمر فرعمون ﴾ أي فأطاعوا أمر فرعون وعصوا أمر الله ﴿ومِا أمرُ فَرعون برشيد﴾ أي وما أمر فرعون بسديد لأنه ليس فيه رشد ولا هدى ، وإنما هو جهل وضلال ﴿يَقْدُمُ قومَه يسوم القيامة ﴾ أي يتقدم أمامهم إلى النار يوم القيامة كما كان يتقدمهم في الدنيا ﴿ فَأُورِده ــم النار ﴾ أي أدخلهم نار جهنم ﴿ وبئــس الوردُ المــورود ﴾ أي بئس المدخل المدخول هي ﴿ وَأُتبعوا في هذه لعنه أَ أَلْحقوا فوق العذاب الذي عجله الله لهم لعنةً في الدنيا ﴿ ويوم القيامـــة﴾ أي وأردفوا بلعنة أخرى يوم القيامة ﴿بئــس الرفـد المرفــود﴾ أي بئس العونُ المُعان والعطاء المُعْطَى لهم ، وهي اللعنة في الدارين .

<sup>(</sup>١) القرطبي ٩٢/٩ . (٢) المختصر ٢/ ٢٣١ . (٣) الطبري ١٩/١٧

البَكَكُعُــة : ١ - ﴿ ذَهِبِ الرَّوعُ . . وجاءته ﴾ بينهما طباقٌ وهو من المحسنات البديعية .

- ٢ ﴿ جاء أمر ربك ﴾ كناية عن العذاب الذي قضاه الله لهم .
- ٣ ﴿ أَلْيُسُ مَنْكُمُ رَجِلُ رَشْيِدٍ ﴾ الاستفهام للتعجب والتوبيخ .
- ٤ ﴿أُو آوي إِلَى ركن شديد﴾ قال الشريف الرضي : وهذه استعارة والمراد بها قومه وعشيرته ،
   جعلهم ركناً له لأن الإنسان يلجأ إلى قبيلته ، ويستند إلى أعوانه كها يستند إلى ركن البناء الرصين ، وجاء جواب « لو » محذوفاً تقديره : لحلت بينكم وبين ما هممتم به من الفساد ، والحذف ههنا أبلغ لأنه يوهم بعظيم الجزاء وغليظ النكال(١) .
  - ٥ ﴿عاليها سافلها ﴾ بينهما طباق .
- ٦ ﴿عذاب يوم محيط﴾ فيه مجاز عقلي أسند الإحاطة لليوم مع أن اليوم ليس بجسم باعتبار أن
   العذاب يكون فيه ، فهو إسناد للزمان .
- ٧ ﴿وَاتَّخَذَمُوهُ وَرَاءَكُمْ ظُهْرِياً﴾ فيه استعارة تمثيلية كالشيء الذي يلقى وراء الظهر ولا يكترث به .

٨- ﴿فأوردهم النار﴾ فيه استعارة مكنية لأن الورود في الأصل يقال للمرور على الماء للاستسقاء منه، فشبه النار بماء يورد وحذف ذكر المشبه به ورمز له بشيء من لوازمه وهو الورود، وشبه فرعون في تقدمه على قومه بمنزلة من يتقدم على الواردين إلى الماء ليكسر العطش وقوله ﴿وبئس الورد المورود﴾ تأكيد له لأن الورد إنما يورد لتسكين العطش وتبريد الأكباد وفي النار إلهاب للعطش وتقطيع للأكباد، نعوذ بالله من نار جهنم.

قال الله تعالى : ﴿ ذَلَـك مِن أَنبَاء القرى نقصُّه عليك . . إلى . . وما ربك بغافـل عما تعملـون ﴾ من آية (١٠٠) إلى نهاية آية (١٢٣) .

المنكاسكية: لمّا ذكر تعالى بعض قصص المرسلين ، وما حلَّ بأممهم من النكال والدمار ، ذكر هنا العبرة من سرد هذه القصص ، وهي أن تكون شاهداً على تعجيل العقوبة للمكذبين والانتقام العاجل منهم ، وبرهاناً على تأييد الله ونصرته لأوليائه وأنبيائه ، وقد ذكرت الآيات يوم القيامة وانقسام الناس فيه إلى فريقين : سعداء ، وأشقياء ، وختمت السورة الكريمة بأمر الرسول على الأذى ، والتوكل على الحي القيوم .

<sup>(</sup>١) تلخيص البيان ١٦٣.

اللغ تنبيب التباب : ﴿ حصيد ﴾ مستأصل كالزرع المحصود ﴿ تتبيب ﴾ التباب : اله لاك والخسران قال لبيد :

#### فلقد بكيت وكلُّ صاحب جِدَّةٍ لللِّي يعودُ وذاكُم التُّبيبُ(١)

﴿ زَفِيرِ ﴾ الزفير : إخراج النَّفَس من شدة الجري ﴿ وشهيق ﴾ الشهيق : ردُّ النَّفَس وقال الليث : الزفير أن يملأ الرجل صدره من النَّفَس في حال الغمّ الشديد ويخرجه ، والشهيق أن يخرج ذلك النَّفَس بشدة (٢) وقال بعض أهل اللغة : الزفير مثل أول نهيق الحهار ، والشهيق مثل آخره ﴿ مجذوذ ﴾ مقطوع من جذّه يجذه إذا قطعه ﴿ تركنوا ﴾ الركون : الميل إلى الشيء والرضا به ﴿ زُلُفا ﴾ الزُّلف : جمع زُلفة وهي الطائفة من أول الليل قال ثعلب : هي أول ساعات الليل ، وأصلها من الزلفي وهي القربة ﴿ وأزلفت الجنة ﴾ قُرِّبت ﴿ وأَترفوا ﴾ التَّرف : البطر يقال فلان مترف أي أبطرته النعمة وسعة العيش ﴿ مرية ﴾ شك وريب .

سَبَبُ النَّرُول: عن ابن مسعود أن رجلاً جاء إلى النبي على فقال: إني عالجتُ امرأةً في أقصى المدينة ، وإني أصبتُ منها من دون أن أمسَّها، وأنا هذا فاقض فيَّ ما شئتَ ! فقال له عمر: لقد سترك الله لو سترت على نفسك ، فلم يردَّ عليه رسولُ الله على شيئاً ، فانطلق الرجل ونزلت هذه الآية ﴿ وأقم الصلاة طرفي النهار وزُلفاً من الليل إِنَّ الحسناتِ يذهبُن السيئات ﴾ فأتبعه رسول الله على رجلاً فدعاه فتلاها عليه (٣٠).

ذَاكِ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلْقُرَىٰ نَقُصُّهُ عَلَيْكَ مِنْهَا قَآمِ وَحَصِيدٌ لَنَىٰ وَمَا ظَلَمَنَا هُمْ وَلَا حَن ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ فَلَ أَنْ الْبَهُمْ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ مِن شَيْءٍ لَمَّا جَآءَ أَمْرُ رَبِّكَ وَمَا زَادُوهُمْ غَيْرَ نَتْبِيبِ لَيْ أَغْنَتُ عَنْهُمْ ءَالِمَةُ مُ اللّهِ عَن دُونِ ٱللّهِ مِن شَيْءٍ لَمَّا جَآءَ أَمْرُ رَبِكَ وَمَا زَادُوهُمْ غَيْرَ نَتْبِيبِ لَنَى وَكَذَالِكَ أَخْذُ رَبِّكَ إِذَا أَخَذَ ٱلْقُرَىٰ وَهِي ظَلِلْمَةٌ إِنَّ أَخْذَهُ وَ أَلِيمٌ شَدِيدٌ لَنَ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَا يَةً لِمَنْ خَافَ وَكَذَالِكَ أَخْذُ رَبِّكَ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَا يَةً لِمَنْ خَافَ

النفسيسير: ﴿ذلك من أنباء القرى نقصه عليك أي ذلك القصص من أخبار القرى التي أهلكنا أهلها بكفرهم وتكذيبهم الرسل ، نقصه عليك يا محمد ونخبرك عنه بطريق الوحي ﴿منها قائسم وحصيد ﴾ أي من هذه القرى ما هو عامر قد هلك أهله وبقي بنيانه ، ومنها ما هو خراب قد اندثر بأهله فلم يبق له أثر كالزرع المحصود ﴿وما ظلمناهم ولكن ظلموا أنفسهم أي وما ظلمناهم بإهلاكهم بغير ذنب ، ولكن ظلموا أنفسهم بالكفر والمعاصي فاستحقوا عذاب الله ونقمته ﴿فما أغنت عنهم آلهتهم التي يدعون من دون الله ، ولا دفعت عنهم شيئاً من عقاب الله وعذابه ﴿لّا جاء أمر ربك وكندك أي حين جاء قضاء الله بعذابهم ﴿وما زادوهم غير تتبيب ﴾ أي وما زادتهم تلك الألهة غير تخسير وتدمير ﴿وكذلك أخذ ربك إذا أخَذَ القرى وهي ظالمة واي مثل ذلك الأخذ والإهلاك الذي أخذ الله به أهل القرى الظالمين المكذبين ، يأخذ تعالى وهي ظالمة واي مثل ذلك الأخذ والإهلاك الذي أخذ الله به أهل القرى الظالمين المكذبين ، يأخذ تعالى

<sup>&</sup>lt;u>(١) القرطبي ٩/ ٩٥ . (٢) البحر ٥/ ٢٥١ . (٣) القرطبي ٩/ ١١١ .</u>

عَذَابَ ٱلْآخِرَةِ ذَالِكَ يَوْمٌ تَجَمُوعٌ لَهُ ٱلنَّاسُ وَذَالِكَ يَوْمٌ مَّشَّهُودٌ ﴿ وَمَا نُؤَبِّرُهُ ۚ إِلَّا لِأَجَلِ مَّعَدُودٍ ﴿ يَوْمَ عَذَابَ ٱلْآخِرَةِ ۚ إِلَّا لِأَجَلِ مَّعَدُودٍ ﴿ يَوْمَ عَذَابِ اللَّهِ عَلَا لَهِ مَا نُوْمً عَلَا إِلَّا لَا جَلِّ مَّعَدُودٍ ﴿ يَا لَا عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا لَهُ عَلَّا لَا عَلَّا لَا عَلَّا اللَّهُ عَلَّا لَا عَلَا اللَّهُ عَلَّا لَا عَلَا اللَّهُ عَلَّا لَهُ عَلَّا لَا عَلَا اللَّهُ عَلَّا لَا عَلَّا لَهُ عَلَّا لَهُ إِلَّا عَلَا عَلَيْهُ إِلَّ عَلَّا لَهُ عَلَّا إِلَّهُ لَا عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَّا لَهُ عَلَّا لَهُ عَلَّا لَا عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَى اللَّهُ عَلَيْهِ إِلَى اللَّهُ عَلَّا لَهُ عَلَّا إِلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَا عَا عَلَا عَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَوْهُ إِلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَوْ عَلَيْكُوا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَوْهِ إِنْ إِلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَى مَا عَلَا عَلَيْكُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَى عَلَا عَالِكُوا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا يَأْتِ لَا تَكَلَّمُ نَفْسٌ إِلَّا بِإِذْنِهِ ۗ فَيْهُمْ شَقِّ وَسَعِيدٌ رَفِي فَأَمَّا ٱلَّذِينَ شَقُواْ فَنِي ٱلنَّارِ لَهُمْ فِيهَا زَفِيرٌ وَشَهِيقٌ رَبِّي خَلْدِينَ فِيهَا مَادَامَتِ ٱلسَّمَـٰوَاتُ وَٱلْأَرْضُ إِلَّا مَاشَآءَ رَبُّكَ إِنَّ رَبَّكَ فَعَّالُ لِّمَا يُرِيدُ ﴿ ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ سُعِدُواْ فَنِي ٱلْجَنَّةِ خَلِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ ٱلسَّمَاوَاتُ وَٱلْأَرْضُ إِلَّا مَا شَآءَ رَبُّكٌّ عَطَآءً غَيْرَ مَجْذُودِ ﴿ إِنَّ فَلَا تَكُ بعذابه الفجرة الظلمة قال الألوسي : وفي الآية من إنذار الظالم ما لا يخفى كما قال عليه السلام (إن الله ليُملي للظالم حتى إذا أخذه لم يفلته ) ثم قرأ الآية(١) ﴿إِن أَخده أليه شديد الله أي إن عذابه موجع شديد ، وهذا مبالغة في التهديد والوعيد ﴿ إِنَّ فَسَى ذَلَكَ لآيةً لمن خَافَ عَــذَابِ الآخَرَةَ ﴾ أي إن في هذه القصص والأخبار لعظة وعبرة لمن خاف عذاب الله وعقابه في الآخرة ﴿ذَلْكَ يُومُ مِجْمُوعٌ لَهُ النَّاسُ﴾ أي يجتمع فيه الخلائق للحساب والشواب والعقاب ﴿وذلك يسوم مشـهـود﴾ أي يشهـده أهـل السهاء والأرض ، والأولون والأخرون قال ابن عباس : يشهده البـر والفاجـر" ﴿ ومــا نؤخــره إلا لأجـل ِ معـــدود﴾ أي ما نؤ خر ذلك اليوم ـ يوم القيامة ـ إلا لزمن معيّن سبق به قضاء الله ، لا يتقدم ولا يتأخر ﴿ يسوم يات لا تَكُلُّمُ نفس إلا بإذنه في اي يوم يأتي ذلك اليوم الرهيب لا يتكلم أحد الإ بإذن الله تعالى ﴿فَمَنْهُــم شَقْــيُّ وَسَعْيَــد﴾ أي فمن أهل الموقف شقيٌّ ، ومنهم سعيد كقوله ﴿فَرِيــقٌ فِي الجنـة وفريــقٌ في السعير ﴾ ﴿ فأما الذين شقوا ففي النار لهم فيها زفير وشهيق ﴾ أي فأما الأشقياء الذين سبقت لهم الشقاوة فإنهم مستقرون في نار جهنم ، لهم من شدة كربهم ﴿زفيــــرُ﴾ وهــو إخــراج النَّفَس بشـــدةً ﴿ وشهيقٌ ﴾ وهو ردُّ النَّفَس بشدة ، وقال بعض المفسرين : شبِّه صراحهم في جهنم بأصوات الحمير قال الطبري: في روايته عن قتادة: صوت الكافر في النار صوت الحمار، أوله زفير وآخره شهيق (٣) ﴿ خَالدين فيها ما دامت السمواتِ والأرض ﴾ أي ماكثين في جهنم أبداً على الدوام ما دامت السموات والأرض قال الطبري: إن العرب إذا أرادت أن تصف الشيء بالدوام أبداً قالت: هذا دائم دوام السموات والأرض بمعنى انه دائم أبداً ، فخاطبهم جل ثناؤه بما يتعارفون به بينهم قال ابن زيد : ما دامت السماء سماءً ، والأرض أرضاً والمعنى خالدين فيها أبداً ٤٠٠ وقال الزمخشري : فيه وجهان : أحدهما أن تراد سلموات الآخرة وأرضها وهي دائمة مخلوقة للأبد ، والثاني : أن يكون عبارة عن التأبيد ونفي الانقطاع (٥٠) ﴿ إِلا مَا شَاءَرَبُّكُ ﴾ الاستثناء في أهل التوحيد (١) ، لأن لفظة ﴿شَـقــوا﴾ تعـم الكفـار والمذنبين، فاستثنى الله من خلود أهل الشقاوة العصاة من المؤمنين ، فإنهم يطهرون في نار جَهنم ثم يخرجون منها بشفاعة سيد المرسلين ﷺ ويدخلهم الله الجنة ويقال لهم : ﴿طبتــم فادخلوهـا خالديــن﴾ ﴿ إِن ربّــك فعُّ ال لما يريد، أي يفعل ما يريديرحم ويعذب كما يشاء ويختار ، لا معقّب لحكمه ، ولا رادّ لقضائه

<sup>(</sup>۱) روح المعاني ۱۳۷/۱۲ . (۲) القرطبي ۹٦/۹ . (۳) الطبري ۱۱۷/۱۲ . (٤) الطبري ۱۱۷/۱۲ . (٥) الكشاف ۲/ ٤٣ . (٦) هذا اختيار الطبري وهو أحد أوجه عشرة ذكرها المفسرون في معنى الاستثناء وانظر القرطبي ۹/ ۹۹ .

فِ مِنْ يَةٍ مِّمَّا يَعْبُدُ هَنَوُلاَ أَ مَا يَعْبُدُونَ إِلَّا كَمَا يَعْبُدُ ءَا بَآؤُهُم مِن قَبْلُ وَإِنَّا لَمُوفُوهُمْ نَصِيبُمْ غَيْرَ مَنْ قَبْدُ وَلَا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن رَّبِكَ لَقُضِى بَيْنَهُمْ وَإِنَّهُمْ وَإِنَّا مُوسَى الْكِتَلِبَ فَاخْتُلِفَ فِيهِ وَلُولًا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن رَّبِكَ لَقُضِى بَيْنَهُمْ وَإِنَّهُمْ وَإِنَّا كُلَّا لَمَا لَيُوفِي بَيْنَهُمْ رَبُّكَ أَعْمَلُهُمْ إِنَّهُ مُرِيبٍ رَبِي وَإِنَّ كُلَّا لَمَّا لَيُوفِي بَنَّهُمْ رَبُّكَ أَعْمَلُهُمْ إِنَّهُ مِمَا يَعْمَلُونَ خَبِيرٌ رَبِي فَاسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ لَفِي شَكِّ مِنْ لَا يَعْمَلُونَ خَبِيرٌ رَبِي وَإِنَّ كُلَّا لَمَّا لَيُوفِي بَنَهُمْ رَبُّكَ أَعْمَلُونَ خَبِيرٌ مِن وَلا تَرْكُنُواْ إِلَى اللَّذِينَ ظَلَمُواْ فَتَمَسَّكُمُ النَّارُ وَمَا وَمَن تَابَ مَعَكَ وَلا تَطْعَوْا ۚ إِنَّهُ مِمَا تَعْمَلُونَ فَيَصِيرٌ مِنْ وَلا تَرْكُنُواْ إِلَى اللَّذِينَ ظَلَمُواْ فَتَمَسَّكُمُ النَّارُ وَمَا وَمَن تَابَ مَعَكَ وَلا تَطْعَوْا ۚ إِنَّهُ مِمَا تَعْمَلُونَ فَي مِصِيرٌ مِنْ وَلا تَرْكُنُواْ إِلَى اللَّذِينَ ظَلَمُواْ فَتَمَسَّكُمُ النَّارُ وَمَا

﴿ وأمَّا الذين سُعِدوا ففي الجنة خالدين فيها ما دامت السموات والأرض إلا ما شاء ربك ، هذا بيانٌ لحال الفريق الثاني « أهـل السعادة » اللهم اجعلنا منهم أي وأما السعداء الأبرار فإنهم مستقرون في الجنة ، لا يُخْرجون منها أبداً ، دائمون فيها دوام السموات والأرض ، أو ما دامت سمواتُ الجنة وأرض مقطوع عنهم ، بل هو ممتد إلى غير نهاية ﴿ فـلاتك في مريـةٍ مما يعبـد هـؤلاء ﴾ أي لا تكن في شكٍ من عبادة هؤ لاء المشركين في أنها ضلال بمعنى لا تشك في فساد دينهم ﴿ما يعبدونَ إلا كما يعبدُ آباؤُهـم من قبلُ ﴾ أي هم متبعون لأبائهم تقليداً من غير حجة ولا برهان ، وهذه تسلية للرسول على ووعدٌ له بالانتقام منهم ، إذ حالهُم حالُ من سبقهم من الضالين المكذبين ، وقد بلغك ما نزل بأسلافهم فسينزل بهم مثله ﴿ وإنَّا لموفوهم نصيبهم غير منقوص ﴾ أي وسنعطيهم جزاءهم من العذاب كاملاً غير منقوص وقال ابن عباس : ما قُدِّر لهم من الخير والشر(١) ﴿وَلقد آتينا موسى الكتاب فاخْتُلِفَ فيه قال الطبري : يقول تعالى مسلياً نبيه في تكذيب مشركي قومه له : لا يجزنك يا محمد تكذيب هؤ لاء لك ، فلقد آتينا موسى التوراة كما آتيناك الفرقان ، فاختلف في ذلك الكتاب ، فكذَّب به بعضُهم ، وصدَّق به بعضُهم ، كما فعل قومك(١) ﴿ ولولا كلمةٌ سبقت من ربك لقُضي بينهم ﴾ أي ولولا حكم الله السابق بتأخير الحساب والجزاء إلى يوم القيامة لقُضي بينهم في الدنيا فجوزي المحسن بإحسانه ، والمسيء بإساءته ، ولكن سبق القدر بتأخير الجزاء إلى يوم الحساب ﴿ وإنهــم لفي شك منـه مريـب ﴾ أي وإن كفار قومك لفي شك من هذا القرآن مُريب لهم ، إذ لا يدرون أحقٌ هو أم باطل ؟ ﴿ وَإِنَّ كَلاًّ لَمَّا لَيُوفِينَّهُ مَ رَبُّكَ أَعَمالُهُ مَ ﴾ أي وإنَّ كلاً من المؤ منين والكافرين لمَّا ينالوا جزاء أعمالهم وسيوفيهم ربُّك جزاءها في الآخرة ﴿إِنَّهُ بِمَا يعملون خبير، أي عليم بأعمالهم جميعاً ، صغيرها وكبيرها ، وسيجازيهم عليها ﴿فاستقـم كما أمرت ﴿ أي استقم يا محمد على أمر الله واثبُت وداوم على الاستقامة كما أمركُ ربُّك ﴿ومــن تـــابَ معــك﴾ أي ومن تاب من الشرك والكفر وآمن معك ﴿ولا تطْغُوا﴾ أي لا تجاوزوا حدود الله بارتكاب المحارم ﴿إنَّـه بمسا تعملون بصير، أي إنه تعالى مطّلع على أعمالكم ويجازي عليها ﴿ولا تركنوا إلى الذين ظلموا فتمسَّكم النارك أي لا تميلوا الى الظلمة من الولاة وغيرهم من الفسقة الفجرة فتمسكم نار جهنم قال

<sup>(</sup>١) الطبري ١٢/١٢ . (٢) الطبري ١٢٣/١٢ .

لَكُمُ مِنْ دُونِ ٱللَّهِ مِنْ أُولِياء ثُمَّ لاَتُنصَرُونَ ﴿ وَأَقِمِ ٱلصَّلَاةَ طَرَفِي ٱلنَّهَارِ وَزُلَفًا مِنَ ٱلنَّهِ إِنَّ ٱلْحَسنَدِينَ وَ اللَّهُ وَلَا كَانَ مِنَ ٱلْقُرُونِ يَدُهِبْنَ ٱلسَّيِّعَاتِ ذَلِكَ فِرَكِي لِلذَّا كِرِينَ ﴿ وَاصْبِرْ فَإِنَّ ٱللَّهَ لايضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ وَ فَلُولًا كَانَ مِنَ ٱلْقُرُونِ يَذُهِبْنَ ٱلسَّيْعَاتِ ذَلِكَ فَي اللَّهُ اللَّهِ وَاصْبِرْ فَإِنَّ ٱللَّهُ لايضِيعُ أَجْرَالُهُ مَنْ أَوْلُوا بَقِيتَ فِي يَنْهُونَ عَنِ ٱلفَسَادِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا قَلِيلًا مِّمَّ أَوْلُوا بَقِيتَ وَيَنْهُمُ وَاتَّبَعَ ٱللَّذِينَ ظَلَمُوا مَا أَثَرِ فُوا فَي فَي اللَّهُ مِنْ أَوْلُوا بَقِيتَ فِي يَنْهُونَ عَنِ ٱلفَسَادِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا قَلِيلًا مِّمَّ أَوْلُوا بَقِيتَ وَيَنْهُمُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُمْ أَوْلُوا بَقِيتَ فِي يَنْهُونَ عَنِ ٱلفَصَادِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا قَلِيلًا مِّمَانًا مِنْهُمُ أَوْلُوا بَقِيتَ فِي يَنْهُونَ عَنِ ٱلفَصَادِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا قَلِيلًا مِمْ أَنْ أَنْجُونَ مَنْ أَنْ اللَّهُ مِنْ أَوْلُوا بَقِيتَ فِي يَنْهُونَ عَنِ ٱلفَصَادِ فِي ٱلْأَرْضِ إِللَّا قَلِيلًا مِمْ أَنْ أَنْهُمُ أَوْلُوا بَقِيتَ فِي يَنْهُونَ عَنِ ٱللللَّهُ وَلَا اللَّهُ مِنْ أَنْهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَا عُرَالِيلًا عَلَيْهُ مَا مُعْلَمُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُعْرِمِينَ وَلَى وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيمُلِكَ ٱلْقُرَى بِظُلْمِ وَاللَّهُ اللَّهُ مَا مُعْلِكُونَ وَلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَالَمُ اللَّهُ مَا مُعْلَمُ مُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّه

البيضاوي : الركونُ هو الميل اليسير أي لا تميلوا إليهم أدنى ميل فتمسكم النار بركونكم إليهم ، وإذا كان الركونُ اليسير إلى من وجد منه ما يسمى ظلماً كذلك ، فما ظنك بالركون إلى الظالمين الموسومين بالظلم ، والميل إليهم كلُّ الميل(١٠) ؟ ! ﴿وما لكم من دون الله من أولياء ثم لا تُنْصرون ﴾ أي ليس لكم من يمنعكم من عذابه ثم لا تجدون من ينصركم من ذلك البلاء قال القرطبي : والآية دالة على هجران أهل الكفر والمعاصي فإن صحبتهم كفر أو معصية إذ الصحبة لا تكون إلا عن مودَّة ، وأما صحبة الظالم على التقيَّة فمستثناةٌ من النهي بحال الاضطرار(١) ﴿ وأقهم الصلاة طرفيَّ النهار ﴾ أي أقم الصلاة المكتوبة على تمامها وكما لها أول النهار وآخره ، والمراد صلاة الصبح والعصر لأنهما طرف النهار٣) ﴿وزُلُفُ مُ مُن الليل العشاء ﴿ إِن الحسناتِ منه قريبةً من النهار ، والمراد بها المغرب والعشاء ﴿ إِن الحسناتِ يُذْهب السيئات ﴾ أي إن الأعمال الصالحة ومنها الصلوات الخمس تكفّر الذنوب الصغائر ، لحديث (الصلواتُ الخمسُ كفارةً لما بينها ما اجتُنبت الكبائـرُ ) قال المفسرون : المراد بالحسنات الصلواتُ الخمسُ واستدلـوا على ذلك بسبب النزول، وهذا قول الجمهور، والأظهر أن المراد بها العموم وهو اختيار ابن كثير حيث قال: المعنى إن فعل الخيرات يكفّر الذنوب السالفة كما جاء في الحديث (ما من مسلم يُذنب ذنباً فيتوضأ ويصلبي ركعتين إلا غُفر له ) (٤) ﴿ ذلك ذكرى للذاكرين ﴾ أي ذلك المذكور من الاستقامة والمحافظة على الصلاة ، عظة للمتعظين وإرشاد للمسترشدين ﴿ واصبر فإن الله لا يضيع أجر المحسنين له أي اصبر يا محمد على ما تلقى من المكاره ومن أذى المشركين ، فإنَّ الله معك وهو لا يضيع ثواب المحسنين ﴿ فلولا كان من القرون من قبلكم أولوا بقيةٍ ينهون عن الفساد في الأرض ﴾ أي فهلاً كان من الأمم الماضية قبلكم أُولُو عقل وفضل ، وجماعةً أخيارٌ ينهون الأشرار عن الإِفساد في الأرض ﴿إِلَّا قليلاً ممـن أنجينـا منهم استثناء منقطع أي لكن قليلاً منهم ، نهوا عن الفساد فنَجَوا قال في البحر : « لـولا » في الآية للتحضيض صحبها معنى التأسف والتفجع مثل قوله ﴿يا حسرةً على العباد ﴾ والغرض التأسف على تلك الأمم التي لم تهتد كقوم نوح وعاد وثمود ومن تقدم ذكره (٥) ﴿ واتَّبِع الذين ظلموا ما أترفوا فيه ﴾ أي واتُّبع أولئك الظلمة شهواتهم ، وما نُعَّموا به من الاشتغال بالمال واللذات وآثر وها على الآخرة ﴿وكانسوا

<sup>(</sup>۱) البيضاوي ۲۰۸ . (۲) القرطبي ۱۰۸/۹ . (۳) هذا قول الحسن وقتادة واختار الطبري أنهما الصبح والعصر وهــو مروي عن ابــن عباس . (٤) المختصر ۲/ ۲۳۰ . (٥) البحر ٥/ ۲۷۱ .

النَّاسَ أُمَّةً وَإِحدَّةً وَلا يَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ ﴿ إِلَّا مَن رَّحِمَ رَبُكَ وَلِذَلِكَ خَلَقَهُم وَمَّتَ كَلِمَةُ رَبِّكَ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ الْجِلْنَةِ وَالنَّاسِ أَجْعِينَ ﴿ وَكُلَّا نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآءِ الرُّسُلِ مَا نُثَبِّتُ بِهِ عِ فُؤَادَكَ وَجَآءَكَ فِي هَلَهِ مِنَ الْجُنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴿ وَكُلَّا نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآءِ الرُّسُلِ مَا نُثَبِّتُ بِهِ عِ فُؤَادَكَ وَجَآءَكَ فِي هَلَهِ الْجَنِّ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴿ وَكُلَّا نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَاءَ الرُّسُلِ مَا نُثَيِّتُ بِهِ عِ فُؤَادَكَ وَجَآءَكَ فِي هَلَهِ الْحَقْمَ لِللَّهُ وَمُؤْمِنِينَ ﴿ وَلَا لَكُنْ يَلُومُ اللَّهُ مُنُونًا عَلَيْهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَمُؤْمِنِينَ اللَّهُ وَالْمَلَانَاكُمُ إِنَّا عَلَمُ لُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا كُلُكُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ مِلْ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَلَا لَكُنَا اللَّهُ مَا لَا مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا لَا عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْلُونَ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا ال

مجرمين ﴾ أي وكانوا قوماً مصرِّين على الإجرام ﴿وماكان ربك ليُهْلِكَ القرى بظلم وأهلُها مصلحون ﴾ أي ما جرت عادة الله تعالى أن يهلك القرى ظلماً وأهلُها مصلحون في أعمالهم ، لأنه تعالى منزَّه عن الظلم ، وإنما يهلكهم بكفرهم ومعاصيهم ﴿ولو شاء ربُّك لجعل الناس أمةً واحدة ﴾ أي لو شاء الله لجعل الناس كلُّهم مؤ منين مهتدين على ملة الإسلام ، ولكنَّه لم يفعل ذلك للحكمة ﴿ولا يزالون مختلفيـــن إلا مـــن رحــم ربُّك ﴾ أي ولا يزالون مختلفين على أديان شتى ، وملل متعددة ما بين يهودي ، ونصراني ، ومجوسي ، إلا ناساً هداهم الله من فضله وهم أهل الحق ﴿ولذلك خلقهم ﴾ اللام لام العاقبة أي خلقهم لتكون العاقبة اختلافهم ما بين شقي وسعيد قال الطبري : المعنى وللاختلاف بالشقاء والسعادة خلقهم ، فريق في الجنة ، وفريقٌ في السعير(١) ﴿وَقُــتُ كُلُّمةُ رَبُّكَ لأَملأنَّ جَهْنُمَ مِن الجِنَّةِ وَالناس أجمعين﴾ أي تمَّ أمر الله ونفذ قضاؤ ه بأن يملأ جهنم من الجنّ والإنس من الكفرة الفجرة جميعاً قال الألوسي : والجملة متضمنة معنى القسم ولذا جيء باللام في ﴿لأمـلأنُّ (٢) وكأنه قال : واللهِ لأملأن جهنم من أتباع إبليس من الإنس والجن أجمعين ﴿وكلاُّ نقصٌ عليك من أنَّباء الرسل ما نثبَّت به فـؤادك﴾ أي كل هذه الأخبار التي قصصناها عليك يا محمد من أخبار الرسل السابقين ، إنما هي بقصد تثبيتك على أداء الرسالة ، وتطمين قلبك ، ليكون لك بمن مضى من إخوانك المرسلين أسوة فتصبر كما صبر وا ﴿وجاءك فَـــي هــذه الحـــقُّ أي جاءك في هذه الأنباء التي قصها الله عليك النبأ اليقيني الصادق ﴿وموعظةٌ وذكرى للمؤمنيـن﴾ أي وجاءك في هذه الأخبار أيضاً ما فيه عظة وعبرة للمعتبرين ، وخصَّ المؤمنين بالذكر لانتفاعهـم بمواعـظ القرآن ﴿ وقــل للذين لا يؤمنون اعملوا على مكانتكم إنَّا عاملون ﴾ أي اعملوا على طريقتكم ومنهجكم إِنا عاملون على طريقتنا ومنهجنا ، وهو أمرٌ ومعناه التهديد والوعيد ﴿وانتظروا إنَّــا منتظـرون﴾ تهديدٌ آخر أي انتظروا ما يحلُّ بنا إنا منتظرون ما يحل بكم من عذاب الله ﴿ولله غيبُ السمــواتِ والأرض﴾ أي علمُ ما غاب وخفي فيهما ، كلُّ ذلك بيده وبعلمه ﴿وإليه يُرجـع الأمـركله﴾ أي إليه يردُّ أمركل شيء ، فينتقم ممن عصى ،ويثيب من أطاع وفيه تسلية للنبي ﷺ وتهديد للكفار بالانتقام منهم ﴿فاعبده وتوكـــلْ عليـه ﴾ أي اعبد ربَّك وحده ، وفوّض إليه أمرك ، ولا تعتمد على أحدٍ سواه ، فإنه كافي من توكُّل عليه

<sup>(</sup>١) الطبري ١٢/ ١٤٤ . (٢) روح المعاني ١٢/ ١٦٥ .

﴿ومِا ربك بغافـل عمَّا تعملـون﴾ أي لا يخفي عليه شيء من أعمال العباد ، ويجازي كلاً بعمله .

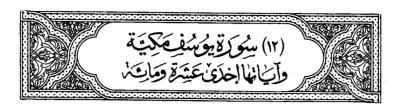
البَكَكُغُتُ : ١ ـ ﴿منها قائم وحصيد﴾ شبَّه ما بقي من آثار القرى وجدرانها بالزرع القائم على ساقه ، وشبَّه ما هلك مع أهله ولم يبق له أثر بالزرع المحصود بالمناجل على طريق الاستعارة المكنية .

- ٢ ﴿ وما ظلمناهم ولكن ظلموا أنفسهم ﴾ فيه طباق السلب .
- ٣ ﴿إِذَا أَخَذَ القرى﴾ مجازٌ عن الأهل أي أخذ أهل القرى .
- ٤ ـ ﴿شقيٌّ وسعيد﴾ بينهما طباقٌ وهو من المحسنات البديعية .
- ٥ ﴿ فأما الذين شقوا . . وأما الذين سُعدوا ﴾ فيه لف ونشر مرتب .
- ٦ ﴿ لُولًا كُلْمَةُ سَبَقَتُ مِن رَبُّكَ ﴾ الكلمة هنا كناية عن القضاء والقدر .
  - ٧ ﴿ إِنَّ الحسنات يذهبن السيئات ﴾ بينهما طباق .
  - ٨ ﴿ ذكرى للذاكرين ﴾ بينها جناس الاشتقاق .

تسنبيسك : خلود أهل الجنة في الجنة ، وأهل النار في النار ، ثابت مقطوع به بالنصوص العديدة ، وأما الاستثناء بالمشيئة في هذه السورة فقد استعمل في أسلوب القرآن للدلالة على الثبوت والاستمرار ، والنكتة في ذكره بيان أنَّ هذه الأمور إنما كانت بمشيئته تعالى ولو شاء لغيَّرها ، وليس شيء خارج عن مشيئته ، فالإيمان والكفر ، والسعادة والشقاوة ، والخلود والخروج كلها بمشيئته تعالى .

فَكَاتِكَة : أشار الشهاب إلى لطيفة من البلاغة القرآنية ، وهي أن الأوامر بأفعال الخير أفردت للنبي على وإن كانت عامة في المعنى ﴿فاستقم كما أُمرت ، وأقم الصلاة ، واصبر ﴿ وفي المنهيات جمعت للأمة ﴿ولا تطغوا ، ولا تركنوا إلى الذين ظلموا ﴾ كذا في العناية .

« تم بعونه تعالى تفسير سورة هود »



### بين يَدَعِ السُّورَة

\* سورة يوسف إحدى السور المكية التي تناولت قصص الأنبياء ، وقد أفردت الحديث عن قصة نبي الله «يوسف بن يعقوب » وما لاقاه عليه السلام من أنواع البلاء ، ومن ضروب المحن والشدائد ، من إخوته ومن الأخرين ، في بيت عزيز مصر ، وفي السجن ، وفي تآمر النسوة ، حتى نجًاه الله من ذلك الضيق ، والمقصود بها تسلية النبي على عمر عليه من الكرب والشدة ، وما لاقاه من أذى القريب والعمد .

\* والسورة الكريمة أسلوب فذ فريد ، في ألفاظها ، وتعبيرها ، وأدائها ، وفي قصصها الممتع اللطيف ، تسري مع النفس سريان الدم في العروق ، وتجري - برقتها وسلاستها - في القلب جريان الروح في الجسد ، فهي وإن كانت من السور المكية ، التي تحمل - في الغالب - طابع الإنذار والتهديد ، إلا أنها اختلفت عنها في هذا الميدان ، فجاءت طريع في أسلوب ممتع لطيف ، سكس رقيق ، يحمل جو الأنس والرحمة ، والرأفة والحنان ، ولهذا قال خالد بن معدان : « سورة يوسف ومريم عما يتفكه بها أهل الجنة في الجنة في الجنة » وقال عطاء : « لا يسمع سورة يوسف محزون إلا استراح إليها »(١) .

\* نزلت السورة الكريمة على رسول الله على بعد سورة « هود » ، في تلك الفترة الحرجة العصيبة من حياة الرسول الأعظم على ، حيث توالت الشدائد والنكبات عليه وعلى المؤمنين ، وبالأخص بعد أن فقد عليه السلام نصيريه : زوجه الطاهر الحنون « خديجة » وعمّه « أبا طالب » الذي كان له خير نصير ، وخير معين ، وبوفاتها اشتد الأذى والبلاء على رسول الله على وعلى المؤمنين ، حتى عُرف ذلك العام ب « عام الحُزُن » .

بي الفترة العصيبة من حياة الرسول الكريم ، وفي ذلك الوقت الذي كان يعاني فيه الرسول والمؤمنون، الوحشة ، والغربة ، والانقطاع في جاهلية قريش ، كان الله سبحانه ينز ل على نبيه الكريم هذه السورة تسلية له ، وتخفيفاً لألامه ، بذكر قصص المرسلين ، وكأن الله تعالى يقول لنبيه عليه السلام : لا تحزن يا محمد ولا تتفجع لتكذيب قومك ، وإيذائهم لك ، فإن بعد الشدة فَرَجاً ، وإن بعد الضيق

<sup>(</sup>١) حاشية الصاوي على الجلالين ٢/ ٢٣٣.

غرجاً ، أنظر إلى أخيك « يوسف » وتمعن ما حدث له من صنوف البلايا والمحتن ، وألوان الشدائد والنكبات ، وما ناله من ضروب المحن : محنة حسد إخوته وكيدهم له ، ومحنة رميه في الجب ، ومحنة تعلق امرأة العزيز به وعشقها له ، ثم مراودته عن نفسه بشتى طرق الفتنة والإغراء ، ثم محنة السجن بعد ذلك العز ورغد العيش !! انظر إليه كيف أنه لما صبر على الأذى في سبيل العقيدة ، وصبر على الضر والبلاء ، نقله الله من السجن إلى القصر ، وجعله عزيزاً في أرض مصر ، وملكه الله خزائنها ، فكان السيد المطاع ، والعزيز المكرم . . وهكذا أفعل بأوليائي ، ومن صبر على بلائي ، فلا بد أن توطد النفس على تحمل البلاء ، اقتداء بن سبقك من المرسلين (فاصبر كها صبر أولو العزم من الرسل) (واصبر وما صبرك إلا بالله ، ولا تحزن عليهم ولا تك في ضيّق مما يمكرون ) .

\* وهكذا جاءت قصة يوسف الصدّيق تسلية لرسول الله على على يلقاه ، وجاءت تحمل البِشْرَ والأنس ، والراحة ، والطمأنينة لمن سار على درب الأنبياء ، فلا بدَّ من الفرج بعد الضيق ، ومن اليسر بعد العُسر ، وفي السورة دروس وعبر ، وعظات بالغات ، حافلات بروائع الأخبار العجيبة ، والأنباء الغريبة ﴿ لمن كان له قلبُ أو ألقى السمع وهو شهيد ﴾ .

\* هذا هو جو السورة ، وهذه إيحاءاتها ورموزُها . . تُبشّر بقرب النصر ، لمن تمسّك بالصبر ، وسار على طريق الأنبياء والمرسلين ، والدعاة المخلصين ، فهي سلوى للقلب ، وبلسم للجروح ، وقد جرت عادة القرآن الكريم بتكرير القصة في مواطن عديدة ، بقصد « العظة والاعتبار » ولكن بإيجاز دون توسع ، لاستكمال جميع حلقات القصة ، وللتشويق إلى سماع الأخبار دون سآمة أو ملل ، وأما سورة يوسف فقد ذكرت حلقاتها هنا متتابعة بإسهاب وإطناب ، ولم تكرر في مكان آخر كسائر قصص الرسل ، لتشير إلى « إعجاز القرآن » في المجمل والمفصل ، وفي حالتي الإيجاز والإطناب ، فسبحان الملك العلى الوهاب .

قال العلاَّمة القرطبي: ذكر الله أقاصيص الأنبياء في القرآن ، وكررها بمعنى واحد ، في وجوه مختلفة ، وبألفاظ متباينة ، على درجات البلاغة والبيان ، وذكر قصة يوسف عليه السلام ولم يكررها ، فلم يقدر مخالف على معارضة المكرر ، ولا على معارضة غير المكرر ، والإعجاز واضح لمن تأمل . وصدق الله في قصصهم عبرة لأولى الألباب . . ﴾!

اللغسس : ﴿المبين﴾ الظاهر الجلي ﴿القَصَص ﴾ إتباعُ الخبر بعضُه بعضاً وأصلُه في اللغة المتابعة ﴿وقالت لأخته قُصيه ﴾ أي اتبعي أثره والمراد بالقَصص الأخبار التي قصها علينا الله في كتابه العزيز ﴿الرؤية قال الألوسي : مصدر رأى الحلمية الرؤيا ومصدر

البصرية الرؤية ولهذا خُطّىء المتنبي في قوله « ورؤ ياك أحلى في العيون من الغَمْض »(١) ﴿ يجتبيك ﴾ الاجتباء : الاصطفاء والاختيار وأصله من جبيت الشيء أي حصَّلته ﴿ عُصْبة ﴾ جماعة قال الفراء : ما زاد على العشرة ، والعصبة والعصابة العشرة فصاعداً ﴿ اطرحوه ﴾ الطرح : رمي الشيء وإلقاؤه ﴿ غيابة الجب عوره وغوره سمي به لغيبته عن عين الناظر ﴿ يرتَع ﴾ يتسع في أكل ما لذّ وطاب قال الراغب : الرتع حقيقته في أكل البهائم ويستعار للإنسان إذا أريد به الأكل الكثير قالت الخنساء :

ترتَعُ ما رتَعَتْ حتَّى إذا ادكرت فإنَّما هي إقبال وإدبار (٢) ﴿ السيارة ﴾ المسافرين ﴿ سولت ﴾ زيَّنت ﴿ واردهم ﴾ الوارد الذي يرد الماء ليستقي للقوم.

سَبَبُ الْمَرْولُ: روي أن اليهود سألوا رسول الله على عن قصة يوسف وما حصل له مع إخوته من أولاد يعقوب فنزلت السورة .

الّرْ تِلْكَ ءَايَنتُ ٱلْكِتَنْبِ ٱلْمُبِينِ ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُرْءَ 'نَا عَرَبِيَّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴿ نَعْنُ نَقُصْ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ بِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَذَا ٱلْقُرْءَانَ وَإِن كُنتَ مِن قَبْلِهِ عَلَمِنَ ٱلْغَنْفِلِينَ ﴿ إِذْ قَالَ يُوسُفُ

النفسير : ﴿ الرّ إشارة إلى الإعجاز، فمن هذه الحروف وأمثالها تتألف آيات الكتاب المعجز (\*) ولك آيات الكتاب المبين في تلك الآيات التي أنزلت إليك يا محمد هي آيات الكتاب المعجز في بيانه ، الساطع في حججه وبراهينه ، الواضح في معانيه ، الذي لا تشتبه حقائقه ، ولا تلتبس دقائقه ﴿ إنّا أنزلناه قرآناً عربياً في أنزلناه بلغة العرب كتاباً عربياً مؤ لفاً من هذه الأحرف العربية ﴿ لعلكم تعقلون في لكي تعقلوا وتدركوا أن الذي يصنع من الكلمات العادية هذا الكتاب المعجز ليس بشراً ، وإنما هو إله قدير ، وهذا الكلام وحي منزل من رب العالمين ﴿ نعن نقص عليك أحسن القصص في أي نحن نحدثك يا محمد ونروي لك أخبار الأمم السابقة ، بأصدق كلام ، وأحسن بيان ﴿ بما أوحينا إليك هذا القرآن في بإيجائنا إليك هذا القرآن المعجز ﴿ وإنْ كنتَ من قبله لمن الغافلين في وإنّ الحال والشأن أنك كنتَ من قبل أن نوحي إليك هذا القرآن لمن الغافلين عن هذه القصة ، لم تخطر ببالك ، ولم تقرع سمعك ، لأنك أمي لا تقرأ ولا تكتب ﴿ إذْ قال يوسف لأبيه يا أبت إني رأيت أحد عشر كوكبا في من هنا بداية القصة ، أي اذكر حين الساء خرّت ساجدة في ﴿ والشمس والقمر رأيتهم في ساجدين في ورأيت في المنام الشمس والقمر ساجدة في مع الكواكب قال ابن عباس : كانت الرؤيا فيهم وحياً (\*) قال المفسرون : الكواكب الأحد عشر كانت الي مع الكواكب قال ابن عباس : كانت الرؤيا فيهم وحياً (\*) قال المفسرون : الكواكب الأحد عشر كانت

<sup>(</sup>١) روح المعاني ٢/ ١٧٩.(٢) تصف بقرةً فقدت ولدها فكلها غفلت عنه رتعت فإذا ذكرته حنت إليه فأقبلت وأدبرت ، وهو مثل لفقدها أخاها صخراً . (٣) انظر ما كتبناه حول الحروف المقطعة والتحقيق الدقيق حول الموضوع في أول سورة البقرة . (٤) الطبري ١٥١/١٢

لِأَبِيهِ يَنَأَبَتِ إِنِّى رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَ كَوْكَبًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ رَأَيْتُهُمْ لِي سَنِجِدِينَ ﴿ قَالَ يَبُنَى ۚ لَا تَقْصُصْ رُؤْيَاكَ عَلَىٓ إِنِّ اللَّهَ عَلَىٰ لَا إِنْسَانِ عَدُو مُبِينٌ ﴿ وَكَذَالِكَ يَجْتَبِيكَ رَبُكَ وَيُعَلِّمُكَ رُؤْيَاكَ عَلَىٓ إِنْ الشَّيْطَانَ لِلإِنسَانِ عَدُو مُبِينٌ ﴿ وَكَذَالِكَ يَجْتَبِيكَ رَبُكَ وَيُعَلِّمُكَ مِن قَبْلُ إِبْرَهِمَ وَإِنْعَالَىٰ مِن تَأْوِيلِ الْأَحَادِيثِ وَيُتِمْ فَعَمَتُهُ عَلَيْتُ وَعَلَىٰ عَالِ يَعْقُوبَ كَمَا أَثَمَّهَا عَلَىٰ أَبُويْكُ مِن قَبْلُ إِبْرَهِمَ وَإِنْعَاقَ وَمِن تَأْوِيلُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَعَلَىٰ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَعَلَىٰ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّ

إخوته ، والشمس والقمر أبواه ، وكان سنه إذ ذاك اثنتي عشرة سنة ، وبين هذه الرؤيا واجتماعــه بأبيه وإخوته في مصر أربعون سنة (١) ﴿قال يا بُنيُّ لا تقصص رؤياك على إخوتك﴾ أي قال له يعقوب : لا تخبرْ بهـذه الرؤيا إخوتـك ﴿فيكيدوالك كيداً﴾ أي فيحتالوا لإهلاكك حيلةً عظيمة لا تقدر على ردّها ﴿إن الشيطان للإنسان عدوٌ مبين، أي ظاهر العداوة قال أبو حيان : فهم يعقوب من رؤيا يوسف أن الله تعالى يبلُّغه مبلغاً من الحكمة ، ويصطفيه للنبوة ، وينعم عليه بشرف الدارين ، فخاف عليه من حسد إخوته فنهاه أن يقصُّ رؤياه عليهم (٢) ﴿وكذلك يجتبيك ربك﴾ أي وكما أراك مثل هذه الرؤيا العظيمة كذلك يختارك ربك للنبوة ﴿ويعلمك من تأويل الأحاديث﴾ أي يعلمك تفسير الرؤيا المناميَّة ﴿ويتمُّ نعمته عليك وعلى آل يعقوب﴾ أي يتمم فضله وإنعامه عليك وعلى ذرية أبيك يعقوب ﴿كما أتمها على أبويك من قبل إبراهيم وإسحق، أي كما أكمل النعمة من قبل ذلك على جدك إبراهيم وجدك إسحق بالرسالة والاصطفاء ﴿إن ربك عليم حكيم﴾ أي عليـمٌ بمن هو أهلٌ للفضل ، حكيم في تدبيره لخلقه ﴿لقد كان في يوسف وإخوته آياتٌ للسائلين﴾ أي لقد كان في خبر يوسف وإخوته الأحد عشر عبرٌ وعظاتٌ للسائلين عن أخبارهم ﴿إذ قالوا ليوسُف وأخوه أحبُّ إلى أبينا منّا﴾ هذه هي المحنة الأولى ليوسف عليه السلام أي حين قالوا : والله ليوسفُ وأخوه « بنيامين » أحبُّ منَّا عند أبينا ، أرادوا أن زيادة محبته لهما أمر ثابتٌ لا شبهة فيه ، وإنما قالوا ﴿ وأخوه ﴾ وهم جميعاً إخوة لأن أمهم كانت واحدة ﴿ ونحن عصبةٌ ﴾ أي والحال نحن جماعة ذو و عدد ، نقدر على النفع والضر ، بخلاف الصغيرين ﴿ إِنَّ أَبَانَا لَفَى ضَلَالَ مَبِينَ ﴾ أي إنه في خطأٍ وخروج ٍ عن الصواب بينٌ واضَّح ، لإيثاره يوسف وأخاه علينا بالمحبة قال القرطبي : لم يريدوا ضلال الـدين إذ لو أرادوه لكفروا ، وإنما أرادوا أنه في خطأٍ بينِّ في إيثار اثنين على عشرة (٣) ﴿اقتلوا يُوسُفُ أَو اطرحوه أرضاً﴾ أي أقتلوا يوسف أو ألقوه في أرض بعيدة مجهولة ﴿يخْل لكم وجه أبيكم اي فعند ذلك يخلص ويصفو لكم حبُّ أبيكم، فيُقبُّل عليكم قال الرازي : المعنى إن يوسف شغَّله عنا وصرف وجهه إليه ، فإذا فقده أقبل علينا بالمحبة والميل (١) ﴿ وتكونوا من بعده قوماً صالحين ﴾ أي وتتوبوا من بعد هذا

<sup>(</sup>١) الصاوي على الجلالين ٢/ ٢٣٤ . (٢) البحر ٥/ ٢٨٠ . (٣) القرطبي ٩/ ١٣١ . (٤) الرازي ١٨/ ٩٤ .

لَكُرْ وَجُهُ أَبِيكُمْ وَتَكُونُواْ مِنْ بَعْدِهِ عَوْمًا صَلِحِينَ ﴿ قَالَ قَا بِلُّ مِنْهُمْ لَا تَقْتُلُواْ يُوسُفَ وَأَلْقُوهُ فِي غَينَبَتِ الْجُبِّ يَلْتَقِطُهُ بَعْضُ ٱلسَّيَارَةِ إِن كُنتُمْ فَعَلِينَ ﴿ قَالُواْ يَنَأْبَانَا مَا لَكَ لَا تَأْمَنَا عَلَى يُوسُفَ وَإِنَّا لَهُ لَلَهُ لَكَ فَا إِنَّا لَهُ لَكَ لَا تَأْمَنُنَا عَلَى يُوسُفَ وَإِنَّا لَهُ لَيَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنَا عَدًا يَرْتَعْ وَيَلْعَبْ وَإِنَّا لَهُ لَحَنْفُونَ ﴿ قَالُواْ يَإِنَّا لَهُ لَمُ لَكَ فَطُونَ ﴿ قَالُ إِنِّي لَيَحْزُنُنِي أَن تَذْهَبُواْ بِهِ وَأَخَافُ لَلْ يَعْمُونَ وَ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

الذنب وتصبحوا قوماً صالحين ﴿قال قائلٌ منهم لا تقتلوا يوسف وألقوه في غيابة الجب، أي قال لهم أخوهم « يهوذا »(١) وهو أكبر ولد يعقوب : لا تقتلوا يوسف بل ألقوه في قعر الجب وغوره ﴿ يلتقطُّه بعضُ السيَّارة ﴾ أي يأخذه بعض المارَّة من المسافرين ﴿إن كنتم فاعلين ﴾ أي إن كان لا بدَّ من الخلاص منه فاكتفوا بذلك ، وكان رأيه فيه أهون شراً من رأي غيره ﴿قالوا يا أبانا مَا لَكَ لا تَأْمَنَّا على يوسفَ﴾ المعنى أيُّ شيء حدث لك حتى لا تأمنا على أخينا يوسف ، ونحن جميعاً أبناؤك؟ ﴿وإنا له لناصحون﴾ أي ونحن نشفق عليه ونريد له الخير قال المفسرون: لما أحكموا العزُّم ذكروا هذا الكلام وأظهروا عند أبيهم أنهم في غاية المحبة ليوسف، وفي غاية الشفقة عليه ، ليستنزلوه عن رأيه في تخوفه منهم وكأنهم قالوا : لِمَ تخافنا عليه ونحن نحبه ونريد الخير به !! ﴿أَرْسُلُهُ مَعْنَا غَداً يُرْتَعُ ويلَعَبْ﴾ أي أرسله معنا غداً إلى البادية ، يتسع في أكل ما لذَّ وطاب ، ويلهو ويلعب بالاستباق وغيره ﴿وإنا له لحافظون﴾ أي ونحن نحفظه من كلُّ سوء ومكروه ، أكَّدوا كلامهم بإنَّ واللام وهم كاذبون ﴿قال إني ليحزنني أن تذهبوا به ﴾ أي قال لهم يعقوب : إنه ليؤ لمني فراقُه لقلة صبرى عنه ﴿وأخاف أن يأكله الذئبُ وأنتم عنه غافلون اليه أي وأخاف أن يفترسه الذئب في حال غفلتكم عنه ، وكأنه لقنهم الحجة قال الزمخشري : إعتذر إليهم بشيئين : أحدهما : أن ذهابهم به ومفارقته إيَّاه مما يحزنه لأنه كان لا يصبر عنه ساعة ، والثاني : خوفه عليه من الذئب إذا غفلوا عنه برعيهم ولعبهم (٢) ﴿قالوا لئن أكله الذئب ونحن عُصبة إنّا إذاً لخاسرون﴾ اللام للقسم أي والله لئن أكله الذئب ونحن جماعة أقوياء أشداء إنا لمستحقون أن يُدعى علينا بالخسار والدمار ﴿فلما ذهبوا به﴾ في الكلام محذوف أي فأرسله معهم فلها أخذوه وابتعدوا به عن أبيه ﴿وأجمعوا أن يجعلوه في غيابة الجب أي عزموا واتفقوا على إلقائه في غور الجب ﴿وأوحينا إليه لتنبئنُّهم بأمرهم هذا وهم لا يشعرون﴾ أي أوحينا إلى يوسف لتخبرنَّ إخوتك بفعلهم هذا الذي فعلوه بك وهم لا يشعرون في ذلك الوقت أنك يوسف ، قال الرازي : وفائدة هذا الوحي تأنيسُه ، وتسكينُ نفسه ، وإزالةُ الغمّ والوحشةِ عن قلبه ، بأنه سيحصل له الخلاص من هذه المحنة (٣) ﴿وجاءو أباهم عشاءً يبكون، أي رجعوا إلى أبيهم وقت العشاء ليلاً وهم يبكون ، روي أنه لما سمع يعقوب بكاءهم

<sup>(</sup>١) هذا قول ابن عباس وقيل هو « روبيل » وهو قول قتادة . (٢) الكشاف ٢/ ٤٤٨. (٣) الفخر الرازي ١٠٠ /١٠٠.

عِشَاءً يَبْكُونَ ﴿ مَا قَالُواْ يَنَا بَانَا إِنَّا ذَهَبْنَا نَسْتَبِيُ وَتَرَكِّنَا يُوسُفَ عِندَ مَتَاعِنَا فَأَكُلُهُ ٱلذِّقْبُ وَمَا أَنْتَ بِمُؤْمِنِ لَنَا وَلَوْ كُنَّا صَلَاقِينَ ﴿ وَهَا مُ وَجَامُ وَعَلَى قَمِيصِهِ عِلِمَ كَذَبِ قَالَ بَلْ سَوَّلَتْ لَكُمْ أَنْفُسُكُمْ أَمُّ أَفْصَبْرٌ بَمِيلٌ وَلَوْ كُنَّا صَلَاقِينَ ﴿ وَجَامُ وَعَلَى قَمِيصِهِ عِلِمَ كَذَبِ قَالَ بَلْ سَوَّلَتْ لَكُ مَ أَنْفُسُكُمْ أَمُ أَفْصَبْرٌ بَمِيلٌ وَكَا فَا لَهُ اللهُ عَلَى مَا تَصِفُونَ ﴿ وَجَاءَتْ سَيَّارَةٌ فَأَرْسَلُواْ وَارِدَهُمْ فَأَدْلَى دَلُوهُ وَقَالَ يَلْبُشَرَى هَا نَا عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى مَا تَصِفُونَ ﴿ وَاللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ال

فزع ، وقال : ما لكم يا بَنيُّ ، وأين يوسف ؟ ﴿قالوا يا أبانا إنا ذهبنا نستبق﴾ أي نتسابق في العَدُو ، أو في الرمى ﴿وتركنا يوسف عند متاعنا فأكله الذئب﴾ أي تركنا يوسف عند ثيابنا وحوائجنا ليحفظها فجاء الذئب فافترسه ﴿وما أنت بمؤمن مِ لنا ولو كنا صادقين ﴾ أي لست بمصدّق لنا في هذه المقالـة ولـوكنـا في الواقـع صادقين ، فكيف وأنت تتهمنا وغير واثق بقولنا ؟ وهذا القول منهم يدل على الارتياب ، وكما قيل : يكاد المريبُ يقول خذوني ﴿ وجاءوعلى قميصه بدم كذب ﴾ أي جاءوا على ثوبه بدم كاذب ، وُصِفَ بالمصدر مبالغةً كأنه نفسُ الكذب وعينُه قال ابن عباس : ذبحوا شاة ولطخوا بدمها القميص فلها جاءوا يعقوب قال : كذبتم لو أكله الذئب لخرقَ القميص(١) وروي أنه قال : «ما أحلم هذا الذئب أكل ابني ولم يشقُّ قميصه "؟! ﴿قال بل سوّلت لكم أنفسكم أمراً ﴾ أي زيّنت لكم أنفسكم أمراً في يوسف وليس كما زعمتم أن الذئب أكله ﴿فصبرٌ جميل﴾ أي أمري صبرٌ جميل لا شكوي فيه ﴿والله المستعانُ على ما تصفون﴾ أي وهو سبحانه عوني على تحمل ما تصفون من الكذب ﴿وجاءت سيارة﴾ أي قوم مسافرون مروا بذلك الطريق قال ابن عباس : جاء قوم يسيرون من مدين إلى مصر فأخطئوا الطريق فانطلقوا يهيمون حتى هبطوا على الأرض التي فيها جب يوسف ، وكان الجب في قفرة بعيدة عن العمران (٢٠﴿فأرسلوا واردهم﴾ أي بعثوا من يستقي لهم الماء ﴿فأدلى دلوه ﴾ أي أرسل دلوه في البئر قال المفسرون : لما أدلى الواردُ دلوه وكان يوسف في ناحيةٍ من قعر البئر تعلَّق بالحبل فخرج فلما رأى حسنه وجماله نادي قاليا بشرى هذاغلام قاله على سبيل السرور والفرح لتبشير نفسه وجماعته قال أبو السعود: كأنه نادي البشري وقال تعالي فهذا أوانك حيث فاز بنعمة جليلة (٢) ﴿ وأسرُّوه بضاعة ﴾ أي أخفوا أمره عن الناس ليبيعوه في أرض مصر متاعاً كالبضاعة ، والضمير يعود على الوارد وجماعته ﴿والله عليم بما يعملون ﴾ أي لا يخفي عليه سبحانه أسرارهم ، وما عزموا عليه في أمر يوسف ﴿وشروه بثمن مِخس دراهم معدودة ﴾ هذه هي المحنة الثانية في حياة يوسف الصديق وهي محنة الاسترقاق أي باعه أولئك المارة الذين استخرجوه من البئر بثمن ٍ قليل منقوص هو عشر ون درهماً كما قال ابن عباس ﴿وكانوا فيه من الزاهدين﴾ أي وكانوا في يوسف من الزاهدين الذين لا يرغبون فيه لأنهم التقطوه وخافوا أن يكون عبداً آبقاً فينتزعه سيَّده من أيديهم ، ولذلك باعوه بأبخس الأثمان ﴿وقال الذي اشتراه من مصر كلمرأته أكرمي مثواه اي وقال الذي اشتراه من مدينة مصر لز وجته أكرمي إقامته عندنا قال

<sup>(</sup>١) الطبري ١٢/ ١٦٤ . (٢) الرازي ١٨/ ١٠٥ . (٣) أبو السعود ٢/ ٥٩ .

ابن عباس: كان اسم الذي اشتراه « قطفير » وهو العزيز الذي كان على خزائن مصر (۱) ﴿ عسى أن ينفعنا أو نتخذه ولداً ﴾ أي عسى أن يكفينا بعض المهات إذا بلغ أو نتبناه حيث لم يكن يولد لهما ولد ﴿ وكذلك مكّنا ليوسف في الأرض ﴾ أي وكما نجيناه من الجب جعلناه متمكناً في أرض مصر يعيش فيها بعز وأمان ﴿ ولنعلّمه من تأويل الأحاديث ﴾ أي نوفقه لتعبير بعض المنامات ﴿ والله غالبُ على أمره ﴾ أي لا يعجزه تعالى شيء ﴿ ولكنَّ أكثرَ الناس لا يعلمون ﴾ أي لا يعلمون لطائف صنعه وخفايا فضله ﴿ ولما بلغ أشده ﴾ أي بلغ منتهى شدته وقوته وهو ثلاثون سنة ﴿ آتيناه حُكماً وعلماً ﴾ أي أعطيناه حكمةً وفقهاً في الدين ﴿ وكذلك نجني المحسنين في أعمالهم .

البَكْغَنَة : ١ ـ ﴿تلك آيات﴾ الاشارة بالبعيد لبعد مرتبته في الكمال وعلو شأنه .

- ٧ ـ ﴿كَمَا أَتُّمُهَا عَلَى أَبُويَكُ ﴾ تشبيه مرسل مجمل .
- ٣ \_ ﴿ أحد عشر كوكباً والشمس والقمر ﴾ قال الشريف الرضي : هذه استعارة لأن الكواكب والشمس والقمر مما لا يعقل فكان الوجه أن يقال : ساجدة ، ولكنها لما أطلق عليها فعل من يعقل جاز أن توصف بصفة من يعقل لأن السجود من فعل العقلاء (٢) .
- ٤ \_ ﴿بدم كذب﴾ الدم لا يوصف بالكذب والمراد بدم مكذوب ٍ فيه أو دم ٍ ذي كذب وجيء بالمصدر
   على طريق المبالغة .

لطيفك : روي أن امرأةً تحاكمت إلى شريح فبكت فقال الشعبي : يا أبا أمية أما تراها تبكي ؟ فقال الشعبي : لقد جاء إخوة يوسف يبكون وهم ظلمة كذبة ، لا ينبغي للإنسان أن يقضي إلا بالحق (٣) .

تسبيل : ذهب بعض المفسرين إلى أن إخوة يوسف أنبياء واستدلوا على ذلك بأنهم الأسباط المذكور ون في قوله تعالى ﴿قل آمنا باللهِ وما أُنزل علينا وما أُنزل على إبراهيم وإسهاعيل وإسحق ويعقوب والأسباط والصحيح أن الأسباط ليسوا أولاد يعقوب وإنما هم القبائل من ذرية يعقوب كما نبه عليه المحققون ، ولو كان إخوة يوسف أنبياء لما أقدموا على مثل هذه الأفعال الشنيعة ، فالحسد ، والسعي بالفساد ، والإقدام على القتل ، والكذب ، وإلقاء يوسف في الجب ، كل ذلك من الكبائر التي تنافي

<sup>(</sup>١) الطبري ١٢/ ١٧٥ . (٢) تلخيص البيان ١٦٩ . (٣) الفخر الرازي ١٠١ /١٨ .

عصمة الأنبياء ، فالقول بأنهم أنبياء \_ مع هذه الجرائم \_ لا يقبله عقل حصيف ، وانظر ما قاله العلامة ابن كثير رحمه الله في هذا الشأن ، فإنه لطيف ودقيق .

قال الله تعالى : ﴿وراودته التي هو في بيتها . . إلى . . فلبث في السجن بضع سنين﴾ من آية (٢٣) إلى نهاية آية (٤٢) .

المُنَى اسَكَبَكَ : لما ذكر تعالى ما أكرم به يوسف من الإقامة في القصر مع عزيز مصر ، ذكر هنا ما تعرّض له عليه السلام من أنواع الفتنة والإغراء من زوجة العزيز ، وصموده أمام تلك الفتنة العارمة ، وما ظهر منه من العفة والنزاهة حتى آثر دخول السجن على عمل الفاحشة ، وكفى بذلك برهاناً على عفته وطهارته .

اللغب : ﴿ وراودته ﴾ المراودة: الطلب برفق ولين مأخوذة من راد يرود إذا جاء وذهب ومنه الرائد لطلب الكلا ، يقال في الرجل : راودها عن نفسها، وفي المرأة راودته عن نفسه أي طلبت منه مضاجعتها ﴿ هيت ﴾ اسم فعل أمر بمعنى تعال وهلم ﴿ مثواي ﴾ مقامي ، والثواء الإقامة مع الاستقرار ﴿ همَّت ﴾ الهم يأتي بمعنى العزم والقصد ، ومنه ﴿ وهمَّت كل أمة برسولهم ليأخذوه ﴾ ويأتي بمعنى الخاطر وحديث النفس دون عزم قال الشاعر :

هممت بهم من بثينة لو بدا شفيت عليلات الهوى من فؤ اديا(١)

فالهم من امرأة العزيز كان هم عزم وتصميم ، والهم من يوسف كان مجرد حديث نفس ﴿السوء﴾ المنكر ، والفجور ، والمكروه ﴿الفحشاء﴾ ما تناهى قبحه والمراد به الزنى ﴿قدَّت﴾ القدُّ : الشق والقطع وأكثر ما يستعمل في الطول ، والقطّ يستعمل في العرض ﴿الفيا﴾ وجدا ﴿كيدكن﴾ الكيد : المكر والحيلة ﴿الحاطئين﴾ المتعمدين للذنب قال الأصمعي : خطىء الرجل فهو خاطىء إذا تعمد الذنب ، وأخطأ يخطىء إذا غلط ولم يتعمد (١) ﴿شغفها حباً ﴾ وصل حبه إلى سويداء قلبها قال الزجاج : الشغاف سويداء القلب ﴿أصبُ ﴾ أمل يقال : صبا إلى اللهو إذا مال إليه .

وَرَودَتُهُ الَّتِي هُوَ فِي بَيْتِهَا عَن نَفْسِهِ وَعَلَّقَتِ الْأَبُوابِ وَقَالَتْ هَيْتَ لَكَ قَالَ مَعَاذَ اللَّهُ إِنَّهُ رَبِّى أَحْسَنَ النَّفْسِسِيْر : ﴿ وراودته التي هو في بيتها عن نفسه ﴾ هذه هي المحنة الثالثة بعد محنة الجب والاسترقاق ، والمراودة الطلب برفق ولين كها يفعل المخادع بكلامه المعسول المعنى : طلبت امرأة العزيز التي كان يوسف في بيتها منه أن يضاجعها ، ودعته برفق ولين أن يواقعها ، وتوسلت إليه بكل وسيلة ﴿ وَعَلَّقَتَ الأَبُوابِ ﴾ أي غلقت أبواب البيوت عليها وعلى يوسف وأحكمت إغلاقها قال القرطبي : كانت سبعة أبواب غلقتها ثم دعته إلى نفسها (٣) ﴿ وقالت هيتَ لك ﴾ أي هلم وأسرع إلى الفراش فليس ثمة ما يُخشى قال في البحر : أمرته بأن يسرع إليها (٤) ﴿ قال معاذ الله ﴾ أي عياذاً بالله من فعل السوء قال أبو السعود : وهذا إشارة إلى أنه منكر هائل يجب أن يعاذ بالله تعالى للخلاص منه ، لما أراه الله من البرهان النير على ما القرطبي ١٦٦٣/ . (٤) البحر ٥/٩٢٠ . (١) القرطبي ٢٩٣/ . (١) المقرطبي ٢٩٣/ .

مَثْوَاى ۚ إِنَّهُ وَ لاَ يُفْلِحُ ٱلظَّالِمُونَ ﴿ وَلَقَدْ هَمَّتْ بِهِ وَهَمَّ بِهَا لَوْلاَ أَن رَّءَا بُرَهَانَ رَبِّهِ عَكَذَالِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ ٱلشَّوَءَ وَٱلْفَحْشَآءَ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُخْلَصِينَ ﴿ وَٱلْسَتَبَقَا ٱلْبَابَ وَقَدَّتْ قَبِيصَهُ مِن دُبُرٍ وَأَلْفَيَا سَيِّدَهَا

فيه من غاية القبح ونهاية السوء(١) ﴿إنه ربي أحسن مثواي﴾ أي إن زوجك هو سيدي العزيز الذي أكرمني وأحسن تعهدي فكيف أسيء إليه بالخيانة في حَرَمه ؟ ﴿إنَّه لا يَفْلُحُ الظَّالُمُونَ ﴾أي لا يظفُّر الظَّالمُون بمطالبهم ، ومنهم الخائنون المُجازون الإحسانَ بالسوء ، ثم أخبر تعالى أن امرأة العزيز حاولت إيقاعه في شراكها ، وتوسَّلت إليه بكل وسائل الإغراء ، ولولا أنَّ الله جلَّ وعلا حفظه من كيدها لهلك فقال ﴿ولقد همَّت به ﴾ أي همَّت بمخالطته عن عزم وقصد وتصميم ، عزماً جازماً على الفاحشة لا يصرفها عنها صارف ، وقصدت إجباره على مطاوعتها بالقوة ، بعد أن استحكمت من تغليق الأبواب ، ودعوته إلى الإسراع ، مما اضطره إلى الهرب إلى الباب ﴿وهم مَّ بها ﴾ أي مالت نفسه إليها بمقتضى الطبيعة البشرية ، وحدثته نفسه بالنزول عند رغبتها حديث نفس ٍ ، دون عزم ٍ وقصد ، فبين الهمَّيْن فرق كبير (٢) قال الإمام الفخر : الهمُّ خطورُ الشيء بالبال أو ميلُ الطبع ، كالصائم في الصيف يرى الماء البارد فتحمله نفسهُ على الميل إليه وطلب شربه ، ولكن يمنعه دينُه عنه (٣) ﴿ لُولا أَن رأَى برهـان ربـه ﴾ جوابه محذوف أي لولا حفظ الله ورعايتُه ليوسف ، وعصمتُه له لخالطها وأمضى ما حدثته نفسه به ، ولكنَّ الله عصمه بالحفظ والتأييد فلم يحصل منه شيءً البتَّه قال في البحر: نسب بعضُهم ليوسف ما لا يجوز نسبتُه لأحاد الفُسَّاق، والذي أختاره أن « يوسف » عليه السلام لم يقع منه همُّ البتَّه ، بل هو منفيُّ لوجود رؤية البرهان كما تقول : « قارفت الذنب لولا أن عصمك الله » وكقول العرب : « أنت ظالم إن فعلت ) وتقديره : إن فعلت فأنتَ ظالم وكذلك هنا التقدير: لولا أن رأى برهان ربه لهمَّ بها ولكنه وجد رؤية البرهان فانتفى الهمُّ ، وأمَّا أقوال السلف فنعتقد أنه لا يصح عن أحدٍ منهم شيءٌ من ذلك ، لأنها أقوالٌ متكاذبة يناقضُ بعضُها بعضاً مع كونها قادحة في بعض فساق الملل فضلاً عن المقطوع لهم بالعصمة (١) وقال أبو السعود : إن همَّه بها بمعنى ميله إليها بمقتضى الطبيعة البشرية ، ميلاً جبلياً ، لا أنه قصدها قصداً احتيارياً ، ألا يرى إلى ما سبق من استعصامه المنبيء عن كمال كراهيته له ونفرته عنه ، وحكمه بعدم إفلاح الظالمين ، وهل هو إلا تسجيلٌ باستحالة صدور الهمّ منه تسجيلاً محكماً ؟ وما قيل : إنه حلَّ الهميان ، وجلس مجلس الختان ، فإنما هي خرافاتٌ وأباطيل ، تمجها الآذان ، وتردّها العقول والأذهان (٥٠) ﴿كذلك لنصرف عنه السوء﴾ أي ثبتناه على العفة أمام دوافع الفتنة والإغِراء لنصرف عنه المنكر والفجور ، وهذه آيةٌ بيِّنة ، وحجةٌ قاطعة على أنه عليه السلام لم يقع منه همُّ بالمعصية ، ولو كان كما زعموا لقال «لنصرفه عن السوء والفحشاء» فلما قال ﴿لنصرف عنه ﴾ دلُّ على أن ذلك شيء خارج عن الإرادة فصرفه الله عنه ، بما منحه من موجبات العفة والعصمة ﴿والفحشاءَ﴾ أي لنصرف عنه الزني الذي تناهى قبحُه ﴿إنه من عبادنا المخلَصين﴾ بفتح اللام أي

<sup>(</sup>١) أبو السعود ٢/ ٦٢ . (٢)هذا من باب المشاكلة وهي الاتفاق في اللفظ مع الاختلاف في المعنى ، فالهمُّ منها كان همَّ عزم وقصد ، والهمُّ منه كان حديث نفس . (٣) الفخر الرازي ١١٩ /١٨ . (٤) البحر ٥/ ٢٩٥ . (٥) أبو السعود ٢/ ٦٣.

لَدَا ٱلْبَابِ قَالَتْ مَا جَزَآءُ مَنْ أَرَادَ بِأَهْلِكَ سُوَءًا إِلَّا أَن يُسْجَنَ أَوْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴿ قَلَى هِى رَاوَدَ تَنِي عَن نَفْسِى 

وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِنْ أَهْلِهَا إِن كَانَ قَمِيصُهُ وَتُدَّمِن قُبُلِ فَصَدَقَتْ وَهُو مِنَ ٱلْكَذِبِينَ ﴿ وَإِن كَانَ قَمِيصُهُ وَقَدً مِن دُبُرٍ فَكَذَبِينَ ﴿ وَإِن كَانَ قَمِيصُهُ وَقُدَّ مِن دُبُرٍ فَالَ إِنَّهُ مِن كَيْدِكُنَّ إِنَّ كَيْدَكُنَّ مِن دُبُرٍ فَكَذَبَتْ وَهُو مِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴿ وَهَا فَلَكَ اللَّهُ مِن كَيْدِكُنَّ إِنَّ كَيْدَكُنَّ مِن دُبُرٍ فَكَذَبَتْ وَهُو مِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴿ وَقَالَ إِنَّهُ مِن كَيْدِكُنَ اللَّهُ اللَّهُ مِن كَيْدِكُنَ إِنَّ كَيْدَكُنَّ مِن دُبُرٍ فَكَذَبَتْ وَهُو مِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴿ وَقَالَ نِسْوَةً اللَّهُ اللَّهُ مِن كَيْدِكُنَ اللَّهُ مِن اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللللِّلَّ الللللللِّهُ اللللللِّ اللَّهُ اللللللِّ الللللِلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ ا

الـذين أخلصهـم اللـه لطاعتـه ، واصطفاهـم واختارهـم لوحيه ورسالتـه ، فلا يستـطيع أن يغويهــم الشيطان . . ثم أخبر تعالى بما حصل من المفاجأة العجيبة بقدوم زوجها وهما يتسابقان نحوالباب،ولا تزال هي في هياجها الحيواني ﴿واستبقا الباب﴾ أي تسابقا نحو باب القصر ، هو للهرب ، وهي للطلب ﴿وقدَّتْ قميصه من دُبُر﴾ أي شقت ثوبه من خلف لانها كانت تلحقه فجذبته فشقت قميصه ﴿وَأَلْفِيا سيدها لـدا الباب﴾ أي وجدا العزيز عند باب القصر فجأة وقد حضر في غير أوان حضوره ، وبمهارة فائقة تشبه مهارة إبليس انقلب الوضع فأصبح الظالم مظلوماً ، والبريء متهماً ﴿قالتْ ما جزاءُ من أراد بأهلك سوءاً إلا أن يسجن أو عذاب اليم في أي ما جزاؤه إلا السجن أو الضرب ضرباً مؤ لما وجيعاً ﴿قال هي راودتني عن نفسي ﴾ أي قال يوسف مكذباً لها: هي التي دعتني إلى مقارفة الفاحشة لا أني أردت بها السوء ﴿وشهد شاهدٌ من أهلها ﴾ قال ابن عباس : كان طفلاً في المهد أنطقه الله ، وكان ابن خالها (١٠)قال في البحر : وكونُه من أهلها أوجب للحجة عليها ، وأوثقُ لبراءة يوسف ، وأنفى للتهمة(٢) ﴿إِن كَان قميصهُ قدَّ من قُبُل فصدقت وهو من الكاذبين ﴾ أي إن كان ثوبُه قد شُقَّ من أمام فهي صادقة وهو كاذب ﴿ وإن كان قميصُه قُدَّ من دُبُر فكذبت وهو من الصادقين﴾ أي وإن كان ثوبه قد شُقُّ من الوراء فهي كاذبة وهو صادق ، لأن الأمر المنطقي أن يُشق الثوب من خلف إن كانت هي الطالبة له وهو الهارب ﴿ فلمَّا رأى قميصه قُدًّ من دُبُر ﴾ أي فلما رأى زوجها أن الثوب قد شُقٌّ من الوراء ﴿قال إنه من كيدكنَّ ﴾ أي إن هذا الأمر من جملة مكركن واحتيالكنَّ أيتها النسوة ﴿إِنَّ كيدكنَّ عظيم﴾ تأكيد لما سبق ذكره أي مكركنَّ معشر النسوة واحتيالكنَّ للتخلص مما دبرتُنَّ شيءً عظيم ﴿يوسفُ أعرضْ عن هذا ﴾ أي يا يوسف أكتم هذا الأمر ولا تذكره لأحد ، يقول سيد قطب عليه الرحمة والرضوان : وهنا تبدو صورة من «الطبقة الراقية » في المجتمع الجاهلي ، رخاوةً في مواجهة الفضائح الجنسية ، وميلٌ إلى كتمانها عن المجتمع ، فيلتفت العزيز إلى يوسف البريء ويأمره بكتم الأمر وعدم إظهاره لأحد ، ثم يخاطب زوجه الخائن بأسلوب اللباقة في مواجهة الحادث الذي يثير الدم في العروق ﴿واستغفري لذنبك﴾ أي توبي واطلبي المغفرة من هذا الذنب القبيح ، وكأن هذا هو المهم محافظة على الظواهر(٢) ﴿ إنكِ كنتِ مِن الخاطئين ﴾ أي من القوم المتعمدين للذنب ، وفي هذا إشارة إلى أن العزيز كان قليل الغَيْرة حيث لم ينتقم ممن أرادت خيانته ، وتدنيس فراشــه بالإثــم

<sup>(</sup>١) الطبري ١٩٣/١٢ . (٢) البحر ٥/ ٢٩٧ . (٣) الظلال .

فِ ٱلْمَدِينَةِ ٱمْرَأْتُ ٱلْعَزِيزِ تُرَودُ فَتَنَهَا عَن نَفْسِهِ عَ قَدْ شَغَفَهَا حُبَّا إِنَّا لَنَرَنَهَا فِي ضَلَـْلِ مُّبِينِ ﴿ عَلَيْهَا صَمِعَتْ عِلَمْ اللَّهِ مَا مَكَ اللَّهُ عَلَيْهِ مَا هَلَا اللَّهُ اللَّهُ مَا هَلَا آ إِنَّا لَنَرَنَهُ وَقَطَعْنَ أَيْدِيهُ فَ قَلْتَ فَذَالِكُنَّ وَقُلْنَ حَنْسَ لِلَّهِ مَا هَلَذَا بَشَرًّ إِنْ هَلَا آ إِلَّا مَلَكُ كُو بِمُ اللَّهُ قَالَتْ فَذَالِكُنَّ وَقُلْنَ حَنْسَ لِلَّهِ مَا هَلَذَا بَشَرًّ إِنْ هَلَا آ إِلَّا مَلَكُ كُو بِمُ اللَّهُ قَالَتْ فَذَالِكُنَّ وَقُلْنَ حَنْسَ لِلَّهِ مَا هَلَذَا بَشَرًّ إِنْ هَلَا آ إِلَّا مَلَكُ كُو بِمُ اللَّهُ قَالَتْ فَذَالِكُنَّ

والفجور قال ابن كثير : كان زوجها ليِّن العريكة سهلاً ، أو أنه عذرها لأنها رأت ما لا صبر لها عنه (١) ﴿وقال نسوة في المدينة﴾ أي قال جماعة من النساء في مدينة مصر ، روى أنهن خمس نسوة : امرأة ساقي العزيز ، وامرأة الحاجب ، وامرأة الخباز ، وامرأة صاحب الدواب ، وامرأة صاحب السجن قالـه ابـن عباس وغيره ، والأظهر أن تلك الواقعة شاعت في البلد ، واشتهرت وتحدث بها النساء ﴿امرأة العزيز تراودُ فتاها عن نفسه ﴾ أي امرأة عزيز مصر تطلب من خادمها وعبدها أن يواقعها وتخادعه وتتوسل إليه لقضاء وطرها منه قال أبو حيان : وتصريحهن بإضافتها إلى العزيز مبالغة في التشنيع ، لأن النفوس أميل لسماع أخبار ذوى الجاه ، وعبَّر ن بَ ﴿تراود﴾ للدلالة على أن ذلك صار سجيَّةً لها فهي دائماً تخادعه عن نفسه لأن المضارع يفيد التجدد والاستمرار(٢) ﴿قد شغفها حباً ﴾ أي بلغ حبَّه شَغَاف قلبها \_ وهو حجابه \_ وشقّه حتى وصل إلى فؤ ادها ﴿إِنَّا لنراها في ضلالٍ مبين﴾ أي إنا لنعتقد أنها في ضلال عن طريق الرشد واضح بسبب حبها إيّاه ﴿ فلم السمعت بمكرهن ﴾ أي فلما سمعت بحديثهن ،وسماه مكراً لأنه كان في خفية ، كما يخفي الماكر مكره ﴿أرسلتْ إليهنُّ﴾ أي أرسلت إليهنُّ تدعوهنُّ إلى منزلها لحضور وليمة قال المفسرون: دعت أربعين امرأةً من الذوات منهن النساء الخمس المذكورات ﴿وأعتَدتْ لهنَّ متكأَ ﴾ أي هيأتْ لهنَّ ما يتكئن عليه من الفرش والوسائد(٣) ﴿ وآتت كلَّ واحدةٍ منهنَّ سكيناً ﴾ في الكلام محذوف أي قدمت لهن الطعام وأنواع الفاكهة ثم أعطت كل واحدة منهنَّ سكيناً لتقطع به ﴿وقالت اخرج عليهن ﴾ أي وقالت ليوسف وهنَّ مشغولات بتقشير الفاكهة والسكاكين في أيديهن : أخرجْ عليهنَّ فلم يشعرن إلا ويوسف يمرُّ من بينهن ﴿فلما رأينه أكبرْنَه ﴾ أي فلما رأين يوسف أعظمنه وأجللْنه ، وبُهتن من جماله ودُهشن ﴿وقطُّعْن أيديهن ﴾ أي جرحن أيديهن بالسكاكين لفرط الدهشة المفاجئة ﴿وقلن حاش لله ﴾ أي تنزُّه الله عن صفات العجز ، وتعالت عظمته في قدرته على خلق مثله ﴿ ما هذا بشراً ﴾ أي ليس هذا من البشر ﴿ إِنْ هذا إلا ملك كريم ﴾ أي ما هو إلا مَلَك مِن الملائكة ، فإن هذا الجمال الفائق ، والحسن الرائع مما لا يكاد يوجد في البشر ﴿قالت فذلكنَّ الذي لمتنني فيه ﴾ صرَّحت عند ذلك بما في نفسها من الحب ليوسف لأنها شعرت بأنها انتصرت عليهن فقالت قولة

<sup>(</sup>١) مختصر ابن كثير ٢/ ٢٤٧ . (٢) البحر ٥/ ٣٠١ . (٣) يقول الشهيد سيد قطب عليه الرحمة والرضوان : لقد أقامت لهن مأدبة في قصرها ، وندرك من هذا أنهن كنَّ نساء الطبقة الراقية ، فهن اللواتي يُدعين إلى المآدب في القصور ، وهنَّ اللواتي يؤ خذن بهذه الوسائل الناعمة المظهر ، ويبدو أنهن يأكلن وهنَّ متكتات على الوسائد والحشايا وأعدت لهن هذا المتكا وآتت كل واحدة منهن سكيناً تستعملها في الطعام ، ويؤ خذ من هذا صورة الترف والحضارة المادية التي كان عليها أهل القصور ، وبينا هنَّ منشغلات بتقطيع اللحم أو تقشير الفاكهة فاجأتهنَّ بيوسف فلها رأينه بهتن لطلعته ودهشن وجرحن أيديهن بالسكاكين . ظلال القرآن ٢٣٢/ ١٢٢ .

ٱلَّذِي لُمْنُنَّنِي فِيهِ وَلَقَدْ رَاوَدَتُهُوعَن نَّفْسِهِ عَالَّسْتَعْصَمُ وَلَيِن لَّرَ يَفْعَلْ مَا عَامُرُهُ لِيُسْجَنَّ وَلَيَكُونَا مِنَ الصَّنغِرِينَ ﴿ يَا لَكُونُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

المنتصرة : هذا الذي رأيتموه هو ذلك العبد الكنعاني الذي لمُتُنَّني في محبته، فانظرن مـاذا لقيتنَّ منه من الافتتان والدهش والإعجاب!! ﴿ولقد راودتُه عن نفسه فاستعصم﴾ أي أردت أن أنــال وطــرى منه، وأن أقضي شهوتي معه ، فامتنع امتناعاً شديداً ، وأبي إباءً عنيفاً قال الزمخشري: والاستعصام بناء مبالغة يدل على الامتناع البليغ والتحفظ الشديد(١) ﴿ ولئن لم يفعلْ ما آمُره ليسجنن ليكونا من الصاغرين ﴾ أي ولئن لم يطاوعني ليعاقبن السجن والحبس وليكون من الأذلاء المهانين قال القرطبي : عاودت المراودة بمحضر منهنُّ ، وهتكت جلباب الحياء ، وتوعدت بالسجن إن لم يفعل ، ولم تعد تخشى لوماً ولا مقالاً ، خلاف أول أمرها إذ كان ذلك سراً بينها وبينه (٢) ﴿قال ربِّ السجن أحبُّ إلى مما يدعونني إليه ﴾ لجأ يوسف إلى ربه وجعل يناجيه في خشوع وتضرع فقال : ربِّ السجن آثرُ عندي وأحبُّ إلى نفسي من اقتراف الفاحشة ، وأسند الفعل إليهن لأنهن جميعاً مشتركات في الدعوة بالتصريح أو التلويح ، وقيل إنها لما توعدته نصحنه وزيَّن له مطاوعتها ، ونهينه عن إلقاء نفسه في السجن ﴿وإلاَّ تصرفُ عني كيدهُنَّ﴾ أي وإن لم تدفع عني شرهن وتعصمني منهن ﴿أصبُ إليهنَّ أي أمل إلى إجابتهن بمقتضى البشرية ﴿وأكن من الجاهلين ﴾ أي بسبب ما يدعونني إليه من القبيح ، وهذا كله على سبيل التضرع والاستغاثة بجناب الله تعالى كعادة الأنبياء والصالحين ﴿فاستجاب له ربُّه فصرفَ عنه كيدهنَّ﴾ أي أجاب الله دعاءه فنجّاه من مكرهن ، وثبَّته على العصمة والعفة ﴿إنه هو السميع﴾ أي لدعاء الملتجئين إليه ﴿العليم﴾ بأحوالهم وما انطوت عليه نياتهم . . وهكذا اجتاز يوسف محنته الثالثة بلطف الله ورعايته ﴿ثم بدا لهم من بعد ما رأوا الآيات ليسجنُنّه حتى حين﴾ هذه بداية المحنة الرابعة وهي الأخيرة من محن الشدة في حياة يوسف الصّديق وهي «محنة السجن » وكل ما بعدها فرخاء والمعنى ثم ظهر للعزيز وأهله ومن استشارهم بعد الدلائل القاطعة على براءة يوسف، سجنه إلى مدة من الزمن غير معلومة ، روي أن امرأة العزيز لما استعصى عليها يوسف وأيست منه ، احتالت بطريق آخر ، فقالت لزوجها : إن هذا العبد العبراني قد فضحني في الناس يقول لهم : إني راودته عن نفسه وأنا لا أقدر على إظهار عذري ، فإما أن تأذن لي فأخرج وأعتذر ، وإما أن تحبسه ، فعند ذلك بدا له سجنه قال ابن عباس: فأمر به فحمل على حمار، وضُرب بالطبل، ونُودي عليه في

<sup>(</sup>١) الكشاف ٢/ ٤٦٧ . (٢) القرطبي ١٧٨/٩

خَمْرًا وَقَالَ ٱلْاَخَرُ إِنِّى أَرْكِنِي أَخْرِلُ فَوْقَ رَأْسِي خُبْزًا تَأْكُلُ ٱلطَّيْرُ مِنَّهُ نَبِيْنَا بِتَأْوِيلَةٍ إِنَّا نَرَنكَ مِنَ الْمُحْسِنِينَ ﴿ قَالَ لَا يَأْتِيكُمَا طَعَامٌ تُرْزَقَانِهِ } إِلَّا نَبَأْتُكُما بِتَأْوِيلِهِ عَبْلَ أَن يَأْتِيكُما طَعَامٌ تُرْزَقَانِهِ إِلَّا نَبَأَتُكُما بِتَأْوِيلِهِ عَبْلَ أَن يَأْتِيكُما طَعَامٌ تُرْزَقَانِهِ إِلَّا نَبَأَتُكُما بِتَأْوِيلِهِ عَبْلَ أَن يَأْتِيكُما طَعَامٌ تُرْزَقَانِهِ إِلَّا نَبَأَتُكُما بِتَأْوِيلِهِ عَبْلَ أَن يَأْتِيكُما طَعَامٌ تُرْزَقَانِهِ إِلَّا نَبَا أَن كُمْ وَتَعْمُونِ مَن اللَّهُ عَلَيْنَا وَعَلَى النَّاسِ وَلَكِنَ أَكْثَرَ وَإِلَيْهِ مِن شَيْءٍ ذَلِكَ مِن فَضْلِ ٱللَّهِ عَلَيْنَا وَعَلَى ٱلنَّاسِ وَلَكِنّ أَكْثَرَ وَإِلَّهُ مِن شَيْءٍ ذَلِكَ مِن فَضْلِ ٱللَّهِ عَلَيْنَا وَعَلَى ٱلنَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ الْمُنْ لِللَّهِ مِن شَيْءٍ ذَلِكَ مِن فَضْلِ ٱللَّهِ عَلَيْنَا وَعَلَى ٱلنَّاسِ وَلَكِنّ أَكْثَرَ

أسواق مصر ، إن يوسف العبراني أراد سيدته فجزاؤه أن يسجن ، قال أبو صالح ما ذكر ابن عباس هذا الحديث إلا بكي(١) ﴿ ودخل معه السجن فتيان ﴾ أي أدخل يوسف السجن واتفق أنه أدخل حينئاءٍ آخران من خدم الملك الخاص أحدهما خبازه ، والآخر ساقيه ، اتهما بأنهما أرادا أن يسماه فحبسهما ﴿قال أحدهما إني أراني أعصر خمراً ﴾ أي قال الساقي إني رأيت في المنام أني أعصر عنباً يئول إلى خمر وأسقي منه الملك ﴿وقال الآخر إني أراني أحمل فوق رأسي خبراً تأكل الطير منه ﴾ أي وقال الخباز : إني رأيت في منامي أني أحمل على رأسي طبقاً فيه خبز ، والطيرُ تأكل من ذلك الخبز ﴿نبئنا بتأويله إنا نراك من المحسنين﴾ أي أخبرنا بتفسير ما رأينا إنا نراك من الذين يحسنون تفسير الرؤيا، أخبراه عنرؤياهما لما علما أنه يجيد تفسير الرؤيا ﴿قال لا يأتيكما طعامٌ تُرزقانه إلا نبأتكما بتأويله قبل أن يأتيكما﴾ أي لا يأتيكما شيء من الطعام إلا أخبرتكما ببيان حقيقته وماهيته وكيفيته قبل أن يصل إليكما ، أخبرهما بمعجزاته ومنها معرفة «المغيبات» توطئةً لدعائهما إلى الإيمان قال البيضاوي: أراد أن يدعوهما إلى التوحيد ويرشدهما إلى الدين القويم قبل أن يسعفهما إلى ما سألاه عنه ، كما هو طريقة الأنبياء في الهداية والإرشاد ، فقدَّم ما يكون معجزة له من الإخبار بالغيب ليدلها على صدقه في الدعوة والتعبير"، ﴿ ذَلَكُما مما علَّمني ربي ﴾ إن ذلك الإخبار بالمغيبات ليس بكهانة ولا تنجيم ، وإنما هو بإلهام ووحي من الله ﴿إنَّي تركتُ ملة قوم لا يؤمنون بالله ﴾ أي خصني ربي بذلك العلم لأني من بيت النبوة وقد تركت دين قوم مشركين لا يؤ منون بالله ﴿وهم بالآخرة هم كافرون﴾ أي يكذبونُ بيوم القيامة ، نبّه على أصلين عظيمين : الإيمان بالله ، والإيمان بدار الجزاء ، إذ هما أعظم أركان الإيمان ، وكرر لفظة ﴿هم﴾ على سبيل التأكيد ﴿واتبعتُ ملة آبائي إبراهيمَ وإسحقَ ويعقبوبَ﴾ أي اتبعت دين الأنبياء ، لا دين أهل الشرك والضلال ، والغرض إظهار أنه من بيت النبوة ، لتقوى رغبتهما في الاستاع إليه والوثوق بكلامه ﴿ماكان لنا أن نشرك بالله من شيء﴾ أي ما ينبغي لنا معاشر الأنبياء أن نشرك بالله شيئاً مع اصطفائه لنا وإنعامه علينا ﴿ذلك من فضل الله علينا وعلى الناس﴾ أي ذلك الإيمان والتوحيد من فضل الله علينا حيث أكرمنا بالرسالة ، وعلى الناس حيث بعث الرسل لهدايتهم وإرشادهم ﴿ولكنَّ أكثر الناسُ لا يشكرون﴾ أي لا يشكرون فضل الله عليهم فيشركون به غيره . . ولما ذكر عليه السلام ما هو عليه من الدين الحنيف الذي هو دين الرسل ، تلطُّف في حسن الاستدلال على فساد ما عليه قوم الفتيين من عبادة

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ٥/ ٣٠٧ . (٢) البيضاوي ٢٦٤ .

النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﴿ يَصَحِبَى السِّجْنِ ءَأَرْبَابُ مُتَفَرِّقُونَ خَيْرًا أَمِ اللَّهُ الْوَحِدُ الْقَهَّ رُونَ مِن دُونِهِ عَلَيْ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّ

الأصنام فقال ﴿ يا صاحبي السجن ِ أأر بابٌ متفرقون خيرٌ أم الله الواحد القهار ﴾ أي يا صاحبي في السجن أآلهة متعددة لا تنفع ولا تضر ولا تستجيب لمن دعاها كالأصنام ، خيرٌ أم عبادة الواحد الأحد ، المتفرد بالعظمة والجلال ؟! ﴿مَا تَعْبِدُونَ مِن دُونِهُ إِلاَّ أُسَهَاءً سَمِيتُمُوهَا أَنْتُمْ وَآبِاؤُكُم ﴾ أي ما تعبدون يا معشر القوم من دون الله إلا أسماءً فارغة سميتموها آلهة وهي لا تملك القدرة والسلطان لأنها جمادات ﴿ما أنزل الله بها من سلطان ﴾ أي ما أنزل الله لكم في عبادتها من حجة أو برهان ﴿إنِ الحكمُ إلا لله ﴾ أي ما الحكم في أمر العبادة والدين إلا لله رب العالمين ﴿أَمْر ألاّ تعبدوا إلا إيّاه﴾ أي أمر سبحانه بإفراد العبادة له ، لأنه لا يستحقها إلا من له العظمة والجلال ﴿ ذلك الدين القيِّم ﴾ أي ذلك الذي أدعوكم إليه من إخلاص العبادة لله هو الدين القويم الذي لا اعوجاج فيه ﴿ولكنَّ أكثر الناس لا يعلمون﴾ أي يجهلون عظمة الله فيعبدون ما لا يضر ولا ينفع . . تدرّج عليه السلام في دعوتهم وألزمهم الحجة بأن بيّن لهم أولاً رجحان التوحيد على اتخاذ الآلهة المتعددة ، ثم برهن على أن ما يسمونها آلهة ويعبدونها من دون الله لا تستحق الألوهية والعبادة ، ثم نصٌّ على ما هو الحق القويم والدين المستقيم وهو عبادة الواحد الأحد الفرد الصمـد، وذلك من الأسلوب الحكيم في الدعوة إلى الله ، حيث قدَّم الهداية والإرشاد ، والنصيحة والموعظة ، ثم شرع في تفسير رؤ ياهما فقال ﴿ يا صاحبي السجن ِ أمَّا أحدكما فيسقي ربه خراً ﴾ أي يا صاحبيَّ في السجن أمَّا الذي رأى أنه يعصر خمراً فيخرج منِ السجن ويعود إلى ما كان عليه من سقي سيده الخمر ، وأمَّا الآخر الذي رأى على رأسه الخبز فيُقتل ويُعلَّق على خشبة فتأكل الطير من لحم رأسه ، قال المفسرون : روي أنه لما أخبرهما بذلك جحدا وقالا ما رأينا شيئاً فقال ﴿قُضِي الأمر الذي فيه تستفيتان﴾ أي انتهى وتم قضاء الله صدقتا أو كذبتا فهو واقع لا محالة ﴿وقال للذي ظنَّ أنَّه ناج مِنهما ﴾ أي قال يوسف للَّذي اعتقد نجاته وهو الساقي ﴿اذكرني عند ربك اي اذكرني عند سيدك وأخبره عن أمري لعله يخلصني ممّا ظُلمت به ﴿فأنساه الشيطان ذكر ربه ﴾ أي أنسى الشيطان الساقي أن يذكر أمر يوسف للملك ﴿فلبث في السجن بضع سنين ﴾ أي مكث يوسف في السَّجن سبع سنين ، قال المفسرون : وإنما لبث في السَّجن بضع سنين ، لأنه اعتمد ووثق بالمخلوق ، وغفل أن يرفع حاجته إلى الخالق جل وعلا قال القرطبي : قال وهب بن منبه : أقام أيوب في البلاء سبع سنين ، وأقام يوسف في السجن سبع سنين .

البَكَاغَة : ١ - بين ﴿صدقت ﴾ و ﴿كذبت ﴾ و ﴿الصادقين ﴾ و ﴿الكاذبين ﴾ طباق وهـو من المحسنات البديعية .

- ٢ ـ ﴿من الخاطئين﴾ من باب تغليب الذكور على الإناث .
- ٣ ـ ﴿ سمعت بمكرهن ﴾ استعير المكر للغيبة لشبهها له في الإخفاء .
- ٤ ـ ﴿وقطُّعنَ أيديهن﴾ كذلك فيه استعارة حيث استعار لفظ القطع عن الجرح أي جرحن أيديهن .
  - ه ﴿ أُعْصِر خَمِراً ﴾ مجاز مرسل باعتبار ما يكون أي عنباً يئول إلى خر .

فَكُوْمُ وَهُ اللّهِ عَالَى اللّهِ تَعَالَى ، قال: فَمَنَ أَخْرِجِكُ مِنَ الجِّبِ ؟ قال: الله تعالى ، قال: فَمَن أخرجك مِن الجِّبِ ؟ قال: الله تعالى ، قال: فَمَن صرف عنك كيد النساء ؟ قال: الله قال: فَمَن صرف عنك كيد النساء ؟ قال: الله تعالى ، قال: فَمَن صرف عنك كيد النساء ؟ قال: الله تعالى ، قال: فَمَن صرف عنك كيد النساء ؟ قال: الله تعالى ، قال: فَكَيفُ تركتُ ربكُ فلم تسأله ووثقت بمخلوق ! ؟ قال: يا رب كلمة زلّت مني أسألك يا إله إبراهيم وآله والشيخ يعقوب عليهم السلام أن ترحمني فقال له جبريل: فإن عقوبتك أن تلبث في السجن بضع سنين (١٠).

تَ بَدِي لَهُ : قال العلماء في قوله تعالى ﴿واستبقا الباب﴾ هذا من اختصار القرآن المعجز ، الذي يجمع المعاني الكثيرة في الألفاظ القليلة ، وذلك أنها لما راودته عن نفسه وأبى ، عزمت على أن تجبره بالقسر والإكراه ، فهرب منها فاختصر القرآن ذلك كله بتلك العبارة البليغة ﴿واستبقا الباب﴾ .

#### ﴿شطحات بعض المفسرين في تفسير الهمَّ﴾

لقد شطَّ القلم، وزلقت القدم ببعض المفسرين حين زعموا أن يوسف عليه السلام قد همَّ بمقارفة الفاحشة ، وشُحنت بعض كتب التفسير بكثير من الروايات الإسرائيلية الواهية ، بل المنكرة الباطلة في تفسير «الهمّ» و «البرهان» حتى زعم بعضهم أن يوسف حلَّ رباط السروال ، وجلس منها مجلس الرجل من امرأته ، ثم رأى صورة أبيه «يعقوب» عاضاً على أصبعه ، فقام عنها وتركها خجلاً من أبيه إلى غير ما هنالك من أقوال واهية ، لا زمام لها ولا خطام . ولست أدري كيف دخلت تلك الروايات المنكرة إلى بعض كتب التفسير ، وتقبّلها بعضهم بقبول حسن ، وكلَّها - كها يقول العلامة أبو السعود - خرافات وأباطيل ، تمجّها الآذان ، وتردها العقول والأذهان! ؟ ثم كيف غاب عن أولئك المفسرين أن «يوسف الصديّق» نبيً كريم ، ابن نبي كريم ، وأن العصمة من صفات الأنبياء!! يا قوم اعقلوا وفكروا ، ونزهوا هذه الكتب عن أمثال هذه الترَّهات والأباطيل ، فإن الزني جريمة من أبشع الجرائم فكيف يرتكبها نبي من الأنبياء المكرمين ؟ وهاكم الأدلة أسوقها من كتاب الله فقط على عصمته عليه السلام من عشرة وجوه : الأول : امتناعه الشديد ووقوفه أمامها بكل صلابة وعزم ﴿قال معاذ الله إنه ربي أحسن مثواي . . ﴾ . الثاني : فراره منها بعد أن غلَّقت الأبواب وشدّدت عليه الحصار ﴿واستبقا البابَ وقدَّت قميصه من الثاني : فراره منها بعد أن غلَّقت الأبواب وشدّدت عليه الحصار ﴿واستبقا الباب وقدَّت قميصه من

الثالث: إيثاره السجن على الفاحشة ﴿قال رب السجن أحب الله على يدعونني إليه . . ♦ .

الرابع : ثناء الله تعالى عليه في مواطن عديدة ﴿إنه من عبادنا المخلصين﴾ ﴿آتيناهُ حُكماً وعلماً﴾ فهل يكون مخلصاً لله من هم ً بفاحشة الزني ؟ .

الخامس: شهادة الطفل الذي أنطقه الله وهو في المهد بالحجة الدامغة ﴿وشهد شاهدٌ من أهلها . . ﴾ الآية .

السادس : اعتراف امرأة العزيز ببراءته وعفته ﴿ولقد راودتُه عن نفسه فاستعصم . . ﴾ .

السابع: استغاثته بربه لينجيه من كيد النساء ﴿فاستجاب له ربه فصرف عنه كيدهن . . ♦ .

الثامن : ظهور الأمارات الواضحة والبراهين الساطعة على براءته وإدخالِهِ السجن لدفع مقالة الناس ﴿ ثُم بدا لهم من بعد ما رأوا الآيات ليسجننَّه حتى حين ﴾ .

التاسع : عدم قبوله الخروج من السجن حتى تبرأ ساحته من التهمة ﴿ارجع ۚ إلى ربك فاسأله ما بال النسوة اللاتي قطعن أيديهن . . ﴾ ؟ .

العاشر: الاعتراف الصريح من امرأة العزيز والنسوة ببراءته ﴿قالت امرأة العزيز الآن حصحص الحق أنا راودته عن نفسه وإنه لمن الصادقين﴾. وكفى بذلك برهاناً على عفته ونزاهته!! والله يقول الحقّ وهو يهدي السبيل.

قال الله تعالى : ﴿ وقال الملك إني أرى سبع بقرات سهان . . إلى . . ولكن أكثر الناس لا يعلمون ﴾ من آية (٤٣) إلى نهاية آية (٦٨) .

المنكاسكية : لما أراد الله الفرج عن يوسف وإخراجه من السجن ، رأى ملك مصر رؤيا عجيبة أفزعته ، فجمع السحرة والكهنة والمنجمين وأخبرهم بما رأى في منامه ، وسألهم عن تأويلها فأعجزهم الله جميعاً ليكون ذلك سبباً في خلاص يوسف من السجن .

اللغ معرفة اللغ المنامية وأضغاث هزيلة ضعيفة جمع أعجف والأنثى عجفاء وتعبرون التعبير: معرفة تفسير الرؤيا المنامية وأضغاث جمع ضغث وهو الحزمة من الحشيش اختلط فيها اليابس بالرطب وأحلام جمع حُلم وهو ما يراه النائم ومعناه أخلاط منامات اختلط فيها الحق بالباطل وأدكر تذكّر بعد النسيان ودأبا الداب: الاستمرار على الشيء يقال: دأب على عمله فهو دائب أي استمر عليه وتحصنون تحرزون وتدخرون وحصحص ظهر وبان ومكين ذو مكانة رفيعة ورحالهم جمع رحل وهو ما على ظهر المركوب من متاع الراكب وغيره وغير نأتي لهم بالميرة وهي الطعام ويحاطبكم تهلكوا جميعاً.

وَقَالَ ٱلْمَلِكُ إِنِّى آرَىٰ سَبِّعَ بَقَرَاتٍ سِمَانٍ يَأْكُلُهُنَّ سَبِّعٌ عِجَافٌ وَسَبْعَ سُنْبُلَتٍ خُضْرٍ وَأَنْحَ يَابِسَتِ يَتَأَيُّهَا ٱلْمَلَا الْمُلَكُ إِنِي أَرى سَبْعَ بقراتٍ سَهَانٍ يَأْكُلُهَنَّ سَبْعٌ عَجَافٌ ﴾ أي قال ملك مصر إني رأيت في منامي سبع بقرات سهانٍ خرجت من نهرٍ يابسٍ ، وفي أثرهن سبع بقرات هزيلة في غاية الهُزال

أَفْتُونِي فِي رُءْيَنِيَ إِن كُنتُمْ لِلرَّهْ يَا تَعْبُرُونَ ﴿ قَالُواْ أَضْغَثُ أَحْلَىمٍ وَمَا نَعُن بِتَأْوِيلِ ٱلْأَحْلَمِ بِعَالِمِينَ ﴿ وَا وَقَالَ ٱلَّذِي نَجَا مِنْهُمَا وَٱذَّكَرَ بَعْدَ أُمَّةٍ أَنَا أُنبِّئُكُم بِتَأْوِيلِهِ عَ فَأَرْسِلُونِ ﴿ يُوسُفُ أَيُّهَا ٱلصِّدِيقُ أَفْتِنَا فِي سَبْعِ بَقُرْتِ سِمَانِ يَأْ كُلُهُنَّ سَبْعٌ عِجَافٌ وَسَيْعِ سُنبُكَتٍ خُضْرٍ وَأَخَرَ يَابِسَتٍ لَّعَلِّي أَرْجِعُ إِلَى ٱلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَعْلَمُونَ ١٤ عَالَ تَزْرَعُونَ سَبْعَ سِنِينَ دَأَبًا فَمَا حَصَدتُمْ فَذَرُوهُ فِي سُنْبُلِهِ ۚ إِلَّا قَلِيلًا مِّتَ تَأْكُلُونَ ١٤ مُمَّ يَأْتِي مِنْ بَعْدِ ذَالِكَ سَبْعٌ شِدَادٌ يَأْكُلُنَ مَا قَدَّمْتُمْ لَهُنَّ إِلَّا قَلِيلًا مِّمَّا تُحْصِنُونَ ﴿ مُمَّ يَأْتِي مِنْ بَعْدِ ذَالِكَ عَامٌ فِيهِ فابتعلت العجافُ السمانَ ﴿وسبعَ سنبلاتٍ خضرٍ وأُخَرَ يابساتٍ﴾ هذا من تتمة الرؤيا أي ورأيتُ أيضاً سبعٍ سنبلات خضر قد انعقد حبُّها وسبعاً أُخر يابسات قد استحصدت ، فالتوتْ اليابسات على الخضر فأكلنهنُّ ﴿يا أيها الملا أفتوني في رؤياي﴾ أي يا أيها الأشراف من رجالي وأصحابي أخبروني عن تفسير هذه الرؤيا ﴿إِن كُنتُم للرؤيا تعبُرُونَ﴾ أي إن كنتم تجيدون تعبيرها وتعرفون مغزاها ﴿قالوا أضغاث أحلام﴾ أي أخلاط رؤيا كاذبة لا حقيقة لها قال الضحاك : أحلامٌ كاذبة ﴿وما نحن بتأويل الأحلام بعالمين ﴾ أي ولسنا نعرف تأويل مثل هذه الأحلام الكاذبة(١) ﴿وقال الذي نجا منهما وادَّكر بعد أمة ﴾ أي وقال الذي نجا من السجن وهو الساقي وتذكّر ما سبق له مع يوسف بعد مدة طويلة ﴿أَنا أَنبئكم بِتأويلهِ ﴾ أي أنا أخبركم عن تفسير هذه الرؤيا ممن عنده علم بتأويل المنامات ﴿فأرسلون﴾ أي فأرسلوني إليه لآتيكم بتأويلها ، خاطب الملك بلفظ التعظيم قال ابن عباس: لم يكن السجن في المدينة ولهذا قال فأرسلون(١) ﴿يُوسُفُ أَيُّهَا الصَّدَّيُّقَ﴾ في الكلام محذوف دلَّ عليه السياق وتقديره: فأرسلوه فانطلق الساقي إلى السجن ودخل على يوسف وقال له: يا يوسف يا أيها الصّديق وسمّاه صديقاً لانه كان قد جرب صدقه في تعبير الرؤيا التي رآها في السجن، والصدّيق مبالغة من الصدق ﴿ أَفْتَنَا فِي سَبِعِ بَقَـراتٍ سَهَانٍ يَأْكُلُهِـنَّ سَبِعٌ عَجَـاف، وسَبِـع سَنبــلات خَضْرٍ وأَخــر يابسات، أي أخبرنا عن تأويل هذه الرؤيا العجيبة ﴿لعلي أرجع إلى الناس لعلهم يعلمون﴾ أي لأرجع إلى الملك وأصحابه وأخبرهم بها ليعلموا فضلك وعلمك ويخلصوك من محنتك قال الإمام الفخر : وإنما قال ﴿لعلِّيأرجع إلى الناس﴾ لأنه رأى عجز سائر المعبّرين عِن جواب هذه المسألة فخاف أن يعجز هو أيضاً عنها فلهذا السبب قال لعلِّي (٣) ﴿قال تزرعون سبع سنين دَأْباً﴾ أي تزرعون سبع سنين دائبين بجدٍ وعزيمة ﴿فَمَا حَصَدَتُم فَذَرُ وَهُ فِي سنبله ﴾ أي فما حصدتم من الزرع فاتركوه في سنبله لئلا يسوّس ﴿ إلا قليلاً مما تأكلون ﴾ أي إلا ما أردتم أكله فادرسوه واتركوا الباقي في سنبله ﴿ثم يأتي من بعد ذلك سبع شداد﴾ أي ثمَّ يأتي بعد سنيَّ الرخاء سبع سنين مجدبات ذات شدة وقحط على الناس ﴿ يَأْكُلُنَ مَا قَدَمَتُم لَمُنَّ ﴾ أي تأكلون فيها مما ادخرتم أيام الرخاء ﴿ إِلَّا

<sup>(</sup>١) وقيل المعنى : لسنا نعرف تأويل الأحلام على الإطلاق . (٢) الطبري ١٢/ ٢٢٩. (٣) الراذي ١٤٩/١٤٩.

يُغَاثُ ٱلنَّاسُ وَفِيهِ يَعْصِرُونَ ﴿ وَقَالَ ٱلْمَلِكُ ٱلْمَوْنِ بِهِ عَلَىٰ مَا الْمَوْلُ قَالَ الْرَجِعْ إِلَىٰ رَبِّكَ فَسْعَلَهُ مَا النَّسُوةِ ٱلنَّتِي قَطَّعْنَ أَيْدِيهُ ۚ إِنَّا رَبِّي بِكَيْدِهِنَّ عَلِيمٌ ﴿ فَيْ قَالَ مَاخَطْبُكُنَّ إِذْ رَوَدَتُنَ يُوسُفَ عَن نَفْسِهِ عَلَيْ اللّهُ النِّسُوةِ ٱلَّتِي قَطَعْنَ أَيْدِيهُ أَيْ رَبِّي بِكَيْدِهِنَّ عَلِيمٌ فَيْ قَالَ مَاخَطْبُكُنَّ إِذْ رَوَدَتُهُ وَمَن نَفْسِهِ عَن نَفْسِهِ وَإِنّهُ وَلَا اللّهَ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ ال

قليلاً مما تحصنون ﴾ أي إلا القليل الذي تدخرونه وتخبئونه للزراعة ﴿ثم يأتي من بعد ذلك عامٌ فيه يُغاثالناس وفيه يعصرون ﴾ أي ثم يأتي بعد سني القحط والجدب العصيبة عام رخاء ، فيه يُمطرالناس ويُغاثون ، وفيه يعصرون الأعناب وغيرها لكثرة خصبه ، قال الزمخشري : تأول عليه السلام البقرات السمان والسنبلات الخضر بسنين مخاصيب ، والعجاف واليابسات بسنين مجدبة ، ثمبشّرهــم بأن العام الثامـــن يجيء مباركاً خصيباً ، كثير الخير ، غزير النعم ، وذلك من جهة الوحي (١) ﴿ وَقَالَ الملكُ انتوني به ﴾ أي ولما رجع الساقي إلى الملك وعرض عليه ماعبُّربه يوسف رؤياه استحسن ذلك فقال: أحضروه لي لأسمع منه تفسيرها بنفسي ولأبصره ﴿فَلُما جَّاءه الرسول﴾ أي فلما جاء رسول الملك يوسف ﴿قال ارجع ۗ إلى ربك ﴾ أي قال يوسف للرسول : إرجع إلى سيدك الملك ﴿فاسأله ما بال النسوة اللاتي قطَّعْن أيديهن ﴾ أي سله عن قصة النسوة اللاتي قطُّعن أيديهن هل يعلم أمرهن ؟ وهل يدري لماذا حُبستُ ودخلت السجن ؟ وأني ظُلمت بسببهن ؟ أبي عليه السلام أن يخرج من السجن حتى تُبرأ ساحته من تلك التهمة الشنيعة ، وأن يعلم الناس جميعاً أنه حُبس بلا جرم ﴿إن ربي بكيدهن عليم﴾ أي إنه تعالى هو العالم بخفيات الأمور وبما دبّرن من كيلًا لي ﴿قَالَ مَا خَطْبَكُنَّ إِذْ رَاوِدَتُنَّ يُوسُفُ عَنْ نَفْسُهُ جَمْعُ المُّلكُ النَّسُوة ودعا امرأة العزيز معهن فسألهن عن أمر يوسف وقال لهن: ما شأنكن الخطير حين دعوتن يوسف إلى مقارفة الفاحشة؟ (١) ﴿قُلُن حاشَ للَّــهِ مَا عَلَمْنَا عَلَيْهُ مَنْ سَوَّ﴾ أي معــاذ اللــه أن يكون يوسف أراد الســوء، وهو تنزيه له وتعجب من نزاهته وعفته ﴿قالت امرأة العزيز الآن حصحص الحق﴾ أي ظهر وانكشف الحق وبان بعد خفائه ﴿أنا راودتُه عن نفسه وإنه لمن الصَّادقين ﴾ أي أنا التي أغريتُه ودعوتُه إلى نفسي وهو بريءٌ من الخيانة وصادقٌ في قوله «هي روادتني عن نفسي » وهذا اعتراف صريحٌ ببراءة يوسف على رءوس الأشهاد ﴿ذلك ليعلم أنى لم أخنُّه بالغيب﴾ الأظهر أن هذا من كلام يوسف قاله لمَّا وصله براءة

<sup>(</sup>١) الكشاف ٢/ ٤٧٧.

<sup>(</sup>٢) يقول الشهيد سيد قطب عليه الرحمة : رجع الرسول فأخبر الملك ، وأحضر الملك النسوة يستجوبهن ، والخطبُ : الأمرُ الجلل ، فكأن الملك استقصى فعلم أمرهنَّ ، فهو يواجههن مقرراً الاتهام ، ومشيراً إلى أمرٍ لهن جلل وشأنٍ لهنَّ خطير ﴿ما خطبكنَ إذْ راودتن يوسف عن نفسه ﴾ ؟ ومن هذا نعلم شيئاً مما دار في حفل الاستقبال في بيت العزيز ، وما قالته النسوة ليوسف وما أشرن إليه من الإغراء الذي يبلغ درجة المراودة ، ومن هذا نتخيل صورة لهذه الأوساط ونسائها حتى في ذلك العهد الموغل في التاريخ ، فالجاهلية دائهاً هي الجاهلية ، إنه حيثها كان الترف ، وكانت القصور والحاشية ، كان التحلل والتميّع ، والفجور الناعم الذي يرتدي ثياب الأرستقراطية ! ! ظلال القرآن ٢٤٨/٢٤٨ .

إِنَّ ٱلنَّفْسَ لَأَمَّارَةُ بِٱلسُّوءِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَبِّي إِنَّ رَبِّي غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ وَقَالَ ٱلْمَلِكُ ٱنْتُونِي بِهِ ۗ أَسْتَخْلِصْهُ لِنَفْسِي فَلَمَّا كَلَّمَهُ وَالَ إِنَّكَ ٱلْيَوْمَ لَدَيْنَا مَكِينٌ أَمِينٌ ﴿ قَالَ ٱجْعَلْنِي عَلَى خَزَآ بِنِ ٱلْأَرْضِ ۚ إِنِّي حَفِيظٌ عَلِيمٌ ﴿ وَقِي وَكَذَالِكَ مَكَّنَا لِيُوسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ يَلَبَوَّأُ مِنْهَا حَيْثُ يَشَآءٌ نُصِيبُ بِرَحْمَتِنَا مَن نَشَآهٌ وَلَا نُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ وَكَأْجُرُ ٱلْآخِرَةِ خَدِيرٌ لِّلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَتَّقُونَ ﴿ وَجَآءَ إِخْوَةُ يُوسُفَ فَدَخَلُواْ عَلَيْهِ فَعَرَفُهُمْ وَهُمْ لَهُ, مُنكِرُونَ ﴿ وَلَمَّا جَهَّزَهُم بِجَهَازِهِمْ قَالَ ٱ نَّتُونِي بِأَخٍ لَّكُمْ مِّنْ أَبِيكُمْ أَلَا تَرَوْنَ أَنِّي أُوفِي ٱلْكَيْلَ النسوة له والمعنى ذلك الأمر الذي فعلتُه من ردّ الرسول حتى تظهر براءتي ليعلم العزيز أني لم أخنه في ز وجته في غيبته بل تعففت عنها ﴿وأنَّ اللهَ لا يهدي كيدَ الخائنين﴾ أي لا يوفق الخائن ولا يسدّد خطاِه ﴿وما أبرىء نفسي إن النفس لأمَّارةً بالسوء﴾ أي لا أزكي نفسي ولا أنزَّهها ، فإن النفس البشرية ميَّالــة إلى الشهوات ، قاله يوسف على وجه التواضُّع قال الزمخشري : أراد أن يتواضع لله ويهضم نفسه ، لئلا يكون لها مزكياً ، وبحالها معجباً ومفتخراً(١) ﴿ إِلَّا ما رحم ربيَ﴾ أي إلا من رحمه الله بالعصمة ﴿ إن ربي غفور رحيم، أي عظيم المغفرة واسع الرحمة ﴿وقال الملكُ ائتوني به استخلصهُ لنفسي، أي ائتوني بيوسف اجعله من خاصتي وخلصائي ، قال ذلك لمّا تحقق براءته وعرف عفته وشهامته وعلمه ﴿فلم كلُّمه قال إنك اليوم لدينا مكينٌ أمين﴾ أي فلما أتوا به وكلُّمه يوسف وشاهد الملك فضله ، ووفور عقله ، وحُسن كلامه قال إنك اليوم قريب المنزلة رفيع الرتبة ، مؤتمن على كل شيء ﴿قال اجعلني على خزائن الأرض﴾ أي قال يوسف للملك اجعلني على خزائن أرضك ﴿إنبي حفيظ عليم﴾ أي أمين على ما استودعتني ، عليم بوجـوه التصرف ، وإنما طلب منه الولاية رغبةً في العدل ، وإقامة الحق والإحسان ، وليس هو من باب التزكية للنفس ، وإنما هو للإشعار بحنكته ودرآيته لاستلام وزارة الماليَّة ﴿وَكَذَلْكُ مَكَّنَّا لَيُوسَفُ فِي الأرضُ﴾ أي وهكذا مكنًا ليوسف في أرض مصر ، وجعلنا له العزُّ والسلطان بعد الحبس والضيق ﴿يتبوأ منهـا حيث يشاء﴾ أي يتخذ منها منزلاً حيث يشاء ويتصرف في المملكة كما يريد ﴿نصيب برحمتنا من نشاء﴾ أي نخص بإنعامنا وفضلنا من نشاء من عبادنا ﴿ولا نضيع أجر المحسنين ﴾ أي لا نضيع أجر من أحسن عمله وأطاع ربه بل نضاعفه له ﴿ولاجر الآخرة خيرٌ للذين آمنوا وكانوا يتقون﴾ أي أجر الآخرة وثوابها خيرٌ للمؤ منين المتقين من أجر الدنيا ، وفيه إشارة إلى أن المطلب الأعلى هو ثواب الآخرة ، وأن ما يُدَّخر لهؤ لاء المحسنين أعظم وأجلُّ من هذا النعيم العاجل في الدنيا ﴿وجاء إخوة يوسف فدخلوا عليه فعرفهم وهم له منكرون﴾ أي دخلواً على يوسف فعرف أنهم إخوته ولكنهم لم يعرفوه لهيبة المُلْك ، وبُعْد العهد ، وتغير الملامح قال ابـن عباس : كان بين إلقائه في الجب وبين دخولهم عليه اثنتان وعشرون سنة فلذا أنكروه (٢) ، وكان سبب مجيئهم أنهم أصابتهم مجاعة في بلادهم بسبب القحط الذي عمَّ البلاد ، فخرجوا إلى مصر ليشتروا من

<sup>(</sup>۱) الكشاف ٢/ ٤٨٠ . (٢) حاشية الصاوي ٢/ ٢٤٩ .

وَأَنَا ۚ خَيْرُ ٱلْمُنزِلِينَ ﴿ فَيْ فَإِن لَمْ تَأْتُونِي بِهِ عَلَا كَيْلَ لَكُمْ عِندِى وَلَا تَقْرَبُونِ ﴿ قَالُواْ سَنُرُودُ عَنْهُ أَبَاهُ وَإِنّا لَهُمْ لَعَلَهُمْ لَكُونُ وَهُمْ لَا لَهُ لَعَلَهُمْ لَعَلِيهُ لَهُ لَعَلَهُمْ لَعَلَهُمْ لَعَلَهُمْ لَعَلَهُمْ لَعُلَهُمْ لَعَلَهُمْ لَهُونَ لَكُونَ لَكُونَ لَكُونَ لَكُمُ لَعُلُوانَ لَكُونُ لَكُونُ لَهُ لَعَلَهُمْ لَعَلِهُمْ لَعَلَهُمْ لَعَلِهُمْ لَعَلَهُمْ لَعَلَهُمُ لَعَلَهُمْ لَعُلِهُمْ لَعُلُوا لَعَلَهُمُ لَعَلَهُمُ لَعَلَهُمُ لَعَلَهُمُ لَعَلَهُمْ لَعَلَهُمْ لَعَلَهُمُ لَعُلُوا لَهُ لَعَلِهُمْ لَعَلِهُمْ لَعَلِهُمْ لَعُلِهُ لَعُلُولُوا لَعُلُوا لَعُلِهُمُ لَعُلُوا لَعُلِكُمْ لَعُلُوا لَعُلُوا لَعُلِهُمْ لَعَلِهُمُ لَعُلُوا لَعُلِهُمْ لَعُلِهُمْ لَعُلِهُمْ لَعُلُوا لَعُلُوا للللهُ لَعُلُوا لَعُلُوا لَعُلِهُمْ لَعُلِهُمْ لَعُلِهُمْ لَعُلُوا لَعُلِهُمْ لَعُلُوا لَعُلِهُمْ لَعُلِهُمْ لَعُلِهُمْ لَعُلِهُمْ لَعُلِهُمْ لَعُلِهُمْ لَعُلِهُمْ لَعُلِهُمْ لَعُلُوا لَعُلِهُمْ لَعُلِهُمْ لَعُلُوا لَعُلِهُمُ لَعُلِهُمُ لَعُلِهُمْ لَعُلِهُمْ

الطعام الذي ادخره يوسف ، فلما دخلوا على يوسف قال كالمنكر عليهم : ما أقدمكم بلادي ؟ قالوا : جئنا للميرة ، قال : لعلكم عيونٌ «جواسيس » علينا ؟ قالوا : معاذ الله ، قال : فمن أين أنتم ؟ قالوا : من بلاد كنعان وأبونا يعقوب نبيُّ الله ، قال : وله أولاد غيركم ؟ قالوا : نعم كنا اثني عشر فذهب أصغرنا وهلك في البرية \_ وكان أحبَّنا إليه \_ وبقي شقيقه فاحتبسه ليتسلَّى به عنه وجئنا نحن العشرة ، فأمر بإنزالهم وإكرامهم(١) ﴿ ولما جهزهم بجهازهم ﴾ أي هيأ لهم الطعام والميرة وأعطاهم ما يحتاجون إليه في سفرهم ﴿ قال ائتوني بأخ ٍ لكم من أبيكم﴾ أي ائتوني بأخيكم بنيامين لأصدقكم ﴿أَلَا ترون أني أوفي الكيل﴾ أي ألا ترون أني أتم الكيل من غير بخس ﴿ وأنا خير المنزلين ﴾ أي خير من يكرم الضيفان وخير المضيفين لهم ، وكان قد أحسن إنزالهم وضيافتهم ﴿فإن لم تأتوني به فلاكيل لكم عندي ولا تقربون﴾ أي إن لم تأتوني بأخيكم فليس لكم عندي بعد اليوم ميرة ، ولا تقربوا بلادي مرة ثانية ، رغبهم ثم توعدهم قال في البحر: والظاهر أن كل ما فعله يوسف علىهالسلامكان بوحي ٍ من الله و إلا فمقتضى البر أن يبادر إلى أبيه ويستدعيه لكنَّ الله أراد تكميل أجر يعقوب ومحنته ، ولتتفسَّر الرؤيا الأولى(٢) ﴿قالوا سنراود عنه أباه وإنا لفاعلون﴾ أي سنخادعه ونحتال في انتزاعه من يده ، ونجتهد في طلبه منه ، وإنّا لفاعلون ذلك ﴿وقال لفتيانه اجعلوا بضاعتهم في رحالهم، أي قال يوسف لغلمانه الكيالين اجعلوا المال الذي اشتروا به الطعام في أوعيتهم ﴿لعلهم يعرفونها إذا انقلبوا إلى أهلهم﴾ أي لكي يعرفوها إذا رجعوا إلى أهلهم وفتحوا أوعيتهم ﴿لعلهـم يرجعون﴾ أي لعلهم يرجعون إلينا إذا رأوهًا ، فإنه علم أنَّ دينهم يحملهم على رد الثمن لأنهم مطهّرون عن أكل الحرام فيكون ذلك أدعى لهم إلى العود إليه ﴿فلما رجعوا إلى أبيهم قالوا يا أبانا مُنع منا الكيل﴾ أي فلما عادوا إلى أبيهم قالوا له \_ قبل أن يفتحوا متاعهم \_ يا أبانا لقد أُنذرنا بمنع الكيل في المستقبل إن لم نأت بأخينا بنيامين ، فإنَّ ملك مصر ظنَّ أننا جواسيس وأخبرناه بقصتنا فطلب أَخانا ليتحقق صدقنا ﴿فأرسلْ معنا أخانا نكتلْ ﴾ أي أرسل معنا أخانا بنيامين لنأخذ ما نستحقه من الحبوب التي تُكال لنا ﴿وإنَّا له لحافظون ﴾ أي نحفظه من أن يناله مكروه ﴿قال هل آمَنُكم عليه إلا كما أمنتكم على أخيه من قبل ﴿أي قال لهم يعقوب: كيف آمنكم على بنيامين وقد فعلتم بأخيه يوسف ما فعلتم بعد أن ضمنتم لي حفظه، ثمَّ خنتم العهد؟ فأخاف أن تكيدوا له كما كدتم لأخيه؟ فأنا لا أثق بكم ولا بحفظكم، وإنما أثق بحفظ الله ﴿فَاللَّهُ خَيْرٌ حَافظاً﴾ أي حفظُ

<sup>(</sup>١) تفسير الجلالين ٢/ ٢٤٩ . (٢) البحر المحيط ٥/ ٣٢٢ .

مَتَعَهُمْ وَجَدُواْ بِضَعَتَهُمْ رُدَّتْ إِلَيْهِمْ قَالُواْ يَنَأَبَانَا مَانَبْغِي هَلَذِهِ ع بِضَعَتُنَا رُدَّتْ إِلَيْنَا وَنَمْيِرُ أَهْلَنَا وَنَحْفَظُ أَخَانَا وَنَزْدَادُ كَيْلَ بَعِيرٍ ذَالِكَ كَيْلٌ يَسِيرٌ ١١٥ قَالَ لَنْ أُرْسِلَهُ مَعَكُمْ حَتَّىٰ تُؤْتُونِ مَوْثِقًا مِّنَ ٱللَّهِ لَتَأْتُنَّنِي بِهِ عَ إِلَّا أَن يُحَاطَ بِكُمْ ۚ فَلَمَّآ ءَاتَوَهُ مَوْثِقَهُمْ قَالَ ٱللَّهُ عَلَىٰ مَانَقُولُ وَكِيلٌ ﴿ وَقَالَ يَلْبَنِيَّ لَا تَدْخُلُواْ مِنْ بَابٍ وَحِدٍ وَٱدْخُلُواْ مِنْ أَبُوْبٍ مُتَفَرِّفَةٍ وَمَا أَغْنِي عَنكُم مِنَ ٱللَّهِ مِن شَيْءٍ إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا لِلَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلُتُ وَعَلَيْهِ فَلَيْتَوَكَّلِ ٱلْمُتَوَكِّلُونَ ۞ وَلَمَّا دَخَلُواْ مِنْ حَيْثُ أَمَرَهُمْ أَبُوهُم مَّا كَانَ يُغْنِي عَنْهُم مِّنَ ٱللَّهِ مِن شَيْءٍ إِلَّا حَاجَةً فِي نَفْسِ يَعْفُوبَ قَضَلْهَا الله خيرٌ من حفظكم ﴿وهو أرحم الراحمين﴾ أي هو أرحم من والديه وإخوته ، فأرجو أن يمُنَّ عليَّ بحفظه ولا يجمع عليَّ مصيبتين ﴿ ولما فتحوا متاعهم وجدوا بضاعتهم رُدَّت إليهم ﴾ أي ولما فتحوا الأوعية التي وضعوا فيها الميرة وجدوا ثمن الطعام في متاعهم ﴿قالوا يا أبانا ما نبغي﴾ أي ماذًا نبغي ؟ وأيَّ شيءٍ نطلب من إكرام الملك أعظم من هذا ؟ ﴿هذه بضاعتنا رُدَّت إلينا ﴾ أي هذا ثمن الطعام قد رُدَّ إلينا من حيثُ لا ندري ، فهل هناك مزيدٌ فوق هذا الإحسان ، أوفى لنا الكيل ، وردَّ لنا الثمن !! أرادوا بذلك استنزال أبيهم عن رأيه ﴿وَنَمَيرُ أَهِلنا﴾ أي نأتي بالميرة والطعام لأهلنا ﴿ونحفظ أخانــا﴾ أي نحفظـه من المكاره ، وكرروا حفظ الأخ مبالغةً في الحض على إرساله ﴿ونزداد كيل بعير﴾ أي ونزداد باستصحابنا له حمل بعير ، روي أنه ما كان يعطي الواحد إلا كيل بعير من الطعام ، فأعطاهم حمّل عشرة جمال ومنعهم الحادي عشر حتى يحضر أخوهم ﴿ذلك كيلٌ يسيرُ﴾ أي سهلٌ على الملك إعطاؤه لسخائه ﴿قال لن أرسله معكم حتى تؤتونِ موثقاً من الله لتأتنّني به ﴾ أي قال لهم أبوهم : لن أرسل معكم بنيامين إلى مصر حتى تعطوني عهداً مؤكداً وتحلفوا بالله لتردُّنه عليَّ ﴿ إِلَّا أَن يُحاطُ بكم ﴾ أي إلا أن تُغلبوا فلا تقدروا على تخليصه ، ولا يبقى لكم طريق أو حيلة إلى ذلك قال مجاهد : إلا أن تموتوا كلُّكم فيكون ذلك عذراً عندي ﴿فلم اتوه موثقهم﴾ أي فلم حلفوا له وأعطوه العهد المؤكد ﴿قال الله على ما نقول وكيل﴾ أي الله شهيد رقيب على ذلك ﴿وقال يا بنيَّ لا تَدْخلوا من بابٍ واحـدٍ وادخلوا من أبوابٍ متفرقـة﴾ أي لا تدخلـوا مصر من بابٍ واحـد قال المفسَّرون : خاف عليهم من العين إن دخلوا مجتمِعينَ إذ كانوا أهلُّ جمالٍ وهيبة ، والعينُ حقُّ تُدخل الرجلَ القبر ، والجمل القِدر كما جاء في الحديث ﴿ وما أُغني عنكم من الله من شيء ﴾ أي لا أدفع عنكم بتدبيري شيئاً مما قضاه الله عليكم ، فإنَّ الحذر لا يدفع القدَّر ﴿إنَّ الحكم إلا لله ﴾ أي ما الحكم إلا لله أجلَّ وعلا وحده لا يشاركه أحد ، ولا يمانعه شيء ﴿عليه توكلت﴾ أي عليه وحده اعتمدت وبه وثقت ﴿وعليه فليتوكل المتوكلون، أي وعليه فليعتمد أهل التوكل والإيمان ، وليفوضوا أمورهم إليه ﴿ولما دخلوا من حيث أمرهم أبوهم، أي دخلوا من الأبواب المتفرقة كما أوصاهم أبوهم ﴿مَاكَانَ يَغْنِي عَنْهُم مِنَ اللَّهُ مِن شيء﴾ أي ما كان دخولهم متفرقين ليدفع عنهم من قضاء الله شيئاً ﴿ إلا حاجةً في نفس يعقوب قضاها ﴾ أي إلا خشية العين شفقة منه على بنيه ﴿وإنه لـذو علم لا علمناه ﴾ أي وإن يعقوب لذو علم واسع لتعليمنا إياه بطريق

# وَ إِنَّهُ لِذُو عِلْمِ لِمَا عَلَّمْنَاهُ وَلَكِنَّ أَكْثَرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ١

الوحي ، وهذا ثناءً من الله تعالى عظيم على يعقوب ، لأنه علم بنور النبوة أن القدر لا يدفعه الحذر ﴿ وَلَكُنَ أَكْثُرُ النَّاسُ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ أي لا يعلمون ما خص الله به أنبياءه وأصفياءه من العلوم التي تنفعهم في الدارين .

البَــُكُعُــُة : ١- ﴿إنِّي أرى سبع بقرات ﴾ صيغة المضارع لحكاية الحال الماضية .

- ٢ ﴿ سَمَانَ . . . وعجاف ﴾ بينهما طباقٌ وكذلك بين ﴿ خضر . . ويابسات ﴾ طباقٌ .
- ٣ ﴿أَضَعَاثُ أَحَلَامِ﴾ هذا من أبلغ أنواع الاستعارة وألطفها فإن الأضغاث هو المختلط من الحشيش المضموم بعضه إلى بعض ، فشبه اختلاط الأحلام وما فيها من المحبوب والمكروه ، والخير والشر باختلاط الحشيش المجموع من أصناف كثيرة .
- ٤ ﴿يوسف أيها الصدّيق﴾ هذا من براعة الاستهلال فقد قدَّم الثناء قبل السؤ ال طمعاً في إجابة مطلبه .
- ﴿ يأكلنُ ما قدمتم لهن ﴾ فيه مجاز عقلي لأن السنين لا تأكل و إنما يأكل الناس ما ادَّخر وه فيها ، فهو من باب الإسناد إلى الزمان كقول الفصحاء : نهارُ الزاهدِ صائم وليله قائم .
- ٦ ﴿ لأمَّارة بالسوء ﴾ لم يقل آمرة مبالغة في وصف النفس بكثرة الدفع في المهاوي ، والقود إلى
   المغاوي لأن « فعَّال » من أبنية المبالغة .
  - ٧ ـ ﴿فعرفهم وهم له منكرون﴾ بين عرف وأنكر طباقً .
- ٨ ﴿لا تدخلوا من باب واحدٍ وادخلوا من أبواب متفرقة ﴾ فيه إطناب وهـ و زيادة اللفظ على المعنى ، وفائدتُه تمكين المعنى من النفس ، وفيه أيضاً من المحسنات البديعية ما يسمى « طباق السلب » .

فَكَاتِكَدَة : أثنى رسول الله على يوسف الصِّديق في كرمه وصبره وحلمه فقال : (لو لبثتُ في السجن ما لبثَ يوسف لأجبتُ الداعي) وكفى بهذا برهاناً على عفة يوسف ونزاهته عليه السلام .

لطيف : ذكر بعض العلماء أن يوسف عليه السلام ما زال النساء يملن إليه ميل شهوة حتى نبأه الله ، فألقى عليه هيبة النبوة فشغلت هيبتُه كل من رآه عن حسنه .

قال الله تعالى : ﴿وَلِمَا دَخُلُوا عَلَى يُوسُفَ . . إلى . . وأتوني بأهلكم أجمعين ﴾ من آية (٦٩) إلى نهاية آية (٩٣) . المنكاسكية: تتحدث الآيات عن مجيء إخوة يوسف للمرة الثانية إلى مصر ومعهم «بنيامين» الأخ الشقيق ليوسف، وما كان من شأنه حين ظهر الصواع في رحله، فاحتجزه يوسف عنده بحكم شريعة يعقوب، ثم ما كان من تمام المحنة على يعقوب عليه السلام بفقد ولديه حتى ذهب الحزن ببصره.

للغسب : ﴿ تبتئس ﴾ تحزن ﴿ العير ﴾ الإبل التي عليها الأحمال ثم كثر الاستعمال حتى قيل لكل قافلة عير ﴿ صُواع ﴾ الصُواع : الصاع الذي يكال به يُذكّر ويؤنّث وهو السقاية ﴿ زعيم ﴾ كفيل ﴿ سوّلت ﴾ زيّنت وسهّلت ﴿ كظيم ﴾ ممتلىء من الحزن يكتمه ولا يبديه ﴿ تفتأ ﴾ لا تفتأ ولا تزال من أخوات كان الناقصة ﴿ حَرَضاً ﴾ الحَرَض : المَرض الذي يُشْفِي على الهلاك قال الشاعر :

سَرَى همِّي فأَمْرضني وقِدْماً زَادَني مَرَضاً كذاك الحُبُّ قبـلَ اليَـو مِ ممّـا يُـورِثُ الحَرَضا

وأصل الحَرَض الفساد في الجسم أو العقل (بثي) البث : أشد الغم والهم (فتحسسوا) التحسس : طلب الشيء بالحواس ، والتعرُّف عليه مع الاستقصاء الدقيق ويستعمل في الخيركما أن التجسس يستعمل في الشر ، وقيل يستعمل في الخير والشر (لا تثريب) التثريب : التأنيب والتوبيخ .

وَلَمَّا دَخَلُواْ عَلَى يُوسُفَ ءَاوَى إِلَيْهِ أَخَاهُ قَالَ إِنِّ أَنَا أَخُوكَ فَلا تَبْنَيِسْ بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ فَيَ فَلَتَ جَهَّزَهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ فَيَ فَلَا تَبْهَا الْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَرِقُونَ ﴿ فَي وَلُواْ وَأَقْبَلُواْ عَلَيْهِم مَّاذَا

المنفسي أرد : ﴿ وَلِمَا دخلوا على يوسف ﴾ أي وحين دخل أولاد يعقوب على يوسف ﴿ آوى إليه أخاه ﴾ أي ضم اليه أخاه الشقيق بنيامين ﴿ قال إني أنا أخوك ﴾ أي أنا أخوك يوسف ، أخبره بذلك واستكتمه ﴿ فلا تبتس عما كانوا يعملون ﴾ أي لا تحزن عما فعلوا بنا فيا مضى فإن الله قد أحسن إلينا وجمعنا بخير قال الفسرون : لما دخل إخوة يوسف عليه أكرمهم وأحسن ضيافتهم ثم أنزل كل اثنين في بيت وبقي «بنيامين» وحيداً فقال : هذا لا ثاني له فيكون معي ، فبات يوسف يضمه إليه ويعانقه ، وقال له : أنا أخوك يوسف فلا تحزن بما صنعوا ، ثم أعلمه أنه سيحتال لا بقائه عنده وأمره أن يكتم الخبر ﴿ فلما جهزّهم بجهازهم ﴾ أي ولمّا قضى حاجتهم وحمّل إبلهم بالطعام والميرة ﴿ جعل السقاية في رحمُل أخيه ﴾ أي أمر يوسف مناد ﴿ أيتها العير ﴾ أي يا أصحاب الإبل ويا أيها الركب المسافرون ﴿ إنكم لسارقون ﴾ أي أنتم قوم سارقون ، وإنما استحل أن يرميهم بالسرقة لما في ذلك من المصلحة من إمساك أخيه ﴿ قالوا وأقبلوا عليهم ماذا تفقدون ﴾ ؟ وافعل المفسرون : لما وصل المنادون إليهم قالوا : ألم نكرمكم ونحسن ضيافتكم ؟ ونوف عليهم الكيل ؟ ونفعل بكم ما لم نفعل بغيركم ؟ قالوا : بلى وما ذاك ؟ قالوا : فقدنا سقاية الملك ولا نتهم عليها غيركم فذلك قوله تعالى : ﴿ قالوا وأقبلوا عليهم ماذا تفقدون ﴾ أي التفتوا إليهم وسألوهم ماذا ضاع عليها غيركم فذلك قوله تعالى : ﴿ قالوا وأقبلوا عليهم ماذا تفقدون ﴾ أي التفتوا إليهم وسألوهم ماذا ضاع عليها غيركم فذلك قوله تعالى : ﴿ قالوا وأقبلوا عليهم ماذا تفقدون ﴾ أي التفتوا إليهم وسألوهم ماذا ضاع عليها غيركم فذلك قوله تعالى : ﴿ قالوا وأقبلوا عليهم ماذا تفقدون ﴾ أي التفتوا إليهم وسألوهم ماذا ضاع

تَفْقِدُونَ ﴿ اللَّهِ قَالُواْ نَفْقِدُ صُواعَ ٱلْمَلِكِ وَلِمَن جَآءَ بِهِ حِمْلُ بَعِيرٍ وَأَنَا بِهِ وَزَعِيمٌ ﴿ قَالُواْ تَالَقُولَقَدْ عَلَمْتُمُ مَّا جِمْنَا لِيُفْسِدَ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا كُنَّا سَلِرِقِينَ ﴿ فَيْ قَالُواْ فَمَا جَزَآؤُهُ وَإِن كُنتُمْ كَذِبِينَ ﴿ فَيْ قَالُواْ جَزَآؤُهُ مَن وُجِدَ فِي لِنُفْسِدَ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا كُنَّا سَلِرِقِينَ ﴿ فَيْ قَالُواْ فَمَا جَزَآؤُهُ وَ فَوَقَ وَعَلَهِ وَمُعَا مِن وَعَآءِ أَخِيهِ ثُمَّ السَّتَخْرَجَهَا مِن وِعَآءِ وَعَلَهِ وَمُو لَكَ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا كَانَ لِيَأْخُذَ أَخَاهُ فِي دِينِ ٱلْمَلِكِ إِلَّا أَنْ يَشَآءَ ٱللَّهُ مَنْ فَعُ دَرَجَدِتٍ مَّن نَشَآءٌ وَقُوقَ وَاللَّهُ مَا كُانَ لِيَأْخُذَ أَخَاهُ فِي دِينِ ٱلْمَلِكِ إِلَّا أَنْ يَشَآءَ ٱللَّهُ مَرْفَعُ دَرَجَدِتِ مَن نَشَآءٌ وَقُوقَ وَاللَّهُ اللَّهُ مَا كَانَ لِيَأْخُذَ أَخَاهُ فِي دِينِ ٱلْمَلِكِ إِلَّا أَنْ يَشَآءَ ٱلللَّهُ مَنْ اللّهُ مَا كُانَ لِيَأْخُذَا أَخَاهُ فِي دِينِ ٱلْمَلِكِ إِلَّا أَنْ يَشَآءَ ٱلللَّهُ مُرَافِعُ دَرَجَدِتٍ مَّن نَشَآءٌ وَقُوقَ وَلَا لَيْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ كَذَالِكُ مِن فَاللَّهُ اللَّهُ مُ مَا كُانَ لِيَأَخُذُ أَخَاهُ فِي دِينِ ٱلْمَلِكِ إِلَّا أَنْ يَشَآءَ ٱلللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِن وَعَالَمُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

منكم وماذا فُقد ؟ وفي قولهم ﴿ماذا تفقدون﴾ بدل «ماذا سرَقْنا» إرشادٌ لهم إلى مراعاة حسن الأدب ، وعدم المجازفة بنسبة البريئين إلى تهمة السرقة ، ولهذا التزموا الأدب معهم فأجابوهم ﴿قالوا نفقِد صُواع الملك، أي ضاع منا مكيال المللِك المُرصَّع بالجواهر ﴿ولمنْ جاءَ به حمْل بعيرِ﴾ أي ولمن جاءنا بالمكيال وردَّه إلينا حِمْلُ بعيرٍ من الطعام كجائزة له ﴿وأنا به زعيم﴾ أي أنا كفيلٌ وضامنٌ بذلك ﴿قالوا تالله لقد علمتم ما جئنا لنُفْسد في الأرض﴾ قسم فيه معنى التعجب أي قالوا متعجبين : والله لقد علمتم أيها القوم ما جئنا بقصد أن نفسد في أرضكم ﴿وما كنا سارقين﴾ أي ولسنا ممن يُوصف بالسرقة قطُّ لأننا أولاد أنبياء ولا نفعل مثل هذا الفعل القبيح قال البيضاوي : استَشْهدوا بعلمهم على براءة أنفسهم لما عرفوا منهم من فرط أمانتهم ، كردّ البضاعة التي جُعلت في رحالهم ،وككمِّ أفواه الدواب لئلا تتناول زرعاً أو طعاماً لأحد(١) ﴿قالوا فَمَا جزاؤه إن كنتم كاذبين﴾ أي ما عقوبة السارق في شريعتكم إن كنتم كاذبين في ادعاء البراءة ﴿قالوا جزاؤه من وُجد في رَحْله فهو جزاؤه ﴾ أي جزاء السارق الذي يوجد الصاع في متاعه أن يُسترقُّ ويصبح مملوكاً لمن سَرَق منه ﴿كذلك نجزي الظالمين﴾ أي كذلك نجازي من تعدَّى حدود الله بالسرقة وأمثالها ، وهذا القول منهم هو الحكم في شريعة يعقوب وقد نسخ بقطع الأيدي في الشريعة الإسلامية ﴿فبدأ بأوعيتهم قبل وعاء أخيه ﴾ أي بدأ بتفتيش أوعيتهم قبل وعاء أخيه بنيامين قال المفسرون:هذا من تمام الحيلة ودفع التهمة فإنهم لما ادعوا البراءة قالوا لهم : لا بدُّ من تفتيش أوعيتكم واحداً واحداً فانطلقوا بهم إلى يوسف فبدأ بتفتيش أوعيتهم قبل وعاء « بنيامين » قال قتادة : ذُكر لنا أنه كان لا يفتح متاعاً ولا ينظر وعاءً إلا استغفر الله مما قذفهم به ، حتى بقي أخوه \_ وكان أصغرَ القوم فقال: ما أظُنُّ هذا أُخذ شيئاً فقالوا: والله لا نتركُك حتى تنظر في رَحله فإنه أطيب لنفسك وأنفسنا ، فلما فتحوا متاعه وجدوا الصُواع فيه فذلك قوله تعالى ﴿ثم استخرجها مَّن وعاء أخيه ﴾ أي استخرج الصُواع من متاع أخيه بنيامين ، فلما أخَرجها منه نكَّس الإخِوةُ رءوسَهم من الحياء ، وأقبلوا عليه يلومونه ويقولون له فضحتنا وسوَّدت وجوهنا يا ابن راحيل ﴿كذلك كدنا ليوسفُ أي كذلك صنعنا ودبرنا ليوسف وألهمناه الحيلة ليستبقى أخاه عنده ﴿ماكان ليأخذ أخـاه في دين الملِك﴾ أي ماكان ليوسف أن يأخذ أخاه في دين ملك مصر ، لأن جزاء السارق عنده أن يُضرب ويُغرَّم ضعفَ ما سَرَق ﴿ إلا أن يشاء الله﴾ أي إلا بمشيئته تعالى وإذنه ، وقد دلَّت الآية على أن تلك الحيلة كانت بتعليم الله وإلهامه له

<sup>(</sup>١) البيضاوي ٢٦٧ .

كُلِّ ذِى عِلْمِ عَلِيمٌ ﴿ اللهُ أَعْلَمُ عِنَ اللهُ أَعْلَمُ عِنَ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمُ عَلَيْهُ اللهُ أَنْهُ اللهُ اللهُ

﴿ نرفع درجاتٍ مِّنْ نشاء ﴾ أي نرفع بالعلم منازل من نشاء من عبادنا كما رفعنا يوسف ﴿ وفوق كل ذي علم ِ عليمٌ أي فوق كل عالم من هو أعلم منه حتى ينتهي إلى ذي العلم البالغ وهو ربُّ العالمين قال الحسن : ليس عالم للا فوقه عالم حتى ينتهي العلم إلى الله وقال ابن عباس : الله العليم الخبير فوق كل عالم(١) ﴿قالوا إنْ يسرقْ فقد سرق أخُّ له من قبل﴾ أي إن سرق فقد سرق أخوه الشقيق من قبله يعنون يوسف، تنصَّلوا من السرقة ورموا بها يوسف وأخاه ﴿فأسرَّها يوسفُ في نفسه ولم يُبدها لهم﴾ أي أخفى تلك القولة في نفسه وكتمها ولم يُظهرها لإخوته تلطفاً معهم ﴿قال أنتم شرُّ مكاناً ﴾ أي أنتم شرُّ منزلةً حيث سرقتم أخاكم من أبيكم ثم طفقتم تفترون على البريء ، ولم يواجههم بهذا الكلام وإنما قاله في نفسه ﴿والله أعلمُ بما تصفون ﴾ أي أعلم بما تتقوّلون وتفترون ﴿قالوا يا أيها العزيزُ إنَّ له أباً شيخاً كبيراً ﴾ استرحامٌ واستعطاف أي قالوا مستعطفين يا أيها السيد المبجَّل إنَّ أباه شيخ كبير في السِّن لا يكاد يستطيع فراقه ﴿فخذْ أحدنا مكانه أي خذ بدله واحداً منا فلسنا عنده بمنزلته من المحبة والشفقة ﴿إنا نراك من المحسنين ﴾ أي أتمم إحسانك علينا فقد عودتنا الجميل والإحسان ﴿قال معاذَ الله أن نأخذ إلاّ من وجدنا متاعنا عنده ﴾ أي نعوذ بالله من أن نأخذ أحداً بجرم غيره ﴿إنا إذاً لظالمون﴾ أي نكون ظالمين إن فعلنا ذلك قال الألوسي : والتعبير بقوله ﴿من وجدنا متاعنا عنده ﴾ بدل « من سرَقَ » لتحقيق الحق والاحتراز عن الكذب(٢) ﴿فلم استيأسوا منه خلصوا نجياً﴾ أي ولما يئسوا من إجابة طلبهم يأساً تاماً ، وعرفوا أن لا جدوى من الرجاء ، اعتزلوا جانباً عن الناس يتناجون ويتشاورون ﴿قال كبيرهم ألم تعلموا أن أباكم قد أخذ عليكم موثقاً من الله ﴾ أي قال أكبرهم سناً وهو «روبيل» أليس قد أعطيتم أباكم عهداً وثيقاً بردٍّ أخيكم ؟ ﴿وَمِن قَبَـلُ مَا فَرَطْتُـم فِي يوسف، أي ومن قبل هذا ألا تذكرون تفريطكم في يوسف؟ فكيف ترجعون إليه الآن؟ ﴿فلن أبـرح الأرض حتى يأذن لي أبي، أي فلن أفارق أرض مصر حتى يسمح لي أبي بالخروج منها ﴿أُو يحكم الله لي﴾ أي يحكم لي بخلاص أخي ﴿وهو خير الحاكمين﴾ أي وهو سبحانه أعدل الحاكمين لأنه لا يحكم إلا بالعدل والحق ﴿ إِرْجِعُوا إِلَى أَبِيكُمْ فَقُولُوا يَا أَبَانَا إِنَّ ابْنَكُ سُرَّقَ﴾ أي ارجعوا إلى أبيكم فأخبروه بحقيقة ما جرى

<sup>(</sup>۱) الطبري ۲۷/۱۳. (۲) روح المعاني ۱۳**/ ۲۲**.

أَبِيكُمْ فَقُولُواْ يَثَأَبَانَآ إِنَّ ٱبْنَكَ سَرَقَ وَمَا شَهِدْنَآ إِلَّا بِمَاعَلِمْنَا وَمَا كُنَّا لِلْعَيْبِ حَلْظِينَ ﴿ وَسَعَلِ ٱلْقَرْيَةَ ٱلَّتِي كُنَّا فِيهَا وَٱلْعِيرَ ٱلَّتِي أَقْبَلْنَا فِيهَا وَإِنَّا لَصَلْدِقُونَ ﴿ وَ قَالَ بَلْ سَوَّلَتْ لَكُمْ أَنْفُسُكُمْ أَمْرًا فَصَبَرٌ بَجْمِيلً عَسَى اللّهُ أَن يَأْتِي بِهِمْ جَمِيعًا إِنّهُ هُوَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ وَهَالَ عَنْهُمْ وَقَالَ يَنَأْسَفَى عَلَى يُوسُفَ وَٱبْيَضَتْ عَيْنَاهُ اللّهُ أَن يَأْتِهِ مَا لَا لِلّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ

وقولوا له إن ابنك بنيامين سرَق ﴿ وما شهدنا إلا بما علمنا ﴾ أي ولسنا نشهد إلا بما تيقنا وعلمنا فقد رأينا الصاع في رحّله ﴿ وما كنّا للغيب حافظين ﴾ أي ما علمنا أنه سيسرق حين أعطيناك الميثاق ﴿ واسألُ القرية التي كنا فيها ﴾ أي واسألُ أهل مصر عن حقيقة ما حدث قال البيضاوي : أي أرسلُ إلى أهلها واسألهم عن القصة (١) ﴿ والعيرُ التي أقبلنا فيها ﴾ أي واسأل أيضاً القافلة التي جئنا معهم وهم قوم من كنعان كانوا بصحبتهم في هذه السفرة ﴿ وإنا لصادقون ﴾ أي صادقون فيا أخبرناك من أمره ﴿ قال بل سوّلت لكم أنفسكم أمراً ومكيدة فنفذتموها ، اتهمهم بالتآمر على ﴿ بنيامين ﴾ لما سبق منهم في أمر يوسف ﴿ فصبرُ جميل ﴾ أي لا أجد سوى الصبر محتسباً أجري عند الله ﴿ عسى الله أن يأتيني بهم منهم ﴿ وقال يا جمعاً ﴾ أي عسى أن يجمع الله شملي بهم ، ويقرّ عيني برؤ يتهم جميعاً ﴿ إنه هو العليم الحكيم ﴾ أي العالم بحالي الحكيم في تدبيره وتصريفه ﴿ وتولَى عنهم ﴾ أي أعرض عن أولاده كراهة لما سمع منهم ﴿ وقال يا أسمَى على يوسف ﴾ أي يا لمفي ويا حسرتي وحزني على يوسف ﴿ وابيضَتْ عيناه من الحزن ﴾ أي فقد بصره وعشي (١) من شدة البكاء حزناً على ولديه ﴿ فهو كظيم ﴾ أي مملوء القلب كمداً وغيظاً ولكنه يكتم ذلك في نفسه ، وهو مغموم ومكروب لتلك الداهية الدهياء قال أبو السعود : وإنما تأسف على يوسف مع أن الحادث مصيبة أخويه لأن ذكر يوسف كان آخذاً بمجامع قلبه لا ينساه ولأنه كان واثقاً بحياتها طامعاً في المامي وأما يوسف فلم يكن في شأنه ما يحرك سلسلة رجائه سوى رحمة الله وفضله (٣ وقال الرازي : الحزن الجديد يقوّي الحزن القديم الكامن في النفس ، والأسى يبعث الأسى ويثير الأحزان قال الشاعر :

فقلت له إن الأسى يبعث الأسى فلعنسي فهذا كله قبر مالك (١٠)

﴿قالوا تاللَّهِ تَفْتَؤُا تَذَكَر يوسف﴾ أي لا تفتأ ولا تزال تذكر يوسف وتتفجع عليه ﴿حتى تكون حَرَضاً أو تكون من الهالكين﴾ أي حتى تكون مريضاً مشرفاً على الهلاك أو تهلك أسىً وحسرة وتموت ﴿قال إنما أشكواْ بثي وحزني إلى الله ﴾ أي قال لهم يعقوب: لست أشكو غمي وحزني إليكم وإنما أشكو ذلك إلى الله فهو الذي

<sup>(</sup>۱) البيضاوي ۲۲۸ . (۲) عشي البصر ضعف حتى كاد لا يرى من شدة البكاء كأن غشاوة صارت عليه قال الشاعر : عشيت عيناي من طول البكا . قال المفسرون : إن يعقوب فقد بصره من شدة حزنه على يوسف وبقي لا يبصر ست سنوات حتى كشف الله عنه الضر بقميص يوسف واستدلوا بقوله تعالى ﴿القاه على وجهه فارتدً بصيراً . . ﴾ . (٣) أبو السعود ٣/ ٨٨ . (٤) الفخر الرازي ١٩٣/١٨ .

إِنَّمَا أَشْكُواْ بَنِّي وَكُزْنِي إِلَى اللَّهِ وَأَعْلَمُ مِنَ اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ لَيْ يَكَبَنِي ٓ اَذْهَبُواْ فَتَحَسَّسُواْ مِن يُوسُفَ وَأَخِيهِ وَلَا تَاْ يَعَسُواْ مِن رَّوْجِ ٱللَّهِ إِنَّهُ لَا يَاْ يُعَسُ مِن رَّوْجِ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْكَـٰفِرُونَ ﴿ فَلَمَّا دَخَلُواْ عَلَيْهِ قَالُواْ يَنَأَيُّهَا ٱلْعَزِيزُ مَسَّنَا وَأَهْلَنَا ٱلظُّرُّ وَجِئْنَا بِبِضَاعَةٍ مُّزْجَلَةٍ فَأُوفِ لَنَا ٱلْكَيْلَ وَتَصَدَّقْ عَلَيْنَا ۖ إِنَّ ٱللَّهَ يَجْزِي ٱلْمُتَصَدِّقِينَ ۞ قَالَ هَلْ عَلِمْتُم مَّا فَعَلَّتُم بِيُوسُفَ وَأَخِيهِ إِذْ أَنْتُمْ جَاهِلُونَ ۞ قَالُواْ أَءِنَّكَ لَأَنْتَ يُوسُفُ قَالَ أَنَا يُوسُفُ وَهَلَذَآ أَحِى قَدْ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَيْنَا ۚ إِنَّهُ مَن يَتَّقِ وَيَصْبِرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجَرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجَرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ فَإِلَّا أَنَا يُوسُفُ وَهَلَذَآ أَحِي تنفع الشكوى إليه ﴿وأعلمُ من الله ما لا تعلمون ﴾ أي أعلم من رحمته وإحسانه ما لا تعلمون أنتم فأرجو أن يرحمني ويلطف بي ويأتيني بالفرج من حيث لا أحتسب ﴿يا بنيُّ اذهبوا فتحسُّسوا من يوسف وأخيه﴾ أي اذهبوا إلى الموضع الذي جئتم منه فالتمسوا يوسف وتعرفوا على خبره وخبر أخيه بحواسكم ﴿ولا تيأسوا من رَوْح الله ﴾ أي لا تقنطوا من رحمة الله وفرجه وتنفيسه ﴿إنه لا ييأسُ من رَوْح الله إلا القومُ الكافرون ﴾ أي فإنه لا يقنط من رحمته تعالى إلا الجاحدون المنكرون لقدرته جلَّ وعلا ﴿فَلَمَا دَخُلُوا عَلَيْهُ قَالُوا يَا أَيُّهَا الْعُزِيزِ مسُّنا وأهلَنا الضرُّ في الكلام محذوف أي فخرجوا راجعين إلى مصر فدخلوا على يوسف فلما دخلوا قالوا يا أيها العزيز أصابنا وأهلنا الشدة من الجدب والقحط ﴿وجئنا ببضاعة مزجاة﴾ أي وجئنا ببضاعة رديئة مدفوعة يدفعها كل تاجرٍ رغبة عنها واحتقاراً قال ابن عباس: كانت دراهمهم رديئة لا تقبل في ثمن الطعام(١١) ، أظهروا له الذلُّ والانكسار استرحاماً واستعطافاً ﴿فأوفِ لنا الكيلِ الْيُ أَي أَيُّم لنا الكيل ولا تنقصه لرداءة بضاعتنا ﴿وتصدَّق علينا﴾ أي برد أخينا إلينا(١) أو بالمسامحة عن رداءة البضاعة ﴿إن الله يجزي المتصدقين﴾ أي يثيب المحسنين أحسن الجزاء . . ولما بلغ بهم الأمر إلى هذا الحد من الاسترحام والضيق والانكسار أدركته الرأفة فباح لهم بما كان يكتمه من أمره ﴿قال هل علمتم ما فعلتم بيوسف وأخيه إذ أنتم جاهلون ﴾ ؟ أي هل تذكرون ما فعلتم بيوسف وأخيه حال شبابكم وطيشكم ؟ والغرض تعظيم الواقعة كأنه يقول : ما أعظم ما ارتكبتم في يوسف وما أقبح ما أقدمتم عليه ! قال أبو السعود : وإنما قاله نصحاً لهم ، وتحريضاً على التوبة ، وشفقةً عليهم (٣) ﴿قالوا أَنْنُكُ لأنت يوسف ﴾ أي قال إخوته متعجبين مستغربين : أأنت يوسف حقاً ؟ ﴿قال أنا يوسف وهذا أخي ﴾ أي قال: نعم أنا يوسف وهذا أخي الشقيق ﴿قد منَّ الله علينا ﴾ أي منَّ علينا بالخلاص من البلاء ، والاجتماع بعد الفرقة ، والعزة بعد الذلة ﴿إنه من يتق ويصبر﴾ أي إنه من يتق الله فيراقبه ويصبر على البلايا والمحن ﴿ فإنَّ الله لا يضيع أجر المحسنين ﴾ أي لا يبطل أجرهم ولا يضيع إحسانهم بل يجزيهم عليه أوفى الجزاء قال البيضاوي: ووضع المحسنين موضع الضمير للتنبيه على أن المحسن من جمع بين التقوى والصبر(٤) ﴿قالوا تالله لقد آثرك الله علينا﴾ اعتراف بالخطيئة وإقرار بالذنب

<sup>(</sup>١) الرازي ١٨/ ٢٠١. (٢) هذا قول ابن جريح واختار الطبري أن المراد المسامحة لرداءة البضاعة . (٣) ابو السعود ٣/ ٥٠

<sup>(</sup>٤) البيضاوي ٢٦٩ .

قَالُواْ تَاللَّهِ لَقَدْ ءَاثَرَكَ اللَّهُ عَلَيْنَا وَإِن كُمَّا لَحَطِعِينَ ﴿ قَالَ لَا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيُومَ يَغْفِرُ ٱللَّهُ لَكُمُ وَهُوَ اللَّهِ لَقَدْ ءَاثَرَكَ ٱللَّهُ عَلَيْنَ وَهُوَ اللَّهُ لَكُمْ اللَّهِ لَكُمْ اللَّهِ عَلَيْ وَجُهِ أَبِي يَأْتِ بَصِيرًا وَأَتُونِي بِأَهْلِكُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ وَهُو أَبِي يَأْتِ بَصِيرًا وَأَتُونِي بِأَهْلِكُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ وَهُو أَبِي يَأْتِ بَصِيرًا وَأَتُونِي بِأَهْلِكُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ وَهُو اللَّهُ عَلَى وَجُهِ أَبِي يَأْتِ بَصِيرًا وَأَتُونِي بِأَهْلِكُمْ أَجْمَعِينَ وَهُو اللَّهُ عَلَى وَجُهِ أَبِي يَأْتِ بَصِيرًا وَأَتُونِي بِأَهْلِكُمْ أَجْمَعِينَ وَهُو اللَّهُ عَلَى وَجُهِ أَبِي يَأْتِ بَصِيرًا وَأَتُونِي بِأَهْلِكُمْ أَجْمَعِينَ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ وَالْحَالَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللّهُ الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

أي والله لقد فضَّلك الله علينا بالتقوى والصبر ، والعلم والحلم ﴿ وإن كنّا لخاطئين ﴾ أي وحالنا وشأننا أننا كنا مذنبين بصنيعنا الذي صنعنا بك ، ولذلك أعزّك الله وأذلنا ، وأكرمك وأهاننا ﴿ قال لا تثريب عليكم اليوم ﴾ أي قال لهم يوسف : لا عتب عليكم اليوم ولا عقوبة بل أصفح وأعفو ﴿ يغفر الله لكم ﴾ دعاءً لهم بالمغفرة وهذا زيادة تكريم منه لما فرط منهم ﴿ وهو أرحم الراحمين ﴾ أي هو جل وعلا المتفضل على التائب بالمغفرة والرحمة ، أرحم بعباده من كل أحد ﴿ إذهبوا بقميصي هذا فألقوه على وجه أبي ﴾ قال الطبري : ذكر أن يوسف لمّا عرّف نفسه إخوته سألهم عن أبيهم فقالوا : ذهب بصره من الحزن فعند ذلك أعطاهم قميصه (١) ، وأراد يوسف تبشير أبيه بحياته ، وإدخال السرور عليه بذلك ﴿ يأتِ بصيراً ﴾ أي يرجع إليه بصره ﴿ وأُتونِي بأهلكم أجمعين ﴾ أي وجيئوني بجميع الأهل والذرية من أولاد يعقوب .

البَــُكُـعُــة : ١ ـ ﴿ ولَّا جهزهم بجهازهم ﴾ فيه جناس الاشتقاق وكذلك في ﴿ أَذَّن مؤذنَّ ﴾ .

- ٢ ـ ﴿ فأسرُّها . . ولم يبدها ﴾ بينهما طباق .
- ٣ \_ ﴿ شيخاً كبيراً ﴾ فيه إطناب للاستعطاف .
- ٤ ـ ﴿ واسأل القرية ﴾ مجاز مرسل علاقته المحلية .
- ﴿ يَا أَسْفَى عَلَى يُوسَفَ ﴾ بين لفظتى الأسف ويوسف جناس الاشتقاق .
  - ٦ ﴿ تالله تفتأ ﴾ إيجاز بالحذف أي تالله لا تفتأ .
- ٧ ﴿ وَلا تَيْاسُوا مِن رُوحِ الله ﴾ فيه استعارة استعير الرَّوْحِ وَهُو تنسيم الريح التي يلذُ شميمها
   ويطيب نسيمها ، للفرَج الذي يأتي بعد الكربة ، واليُسر الذي يأتي بعد الشدة .

لطيف : ذكر القاضي عياض في كتابه «الشفا» أن أعرابياً سمع رجلاً يقرأ هذه الآية ﴿فلما استيأسوا منه خَلَصوا نجيّاً ﴿ فقال : أشهد أن مخلوقاً لا يقدر على مثل هذا الكلام (٢٠٠ . وذلك أن الآية ذكرت صفة اعتزالهم لجميع الناس ، وانفرادهم من غيرهم ، وتقليبهم الآراء ظهراً لبطن ، وأخذهم في تزوير ما يلقون به أباهم عند عودهم إليه ، وما يوردون عليه من ذكر الحادث ، فتضمنت تلك الآية القصيرة ، معاني القصة الطويلة .

قال الله تعالى : ﴿ وَلَمَا فَصَلَتَ الْعَيْرِ قَالَ أَبُوهُم . . . إلى . . . وهدى ورحمة لقوم يؤمنون ﴾ من آية (٩٤) إلى نهاية السورة الكريمة .

<sup>(</sup>١) الطبري ١٣/ ٥٧ . (٢) كتاب الشفا بحث إعجاز القرآن .

المناسبة: تتحدث الآيات عن مجيء أسرة يعقوب بأسرهم إلى مصر ، ودخولهم على يوسف وهو في عز السلطان وعظمة الملك ، وتحقيق الرؤيا بسجود إخوته الأحد عشر له مع أبيه وأمه ، واجتاع الشمل بعد الفرقة ، وحلول الأنس بعد الكدر ، ثم تختم السورة الكريمة بتوجيه الأنظار إلى عجائب الكون الدالة على القدرة والوحدانية ، وما في قصص القرآن من العبر والعظات (لقد كان في قصصهم عبرة لأولي الألباب)!!

اللغسس، : (تفنّدون) تنسبوني إلى الخرّف قال الأصمعي : إذا كَثُر كلام الرجل من خرّف فهو المفند وقال الزمخشري : التفنيد النسبة إلى الفنّد وهو الخرّف وإنكار العقل من هرم يقال : شيخ مُفند ولا يقال عجوز مُفْندة ، لأنها لم تكن في شبيبتها ذات رأي فتفند في كبرها(١) (ضلالك) ذهابك عن الصواب (البدو) البادية (نزغ) أفسد وأغوى وأصله من نزغ الراكب الدابة إذا نخسها ليحملها على الجري (فاطر) مبدع ومخترع وأصله من فطر إذا شقَّ ثم صار عبارة عن الخلق والإيجاد (فاشية) عذاب يغشاهم (بغتة) فجأة (بأسنا) عذابنا (عبرة) عظة وتذكرة .

وَلَمَّا فَصَلَتِ ٱلْعِيرُ قَالَ أَبُوهُمْ إِنِّي لَأَجِدُ رِيحَ يُوسُفَّ لَوْلَا أَن تُفَيِّدُونِ ﴿ قَالُواْ تَاللَّهِ إِنَّكَ لَفِي ضَلَالِكَ اللَّهِ عَلَى عَلَ

النفسي أي قال يعقوب لمن حضر من قرابته إني لأشم رائحة يوسف قال ابسن عباس: هاجت ريح يوسف أي قال يعقوب لمن حضر من قرابته إني لأشم رائحة يوسف قال ابن عباس: هاجت ريح فحملت ريح قميص يوسف وبينها مسيرة ثمان ليال () (لولا أن تفندون) أي تسفهوني وتنسبوني إلى الحرّف وهو ذهاب العقل وجواب (لولا) محذوف تقديره لأخبرتكم أنه حي (قالوا تالله إنك لفي ضلالك القديم) أي قال حفدته ومن عنده: والله إنك لفي خطأ وذهاب عن طريق الصواب قديم، بإفراطك في معبة يوسف، ولهجك بذكره، ورجائك للقائه قال المفسرون: وإنما قالوا ذلك لاعتقادهم أن يوسف قد مات (فلها أن جاء البشير) أي فلها جاء المبشر بالخبر السار قال مجاهد: كان البشير أخاه يهوذا الذي حمل قميص الدم فقال: أفرحه كها أحزنته (") (القاه على وجهه) أي طرح البشير القميص على وجه يعقوب فارتد بصيراً لها حدث له من السرور والانتعاش (قال ألم أقل لكم إني أعلم من الله ما لا تعلمون) أي قال يعقوب لأبنائه: ألم أخبركم بأني أعلم ما لا تعلمونه من حياة يوسف وأن الله سيرده علي لتتحقق الرؤيا؟ قال المفسرون: ذكرهم بقوله (إنما أشكو بثي وحزني إلى الله وأعلم من الله ما لا تعلمون روي أنه سأل البشير كيف يوسف؟ فقال: هو ملك مصر، قال ما أصنع بالملك! على أي تعلمون وي قال: على دين الإسلام، قال: الآن تمت النعمة (انا قالوا يا أبانا استغفر لنا ذئو بنا طلب دين تركته؟ قال: على دين الإسلام، قال: الآن تمت النعمة (اناكناظئين) أي خطئين فيا ارتكبنا مع يوسف أبناؤه أن يستغفر لهم لما فرطمنهم ثما عترفوا بخطاهم بقولهم (إنًا كتاخاطئين) أي خطئين فيا ارتكبنا مع يوسف

<sup>(</sup>١) ٢/٤٠٥ . (٢) القرطبي ٩/ ٢٥٩ . (٣) الطبري ٦٣/١٣ . (٤) الرازي ١٠٩/١٨ .

مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ قَالُواْ يَنَأَبَانَا ٱسْتَغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَ إِنَّا كُنَّا خَطِعِينَ ﴿ قَالَ الْدَخُلُواْ مِصْرَ إِن شَاءَ ٱللَّهُ ءَامِنِينَ ﴿ قَالَ الْمَغُفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ فَى فَلَمَّا دَخُلُواْ عَلَى يُوسُفَ ءَاوَى إِلَيْهِ أَبَوَيْهِ وَقَالَ الْدَخُلُواْ مِصْرَ إِن شَآءَ ٱللَّهُ ءَامِنِينَ ﴿ فَيَ وَرَفَعَ أَبُويْهِ عَلَى ٱلْعَرْشِ وَخَرُواْ لَهُ مُعَمَّدًا وَقَالَ يَتَأْبَ هَاذَا تَأْوِيلُ رُءْيَنَى مِن قَبْلُ قَدْ جَعَلَهَا رَبِي حَقَّا وَقَلْ وَوَقَالَ الْمَعْرَشِ وَخَرُواْ لَهُ مُعَمَّدًا وَقَالَ يَتَأْبَ هَاذَا تَأْوِيلُ رُءْيَنَى مِن قَبْلُ قَدْ جَعَلَهَا رَبِي حَقَّا وَقَدْ وَرَفَعَ أَبُويْهِ عَلَى ٱلْمُعْرَشِ وَخَرُواْ لَهُ وَهُو اللّهَ مُعَلّمًا وَقِي حَقَّا وَقَدْ وَمَن بَعْدِ أَن تَزَعَ ٱلشّيطَانُ بَدْنِي وَبَيْنَ إِخُوتِي ۗ إِنّ الْمَدْوِمِنُ بَعْدِ أَن تَزَعَ ٱلشّيطَانُ بَدْنِي وَبَيْنَ إِخْوَتِي ۗ إِنّ الْمُلْكِ وَعَلَمْتَنِي مِن ٱلسِّجْنِ وَجَآءَ بِكُم مِنَ ٱلْبَدُومِنُ بَعْدِ أَن تَزَعَ ٱلشّيطَانُ بَدْنِي وَبَيْنَ إِخْوَتِي ۗ إِنّ الْمُلْكِ وَعَلَمْتَنِي مِن ٱلْمِلْكُ وَعَلَمْتَعَى مِن الْمُلْكِ وَعَلَمْتَنِي مِن الْمُلْكِ وَعَلَمْتُونِ مِن الْمُلْكِ وَعَلَمْتُونِ مِن الْمُلْكِ وَعَلَمْتَنِي مِن الْمُلْكِ وَعَلَمْتَنِي مِن الْمُلْكِ وَعَلَمْتُونِ مِن الْمُلْكِ وَعَلَمْتَنِي مِن الْمُلْكِ وَعَلَمْ مُ الْمُلْكِ وَعَلَمْ الْمَعْلَى مُ الْمُلْكِ وَعَلَمْ الْمُلْكِ وَعَلَمْ الْمُلْكِ وَعَلَمْ الْمُلْكِ وَعَلَمْ الْمُلْكِ وَعَلَمْ الْمُلْكِ وَعَلَمُ الْمُلْكِ وَعَلَمْ الْمَلْكِ وَعَلَمْ الْمُلْكِ وَعَلَمْ الْمُلِكِ وَعَلَمْ الْمُلْكِ وَعَلَمْ الْمُلْكِ وَعَلَمْ الْمُلْكِ وَعَلَمْ الْمُلْكِ وَعَلَمْ الْمُنْ وَالْمُلِكُ وَالْمُلِي وَالْمُ الْعُلِي الْمُعْلِي اللْمُ الْمُعْلِي الْمُولِي الْمُلْكِ وَالْمُ الْمُلْكِ وَعَلَمْ الْمُعْلِي وَالْمُ الْمُلْكِ وَعَلَمْ الْمُولِقُولُ الْمُعْلِي الْمُلْكِ وَالْمُعْلِي الْمُعْلِي اللْمُلْكِ وَعَلَمُ الْمُلِكِ وَعَلَمْ الْمُلْكِ وَالْمُعْلِمُ الْمُعُلِي الْمُعْلِي اللْمُ الْمُعْلِمُ الْمُلْكِ وَالْمُوالِمُ الْمُل

﴿قال سوف استغفر لكم ربي، وعدهم بالاستغفار قال المفسرون: أخَّر ذلك إلى السَّحَر ليكون أقرب إلى الإجابة وقيل : أخَّرهم إلى يوم الجمعة ليتحرى ساعة الإجابة (١) ﴿إنه هو الغفور السرحيم ﴾ أي الساتسر للذنوب الرحيم بالعباد ﴿فلما دخلوا على يوسف آوى إليه أبويه ﴾ أي فلما دخل يعقوب وأبناؤ ه وأهلوهم على يوسف ضمَّ إليه أبويه واعتنقهما ﴿وقال ادخلوا مصر إن شاء الله آمنين﴾ أي ادخلوا بلدة مصر آمنين من كل مكروه ، وَإِنمَا قال ﴿إِن شَاءَ الله ﴾ تبركاً وتيمناً ﴿ورفع أبويه على العرش﴾ أي أجلسهما على سرير الملك بجانبه ﴿وَخَرُّوا لَهُ سُجُّداً﴾ أي سجد له أبوه وأمه وإخوته حين دخولهم عليه قال المفسرون : كان السجود عندهم تحية وكرامة لا عبادة ﴿وقال يا أبت هذا تأويل رؤياي من قبل﴾ أي هذا تفسير الرؤيا التي رأيتها في منامي وأنا صغير ﴿قد جعلها ربي حقاً﴾ أي صدقاً حيث وقعت كما رأيتها في النوم ﴿وقد أحسـن بي إذْ أخرجني من السجن﴾ أي أنعم عليَّ بإخراجي من السجن قال المفسرون : ولم يذكر قصة الجب تكرماً منه لئلا يُخْجل إخوته ويذكّرهم صنيعهم بعد أن عفا عنهم ﴿وجاء بكم من البدو﴾ أي جاء بكم من البادية لأنهم كانوا أهل إبل وغنم ببادية فلسطين ، ذكّرهم بنعمة الله على آل يعقوب حيث نقلهم من البادية إلى الحضر واجتمع شمل الأسرة بمصر قال الطبري: ذُكر أن يعقوب دخل مصر هو ومن معه من أولاده وأهاليهم وأبنائهم وهم أقل من مائة ، وخرجوا منها يوم خرجوا وهم زيادة على ستائة ألف(٢) ﴿من بعــد أن نَزَغَ الشيطانُ بيني وبينَ إخوتي، أي أفسد ما بيني وبين إخوتي بالإغواء قال أبو حيان : وذكر هذا القدر من أمر إخوته لأن النُّعمة إذا جاءت إثُّر بلاءٍ وشدة كانت أحسن موقعاً (٢) ﴿إِنَّ ربي لطيف لما يشاء ﴾ أي لطيف التدبير يحقّق مشيئته بلطف ودقة خفية لا يحسها الناس ولا يشعرون بها ﴿إنه هو العليم الحكيم ﴾ أي العليم بخلقه الحكيم في صنعه قال المفسرون : إن يعقوب عليه السلام أقام مع يوسف في مصر أربعاً وعشرين سنة ثم مات وكان قد أوصى أن يُدفن بالشام إلى جنب أبيه إسحق ، فمضى يوسف بنفسه ودفنه ثمَّة ،ثم لما عاد إلى مصر عاش بعد أبيه ثلاثاً وعشرين سنة ، فلما تم أمره وعلم أنه لا يدوم تاقت نفسه إلى الملك الدائم الخالد ، واشتاق إلى لقاء الله وإلى آبائه الصالحين إبراهيم وإسحق فقال ﴿ربِّ قد آتيتني من الملك﴾ أي (١) يقول سيد قطب عليه الرحمة : وحكاية عبارته بكلمة ﴿سوف﴾ لا تخلو من إشارة إلى قلب إنساني مكلوم فإنه يعدهم بالاستغفار بعد أن يصفو ويسكن ويستريح . (٢) الطبري ٧٣/١٣. (٣) البحر ٥/ ٣٤٩.

أعطيتني العزُّ والجاه والسلطان ، وذلك من نعمة الدنيا ﴿وعلمتني من تأويل الأحاديث﴾ أي علمتني تفسير الرؤياً، وذلك من نعمة العلم ﴿فاطرَ السمواتِ والأرض ﴾ أي يا مبدع السموات والأرض وخالقها على ُغير مثال سابق ﴿أَنْتَ وَلَيِّي فِي الدنيا والآخرة﴾ أي أنت يا رب متولي أمُّوري وشئوني في الدارين ﴿توفني مسلماً وألحقْني بالصالحين﴾ أي اقبضني إليك مسلماً ، واجعل لحاقي بالصالحين ، ابتهل إلى ربه أن يحفظ عليه إسلامه حتى يموت عليه ، وإلى هنا تنتهي قصة يوسف الصدّيق ، ثم يأتي التعقيب بعد ذلك بإقامة البرهان على صحة نبوة محمد عليه الصلاة والسلام ﴿ ذلك من أنباء الغيب نوحيه إليك ﴾ أي ذلك الـذي أخبرناك عنه يا محمد من أمر يوسف وقصته ، من الأخبار المغيَّبة التي لم تكن تعلمها قبل الوحي ، وإنما نُعلمك نحن بها على أبلغ وجه وأدق تصوير ، ليظهر صدقُك في دعوى الرسالة ﴿وماكنتَ لديهم إذْ أجمعوا أمرهم وهم يمكرون﴾ أي وما كنت حاضراً مع إخوة يوسف حين تآمر وا على أخيهم وأجمعوا أمرهم على إلقائه في الجب وهم يحتالون ويمكرون به وبأبيه ليرسله معهم ، فإنك يا محمد لم تشاهدهم حتى تقف على حقيقة القصة وإنما جاءتك بوحي من العليم الخبير ﴿ وما أكثرُ الناسِ ولو حرصتَ بمؤمنين ﴾ هذه تسلية للنبي عليه أي ليس أكثر الخلق ولو حرصت على إيمانهم وبالغت في إرشادهم بمصدقين لك لتصميمهم على الكفر ﴿وما تسألهم عليه من أجر، أي وما تطلب منهم على هذا النصح ، والدعاء إلى الخير والرشد أجرة حتى يثقل عليهم ﴿إن هو إلا ذكرُ للعالمين﴾ أي ما هذا القرآن إلا عظة وتذكير للعالمين ، وأنت لا تطلب في تلاوته عليهم مالاً ، فلو كانوا عقلاء لقبلوا ولم يتمردوا ﴿وكأيّن من آية في السموات والأرض﴾ أي كم من الآيات والعلامات الدالة على وجود الله جل وعلا ووحدانيته ، الكائنة في السموات والأرض كالشمس والقمر والنجوم ، والجبال والبحار والأشجار ، وسائر ما فيهما من العجائب ﴿يمرون عليها﴾ أي يشاهدونها ليلَ نهار، ويمرون عليها بالعشي والإبكار ﴿وهم عنها معرضون﴾ أي لا يفكرون فيها ولا يعتبرون، فلا تتعجب من إعراضهم عنك فإن إعراضهم عن هذه الآيات الدالة على وحدانية الله وقدرته أغرب وأعجب ﴿وما يؤمن أكثرهم بالله إلا وهم مشركون، أي لا يؤمن أكثر هؤ لاء المكذبين من قومك إلا إذا أشركوا مع الله غيره ، فإنهم يقرُّون بأن الله هو الخالق الرازق ويعبدون معه الأصنام قال ابن عباس : ومن ذلك قولهم في تلبيتهم : «لبيُّك لا شريك لك ، إلا شريكاً هو لك ، تملكه وما ملك » (١) ﴿ أَفَامَنُوا أَن تأتيهم غاشية من

<sup>(</sup>١) القرطبي ٢٧٢/٩.

عَذَابِ ٱللَّهِ أَوْ تَأْتِيهُمُ ٱلسَّاعَةُ بَغْنَةٌ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ قُلْ هَاذِهِ عَسَبِيلِي أَدْعُواْ إِلَى ٱللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ ٱتَّبَعْنِي وَسُبْحَانَ ٱللَّهِ وَمَآ أَنَا ْمِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوحِىٓ إِلَيْهِـم مِّنْ أَهْــلِ ٱلْقُرَىٰ ۚ أَفَكُمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ۖ وَلَدَارُ ٱلْآخِرَةِ خَيْرٌ لِلَّذِينَ ٱتَّقَوْاْ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴿ يَهِ كَنَّى إِذَا ٱسْتَيْعَسَ ٱلرُّسُلُ وَظَنُّواْ أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُواْ جَآءَهُمْ نَصْرُنَا فَنُجِّي مَن نَسَاءُ وَلَا يُردُّ بِأَسْنَا عَنِ ٱلْقَوْمِ ٱلْمُجْرِمِينَ ١٤ لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِلْأُوْلِي ٱلْأَلْبَابِ مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَىٰ وَلَكَن عذاب الله ﴾ أفأمن هؤ لاء المكذبون عقوبةً من عذاب الله تغشاهم وتشملهم ؟ ﴿ أُوتَأْتِيهِم الساعة بغتةً وهم لا يشعرون ﴾ أي أو تأتيهم القيامة بأهوالها فجأة من حيث لا يشعرون ولا يتوقعون ؟ والاستفهام إنكاري وفيه معنى التوبيخ ﴿قل هذه سبيلي﴾ أي قل يا محمد هذه طريقي ومنهاجي واضحة مستقيمة لا عوج فيها ولا شك ولا شبهة ﴿أَدْعُواْ إلى الله على بصيرةٍ أنا ومن اتبعني﴾ أي أدعو إلى عبادة الله وطاعته ، على بيانٍ وحجة واضحة أنا ومن آمن بي ﴿وسبحان الله وما أنا من المشركين﴾ أي وأنزهـ سبحانـ عن الشركاء والأنداد ، فأنا مؤ من موحِّد ولست من المشركين ﴿ وما أرسلنا من قبلك إلا رَجالاً نوحي إليهم ﴾ أي وما أرسلنا من قبلك يا محمد إلا رجالاً من البشر لا ملائكة من السماء قال الطبري : أي رجَّالاً لا نساءً ولا ملائكة نوحي إليهم آياتنا للدعاء إلى طاعتنا(١) ، والآية ردُّ على من أنكر أن يكون النبي من البشر ، أو زعم أن في النساء نبيات ﴿من أهل القرى ﴾ أي من أهل المدن والأمصار لا من أهل البوادي قال الحسن : لم يبعث الله نبياً من أهل البادية قط ولا من النساء ولا من الجن(٢) قال المفسرون : وإنما كانوا من أهل الأمصار لأنهم أعلم وأحلم ، وأهل البوادي فيهم الجهل والجفاء والقسوة ﴿أَفَلُمْ يَسْيُرُواْ فِي الْأَرْضُ فَيَنْظُرُواْ كَيْفُ كَانَ عَاقَبَةً الذين من قبلهم ﴾ أي أفلم يسر هؤ لاء المكذبون في الأرض فينظروا نظر تفكر وتدبر ما حلَّ بالأمم السابقين ومصارع المكذبين فيعتبرون بذلك ؟ والاستفهام للتوبيخ ﴿ولدارُ الآخرة خيرٌ للذين اتقوا﴾ أي الدار الآخرة خير للمؤ منين المتقين من هذه الدار التي ليس فيها قرار ﴿أفلا تعقلون﴾ أي أفلا تعقلون فتؤ منون!! ﴿حتى إذا استيأس الرسل﴾ أي يئس الرسل من إيمان قومهم ﴿وظنوا أنهم قَد كُذبوا﴾ أي أيقن الرسل أن قومهم كذَّبوهم ﴿جاءهم نصرنا ﴾ أي أتاهم النصر عند اشتداد الكرب ، ففي اللحظة التي تستحكم فيها الشدة ، ويأخذ فيها الكرب بالمخانق ، ولا يبقى أملٌ في غير الله ، في هذه اللحظة يجيء النصر كامـلاً حاسماً فاصلاً ﴿ فَنُجِّي مِن نشاءِ ﴾ أي فنجينا الرسل والمؤ منين بهم دون الكافرين ﴿ ولا يُردُّ بأسنا عن القوم المجرمين، أي ولا يُردُّ عذابنا وبطشنا عن المجرمين إذا نزل بهم ﴿لقد كان في قصصهم عبرةٌ لأولي الألباب﴾ أى لقد كان في قصة يوسف وإخوته عظة وتذكرة لأولى العقول النيّرة ﴿ماكان حديثاً يُفترى ﴾ أي ما كان هذا القرآن أخباراً تُروى أو أحاديث تختلق ﴿ولكنُّ تصديقَ الذي بين يديه﴾ أي ولكن كان هذا القرآن مصدقاً لما (١) الطبري ١٣/ ٨٠ . (٢) القرطبي ٩/ ٢٧٤ .

# تَصْدِيقَ ٱلَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِّقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴿

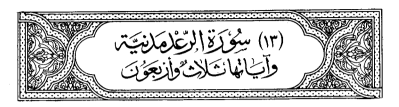
سبقه من الكتب السهاوية المنزّلة من قبل ﴿وتفصيل كل شيء﴾ أي تبيان كل مايُحْتاج إليه من أحكام الحلال والحرام ، والشرائع والأحكام ﴿وهدى ورحمةً لقوم يؤمنون﴾ أي وهداية من الضلالة ورحمة من العذاب لقوم يصدّقون به ويعملون بأوامره ونواهيه .

البَكَكُغُتُهُ: ١ ـ ﴿ تَالِلُهُ إِنْكُ لَفِي ضَلَالُكُ ﴾ أكدوا كلامهم بالقسم وإنَّ واللام وهـذا الضرب يسمى ﴿إنكاريا ﴾ لتتابع أنواع المؤكدات .

- ٢ \_ ﴿أُدخلوا مصر إن شاء الله آمنين﴾ جملة ﴿إن شاء الله﴾ دعائية جيء بها للتبرك و في الآية تقديم
   وتأخير تقديره: ادخلوا مصر آمنين إن شاء الله .
- ٣ ﴿ورفع أبويه على العرش وخرُّ وا له سجداً ﴾ أبواه المراد به الأب والأم فهو من باب التغليب ، والرفع مؤخر عن الخرور وإن تقدم لفظاً للاهتمام بتعظيمه لهما أي سجدوا له ثم أجلس أبويه على عرش الملك .
- ٤ \_ ﴿ وما أكثر الناس ولو حرصت بمؤ منين ﴾ جملة ﴿ ولو حرصت ﴾ اعتراضية بين اسم ﴿ ما ﴾ الحجازية وخبرها ، وجيء بهذا الاعتراض لإفادة أن الهداية بيد الله جل وعلا وحده .
  - وما تسالهم عليه من أجر، هذا على حذف مضاف أي وما تسالهم على تبليغ القرآن من أجر.
- ٦ ﴿ وهم عنها معرضون ﴾ ﴿ إلا وهم مشركون ﴾ فيه من المحسنات البديعية « السجعُ » وهـ و توافق الفاصلتين في الحرف الأخير .

تبليك : دلَّ قوله تعالى ﴿لقد كان في قصصهم عبرةٌ لأولي الألباب ﴾ على أن الغرض من ذكر هذه القصص والأخبار ، العظةُ والاعتبار ، ووجه الاعتبار بهذه القصة أن الذي قدر على إخراج يوسف من الجب بعد إلقائه فيه ، وإخراجه من السجن ، وتمليكه مصر بعد العبودية ، وجمع شمله بأبيه وإخوته بعد المدة الطويلة واليأس من الاجتاع ، قادرٌ على إعزاز محمد على أو إعلاء شأنه ، وإظهار دينه ، وأن الإخبار بهذه القصة العجيبة جار مجرى الإخبار عن الغيوب ، فكان ذلك معجزة لرسول الله على المناس الله المسلم الله المسلم الله المسلم الله المسلم المسلم الله المسلم المسلم الله المسلم ا

« انتهى بعون الله وتوفيقه تفسير سورة يوسف »



#### بيَنْ يَدَى السُّورَة

سورة الرعمد من السور المدنية، التي تتناول المقاصد الأساسية للسورالمدنية، من تقرير « الوحدانية » و « الرسالة » و « البعث والجزاء » ودفع الشبه التي يثيرها المشركون .

\* ابتدأت السورة الكريمة بالقضية الكبرى ، قضية الإيمان بوجود الله ووحدانيته ، فمع سطوع الحق ووضوحه ، كذّب المشركون بالقرآن ، وجحدوا وحدانية الرحمن ، فجاءت الآيات تقرر كهال قدرته تعالى ، وعجيب خلقه ، في السموات والأرض ، والشمس والقمر ، والليل والنهار ، والزروع والثهار ، وسائر ما خلق الله في هذا الكون الفسيح البديع .

\* ثم تلتها الآيات في إثبات البعث والجزاء ، ثم بعد ذكر الأدلة الساطعة والبراهين القاطعة على انفراده جل وعلا بالخلق والإيجاد ، والإحياء والإماتة ، والنفع والضر ، ضرب القرآن مثلين للحق والباطل أحدهما : في الماء ينزل من السماء ، فتسيل به الأودية والشعاب ، ثم هو يجرف في طريقه الغثاء ، فيطفو على وجهه الزّبد الذي لا فائدة فيه والثاني : في المعادن التي تُذاب لتصاغ منها الأواني وبعض الحلية كالذهب والفضة ، وما يعلو هذه المعادن من الزبد والخبث ، الذي لا يلبث أن يذهب جفاءً ويضمحل ويتلاشى ، ويبقى المعدن النقي الصافي ﴿أنزل من السماء ماءً فسالت أودية بقدرها فاحتمل السيل زبداً رابياً . . الآيات فذلك مثل الحق والباطل .

\* وذكرت السورة الكريمة أوصاف أهل السعادة وأهل الشقاوة ، وضربت لهم المشل بالأعمى والبصير ، وبينت مصير كل من الفريقين ، ثم ختمت بشهادة الله لرسوله بالنبوة والرسالة وأنه مرسل من عند الله .

التسب مي قدرة الله وسلطانه ، فالماء جعله الله سبباً للحياة ، وأنزله بقدرته من السحاب ، والسحاب مجع الله فيه بين الرحمة وسلطانه ، فالماء جعله الله سبباً للحياة ، وأنزله بقدرته من السحاب ، والسحاب مجع الله فيه بين الرحمة والعذاب ، فهو يحمل المطر ويحمل الصواعق ، وفي الماء الإحياء ، وفي الصواعق الإفناء ، وجمع النقيضين من العجائب كما قال القائل : جمع النقيضين من أسرار قدرته : هذا السحاب به ماء به نار . فما أجل وأعظم قدرة الله !!

#### بِسُـــــُ لِللَّهِ ٱلرَّحْمَ الرَّحْمَ الرَّحْمِيمِ

المَّهُ اللَّهُ اللَّ

سبب الترول: عن أنس أن رسول الله عن رجلاً إلى جبّار من فراعنة العرب فقال: اذهب فادعه لي فقال يا رسول الله : إنه جبارٌ عات قال: اذهب فادعه لي ، فذهب إليه فقال: يدعوك رسول الله عن إله محمد أمن ذهب هو؟ أو من فضة ؟ أو من نحاس ؟ فرجع إلى رسول الله على فقال: أخبرني عن إله محمد أمن ذهب هو ؟ أو من فضة ؟ أو من نحاس ؟ فرجع إلى الثانية فادعه لي ، فأخبره بما قال الرجل وقال له: ألم أخبرك أنه أعتى من ذلك ؟ فقال: ارجع إليه الثانية فادعه لي ، فرجع إليه فأعاد عليه ذلك الكلام ، فبينا هو يجادله إذ بعث الله عليه سحابة حيال رأسه فرعدت فوقعت منها صاعقة فذهبت بقحف رأسه فأنزل الله ﴿ ويرسل الصواعق فيصيب بها من يشاء وهم يجادلون في الله وهو شديد المحال (١)

النفسيسيّر: ﴿المرّ إشارة إلى إعجاز القرآن(٢) وقال ابن عباس معناه: أنا الله أعلم وأرى(٣) ﴿تلك آيات الكتاب﴾ أي هذه آيات القرآن المعجز، الذي فاق كل كتاب ﴿والذي أُنزل إليك من ربك الحقّ أي والذي أوحي إليك يا محمد في هذا القرآن هو الحق الذي لا يلتبس بالباطل، ولا يحتمل الشك والتردّ ﴿ولكنّ أكثر الناس ﴿الله الذي رفع السموات بغير عمد ترونها ﴾ أي خلقها مرتفعة البناء، قائمة بقدرته لا تستند على شيء حال كونكم تشاهدونها وتنظرونها بغير دعائم، وذلك دليل وجود الخالق المبدع الحكيم ﴿ثم استوى على العرش أي علا فوق العرش علواً يليق بجلاله من غير تجسيم ولا تكييف ولا تعطيل (٤) ﴿وسخّر الشمس والقمر كلّ يجري لأجل مسمى ﴾ أي يلق بجلاله من غير تجسيم ولا تكييف ولا تعطيل (١) ﴿وسخّر الشمس والقمر كلّ يجري لأجل مسمى أي نصرّف بحكمته وقدرته أمور الخلق وشئون الملكوت من إيجاد وإعدام، وإحياء وإماتة وغير ذلك

<sup>(</sup>١) أسباب النزول ١٥٦ . (٢) انظر توضيح الحروف المقطعة في أول تفسير سورة البقرة .

 <sup>(</sup>٣) الطبري ٩١/١٣ (٤) أنظر أقوال السلف في سورة الأعراف من هذا الكتاب .

رَوْسِي وَأَنْهَارًا وَمِن كُلِّ النَّمَرَاتِ جَعَلَ فِيهَا زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ يُغْشِى الَّيْلَ النَّهَارَ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَا يَنْتِ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ رَبَى وَفِي الْأَرْضِ قِطَعٌ مُنَجَوِرَاتٌ وَجَنَّتَ مِنْ أَعْنَابِ وَزَرْعٌ وَتَخِيلٌ صِنْوَانٌ وَعَيْرُ صِنْوَانِ يُسْقَى بِمَآءِ وَالْحَدِ وَنُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِي الْأَكُلِ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَا يَنْتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ رَبَى \* وَإِن تَعْجَبُ فَعَجَبُ وَحِجَبُ فَعَجَبٌ

﴿يفصِّل الآيات﴾ أي يبيّنها ويوضّحها ﴿لعلكم بلقاء ربكم توقنون الياسدقوا بلقاء الله ، وتوقنوا بالمعاد إليه ، لأن من قدر على ذلك كلُّه فهو قادرٌ على إحياء الإنسان بعد موته ﴿وهو الذي مدُّ الأرض﴾ أي هو تعالى بقدرته بسط الأرض وجعلها ممدودة فسيحة ، وهذا لا ينافي كرويتها فإن ذلك مقطوعٌ به ، والغرضُ أنه تعالى جعلها واسعة فسيحة ممتدة الآفاق ليستقر عليها الإنسان والحيوان ، ولوكانت كُلها جبالاً وودياناً لما أمكن العيش عليها قال في التسهيل: ولا يتنافى لفظُ البسط والمدِّ مع التكوير، لأن كل قطعةٍ من الأرض ممدودةٌ على حِدَتها ، وإنما التكوير لجملة الأرض(١) ﴿وجعل فيها رواسي﴾ أي وخلق في الأرض جبالاً ثوابتَ رواسخ لئلا تضطرب بأهلها كقوله ﴿أن تميدَ بكم﴾ ﴿وأنهاراً﴾ أي وجعل فيها الأنهار الجاريات ﴿ومن كل الثمرات جعل فيها زوجين اثنين ﴾ أي جعل فيها من جميع أنواع الثمرات زوجين اثنين ذكراً وأنثى ليتمَّ بينهما أسباب الإخصاب والتكاثر طبق سنته الحكيمة(١) وقال أبو السعود: أي جعل من كل نوع من أنواع الثمرات الموجودة في الدنيا ضربين وصنفين ، إمَّا في اللون كالأبيض والأســود ، أو في الطَّعــم كالحلَّــو والحامض ، أو في القَدْر كالصغير والكبير ، أو في الكيفيّة كالحارّ والبارد وما أشبه ذلك(٣) ﴿يغشَّي الليلَ النهار﴾ أي يُلبسه إياه فيصير الجو مُظْلماً بعد ما كان مضيئاً ﴿إن فِي ذلك لآيات لقوم يتفكرون﴾ أي إنَّ في عجائبِ صنع اللَّه لدلالات وعلامات باهرة على قدرته ووحدانيته لمن تأمل وتفكُّر ، وخُصُّ «المتفكرون» بالذكر لأنَّ مَا احتوتْ عليه هذه الآيات من الصـنيع العجيب لا يُدرك إلا بالتفـكر ﴿وَفِي الأرض قطـعُ متجاورات، أي في الأرض بقاعٌ مختلفةً متلاصقات قريبٌ بعضها من بعض قال ابن عباس: أرضُّ طيبة ، وأرضٌ سَبْخة تُنْبَتُ هذه ، وهذه إلى جنبها لا تُنْبت ( ) ﴿ وجناتُ من أعناب ﴾ أي بساتين كثيرة من أشجار العنب ﴿وزرعٌ ونخيلٌ صِنْوانٌ وغير صِنْوان﴾ أي وفي هذه القطع المتجاورة أنـواع الـزروع والحبـوب والنخيل والرطب ، منها ما يُنْبُت منه من أصل واحد شجرتان فأكثر ، ومنها ما ينبت منه شجرة واحدة ﴿يُسْتَى بماءٍ واحد ونفضًل بعضَها على بعض في الأكل﴾ أي الكل يسقى بماء واحدٍ ، والتربة واحدة ، ولكنَّ الثهار مختلفات الطعوم قال الطبرى : الأرض الواحدة يكون فيها الخوخ ، والكمثرى ، والعنب الأبيضُ والاسود ، بعضُها حلو ، وبعضُها حامض ، وبعضها أفضل من بعض مع اجتاع جميعها على شرب واحد (٥) ﴿ إِن في ذلك لآيات لقوم يعقلون ﴾ أي علامات باهرة ظاهرة لمن عقل وتدبُّر ، وفي ذلك ردُّ على

<sup>(</sup>۱) التسهيل في علوم التنزيل ٢/٠١٠. (٢) قال في الظلال : هذه حقيقة لم يعرفها البشر من طريق علمهم وبحثهم إلا قريباً وهي أن كل الأحياء تتألف من ذكر وأنثى ، حتى النباتات التي كان مظنوناً أن ليس لها من جنسها ذكور تبيِّن أنها تحمل في ذاتها الزوج الآخر ، فتضم أعضاء التذكير وأعضاء التأنيث مجتمعة في زهرة أو متفرقة في العود . الظلال ٥/ ٧٢ . (٣) أبو السعود ٩٧/٣. (٤) الطبري ٩٧/١٣ . (٥) نفس المرجع السابق ٩٨/٨٣ .

قَوْهُمُ أَوْذَا كُنَّا تُوَا لَنِي خَلْقِ جَدِيدٍ أَوْلَكِكَ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِّهِمْ وَأَوْلَكِكَ الْأَعْلَلُ فِى أَعْنَاقِهِمْ وَأَوْلَكِكَ اللَّهِ عَجُولُونَكَ بِالسَّيِئَةِ قَبْلَ الْحَسَنَةِ وَقَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِمُ الْمَثُلَثُ أَعْمَا لَهُ الْحَسَنَةِ وَقَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِمُ الْمَثُلَثُ وَعَمَا لَنَا اللَّهِ مَا يَعْفِرُواْ لَوْلاَ أَنزِلَ عَلَيْهِ وَإِنَّ رَبَّكَ لَشَدِيدُ الْعِقَابِ فَي وَيَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْلاَ أَنزِلَ عَلَيْهِ وَإِنَّ رَبَّكَ لَشَدِيدُ الْعِقَابِ فَي وَيَقُولُ الّذِينَ كَفَرُواْ لَوْلاَ أَنزِلَ عَلَيْهِ وَإِنَّ رَبِّكَ لَشَدِيدُ الْعِقَابِ فَي وَيَقُولُ اللّذِينَ كَفَرُواْ لَوْلاَ أَنزِلَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَا تَوْدِي اللّهُ يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ أَنْثَى وَمَا تَغِيضُ الْأَرْحَامُ وَمَا تَزْدَادُ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ يَعْلَمُ مَا تَخْمِلُ كُلُّ أَنْثَى وَمَا تَغِيضُ الْأَرْحَامُ وَمَا تَزْدَادُ وَاللّهُ لِي اللّهُ يَعْلَمُ مَا يَحْمِلُ كُلُّ أَنْثَى وَمَا تَغِيضُ الْأَرْحَامُ وَمَا تَزْدَادُ وَاللّهُ اللّهُ لَهُ مَا يَحْمِلُ كُلّ أَنْثَى وَمَا تَغِيضُ الْأَرْحَامُ وَمَا تَزْدَادُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ لَكُولُ عَلْمُ مَا يَعْمِلُ كُلّ أَنْثَى وَمَا تَغِيضُ الْأَرْحَامُ وَمَا تَزْدَادُ مُ اللّهُ عَلَيْهِ مَا لَعْلَقُ مِنْ وَاللّهُ اللّهُ لَكُولُ عَلْمُ مُ اللّهُ مَا لَعْنِي كُولُ اللّهُ الْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

القائلين بالطبيعة ﴿وإنْ تعجبُ فعجبُ قولُم أئذا كنا تُراباً أئنًا لفي خلق ِ جديد﴾ أي إن تعجب يا محمد من شيء فليس ما هو أعجب من قول الكفار أثذا متنا وأصبحنا رفاتاً هل سنبعث من جديد ؟ فإن إنكارهم للبعث حقيقُ أن يُتعجب منه ، فإن الذي قدر على إنشاء ما ذكرنا من السموات والأرض ، والأشجار والثهار ، والبحار والأنهار قادر على إعادتهم بعد موتهم ﴿أُولئك الذين كَفروا بربهم ﴾ أي هؤ لاء الـذين أنكروا البعث هم الجاحدون لقدرة الله ﴿وأُولِئِكِ الأغلالُ فِي أعناقهم ﴾ أي يُغلُّون بالسلاسلُ في أعناقهم يوم القيامة ﴿وأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون﴾ أي وهم في جهنم مخلدون فيها أبداً لا يموتون فيها ولا يُخْرجون﴿ويستعجلونك بالسيئة قبل الحسنة﴾ أي يستعجلك المشركون يا محمد بالبلاء والعقوبة قبل الرخاء والعافية ، استعجلوا ما هُدَّدوا به من عذاب الدنيا استهزاءً ﴿وَقَد خَلَتْ من قبلهم المَثَلاتُ﴾ أي وقد مضت عقوباتُ أمثالهم من المكذبين ، فها لهم لا يعتبرون ولا يتَّعظون ؟ ﴿وَإِنَّ رَبِّكَ لَذُو مَغْفَرَةٍ للنَّـاسِ على ظلمهم﴾ أي وإن ربك لذو صفح عظيم للناس ، لا يعجّل لهم العقوبة وإن كانـوا ظالمين بل يمهلهـم بتأخيرها ﴿ وإنَّ ربكَ لشديدُ العقابِ ﴾ أي شديد العقاب لمن أصرُّ على المعاصي ولم يتب من ذنوبه. قرن تعالى بين سعة حلمه وشدة عقابه ليبقى العبد بين الرغبة والرهبة ، والرجاء والخوف ﴿ويقول الذين كفروا لولا أُنزلَ عليه آيةً من ربه ﴾ أي ويقول المشركون من كفار قريش هلاً أُنزل على محمد معجزة تدل على صدقه مثل معجزات موسى وعيسى !! قال في البحر : لم يعتدُّوا بالآيات الخارقة المنزلة كانشقاق القمر ، وانقياد الشجر ، ونبع الماء من بين الأصابع وأمثال هذه المعجزات فاقترحوا عناداً آياتٍ أخرى(١) ﴿ إِنَّا أنتَ منذرٌ ولكل قوم هاد﴾ جواب لما اقترحوا أي لست أنت يا محمد إلا محذّر ومبصّر ، شأنك شأن كل رسول قبلك ، فلكل قوم نبيٌّ يدعوهم إلى الله وأما الآيات الخارقة فأمرها إلى مدبّر الكون والعباد ﴿اللهُ يعلم ما تحملُ كلُّ أنثى ﴾ أي الله وحده الذي يعلم ما تحمله كل أنثى في بطنها هل هو ذكرٌ أم أنثى ؟ تامٌ أم ناقص ؟ حسن أو قبيح ﴿وَمَا تَغِيضُ الأرحامُ ﴾ أي وما تنقصه الأرحامُ بإلقاء الجنين قبل تمامه ﴿وما تَزْداد ﴾ أي وما تزداد على الأشهر التسعة قال ابن عباس: ما تغيض بالوضع لأقلُّ من تسعة أشهر، وما تزداد بالوضع لأكثر من تسعة أشهر ، وعنه المراد بالغيض : السقطُ الناقصُ ، وبالازدياد : الولدُ التام(٢) ﴿ وكلُّ شيءٍ عنده بمقدار﴾ أي كلُّ شيء من الأشياء عند الله تعالى بقدر محدود لا يتجاوزه حسب المصلحـة والمنفعة ﴿عالمُ

<sup>(</sup>١) البحر ٥/ ٣٦٧ . (٢) زاد المسير ٤/ ٣٠٨ .

وَكُلُّ شَيْءٍ عِندَهُ مِيقَدَادٍ ١٥ عَلِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ ٱلْكَبِيرُ ٱلْمُتَعَالِ ١٥ سَوَآءٌ مِّنكُم مَّن أَسَرَّ ٱلْقُولَ وَمَن جَهَرَ بِهِ ۽ وَمَنْ هُوَ مُسْتَخْفِ بِٱلَّيْلِ وَسَارِبُ بِٱلنَّهَارِ ﴿ إِلَّهُ مُعَقِّبَتُ مِّنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِ هِ ۽ يَحْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِمِمُّ وَإِذَآ أَرَادَ ٱللَّهُ بِقَوْمِ سُوَّ افَلَا مَرَدَّ لَهُ وَمَا لَفُ مِنْ دُونِهِ عَمِن وَالِ ١٣٥ هُوَ ٱلَّذِي يُرِيكُمُ ٱلْبَرْقَ خَوْفَا وَطَمَعَاوَ يُنشِئُ ٱلسَّحَابَ ٱلثِّيفَالَ ١٣٥ وَيُسَبِّحُ ٱلرَّعَدُ بِحَسْدِهِ ٤ وَٱلْمَلْنَبِكَةُ مِنْ خِيفَتِهِ ءَ وَيُرْسِلُ ٱلصَّوَعِقَ فَيْصِيبُ بِهَامَن يَشَآءُ وَهُمْ يُجَدِلُونَ فِي ٱللَّهِ وَهُوَ شَـدِيدُ ٱلْمِحَالِ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ وَهُوَ شَـدِيدُ ٱلْمِحَالِ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ وَهُوَ شَـدِيدُ ٱلْمِحَالِ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ وَهُوَ شَـدِيدُ ٱلْمِحَالِ ﴿ وَاللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ وَاللَّهِ وَهُوَ شَـدِيدُ ٱلْمِحَالِ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ فَا لَهُ إِلَيْهُ مِنْ إِنَّا لِمُعَالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّ الغيب والشهادة ﴾ أي ما غاب عن الحسّ وما كان مشاهَداً منظوراً ، فعلمهُ تعالى شاملٌ للخفيُّ والمرُّئيُّ لا يخفى عليه شيء ﴿الكبيرُ المتعال﴾ أي العظيم الشأن ا لذي كل شيء دونه المستعلى على كل شيء بقدرته المنزُّه عن المشابهة والماثلة ﴿سُواءٌ منكم من أسرَّ القول ومن جهر به﴾ أي يستوي في علمه تعالى ما أضمرتُهُ القلوبُ وما نطقتْ به الألسنة ﴿ومن هو مستخفِّر بالليل ِ وساربٌ بالنَّهار﴾ أي ويستوي عنده كذلك من هو مستترٌّ بأعماله في ظلمات الليل وهو في غاية الاختفاء ، ومن هو ذاهبٌ في طريقه بوَضَح النهار مستعلنٌ لا يستخفي فيا يعمل وهو في غاية الظهور ﴿ له معقباتُ ﴾ أي لهذا الإنسان ملائكة موكَّلةٌ به تتعقب في حفظه يأتسي بعضُهم بعَقِب بعض كالحَرَس في الدوائر الحكومية ﴿من بين يديه ومن خلفه﴾ أي من أمام الإنسان ومن ورائه ﴿يحفظونه من أمر الله﴾ أي يحفظونه من الأخطار والمضارّ بأمره تعالى قال مجاهد : ما من عبدٍ إلا وملكً موكلٌ به يحفظه في نومه ويقظته من الجنّ والإنس والهوام(١) ﴿ إِنَّ الله لا يغيّر ما بقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم ﴾ أي لا يزيل نعمته عن قوم ولا يسلبهم إيّاها إلا إذا بدَّلوا أحوالهم الجميلة بأحوال قبيحة ، وهذه من سنن الله الاجتماعية أنه تعالى لا يبدل ما بقوم من عافية ونعمة ، وأمن وعزة إلا إذا كفروا تلك النعم وارتكبوا المعاصي وفي الأثر « أوحى الله إلى نبيّ من أنبياء بني إسرائيل أن قلّ لقومك : إنه ليس من أهل قرية ، ولا أهل بيت يكونون على طاعة الله فيتحولون منها إلى معصية الله إلا حوّل الله عنهم ما يحبون إلى ما يكرهون " (٢) ﴿ وإذا أراد الله بقوم سوءاً ﴾ أي وإذا أراد تعالى هلاك قوم أو عذابهم ﴿ فلا مردَّ له ﴾ أي لا يقدر على ردّ ذلك أحد ﴿وما لهم من دونه من وال﴾ أي ليس لهم من دون الله وليٌّ يدفع عنهم العذاب والبلاء ﴿هُو الذِّي يريكُمُ البرق﴾ هذا بيانُ لآثار قدرته تعالى المنبثَّة في الكون أي يريكم أيها الناس البرق الخاطف من خلال السحاب ﴿خوفاً وطمعاً ﴾ قال ابن عباس : حوفاً من الصواعق وطمعاً في الغيث (٣) ، فإن البرق غالباً ما يعقبه صواعق مدمّرة ، وقد يكون وراءه المطر المدرار الـذي به حياة البـلاد والعبـاد ﴿ ويُنشىءُ السحاب الثقال﴾ أي وبقدرته كذلك يخلق السحب الكثيفة المحمَّلة بالماء الكثير ﴿ ويسبِّح الرعد بحمده والملائكةُ من خيفته، أي يسبّح الرعد له تسبيحاً مقترناً بحمده والثناء عليه ، وتسبّح له الملائكة خوفاً من عذابه ، وتسبيحُ الرعد حقيقةُ دلَّ عليها القرآن فنؤ من بها وإن لم نفهم تلك الأصوات فهو تعالى لا يخبر

<sup>(</sup>١) الطبري ١٣/ ١١٩. (٢) أخرجه ابن أبي حاتم كذا في مختصر ابن كثير ٢/ ٢٧٤ . (٣) زاد المسير ١٣١٣ .

لَهُ, دَعْوَةُ ٱلْحَتِّ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ عِ لاَ يَسْتَجِيبُونَ لَكُم بِشَى } إِلَّا كَبَسِطِ كَفَّيهِ إِلَى ٱلْمَآءِ لِيَبلُغَ فَاهُ وَمَا هُوَ يَبَلِغِهُ عَوْمًا دُعَآءُ ٱلْحَفْوِينَ إِلَّا فِي ضَلَالٍ ﴿ وَلَا يَسْجُدُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعًا وَكُرْهًا وَظَلَالُهُم بِالْغُدُو وَالْاصَالِ ﴿ وَ فَي السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ قُلِ اللَّهُ قُلْ أَفَا اللَّهُ عُن وَالْمَالِ وَ الْمَالِ وَ الْمَالِ وَ الْمَالِ وَ الْمَالِ وَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مَن دُونِهِ قَلْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمَالِ وَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْ اللَّ

إلا بما هو حقٌّ كما قال ﴿وإن من شيءٍ إلا يسبِّح بحمده﴾ ﴿ويرسلُ الصواعقَ فيصيب بها من يشاء﴾ أي يرسل الصواعق المدمّرة نقمة يهلك بها من شاء ﴿وهم يجادلون في الله ﴾ أي وكفار مكة يجادلون في وجود الله ووحدانيته وفي قدرته على البعث ﴿وهو شديد المِحال﴾ أي وهو تعالى شديد القوة والبطش والنكال ، القادر على الانتقام ممن عصاه ﴿له دعوةُ الحقُّ ﴾ أي للَّه تعالى تتجه الدعوةُ الحق فهو الحقيق بأن يُعبد وحده بالدعاء والالتجاء ﴿والذين يدعون من دونه ﴾ أي والآلهة الذين يدعوهم الكفار من دون الله ﴿لا يستجيبون لهم بشيء ﴾ أي لا يستجيبون لهم دعاءً، ولا يسمعون لهم نداءً ﴿ إلا كباسطِ كفيه إلى الماء ليبلغ فاهُ وما هو ببالغه ﴾ أي إلا كمن يبسط كفيه للماء من بعيد يدعوه ويناديه ليصل الماء إلى فمه، والماءُ جمادٌ لا يُحسُّ ولا يسمع قال أبو السعود: شبّه حال المشركين في عدم حصولهم عند دعاء آلهتهم على شيء أصلاً بحال عطشان هائم لا يدري ما يفعل، قد بسط كفيه من بعيد إلى الماء يبغي وصوله إلى فمه وليس الماء ببالغ من أبداً لكونه جماداً لا يشعر بعطشه(١) ﴿ وما دعاء الكافرين إلا في ضلال ﴾ أي ما دعاؤهم والتجاؤهم لآلهتهم إلا في ضياع وخسار لأنه لا يُجدي ولا يفيد ﴿ولله يسجد من في السموات والأرض﴾ أي ولله وحده يخضع وينقاد أهل السموات وأهل الأرض ﴿طوْعاً وكرْهاً﴾ أي طائعين وكارهين قال الحسن: المؤمن يسجد طوعاً، والكافر يسجد كرُّهاً(١) أي في حالة الفزع والاضطرار ﴿وظلالهُم بالغدو والآصال﴾ أي وتسجد ظلالهُم أيضاً لله في أول النهار وأواخره، والغرضُ الإخبار عن عظمةاللهتعالى وسلطانهالذيقهر كلَّ شيء،ودان له كل شيء ، بأنه ينقاد لجلاله جميع الكائنات حتى ظلال الأدمييّن ، والكل في نهاية الخضوع والاستسلام لأمره تعالى ﴿قل من رب السموات والأرض﴾ أي قل يا محمد لهؤ لاء المشركين من خالق السموات والأرض ومدبّر أمرهما ؟ والسؤ ال للتهكم والسخرية بما عبدوا من دون الله ﴿قُلُ اللَّهِ﴾ أي قل لهم تقريعاً وتبكيتاً : اللهُ خالقُهما ﴿قُلُ أَفَاتَخَذْتُم مِن دُونِهِ أُولِياء لا يُملكون لأنفسهم نفعاً ولاضَرّا ﴾ أي قل لهم \_ إلزاماً لإقامة الحجة عليهم ـ أجعلتم للَّه شركاء وعبدتموهم من دونه وهم لا يقدرون على نفع أنفسهم ، ولا على دفع الضُّرَّ عنها ، فكيف يستطيعونه لغيرهم ؟ ﴿قل هل يستوي الأعمى والبصير أم هل تستوي الظلمات والنور ﴾ هذا تمثيلُ لضلالهم في عبادة غير الله ، والمراد بالأعمى الكافر وبالبصير المؤمن ، وبالظلمات الضلالُ وبالنور

<sup>(</sup>١) أبو السعود ٣/ ١٠٢ . (٢) القرطبي ٩/ ٣٠١ .

# أَمْ جَعَلُواْ لِلَّهِ شُرَكَاءَ خَلَقُواْ تَكَلَّقِهِ عَنَشَنَبَهَ ٱلْخَلَّقُ عَلَيْهِمْ قُلِ ٱللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَّارُ ﴿ اللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَّارُ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِمْ قُلِ ٱللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَّارُ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِمْ قُلْلِ اللَّهُ خَلْقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَّارُ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِمْ قُلُوا اللَّهُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ قُلُوا اللَّهُ خَلْقُ عُلْمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ قُلُوا اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ قُلُوا اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَقُولُوا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّ

الهدى أي كها لا يستوي الأعمى والبصير، وكها لا تستوي الظلهات والنور، كذلك لا يستوي المؤمن الذي يبصر ضياء الحق، والمشرك الذي عمي عن رؤية ذلك الضياء، فالفارق بين الحق والباطل واضح وضوح الفارق بين الأعمى والبصير، والفارق بين الإيمان والضلال ظاهر ظهور الفارق بين النور والظلام أم جعلوا لله شركاء خلقوا كخلقه فتشابه الخلق عليهم هذا من تمام الاحتجاج عليهم والتهكم بهم أي أم اتخذ هؤ لاء المشركون آلهة خلقوا مخلوقات كالتي خلقها الله فالتبس الأمر عليهم فلا يدر ون خلق الله من خلق آلهتهم ؟ وهو تهكم لاذع فإنهم يرون كل شيء من خلق الله، ويرون هذه الآلهة المزعومة لم تخلق شيئاً ثم بعد هذا كلّه يعبدونها من دون الله، وذلك أسخف وأحطما تصل إليه عقول المشركين، ولما أقام الحجة عليهم جاء بهذا البيان الواضح ﴿قل الله خالقُ كل شيء وهو الواحد القهار﴾ أي الله الخالق لجميع الأشياء لا خالق غيره، وهو المنفرد بالألوهية والربوبية، الغالب لكل شيء، وجميع الأشياء تحت قدرته وقهره.

#### البَ لَاغَــَة : في الآيات الكريمة من وجوه الفصاحة والبيان والبديع ما يلي :

- ١ ـ الإشارة بالبعيد عن القريب في ﴿تلك آيات الكتاب﴾ تنزيلاً لها منزلة البعيد للدلالة على علو شأنها ورفعة منزلتها و ﴿ألَ فِي الكتاب للتفخيم أي الكتاب العجيب الكامل في إعجازه وبيانه .
- ٢ ــ الاستعارة التبعية في ﴿يغشي الليلَ النهار﴾ شبّه إزالة نور النهار بواسطة ظلمة الليل بالغطاء الكثيف واستعار لفظ ﴿يغشي﴾ المشير إلى تغطية الأشياء الظاهرة بالأغطية الحسية للأمور المعنوية .
- ٣ ـ الطباق في ﴿تغيضُ . . وتزداد﴾ وفي ﴿الغيب والشهادة ﴾ وفي ﴿أسرَّ . . وجهر ﴾ وفي ﴿مستخفٍ . . وسارب لأن السارب الظاهر وفي ﴿خوفاً وطمعاً ﴾ وفي ﴿طوعاً وكرهاً ﴾ وكلها من المحسنات البديعية اللفظية .
  - ٤ الإيجاز بالحذف في ﴿قل اللهُ ﴾ أي الله خالقُ السموات والأرض.
- التشبيه التمثيلي في ﴿كباسط كفيه﴾ شبّه عدم استجابة الأصنام للداعين لها بعدم استجابة الماء لباسط كفيه إليه من بعد فوجه الشبه منتزع من متعدد .
- ٦ الاستعارة في ﴿ هل يستوي الأعمى والبصير أم هل تستوي الظلمات والنور ﴾ استعار لفظ
   الظلمات والنور للكفر والإيمان وكذلك لفظ الأعمى للمشرك الجاهل والبصير للمؤ من العاقل .
- تـــنبيـــــه : سميت الملائكة معقبات لأنهـم يتعاقبـون على أعهال العبـاد بالليل والنهـار كها في البخاري (يتعاقبون فيكم ملائكة بالليل وملائكة بالنهـار فيجتمعـون في صلاة الفجـر والعصر . .) الحديث .

فَكَارِّكَدَة : روي عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي ﷺ كان إذا سمع صوت الرعد يقول : (سبحان من يسبّح الرعد بحمده والملائكة من خيفته وهو على كل شيء قدير) وكان أبو هريرة يقول من قالها فأصابته صاعقةً فعليَّ ديته(١) .

المنكاسكية: لما ذكر تعالى في الآيات السابقة أنَّ في الأرض دعوتين: دعوة الحق، ودعوة الباطل، وذكر أن دعوة الله هي دعوة الحق، ودعوة ما يعبدون من دونه هي دعوة الباطل. ذكر تعالى هنا مثلين ضربها للحق وأهله، والباطل وحزبه، ليتضح الفرق بين الهدى والضلال، والرشد والغيّ، ثم أعقبه بذكر مآل المؤمنين في دار النعيم، والكافرين في دار الجحيم.

اللغب تن (زبداً) الزبد: الغثاء الذي يحمله السيل (رابياً) عالياً منتفخاً (جفاءً) مضمحلاً متلاشياً لا منفعة فيه ولا بقاء له (۱) يقال: جفا الماء بالزبد إذا قذفه ورمى به (المهاد) الفيراش وأصله المكان الممهد الممهد المنوم والراحة (يدرءون) يدفعون والدرء : الدفع (عقبى) العاقبة ويسمى الجزاء على الفعل عقبى لأنه يكون عقب الفعل (عدن) استقرار وثبات وخلود يقال: عَدَن بالمكان إذا أقام به (يبسط) يوسع (يقدر) يضيق (متاع) كل شيء يتمتع به إلى أجل ثم ينتهي ويفنى (طوبى) فرح وقرة عين قال الزمخشري: مصدر من طاب كبشرى وزلفى ومعناه أصبت خيراً وطيباً (۱) (يياس) الياس : القنوط من الشيء (أمليت مهلت يقال: أملى الله له إذا أمهله وطول له المدة (واق) اسم فاعل من وقى إذا دفع الأذى والضرعنه.

سَبِعَبُ الْمُزُولُ: قال ابن عباس: نزلت في كفار قريش حين قال لهم النبي على : اسجدوا للرحمن قالوا: وما الرحمن ؟ أنسجد لما تأمرنا ؟ فأنزل الله ﴿وهم يكفرون بالرحمن قل هو ربي لا إله إلا هو عليه توكلتُ وإليه متاب ﴾ (١٠) .

أَنْ كُلُ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَسَالَتُ أَوْدِيَةٌ بِقَدَرِهَا فَاحْتَمَلَ السَّيلُ زَبَدًا رَابِياً وَمِمَّا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فَى النَّارِ ابْتِغَاءَ حِلْيَةٍ أَو النَّفِسِكِير : ﴿ أَنزل مِن السهاء ماء ﴾ أي أنزل تعالى من السهاء مطراً ﴿ فسالتُ أودية بقدرها ﴾ أي فجرت مياه الأودية بمقدار سعتها كل بحسبه ، فالكبير بمقدار كبره ، والصغير بمقدار صغره ﴿ فاحتمل السيلُ زبداً رابياً ﴾ أي حمل السيل الذي حدث من الأمطار زبداً عالياً فوقه وهو ما يحمله السيل من غثاء ، ورغوة تظهر على وجه الماء قال الطبري : هذا مثلُ ضربه الله للحق والباطل ، والإيمان والكفر ، فمثل الحق فراباطل في اضمحلاله ، مثلُ الماء الذي أنزله الله من السهاء إلى الأرض ، فاحتمل السيل زبداً عالياً ، فالحق والباطل ، وهذا أحد مثلي الحق فالحق هو الماء الباقي الذي يمكث في الأرض ، والزبد الذي لا يُنتفع به هو الباطل ، وهذا أحد مثلي الحق فالحق هو الماء الباقي الذي يمكث في الأرض ، والزبد الذي لا يُنتفع به هو الباطل ، وهذا أحد مثلي الحق

<sup>(</sup>١) القرطبي ٩/ ٢٩٨ . (٢) البحر ٥/ ٣٨٢ . (٣) الكشاف ٢/ ٥٢٥ . (٤) أسباب النزول ١٥٧ والقرطبي ٩/ ٣١٨ .

مَتَنِعِ زَبَدٌ مِنْ لُهُۥ كَذَالِكَ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْحَتَّ وَٱلْبَاطِلُّ فَأَمَّا ٱلزَّبَدُ فَيَذْهَبُ جُفَآءٌ وَأَمَّا مَايَنْفَعُ ٱلنَّاسَ فَيَمْكُثُ فِي ٱلْأَرْضِ كَذَالِكَ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْأَمْنَالَ ﴿ لِلَّذِينَ ٱسْتَجَابُواْلِرَبِّكُ ٱلْحُسْنَى وَٱلَّذِينَ لَمْ يَسْتَجِيبُواْ لَهُ ﴿ لَوْ أَنَّ لَهُ مَ مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا وَمِثْلَهُ مَعَهُ لِآفَتَدُواْ بِهِ ۚ أَوْلَنَبِكَ لَهُمْ سُوءً ٱلْحِسَابِ وَمَأْوَنَهُمْ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ ٱلْمِهَادُ ١٤ \* أَهُنَ يَعْلُمُ أَنَّمَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ ٱلْحَقُّ كُنَّ هُوَ أَعْمَى إِنَّمَا يَتَذَكُّو أُولُواْ ٱلْأَلْبَنِ ١٠ الْمِهَادُ ١٤ اللَّهِ اللَّهُ اللّ والباطل،والمثل الآخر(١٠) قوله تعالى ﴿ومِما يُوقدون عليه في النار ابتغاء حليةٍ أو متاعٍ زبدٌ مثلُه ﴾أي ومن الـذي يوقد عليه الناس من المعادن كالذهب والفضة والنحاس ، مما يُسبك في النار طلب الزينةِ أو الأشياء التي يُنتفع بها كالأواني زبدٌ مثل زبد السيل ، لا يُنتفع به كما لا يُنتفع بَزَبد السيل ﴿كذلك يضرب الله الحق والباطل﴾ أي كذلك يضرب الله المُثُل للحق والمُثُل للباطل ، فمثلُ الحق في ثباته واستقراره كمشل الماء الصافي الذي يستقر في الأرض فينتفع منه الناس ، ومثل الباطل في زواله واضمحلاله كمثـــل الزبـــد والغثاء الذي يقذف به الماء يتلاشى ويضمحل ﴿فأما الزبدُ فيذهب جُفاءٌ﴾ أي فأما الزبد الذي لا خير فيه مما يطفو على وجه الماء والمعادن فإنه يرمي به السيل ويقذفه ويتفرق ويتمزّق ويذهب في جانبَيُّ الوادي ﴿وأمّا ما ينفع الناسَ فيمكث في الأرض ﴾ أي وأمّا ما ينتفع الناس به من الماء الصافي ، والمعدّن الخالص فيبقى ويثبت في الأرض ﴿ كَذَلْكَ يَضِرَبُ اللَّهِ الْأَمْثَالَ ﴾ أي مِثْلُ المُثَلَين السابقين يبينُ اللَّه الأمثال للحق والباطل ، والهدى والضلال ليعتبر الناس ويتعظوا (٢) ﴿للذين استجابوا لربهم الحُسْني﴾ أي للمؤ منين الذين استجابـوا للـه بالإيمان والطاعة المثوبةُ الحسنى وهي الجنة دار النعيم ﴿والذين لم يستجيبوا له﴾ أي لم يجيبوا ربهم إلى الإيمان به وهم الكافرون ﴿ لُو أَنَّ لَهُمْ مَا فِي الأرض جَمِيعاً ﴾ أي لو كان لهم جميع ما في الدنيا من الأموال ﴿ومثلَه معه ﴾ أي ومثلَ جميع ما في الدنيا ﴿لافتدوا به ﴾ أي لبذلوا كل ذلك فداءً لأنفسهم ليتخلصوا من عذاب الله ﴿أُولئك لهم سوء الحساب﴾ أي لهم الحساب السيء قال الحسن : يُحاسبون بذنوبهم كلها لا يُغفر لهم منها شيء ﴿ومأواهم جهنم﴾ أي المكان الذي يأوون إليه يوم القيامة نار جهنم ﴿وبئس المهاد﴾ أي بئس هذا المستقر والفراش الممهد لهم في النار ﴿أَفَمَن يعلم أَمَا أُنزِلَ إليك من ربك الحقُّ كمن هو أعمى الهمزة للاستفهام الإنكاري أي هل يستوي من آمن وصدَّق بما نزل عليك يا محمد ومن بقي يتخبط في ظلمات الجهل والضلال لا لُبُّ له كالأعمى ؟ والمراد به عمى البصيرة قال ابن عباس نزلت في حمزة وأبي جهل ﴿إنما يتذكر أولوا الألباب﴾ أي إنما يتعظ بآيات الله ويعتبر بها ذوو العقول السليمة ، ثم عدَّد تعالى (١) الطبري ١٣٤/١٣ . (٧) يقول الشهيد « سيد قطب » في تفسيره الظلال ما نصه : « ثم نمضي مع السياق يضرب مثلاً للحق والباطل ، للدعوة الباقية والدعوة الذاهبة مع الريح ، إن الماء لينزل من السهاء فتسيل به الأودية ، وهو يلمُّ في طريقه غُثاءً يطفو على وجهه في صورة الزبد ، وهو نافشُ رابِ منتفخ ولكنه بعدُ غثاء ، والماء من تحته ساربٌ ساكنٌ هادىء ولكنه هو الماء الذي يحمل الخير والحياة ، كذلك يقع في المعادن التي تُذاب لتُصاغ منها حلية كالذهب والفضة أو آنية كالحديد والرصاص ، فإن الخبث يطفو ولكنه بعدُ خبثُ يذهب ويبقى المعدن

في نقاء ، ذلك مثل الحق والباطل ، فالباطل يطفو ويعلو ويبدو رابيًا منتفخًا ولا يلبث أن يذهب جفاءً مطروحًا لا حقيقة له ولا تماسك ،

والحق يظل هادئاً ساكناً ولكنه الباقي في الأرض كالماء المحيى ، والمعدن الصريح » .

ٱلَّذِينَ يُوفُونَ بِعَهْدِ ٱللَّهِ وَلَا يَنقُضُونَ ٱلْمِيثَـٰقَ ﴿ وَٱلَّذِينَ يَصِلُونَ مَآأَمَرَ ٱللَّهُ بِهِ ۗ أَن يُوصَلَ وَيَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ وَيَخَافُونَ سُوَءَ ٱلْحِسَابِ ﴿ وَٱلَّذِينَ صَبَرُواْ ٱبْتِغَآءَ وَجْهِ رَبِّهِمْ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَأَنفَقُواْ مِثَّ رَزَقَنَاهُمْ سِرًّا وَعَلَانِيَـةً وَيَدْرَءُونَ بِٱلْحَسَنَةِ ٱلسَّيِّئَةَ أُولَـيِكَ لَهُمْ عُقْبَى ٱلدَّارِ ﴿ ﴿ جَنَّنتُ عَدْنٍ يَدْخُلُونَهَا وَمَن صَلَحَ مِنْ ءَابَآيِهِمْ وَأَزْوَا جِهِمْ وَذُرِّ يَّاتِهِمْ وَٱلْمُكَيِّكَةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلِّ بَابِ ﴿ مَا اللَّهُ عَلَيْكُم بِمَا صَبَرْتُمْ فَنِعْمَ عُقْبَى ٱلدَّارِ ﴿ مَا اللَّهُ عَلَيْكُم بِمَا صَبَرْتُمْ فَنِعْمَ عُقْبَى ٱلدَّارِ ﴿ مَا اللَّهُ عَلَيْكُم بِمَا صَبَرْتُمْ فَنِعْمَ عُقْبَى ٱلدَّارِ ﴿ مَا اللَّهُ عَلَيْكُم بِمَا صَبَرْتُمْ فَنِعْمَ عُقْبَى ٱلدَّارِ ﴿ مَا اللَّهُ عَلَيْكُم بِمَا صَبَرَتُمْ فَنِعْمَ عُقْبَى ٱلدَّارِ فَيْ وَٱلَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ ٱللَّهِ مِن بَعْدِ مِيثَقِهِ ء وَيَقْطَعُونَ مَآ أَمَرَ ٱللَّهُ بِهِ تَ أَن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ أَوْلَيْكَ صفاتهم فقال ﴿الذين يوفون بعهد الله ﴾ أي يتمون عهد الله الذي وصاهم به وهي أوامره ونواهيه التي كلُّف بها عباده ﴿ولا ينقضون الميثاق﴾ أي لا يخالفون ما وثقوه على أنفسهم من العهود المؤكدة بينهم وبين الله ، وبين العباد ﴿وَالذين يصلون ما أُمر الله به أن يُوصل﴾ أي يصلون الأرحام التي أمر الله بصلتها ﴿ويخشون ربهم﴾ أي يهابون ربهم إجلالاً وتعظياً ﴿ويخافون سوء الحساب﴾ أي يُخافون الحساب السيء المؤدي لدخول النار ، فهم لرهبتهم جادُّون في طاعة الله ، محافظون على حدوده ﴿والذين صبروا ابتغاء وجه ربهم ﴾ أي صبروا على المكاره طلباً لمرضاة الله ﴿وأقاموا الصلاة ﴾ أي أدُّوا الصلاة المفروضة بحدودها في أوقاتها ﴿وَأَنفقُوا مما رزقناهم سراً وعلاتية﴾ أي أنفقوا بعض أموالهم التي أوجبها الله عليهم في الخفاء والعلانية ﴿ويدرءون بالحسنةِ السيئة﴾ أي يدفعون الجهلَ بالحلم والأذى بالصبر وقال ابن عباس: يدفعون بالعمل الصالح السيء من الأعمال(١) بمعنى يفعلون الحسنات ليدرءوا بها السيئات وفي الحديث (وأتبع السيئةَ الحسنة تمحهاً) ﴿ أُولئك لهم عقبي الدار﴾ أي العاقبة المحمودة في الدار الآخرة وهي الجنة وقد جاء تفسيرها في قوله ﴿جناتُ عدنٍ يدخلونها ومن صَلَح من آبائهم وأزواجهم وذرياتهم ﴾ أي جنات إقامة خالدة يدخلها أولئك الأبرار ومن كان صالحاً من آبائهم ونسائهم وأولادهم ، ليأنسوا بلقائهم ويتم بهم سرورهم ، وإن لم يكونوا يستحقون هذه المنازل العالية بأعمالهم ، فترفع منازل هؤ لاء إكراماً لأولئك وذلك فضل الله ، ثم إنَّ لهم إكراماً آخر بيِّنه بقوله ﴿والملائكةُ يدخلون عليهم من كل باب﴾ أي والملائكةُ تدخل عليهم للتهنئة من كل باب من أبواب الجنة يقولون لهم ﴿سلامٌ عليكم بما صبرتم﴾ أي سلمتم من الآفات والمحن بصبركم في الدنيا ، ولئن تعبتم فيا مضى فلقد استرحتم الساعة ، وهذه بشارة لهم بدوام

السلامة ﴿فنعم عقبى الدار﴾ أي نعمت هذه العاقبة الحميدة عاقبتكم وهي الجنة بدل النار ، ولما ذكر تعالى أوصاف المؤ منين التسع أعقبه بذكر أوصاف الكافرين الذميمة فقال ﴿والذين ينقضون عهد الله من بعد ميثاقه﴾ أي ينقضون عهودهم بعدما وثقوا على أنفسهم لله أن يعملوا بما عهد إليهم من طاعته والإيمان به

﴿ ويقطعون ما أمر الله به أن يوصل ﴾ أي يقطعون الرحم التي أمر الله بوصلها ﴿ ويقسدُون فِي الأرض ﴾ ﴿ أولئك لهم اللعنة ﴾ أي أولئك الموصوفون بما ذُكر من القبائح لهم البعد

<sup>(</sup>١) القرطبي ٩/ ٣١١.

لَهُمُ ٱللَّعْنَةُ وَلَهُمْ سُوَّءُ ٱلدَّارِ ﴿ اللَّهُ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ وَيَقْدِرُ وَفَرِحُواْ بِٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَ وَمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَ اللَّهِ وَالْآخِرَةِ إِلَّا مَتَنعٌ ﴿ وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْلَآ أَنزِلَ عَلَيْهِ ءَايَةٌ مِّن رَّبِّهِ ء قُلْ إِنَّ ٱللَّهَ يُضِلُّ مَن يَشَآءُوَ يَهْدِى إِلَيْهِ مَنْ أَنَابَ ﴿ اللَّهِ مَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَ إِنْ قُلُوبُ ﴿ مِ بِذِكْرِ ٱللَّهِ أَلَا بِذِكْرِ ٱللَّهِ تَطْمَ إِنَّ ٱلْقُلُوبُ ﴿ مِنْ أَلَا مُعَالِمُ اللَّهِ مَنْ أَنَابَ ﴿ مُنَّا اللَّهُ مَا مُنُواْ وَتَطْمَ إِنَّ قُلُوبُ ﴾ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَدْتِ طُوبَىٰ لَهُمْ وَحُسَّنُ مَعَابِ ﴿ كُذَالِكَ أَرْسَلُنَكَ فِي أُمَّةٍ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهَا أَكُمُ لِّتَنْلُواْ عَلَيْهِمُ ٱلَّذِيَ أَوْحَيْنَآ إِلَيْكَ وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِٱلرَّحْمَانِ قُلْ هُوَرَبِي لَآ إِلَنَهَ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ من رحمته ، والطرد من جنته ﴿ولهم سوء الدار﴾ أي لهم ما يسوءهم في الدار الأخرة وهو عذاب جهنم على عكس المتقين ﴿اللَّهُ يَبْسُط السرزق لمن يشاء ويقدرُ ﴾ أي يوسّع على من يشاء من عباده ويضيّق على من يشاء حسب الحكمة والمصلحة ﴿وفرحموا بالحياة اللَّدنيا﴾ أي وفرح هؤلاء المشركون بنعيم الدنيا فرح أشَر وبطر ، وهو إخبار في ضمنه ذمٌّ وتسفيه لمن فرح بالـدنيا ولذلك حقّرها بقولِه ﴿وما الحياة الدنيا في الآخرة إلا متاعٌ﴾ أي قليل وشيء حقير بالنظر إلى الآخرة ﴿ويقول الذين كفروا لولا أُنزل عليه آيةٌ من ربه﴾ أي ويقول كفار مكة هلاّ أُنزل على محمد معجزة من ربه مثل معجزة موسى في فلق البحر ، ومعجزة عيسى في إحياء الموتى ونحو ذلك ﴿قلْ إِنَّ اللَّهَ يُضلُّ من يشاءُ ويَهْدي إليهِ مِن أنابٍ﴾ أي قل لهم يا محمد الأمر بيد الله وليس إليَّ ، يُضلُّ من يشاء إضلاله فلا تغني عنه الآياتُ والنُذُّر شيئًا ، ويرشد إلى دينه من أراد هدايته لأنه رجع إلى ربه بالتوبة والإنِابة قال في التسهيل : خرج بالكلام مخرج التعجب حين طلبوا آية والمعنى قد جاءكم محمد عليه القرآن وآيات كثيرة فعميتُم عنها ، وطلبتم غيرها ، وتماديتم على الكفر فإنه تعالى يضل من يشاء مع ظهور الآيات ، ويهدي من يشاء دون ذلك(١) ﴿ الذين آمنوا وتطمئنُّ قلوبُهم بذكر الله ﴾ هذا بدلٌ والمعنى يهدي أهل الإنابة وهم الـذين آمنـوا وتسكن وتستأنس قلوبهم بذكر الله وتوحيده ، وجيء بصيغة المضارع لإفادة دوام الاطمئنان واستمراره ﴿ أَلَا بَذَكُرُ اللَّهُ تَطْمُئُنُّ القَلُوبِ ﴾ أي ألا فانتبهوا أيها القوم فإن بذكر الله تستأنس وتسكن قلوب المؤ منين ، فلا يشعرون بقلق واضطراب من سوء العقاب ، على عكس الذين إذا ذكر الله اشمأزت قلوبهُم ﴿الذين آمنوا وعملوا الصالحات طوبى لهم وحسنُ مآب﴾ أي أما المؤ منون أهل الأعمال الصالحة فقرة عينٍ لهم ونعم ما يلقون من الهناءة والسعادة في المرجع والمنقلب قال ابن عباس : ﴿طُوبِي لَهُم ﴾ فرحٌ وقرة عين ﴿كذلك أرسلناك في أمةٍ قد خَلَت من قبلها أمم كل أي كما أرسلنا الأنبياء من قبلك كذلك أرسلناك يا محمد في أمة قد مضت قبلها أمم كثيرة ، فهي آخر الأمم وأنت خاتم الأنبياء ﴿لتتلو أعليهم الذي أوحينا إليك﴾ أي لتبلُّغهم هذا الوحي العظيم والذكر الحكيم ﴿وهُم يكفرون بالرحمن﴾ أي والحال أنهم يكفرون بالرحمن الذي وسعت رحمته كل شيء ﴿قل هو ربي لا إله إلا هو﴾ أي قل يا محمد لهؤ لاء المشركين إن الرحمن الذي كفرتم به

<sup>(</sup>١) التسهيل ٢/ ١٣٤ .

وَ إِلَيْهِ مَنَابِ ﴿ ﴾ وَلَوْ أَنَّ قُرْءَانَا سُيَرَتْ بِهِ ٱلْجَبَالُ أَوْ قُطِّعَتْ بِهِ ٱلْأَرْضُ أَوْ كُلِّمَ بِهِ ٱلْمَوْتَىٰ بَلِ لِلَّهِ ٱلْأَمْرُ جَمِيعًا أَفَكُمْ يَاْ يَعَسِ ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ أَن لَّوْ يَشَآءُ ٱللَّهُ لَكَ دَى ٱلنَّاسَ جَمِيعًا وَلَا يَزَالُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ تُصِيبُهُم بِمَا صَنعُواْ قَارِعَةُ أَوْ تَكُلُّ قَرِيبًا مِّن دَارِهِمْ حَتَىٰ يَأْتِي وَعْـدُ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُخْلِفُ ٱلْمِيعَـادَ ﴿ وَلَقَدِ ٱسْتُهْزِئَ بِرُسُلِ مِّن قَبْلِكَ فَأَمَلَيْتُ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ ثُمَّ أَخَذَتُهُم فَكَيْفَ كَانَ عِقَابِ ﴿ إِنَّ أَفَلَ هُوَ قَآمٍ عَلَى كُلِّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتُ وأنكرتم معرفته هو ربي الذي آمنت به لا معبود لي سواه ﴿عليه توكلت وإليه متاب﴾ أي عليه وحده اعتمدت ، وإليه توبتي ومرجعي فيثيبني على مجاهدتكم ، والغرضُ تسلية النبي ﷺ مما يلقاه من كفار قريش من الجحود والعناد فقد كذَّب قبلهم الأمم ﴿ ولو أن قرآناً سُيرِّت به الجبال ﴾ أي لو كان كتابٌ من الكتب المنزَّلة سُيرت بتلاوته الجبال وزعزعت عن أماكنها ﴿أُو قُطَّعت به الأرض﴾ أي شُققت به الأرض حتى تتصدَّع وتصير قطعاً ﴿ أُو كُلِّم به الموتى ﴾ أي خوطبت به الموتى حتى أجابت وتكلمت بعد أن أحياها الله بتلاوته عليها ، وجواب ﴿لُو﴾ محذوف تقديره : لكان هذا القرآن ، لكونه غايةً في الهداية والتذكير ، ونهايةً في الإنذار والتخويف(١) وقال الزجاج: تقديره « لما آمنوا » لغلوهم في المكابرة والعناد ، وتماديهم في الضلالُ والفساد ﴿ بِلَّ للَّهِ الأمرُ جميعاً ﴾ بلُّ للإِضراب والمعنى : لو أن قرآنًا فُعل به ما ذُكر لكان ذلك هذا القرآن ، ولكنَّ الله لم يجبهم إلى ما اقترحوا من الآيات ، لأنه هو المالك لجميع الأمور والفاعل لما يشاء منها من غير أن يكون الأحد عليه تحكم أو اقتراح ﴿أفلم بيأس الذين آمنوا أن لو يشاء الله لهدي الناس جميعاً ﴾ أي أفلم يقنط وييأس المؤمنون من إيمان الكفار ، ويعلموا أنه تعالى لو شاء هدايتهم لهداهم لأن الأمر له ، ولكنْ قضت الحكمة أن يكون بناء التكليف على الاختيار(٢) ﴿ ولا يزال الذين كفروا تصيبهم بما صنعوا قارعة ﴾ أي ولا يزال كفار مكة يصيبهم بسوء أعمالهم وكفرهم داهيةٌ تقرع أسماعهم وتقلق بالهم من صنوف البلايا والمصائب ﴿أُو تحلُّ قريباً من دارهم ﴾ أي أو تحلُّ القارعة والداهية قريباً من ديارهم فيفزعون منها ويتطاير إليهم شررها ﴿حتى يأتي وعدُ الله ﴾ بإظهار الإسلام وانتصارك عليهم بفتح مكة ﴿إن الله لا يخلف الميعاد) أي لا يخلف وعده لرسله وأوليائه بنصرتهم على أعدائه ﴿ولقد استهزىء برسل مِن قبلك ﴾ تسلية وتأنيس للنبي ﷺ أي كما استهزأ بك المشركون فقد استهزأ المجرمون برسلهم وأنبيائهم ﴿فأمليتُ للذين كفروا ثم أخذتهم ﴾ أي أمهلتهم وتركتهم في أمن ودَعة ثم أخذتهم بالعذاب ﴿فكيف كان عقاب ﴾ أي فكيف كان عقابي لهم على الكفر والتكذيب ؟ ﴿ أَفْمَن هُو قَائمٌ على كُلْ نَفْسٍ مِا كُسبتْ ﴾ أي أفمن هو رقيب حفيظ على عمل كل إنسان لا يخفي عليه شيء من أعمال العباد وهو الله تعالى ، والخبر محذوف تقديره : كمن ليس بهذه الصفة من الأصنام التي لا تسمع ولا تنفع ولا تملك من الأمر شيئاً قال الفراء: وتُرك جوابُه لأن

<sup>(</sup>١) هذا اختيار الزمخشري واختار الزجاج أن التقدير « لما آمنوا » .

 <sup>(</sup>٢) ذهب بعض المفسرين إلى أن معنى ﴿أفلم ييأس الذين آمنوا﴾ أفلم يعلم ويتبيَّنْ وهي لغة هوازن وهذا منقول عن بعض السلف ، ولكن
 لا ضرورة لإخراج الكلمة عن معناها الأصلي طالما يمكن فهمها على الوجه المتبادر كما بينا .

وَجَعَلُواْ لِلّهِ شُرَكَآءَ قُلْ سَمُوهُمْ أَمْ تُنَبِّعُونَهُ, بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي ٱلْأَرْضِ أَم بِظَلهِرِ مِنَ ٱلْقَوْلِ بَلْ زُيِّنَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مَحَكُوهُمْ وَصُدُّواْ عَنِ ٱلسَّبِيلِ وَمَن يُضْلِلِ ٱللهُ فَعَلَ لَهُ, مِنْ هَادٍ (﴿ مَنْ هَادٍ ﴿ مَنْ هَادٍ أَنْ اللّهُ عَذَابٌ فِي ٱلْحَيَافِةِ ٱلدُّنَيَا وَلَعَدَابُ اللهُ عَنَا اللهُ عَنَا اللهُ عَنَا اللهُ عَنَا اللهُ عَنَا اللهُ عَنَا اللهُ عَنِ ٱللّهِ مِن وَاقٍ ﴿ اللّهُ عَنَا اللهُ عَنَا اللهُ عَنَا اللهُ عَنَا اللهُ عَنَا اللهُ عَنِ اللّهِ عِن وَاقٍ ﴿ اللهِ اللهُ عَنْ اللّهِ عَنِ اللّهِ عَنِ اللّهِ عَنِ اللّهِ عَنِ اللّهِ عَنِ اللّهِ عَنِ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنِي اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الل

المعنى معلوم وقد بينه بعد هذا بقوله ﴿وجعلوا للهِ شركاء ﴾ كأنه قيل : هل الله كشركائهم ؟ (١) وقال الزخشري : هذا احتجاجٌ عليهم في إشراكهم بالله يعني أفالله الذي هو قائم رقيب على كل نفس صالحة أو طالحة بما كسبت من خير أو شر وقد أعد لكل جزاءه كمن ليس كذلك (١) ﴿وجعلوا لله شركاء قل سموهم أي وجعل المشركون آلمة عبدوها معه من أصنام وأنداد في منتهى العجز والحقارة والجهالة ، قل لهم يا محمد : سموهم لنا وصفوهم لننظر هل لهم ما يستحقون به العبادة والشركة مع الله ؟ ﴿أم تنبئونه بما لا يعلم في الأرض ﴾ أي أم تخبرون الله بشركاء لا يعلمهم سبحانه وهو استفهام للتوبيخ ﴿أم بظاهر من القول ﴾ أي أم تسمونهم شركاء بظن باطل فاسد لا حقيقة له ، لفرط الجهل وسخافة العقل ﴿بل زُين للذين كفروا مكرهُم ﴾ أي زين لهم الشيطان ذلك الكفر والضلال ﴿وصدوا عن السبيل » أي منعوا عن طريق الهدى ﴿ومن يضلل الله فها له أحد يهديه ﴿لهم عذاب في الحياة الدنيا بالقتل والأسر وسائر المحن ﴿ولعذاب الآخرة أشق ﴾ أي ولعدابم في الأخرة أثقل وأشد إيلاماً من عذاب الدنيا ﴿وما لهم من الله من واق » أي وليس لهم من يحميهم من عذاب الله أو يدفع عنهم سخطه وانتقامه .

البكاغية الراض التشبيه التمثيلي الذي من السهاء ماءً فسالت أودية . . الآية شبّه تعالى الحق والباطل بتشبيه رائع يسمى «التشبيه التمثيلي» لأن وجه الشبه فيه منتزع من متعدد ، فمثّل الحق بالماء الصافي الذي يستقر في الأرض ، والجوهر الصافي من المعادن الذي به ينتفع العباد ، ومثّل الباطل بالزبد والرغوة التي تظهر على وجه الماء ، والحبث من الجوهر الذي لا يلبث أن يتلاشى ويضمحل ، والصورة التي توحي بها الآية «صورة الحق والباطل » وهما في صراع كالزبد الذي تتقاذفه الأمواج ﴿ فأما الزبد فيذهب جفاءً وأما ما ينفع الناس فيمكث في الأرض ﴾ وهو تمثيل في منتهى الروعة والجمال .

- ٧ \_ ﴿ فسالت أوديةٌ بقدرها ﴾ مجاز عقلي من إسناد الشيء لمكانه والأصل فسالت مياه الأودية .
  - ٣ ـ ﴿كذلك يضرب الله الحق والباطل﴾ فيه إيجاز بالحذف أي أمثال الحق وأمثال الباطل .
    - ٤ ﴿للذين استجابوا . . والذين لم يستجيبوا ﴾ بينهما طباق السلب .
- - ﴿ كَمَنَ هُو أَعْمَى ﴾ شبّه الجهل والكفر بالعمى على سبيل الاستعارة التبعية لأن المراد بالأعمى الجاهل الكافر.

<sup>(</sup>١) زاد المسير ٤/ ٣٣٣ . (٢) الكشاف

٦ ﴿ سراً وعلانية ﴾ بينها طباق وكذلك بين ﴿ الحسنة والسيئة ﴾ و ﴿ يبسط ويقدر ﴾ و ﴿ يضل ويهدي ﴾ للتضاد بين اللفظين .

٧ - ﴿إلا متاع﴾ أي إلا مثل المتاع الذي يستمتع به الإنسان في الحاجات الموقتة ففيه تشبيه بليغ
 لحذف الأداة ووجه الشبه .

فَكَارِّحُكُمْ : بيَّن تعالى في قوله ﴿ومن صَلَح من آبائهم وأز واجهم وذرياتهم ﴾ أن النسب لا ينفع إذا لم يحصل معه العمل الصالح ، وفيه قطع للأطهاع الفارغة لمن يتمسك بمجرد حبل الأنساب .

تبييل أن قال الإمام الطيبي في قوله تعالى ﴿أفمن هو قائم على كل نفس . . ﴾ في هذه الآية احتجاج بليغ مبني على فنون من علم البيان أولها : التوبيخ لهم على قياسهم الفاسد في عبادة غير الله ثانيها : وضع الظاهر موضع الضمير ﴿وجعلوا لله شركاء كتبيها على ضلالهم في جعل شركاء لمن هو فرد واحد لا يشاركه أحد في اسمه ثالثها : إنكار لوجود الشركاء على وجه برهاني ﴿قل سمّوهم ﴾ رابعها : نفي الشيء بنفي لازمه ﴿أم تنبئونه بما لا يعلم ﴾ خامسها : الاحتجاج عليهم بطريق التدرج لبعثهم على التفكر ﴿أم بظاهر من القول ﴾ أي أتقولون بأفواهكم من غير روية ولا تفكير ببطلان ما تقولون ؟ فكان هذا الاحتجاج منادياً على نفسه بالإعجاز وأنه ليس من كلام البشر(۱) .

قال الله تعالى : ﴿مثل الجنة التي وُعد المتقون تجري من تحتها الأنهار . . إلى . . ومن عنده علم الكتاب ﴾ من آية (٣٥) إلى نهاية السورة الكريمة .

المن اسب بنة : لما ذكر تعالى ما أعد للكفار في الآخرة ذكر ما أعد للمؤ منين في جنات النعيم ، ثم توعد المشركين بالعذاب الأليم ، وختم السورة الكريمة ببيان صدق رسالته عليه السلام بشهادة الله تعالى وشهادة المؤ منين من أهل الكتاب .

اللغ من والنصارى سموا بذلك لأنهم معندة واحدة (مآب) أي مآبي بمعنى مرجعي (يمحو) المحو: إزالة الأثر من حاعات متفرقة لا تجمعهم عقيدة واحدة (مآب) أي مآبي بمعنى مرجعي (يمحو) المحو: إزالة الأثر من كتابة أو غيرها وعكسه الإثبات (أم الكتاب) أصل كل الكتب والمراد منه علم الله أو اللوح المحفوظ (البلاغ) اسم بمعنى التبليغ (مكر) المكر : تدبير أمر في خفاء ، وقد يكون في الخير وقد يكون في الشر . سبنب الترول : قال الكلبي : عيرت اليهود رسول الله وقالت : ما نرى لهذا الرجل مهمة إلا النساء والنكاح ولوكان نبياً كما زعم لشغله أمر النبوة عن النساء ، فأنزل الله تعالى (ولقد أرسلنا رسلاً من قبلك وجعلنا لهم أز واجاً وذرية) (١) .

 <sup>(</sup>۱) نقلاً عن حاشية الصاوى على الجلالين . (۲) أسباب النزول ۱۵۸ .

\* مَّنُلُ الْجَنَّةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُتَّقُونَ تَجْرِى مِن تَخْتِهَا الْأَنْهَا وَآيِ وَظِلُّهَا تِلْكَ عُقْبَى الَّذِينَ اتَّقَوَّا وَعُقْبَى الْمُتَّفُومِ وَالَّذِينَ اللَّهُمُ الْكِتَبَ يَفْرَحُونَ بِمَ أَنزِلَ إِلَيْكُ وَمِنَ الْأَخْرَابِ مَن يُنكِرُ بَعْضَهُ وَالْمَا الْمَنْ وَلَيْ اللَّهُ وَمِنَ الْأَخْرَابِ مَن يُنكِرُ بَعْضَهُ وَاللَّهُ مِنَا اللَّهُ وَلَا أَمْرِتُ أَنْ أَعْبُدَ اللّهَ وَلَا أَمْرِتُ أَنْ أَعْبُدَ اللّهَ وَلَا أَشْرِكَ بِهِ عَلَيْهِ أَدْعُواْ وَإِلَيْهِ مَعَابِ فَيْ وَكَذَلِكَ أَنزَلْنَاهُ حُكْمًا عَرَبِيَّ فَلْ إِنْمَا أَمْرِتُ أَنْ أَعْبُدَ اللّهَ وَلَا أَمْرِتُ أَنْ أَعْبُدَ اللّهَ وَلَا أَمْرِتُ أَنْ أَعْبُدَ اللّهَ وَلَا اللّهُ مِن وَلِي وَلَا وَاقِ فَيْ وَلَا اللّهُ مُن اللّهِ مِن وَلِي وَلا وَاقِ فَيْ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَبْلِكَ وَبَا اللّهُ مِن وَلِي وَلا وَاقِ فَيْ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَبْلِكَ وَنَ اللّهِ مِن وَلِي وَلا وَاقِ فَيْ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَبْلِكَ وَجَعَلْنَا لَهُ مِنْ وَلِي وَلا وَاقِ فَيْ وَلَا عَلَى مَن اللّهُ مِن وَلِي وَلا وَاقِ فَيْ وَلَا أَجْلِ كِتَابٌ فَيْ عَلْهُ اللّهُ مِن عَلْمَ اللّهُ مِن وَلِي وَلا وَاقِ فَى اللّهُ مَنْ اللّهُ مِن وَلَيْ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَالْمَ اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مِن وَلِي وَلا وَاقِ فَى اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ اللّهُ مِن وَلِي وَلَا اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مِن وَلَيْ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَا اللّهُ مَن اللّهُ مِن وَلَا اللّهُ اللّهُ مُن اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَن اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ الللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا الللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ ا

النَّفسِكِ : ﴿مثلُ الجنةِ التي وُعِد المتقون تجري من تحتها الأنهار﴾ أي صفة الجنة العجيبة الشأن التي وعد الله بها عباده المتقين أنها تجرى من تحت قصورها وغرفها الأنهار ﴿أَكُلُهَا دَائِمُ وَظُلُهَا﴾ أي ثمرها دائم لا ينقطع ، وظلُّها دائم لا تنسخه الشمس ﴿تلك عقبي الذين اتقوا ﴾ أي تلك الجنة عاقبة المتقين ومآلهم ﴿وعقبي الكَّافرين النار﴾ أي وأما عاقبة الكفار الفجار فهي النار ﴿والذين آتيناهم الكتاب يفرحون بما أُنزلُ إليك، أي والذين أنزلنا إليهم التوراة والإنجيل - بمن آمن بك واتبعك يا محمد - كعبد الله بن سلام والنجاشي وأصحابه يفرحون بهذا القرآن لما في كتبهم من الشواهد على صدقه والبشارة به ﴿وَمِنَ الْأَحْرَابُ مِن يُنكِرُ بعضه أي ومن أهل الملل المتحزبين عليك وهم أهل أديان شتى من ينكر بعض القرآن مكابرة مع يقينهم بصدقه لأنه موافق لما معهم ﴿قل إنما أُمرتُ أن أعبد الله ولا أُشرك به ﴾ أي قل يا محمد إنما أُمرتُ بعبادة الله وحده لا أشرك معه غيره ﴿ إليه أدعوا وإليه مآب ﴾ أي إلى عبادته أدعو الناس وإليه مرجعي ومصيري ﴿ وكذلك أنزلناه حكماً عربياً ﴾ أي ومثل إنزال الكتب السابقة أنزلنا هذا القرآن بلغة العرب لتحكم به بين الناس ﴿ ولئن اتبعت أهواءهم بعدما جاءك من العلم ﴾ أي ولئن اتبعت المشركين في ايدعونك إليه من الأهواء والآراء بعدما آتاك الله من الحجج والبراهين ﴿ما لك من الله من وليٌّ ولا واق، أي ليس لك ناصرٌ ينصرك أو يقيك من عذاب الله ، والمقصود تحذير الأمة من اتباع أهواء الناس لأن المعصوم إذا خوطب بمثل ذلك كان الغرض تحذير الناس قال القرطبي : الخطاب للنبي علي والمراد الأمة (١) ﴿ ولقد أرسلنا رسلاً من قبلك ﴾ أى أرسلنا قبلك الرسل الكرام ﴿وجعلنا لهم أزواجاً وذرية ﴾ أي وجعلنا لهم النساء والبنين ، وهو ردٌّ على من عاب على الرسول على كثرة النساء وقالوا: لوكان مرسلاً حقاً لكان مشتغلاً بالزهد وترك الدنيا والنساء، فردَّ الله مقالتهم وبيَّن أن محمداً ﷺ ليس ببدع في ذلك ،بل هو كمن تقدم من الرسل ﴿وماكان لرسولٍ أن يأتي بآيةٍ إلا بإذن الله ﴾ أي لم يكن لرسول أن يأتي قومه بمُعجزة إلا إذا أذن الله له فيها ، وهذا ردٌّ على الذين اقترحوا الآيات ﴿لَكُلُّ أَجُلِّ كِتَابُ﴾ أي لكل مدةٍ مضروبة كتابٌ كتبه الله في اللوح المحفوظ، وكلُّ شيء عنده بمقدار قال الطبرى: لكل أمر قضاه الله كتابٌ قد كتبه فهو عنده (٢) ﴿ يُحوا اللهُ ما يشاءُ ويُثبت ﴾

 <sup>(</sup>١) القرطبي ٩/ ٣٢٧ . (٢) الطبري ١٣٥/ ١٣٥ .

مَا يَشَآءُ وَيُنْبِتُ وَعِندَهُ وَأُمُّ الْكِتَنبِ ﴿ وَإِن مَّا نُرِينَكَ بَعْضَ الَّذِي نَعِدُهُمْ أَوْ نَتَوَفَّبَنَكَ فَإِنَّمَا عَلَيْكَ الْمُعَقِّبَ الْمَبْلَغُ وَعَلَيْنَا الْحِسَابُ ﴿ وَهُ اللَّهُ يَمْكُمُ لَا مُعَقِّبَ الْأَرْضَ نَنقُصُهَا مِنْ أَطْرَافِهَ أَوْ لَنَوَفَيَنَكُ فَإِمَّا عَلَيْكُ لَا مُعَقِّبَ اللَّهُ مَعَ الْحَيْدُ وَعَلَيْنَا الْحِسَابُ وَ وَقَدْ مَكَرَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلِيّهِ الْمَكُرُ جَمِيعًا يَعْلَمُ مَا تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسِ اللَّهُ الْمَكُرُ جَمِيعًا يَعْلَمُ مَا تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسِ وَمَدَّ مِن عَبْلِهِمْ فَلِيّهِ الْمَكْرُ جَمِيعًا يَعْلَمُ مَا تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسٍ وَمَدَّ مَكَرَ الّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلِيّهِ الْمَكْرُ جَمِيعًا يَعْلَمُ مَا تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسٍ وَسَيَعْلُمُ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُلْكُنّا فَلَا اللَّهِ مُنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُلْكُنّا فَلَا اللَّهُ مَا مَا مَنْ اللَّهِمُ فَلِيهِ اللَّهِ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُلْكُنّ فَلَا كُنَا بِاللَّهِ شَهِيدًا لَمُنْ عَلَيْ وَاللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلْمُالًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ

أي ينسخ الله ما يشاء نسخه من الشرائع والأحكام وصحف الملائكة الكرام ، ويثبت ما يشاء منها دون تغيير قال ابن عباس : يبدَّل الله ما يشاء فينسخه إلا الموت والحياة والشقاء والسعادة فإنه قد فرغ منها(١) وقيل : إن المحو والإثبات عامٌ في جميع الأشياء لما روي أن عمر بن الخطاب كان يطوف بالبيت ويبكي ويقول: اللهمُّ إن كنتَ كتبت عليَّ شقوةً أو ذنباً فامحه ، فإنك تمحو ما تشاء وتثبت وعندك أمُّ الكتاب ، واجعله سعادةً ومغفرة (٢) ، وقد رجحه أبو السعود وهو قول ابن مسعود أيضاً ﴿وعنده أمُّ الكتابِ أي أصل كل كتاب وهو اللوح المحفوظ الذي كتب الله فيه مقادير الأشياء كلُّها ﴿ وَإِنَّ مَا نرينك بعض الذي نعدهم ﴾ أي وإن أريناك يا محمد بعض الذي وعدناهم من العذاب ﴿ أُو نتوفينُّك ﴾ أي نقبضك قبل أن نقر عينك بعذاب هؤ لاء المشركين ﴿ فَإِمَّا عَلَيْكَ البَّلاغُ وعَلَيْنَا الْحُسَّابِ ﴾ أي ليس عليك إلا تبليغ الرسالة وعلينا حسابهم وجزاؤ هم ﴿ أُولِم يروا أَنا نأتي الأرضَ ننقصها من أطرافها ﴾ أي أولم ير هؤ لاء الشركون أنّا نمكّن للمؤ منين من ديارهم ونفتح للرسول الأرض بعد الأرض حتى تنقص دار الكفر وتزيد دار الإسلام ؟ وذلك من أقوى الأدلة على أن الله منجز وعده لرسوله عليه السلام(٣) ﴿ والله يحكم لا معقب لحكمه ﴾ أي ليس يتعقب حكمه أحد بنقض ٍ ولا تغيير ﴿وهو سريع الحساب﴾ أي سريع الانتقام بمن عصاه ﴿وقد مكر الذين من قبلهم﴾ أي مكر الكفار الذين خَلَوْا بأنبيائهم كما مكر كفار قريش بك ﴿فللّه المكر جميعاً﴾ أي له تعالى أسباب المكر جميعاً لا يضر مكرهم إلا بإرادته ، فهو يوصل إليهم العذاب من حيث لا يعلمون ﴿يعلم ما تكسب كلُّ نفس﴾ أي من خير وشر فيجازي عليه ﴿وسيعلم الكفار لمن عقبي الدار﴾ أي لمن تكون العاقبة الحسنة في الأخرة ﴿ ويقول الذين كفروا لست مرسلاً ﴾ أي يقول كفار مكة لستَ يا محمد مرسلاً من عند الله ﴿ قُلْ كُفَّى بِاللَّهُ شهيداً بيني وبينكم ﴾ أي حسبي شهادة الله بصدقي بما أيدني من المعجزات ﴿ومَنْ عنده علم الكتاب ﴾ أي وشهادة المؤ منين من علماء أهل الكتاب.

#### البَــُكُاغــُـة : في الآيات الكريمة من وجوه البيان والبديع ما يلي :

<sup>(</sup>١) وهذا قول مجاهد أيضاً حيث قال : إلا الحياة والموت والشقاوة والسعادة فإنهما لا يتغيران . (٢) الطبـري ١٦٧/١٣ . (٣) قال سيد قطب : أن يد الله القوية تأتي الأمم الغنية حين تبطر وتكفر وتفسد فتنقص من قوتها وقدرها وثرائها وتحصرها في رقعة ضيقة من الأرض بعد أن كانت ذات امتداد وسلطان أقول : هذا التفسير جديدً وفيه إشراقة من إشراقات النور ، ونفحة من نفحات الجمال .

- ١ ـ التشبيه في قوله ﴿كذلك أرسلناك﴾ وفي ﴿وكذلك أنزلناه﴾ ويسمى مرسلاً مجملاً .
- ٢ ـ الإيجاز بالحذف في ﴿ أُكلها دائم وظلُّها ﴾ أي وظلها دائم حذف منه الخبر بدليل السابق .
- ٣ ـ المقابلة في ﴿ تلك عقبي الذين اتقوا وعقبي الكافرين النار﴾ وهو من المحسنات البديعية .
  - ٤ \_ جناس الاشتقاق في ﴿أرسلنا رسلاً ﴾ .
    - ٥ ـ الطباق في ﴿يمحو . . ويثبت ﴾ .
- ٦ ـ القصر في ﴿ إنما أُمرتُ أن أعبدَ الله ﴾ وفي ﴿ فإنما عليك البلاغ ﴾ وكلاهما قصرٌ إضافي من باب قصر الموصوف على الصفة أي ليس لك من الصفات إلا صفة التبليغ .
  - ٧ ـ التهييج والإلماب ﴿ولئن اتبعتَ أهواءهم ﴾ .
  - ٨ ـ المجاز المرسل في ﴿ نأتي الأرض﴾ أي يأتيها أمرنا وعذابنا .

لطيفَكَ : فسَّر بعضهم قوله تعالى ﴿ننقصها من أطرافها ﴾ أن نقصانها بموت علمائها وفقهائها وأهل الخير والصلاح ، وهذا مرويٌ عن مجاهد وابن عباس في رواية عنه وأنشد بعضهم :

الأرضُ تحيا إذا ما عاشَ عالِمُها متى يُمنتُ عالمُ منها يمنتُ طَرَفُ وإن أبى عادَ في أكنافها التَّلَفُ (١)

كالأرض تحيا إذا ما الغيثُ حلَّ بها

« تم بعونه تعالى تفسير سورة الرعد »

(١) مختصر ابن كثير ٢/ ٢٨٧ .



## بيَنْ يَدَى السُّورَة

\* تناولت السورة الكريمة موضوع العقيدة في أصولها الكبيرة « الإيمان بالله ، الإيمان بالرسالة ، الإيمان بالبعث والجزاء » ويكاد يكون محور السورة الرئيسي « الرسالة والرسول » فقد تناولت دعوة الرسل الكرام بشيء من التفصيل ، وبينت وظيفة الرسول ، ووضحت معنى وحدة الرسالات السهاوية ، فالأنبياء صلوات الله عليهم أجمعين جاءوا لتشييد صرح الإيمان ، وتعريف الناس بالإله الحق الذي تعنو له الوجوه ، وإخراج البشرية من الظلهات إلى النور ، فدعوتُهم واحدة ، وهدفهم واحد ، وإن كان بينهم اختلاف في الفروع .

\* وقد تحدثت السورة عن رسالة موسى عليه السلام ، ودعوته لقومه إلى أن يعبدوا الله ويشكروه ، وضربت الأمثال بالمكذبين للرسل ، من الأمم السابقة كقوم نوح ، وعاد ، وثمود ، ثم تناولت الآيات موضوع الرسل مع أقوامهم على مر العصور والدهور ، وحكت ما جرى بينهم من محاورات ومناورات انتهت بإهلاك الله للظالمين ﴿ وقال الذين كفروا لرسلهم لنخرجنكم من أرضنا أو لتعودُن في ملتنا ، فأوحى إليهم رجم لنهلكن الظالمين وخاف وعيد ﴾ . وليه كن من بعدهم ، ذلك لمن خاف مقامي وخاف وعيد ﴾ .

\* وتحدثت السورة عن مشهد من مشاهد الآخرة ، حيث يلتقي الأشقياء المجرمون بأتباعهم الضعفاء ، وذكرت ما يدور بينهم من حوار طويل ، ينتهي بتكدس الجميع في نار جهنم يصطلون سعيرها ، فلم ينفع الأتباع تلك اللعنات والشتائم التي وجهوها إلى الرؤ ساء فالكل في السعير ، ثم ضربت الآبات مثلاً لكلمة الإيمان ، وكلمة الضلال ، بالشجرة الطيبة ، والشجرة الخبيثة ، وختمت السورة ببيان مصير الظالمين يوم الجزاء والدين .

التسميكة: سميت السورة الكريمة «سورة إبراهيم» تخليداً لمآثر أب الأنبياء، وإمام الحنفاء إبراهيم عليه السلام ،الذي حطم الأصنام ،وحمل راية التوحيد ،وجاء بالحنيفية السمحة ودين الإسلام الذي بعث به خاتم المرسلين ، وقد قص علينا القرآن الكريم دعواته المباركات بعد انتهائه من بناء البيت العتيق ، وكلها دعوات إلى الإيمان والتوحيد .

اللغ ت ﴿ ويلُّ هلاكُ ودمار ﴿ يستحبون ﴾ يختارون ويفضَّلون ﴿ يسومونكم ﴾ يذيقونكم

## بِسْــــُولِلَّهِ ٱلرَّحْمُ لِٱلرَّحِيمِ

الله كُنْ كُنْ أُرْلُنَهُ إِلَيْكَ لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَٰتِ إِلَى النَّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَى صِرَطِ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ فَي اللهِ اللّذِي لَهُ مَا فِي اللّهِ مَا فِي اللّهُ وَيَعُدُونَ عَن سَبِيلِ اللّهِ وَيَبَعُونَهَا عِوجًا أُولَنَبِكَ فِي صَلَالٍ بَعِيدِ فَي وَمَا أَرْسَلْنَا اللّهُ وَيَبَعُونَهَا عَوجًا أُولَنَبِكَ فِي صَلَالٍ بَعِيدِ فَي وَمَا أَرْسَلْنَا اللّهُ مَن رَسُولٍ إِلّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ عَلَيْبَيْنَ هُمُ مَ فَيُضِلُ اللّهُ مَن يَشَاءُ وَيَهُدِي مَن يَشَاءُ وَهُو الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ فَي مِن رَسُولٍ إِلّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ عَلَيْبَيْنَ هُمُ مَ فَيُضِلُ اللّهُ مَن يَشَاءُ وَيَهُدى مَن يَشَاءُ وَهُو الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ فَي مِن رَسُولٍ إِلّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ عَلَيْبَيْنَ هُمُ مَ فَيُضِلُ اللّهُ مَن يَشَاءُ وَيَهُدى مَن يَشَاءُ وَهُو الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ فَي يَقَال : سامه الذَل أَي اذاقه الذل ﴿ وَاقَدْنَ ﴾ أعلم إعلاماً لا شبهة فيه ﴿ نبا ﴾ النبا : الخبر وجمعه أنباء يقال : سامه الذل أي أذاقه الذل ﴿ وَاقَدْنَ ﴾ أعلم إعلاماً لا شبهة فيه ﴿ نبا ﴾ النبا : الخبر وجمعه أنباء المناس حجة وبرهان ﴿ فاطر ﴾ مبدع ومخترع ﴿ استفتحوا ﴾ استنصروا على أعدائهم ﴿ جبار ﴾ الجبار : المعاند للذي لا يرى لأحد عليه حقاً ﴿ عنيد ﴾ العنيد : المعاند للحق والمجانب له الذي يذهب عن طريق الحرب : شرَّ الإبل العنود ﴿ صديد ﴾ الصديد : المعاند الذي يسيل من أجساد أهل النار في يتحساه ويتكلف بلعه بمرارة ﴿ يُسْبِعُهُ فِي يتلعه .

<sup>(</sup>١) القرطبي ٩/ ٣٣٩ .

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِعَايَنتِنَ آَنَ أَخْرِجْ قَوْمَكَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ وَذَكِّرْهُم بِأَيَّكِمِ ٱللَّهِ ۚ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَا يَئِتٍ لِكُلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ ﴿ وَ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ آذْ كُرُواْ نِعْمَةً اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ أَنجَنَكُمْ مِّنْ وَالْ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُرْ سُوَّةَ ٱلْعَذَابِ وَيُذَيِّحُونَ أَبْنَآءَكُرْ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَآءَكُمْ وَفِي ذَالِكُم بَلَآءٌ مِن رَّبِكُمْ عَظِيمٌ ﴿ وَ إِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكُمْ لَإِن شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمْ وَلَهِن كَفَرْتُمْ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ إِن تَكْفُرُواْ أَنَّمُ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا فَإِنَّ ٱللَّهَ لَغَنِيٌّ حَمِيدً ١ ﴿ أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَبَوُاْ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ قَوْمٍ نُوجٍ وَعَادٍ وَتَمُودُ وَٱلَّذِينَ مِنْ الله يضلُّ من يشاء إضلاله ، ويهدي من يشاء هدايته على ما سبق به قضاؤ ه المحكم ﴿وهـــو العــزيــز الحكيم، أي وهو العزيز في ملكه ، الحكيم في صنعه ﴿ولقد أرسلنا موسى بآياتنا﴾ أي أرسلنا موسى بالمعجزات الباهرات الدالة على صدقه ﴿أَنْ أَخْرَجْ قومسك من الظلمات إلى النسور﴾ أن تفسيرية بمعنى أيُّ والمعنى أي أخرج بني إسرائيل من ظلمات الجهل والكفر إلى نور الإيمان والتوحيد قال أبو حيان : وفي قوله ﴿قومـك ﴾ خصوص لرسالة موسى إلى قومه بخلاف قوله لمحمد ﴿لتخرج الناس ﴾ مما يدل على عموم الرسالة (١) ﴿ وذكرهم بأيسام الله ﴾ أي ذكرهم بأياديه ونعمه عليهم ﴿ إِن في ذلك لآيات لكل صبّار شكور كاي في التذكير بأيام الله لعبراً ودلالات لكل عبد منيب صابر على البلاء ، شاكر للنعماء ﴿وَإِذَ قسال موسى لقومه اذكروا نعمة الله عليكم اي اذكروا نعم الله الجليلة عليكم ﴿إِذْ أَنجاكم من ال فرعون أي حين نجاكم من الذل والاستعباد من فرعون وزبانيته ﴿يسومونكــم سوء العــذاب﴾ أي يذيقونكم أسوأ أنواع العذاب ﴿ويذبُّحون أبناءكـم ويستحيــون نساءكـم﴾ أي يذبحون الـذكور ويستبقون الإناث على قيد الحياة مع الذل والصغار ﴿ وفسي ذلكم بلاءً من ربكم عظيم ﴾ أي وفي تلك المحنة ابتلاءً واختبار لكم من ربكم عظيم قال المفسرون : وكان سبب قتـل الـذكور أن الكهنـة قالـوا لفرعـون إنَّ مولوداً يولد في بني إسرائيل يكون ذهاب ملكك على يديه ، فأمر بقتل كل مولود ﴿وَإِذْ تَأَذُّنَ ر بكـــم لنــن شكرتــم لأزيدنكــم، هذا من تتمة كلام موسى أي واذكر وا أيضاً حين أعلَّم ربَّكُم إعلَّاماً لا شبهة فيه لئن شكرتم إنعامي لأزيدنكم من فضلي ﴿ ولنسن كفرتم إنَّ عسدابي لشديد ﴾ أي ولئن جحدتم نعمتي بالكفر والعصيان فإن عذابي شديد ، وعدَ بالعذابِ على الكفر ، كمَّا وعَدَ بالـزيَّادة على الشـكر ﴿ وقال موسى إن تكفروا أنتم ومن في الأرض جميعاً ﴾ أي وقال موسى لبني إسرائيل بعد أن أيس من إيمانهم لئن كفرتم أنتم وجميع الخلائق فلن تضروا اللهَ شيئاً ﴿فَإِنَّ اللَّهِ لَغَنْسَيٌّ حميــد﴾ أي هو غنيٌّ عن شكر عباده ، مستحق للحمد في ذاته وهو المحمود وإن كفره من كفره ﴿ أَلْهُ مِ يَأْتُكُم نَبُواْ الذَّيْنَ من قبلكم قوم نوح وعاد وثمود، أي ألم يأتكم أخبار من قبلكم من الأمم المكذبة كقوم نوح وعاد وثمود ماذا حلٌّ بهم لما كذبوا بآيات الله ؟ ﴿والذين من بعدهم أي والأمم الذين جاءوا بعدهم ﴿لا يعلمهم إلا

<sup>(</sup>١) البحر ٥/ ٥٠٥ .

الله ﴾ أي لا يحصي عددهم إلا الله ﴿جاءتهم رسلهم بالبينات ﴾ أي بالحجج الواضحات ، والدلائل الباهرات ﴿ فردُّوا أيديه م في أفواههم ﴾ أي وضعوا أيديهم على أفواههم تكذيباً لهم وقال ابن مسعود : عضوا أصابعهم غيظاً(١) ﴿وقالـوا إنا كفرنـا بما أرسلتـم بـه ﴾ أي كفرنا بما زعمتم أن الله أرسلكم به ﴿وإنا لفي شك مما تدعوننا إليه مريب أي في شك عظيم من دعوتكم ، وقلق واضطراب من دينكم ﴿قالـت رسلهـم أفـي الله شـك﴾ أي أجابهـم الرسل بقولهم : أفي وجود اللهووحدانيته شك؟ والاستفهام للإنكار والتوبيخ لأنه لا يحتمل الشك لظهور الأدلة ولهذالفتوا الانتباه إلى براهين وجوده بقولهم ﴿ فَاطْــر السمواتِ وَالأرضُ ﴾ أي خالقهما ومبدعهما على غير مثال سابق ﴿ يدعـوكــم ليغفـر لكـم من ذنو بكـم﴾ أي يدعوكم إلى الإيمان ليغفر لكم ذنوبكم ﴿ويؤخركــم إلى أجـــل ٍ مسمــى﴾ أي إن آمنتم أمدًّ في أعماركم إلى منتهى آجالكم ولم يعاقبكم في العاجل فيهلككم ﴿قالــوا إِن أنتــم إِلا بشــرٌ مثلنــا﴾ أي مًا أنتم إلا بشر مثلنا لا فضل لكم علينا ﴿تريـدون أن تصدّونــا عما كان يعبد آباؤنــا﴾ أي تريدون أن تصرفونا عن عبادة الأوثان التي كان عليها آباؤ نا ﴿فأتونا بسلطانٍ مبين ﴾ أي فأتونا بحجة ظاهرة على صدقكم ﴿قالت لهم رسلهم إن نحن إلا بشر مثلكم ﴾ أي قالت الرسل: نحن كما قلتم بشر مثلكم ﴿ وَلَكُ مِنْ اللَّهُ مِنْ عَلَى مِن يَشَاءُ مُ مِن عِبَادُهُ أَي يَتَفَضَّلُ عَلَى مِن يَشَاءُ بِالنَّبُوةُ والرسالة قال الزنخشري: لم يذكروا فضلَهم تواضعاً منهم وسلَّموا لقولهم وأنهم بشرٌ مثلُهم في البشرية وحدها ، فأمَّا ما وراء ذلك فها كانوا مثلهم (١) ﴿ وما كان لنا أن نأتيكم بسلطان الا بإذن الله ﴾ أي وما ينبغي لنا أن نأتيكم بحجة وآية مما اقترحتموه علينا إلا بمشيئة الله وإذنه ﴿وعلى الله فليتوكلُ المؤمنونِ أي على الله وحده فليعتمد المؤ منون في جميع أمورهم ﴿ومــا لنــا ألاّ نتوكــل على اللــه﴾ أي قالت الرسل: أيُّ شيء يمنعنا من التوكل على الله ؟ ﴿وقد هدانا سبُلنا﴾ أي والحال أنه قد بصّرنا طريق النجاة من عذابه ﴿ولنصبرنَّ على ما آذيتمونك أي ولنصبر نَّ على أذاكم قال ابن الجوزي: وإنما قُصَّ هذا وأمثاله على نبيناﷺ ليقتدي بمن

<sup>(</sup>١) مبنى القول الثاني على المجاز ومثله ﴿عضوا عليكم الأنامل من الغيظ﴾ والقول الأول محمول على الحقيقة وتوضيحه أنهم لما سمعوا كلام الأنبياء عجبوا منه وضحكوا على سبيل السخرية فعند ذلك ردوا أيديهم في أفواههم كها يفعل ذلك من غلبه الضحك فوضع يده على فيه . (٢) الكشاف ٢/ ٤٤٤ .

لَنَا أَلّا نَتُوكًلُ عَلَى اللّهِ وَقَدْ هَدَنِنَا سُبُلَنَا وَلَنَصْبِرَنَّ عَلَى مَا ءَاذَيْتُمُونَا وَعَلَى اللّهِ فَلْيَنَوكُلُ الْمُتَوكُلُونَ ﴿ وَقَالَ اللّهِ مَا اللّهِ فَلْيَنَوكُلُ الْمُتُوكُونَ فَي مِلَّتِنَا فَأُوحَى إِلَيْهِمْ رَبُّهُمْ لَنُهُ لِكُنَّ وَقَالَ اللّهِ يَنَ فَا فَي مِلَّتِنَا فَأُوحَى إِلَيْهِمْ رَبُّهُمْ لَنُهُ لِكُنَّ اللّهَ لِمَنْ عَلَيْهِمْ وَخَافَ وَعِيدِ ﴿ وَاللّهُ لَكُنَ اللّهُ لِمَنْ عَلَيْهِمْ لَنُ مُولِكُمْ مِنْ بَعْدِهِمْ ذَلِكَ لِمَنْ خَافَ مَقَامِي وَخَافَ وَعِيدِ ﴿ وَاللّهُ لَكُنُ اللّهُ لَكُنُ اللّهُ لَكُولُ مَن وَلَا يَكُولُونَ مَن وَرَآيِهِ عَدِهِمْ وَيُسْتَى مِن مَا عَلِيهُ وَيُعْلَى اللّهِ وَمَا هُو يَعْلِيهِ اللّهُ وَمَا هُو يَعْلِيهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا يَكُادُ يُسِيغُهُ وَيَأْتِيهِ الْمُوتُ مِن كُلُّ جَبّارٍ عَنِيدٍ ﴿ وَيَا يَهِ عَلَمْ اللّهِ عَلَيْهُ وَيَا لِيهِ عَلَيْهُ وَلَا يَكُادُ يُسِيغُهُ وَيَأْتِيهِ الْمُؤْتُ مِن وَرَآيِهِ عَذَابٌ عَلِيظٌ ﴿ فَي مَن وَرَآيِهِ عَذَابٌ عَلِيظٌ ﴿ فَي مَكَانٍ وَمَا هُو بَمِّيتٍ وَمِن وَرَآيِهِ عَذَابٌ عَلِيظٌ ﴿ فَي مَن وَرَآيِهِ عَذَابٌ عَلِيظٌ ﴿ فَا عَلَيْهُ مَكَانٍ وَمَا هُو بَمِّيتٍ وَمِن وَرَآيِهِ عَذَابٌ عَلِيظٌ ﴿ فَا مُعَالِهُ وَمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَكَانٍ وَمَا هُو بَمِّيتٍ وَمِن وَرَآيِهِ عَذَابٌ عَلِيظٌ ﴿ فَي مَا عُلَالًا عَلَالًا عَلَيْهُ مَا عُلْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُ وَمَا هُو مِعْ مِنْ وَرَآيِهِ عَذَابٌ عَلِيظٌ ﴿ فَا عَلَاللّهُ عَلَيْكُ وَلَا يَعْلَعُهُ مُ اللّهِ اللّهُ عَلَالِهُ عَلَالًا عَلَيْكُولُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللل

قبله في الصبر وليعلم ما جرى لهم (۱) ﴿ وعلى الله فليتوكل المتوكلون ﴾ ليس هذا تكراراً وإنما معناه الثبات على التوكل أي فليدوموا وليثبتوا على التوكل عليه وحده ، وهنا يسفر الطغيان عن وجهه متبجحاً بالقوة المادية التي يملكها المتجبرون ﴿ وقال الذين كفروا لرسلهم لنخرجنكم من أرضنا أو لتعودن في ملتنا ﴾ أي قال الكفار للرسل الأطهار والله لنطردنكم من ديارنا أو لترجعن إلى ديننا ﴿ فأوصى إليهم ربّعهُم لنهلكن الظالمين ﴾ أي أوحى الله إلى الرسل لأهلكن أعداءكم الكافرين المتجبرين ﴿ ولنسكننكم الأرض من بعدهم ﴾ أي ولأمنحنكم سكنى أرضهم بعد هلاكهم ﴿ ذلك لمن خاف مقامي وخاف وعيدي ووعيدي وغيف وعيدي أي ذلك النصر للرسل وإهلاك الظالمين لمن خاف مقامه بين يدي وخاف عذابي ووعيدي أقل في البحر : ولما أقسموا على إخراج الرسل أو العودة في ملتهم أقسم تعالى على إهلاكهم ، وأي إخراج أعظم من الإهلاك بحيث لا يكون لهم عودة إليها أبداً (۱) ﴿ واستفتحوا وخاب كل جبار عنيد ﴾ أي من وراء ذلك الكافر جهنم ويسقى فيها من ماء صديد هو من قيح ودم ﴿ يتجرعه ولا مكان وما هو بميت كي ياتيه الموت بأسبابه المحيطة به من كل مكان ، ولكنة لا يموت ليستكمل عذاب كل مكان وما هو بميت أي يأتيه الموت بأسبابه المحيطة به من كل مكان ، ولكنة لا يموت ليستكمل عذاب كل مكان ورائه عذاب غليط أي ومن بين يديه عذاب أشد مما قبله وأغلظ .

البَكُعُكَة: تضمنت الآيات الكريمة أنواعاً من البلاغة والبيان والبديع نوجزها فيما يلي:

1 \_ الاستعارة في ﴿لتخرج الناس من الظلمات إلى النور﴾ حيث استعار الظلمات للكفر والضلال ، والنور للهدى والإيمان ، وكذلك ﴿ويأتيه الموتُ﴾ استعارة عن غواشي الكروب وشدائد الأمور ، فقد يوصف المغموم بأنه في غمرات الموت مبالغة في عظيم ما يغشاه وأليم ما يلقاه .

٧ \_ الطباق بين ﴿يضل ويهدي﴾ وبين ﴿شكرتم وكفرتم﴾ وبين ﴿نخرجنَّ وتعودُنَّ﴾.

<sup>(</sup>١) زاد المسير ٤/ ٣٥٠ . (٢) البحر ٥/ ٤١١ .

- ٣ ـ صيغة المبالغة في ﴿صبَّار شكور﴾ وفي ﴿جبَّار عنيد﴾ .
- ٤ ـ جناس الاشتقاق في ﴿أرسلنا من رسول﴾ وفي ﴿فليتوكل المتوكلون﴾ .
  - ٥ ـ السجع في ﴿شديد ، بعيد ، عنيد ﴾ الخ .

فَكَاتِكَدَة : ذكر تعالى في البقرة ﴿يذبّحون﴾ بغير واو وهنا ﴿ويذبحون﴾ بالواو ، والسرُّ في ذلك أنه في سورة البقرة جاء اللفظ تفسيراً لما سبق من قوله ﴿سوء العذاب﴾ فكأنه قال يسومونكم سوء العذاب ثم فسره بقوله ﴿يذبّحون أبناءكم ﴾ أما في هذه السورة فهو غير تفسير لأن المعنى أنهم يعذبونهم بأنواع من العذاب وبالتذبيح أيضاً فهو نوع آخر من العذاب غير الأول والله أعلم .

قال الله تعالى : ﴿ مثل الذين كفر وا بربهم أعمالهم كرماد . . إلى . . إن الإنسان لظلوم كفار ﴾ مثل الذين كفر وا بربهم أعمالهم كرماد . . إلى . . إن الإنسان لظلوم كفار ﴾ من آية (١٨) إلى نهاية آية (٣٤) .

المنكاسكبة : لما حكى تعالى استهزاء الكفار بالرسل ، وما أعدً لهم من العذاب والنكال في الأخرة ، ضرب مثلاً لأعمالهم ، ثم ذكر المناظرة بين الرؤساء والأتباع ، وعقبها بالتذكير بنعم الله على العباد ليعبدوه ويشكروه .

اللغب : ﴿عاصف﴾ شديد الريح ﴿برزوا﴾ البروز : الظهور بعد الخفاء ، والبَراز المكان الواسع لظهوره ، وامرأةً برْزة أي تظهر للناس ﴿محيص﴾ منجى ومهرب يقال : حاصَ عن كذا أي فرَّ وأراد الهرب منه ﴿جزعنا﴾ الجزع : عدم احتال الشدة وهو نقيض الصبر ﴿مُصرحَكم﴾ مُغيثكم الصارخ المستغيث ، والمُصرخ المغيث قال أمية :

فلا تَجْزعوا إني لكم غيرُ مُصْرخ وليس لكم عندي غناءٌ ولا نصْر (۱) ﴿ الْجَنْتُ ﴾ اقتلعت من أصلها ﴿ البوار﴾ الهلاك ﴿ خِلال ﴾ جمع خُلَّة وهي الصحبة والصَّداقة قال امرؤ القيس : صرفتُ الهَوى عنهنَّ من خشيةِ الرَّدى فلستُ بمقْليِّ الخِلل ولا قالي (۱)

﴿ دائبين ﴾ الدؤب في اللغة : مرور الشيء في العمل على عادة مطردة يقال دأب دؤ با .

مَّنُلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِّهِمْ أَعْمَلُهُمْ كَرَمَادٍ ٱشْتَدَّتْ بِهِ ٱلرِّيحُ فِي يَوْمٍ عَاصِفِ ۖ لَا يَقْدِرُونَ مِمَّا كَسَبُواْ عَلَىٰ شَيْءٍ ذَالِكَ

النفسِكِيرِ : ﴿مثلُ الذين كفروا بربهم أعمالهم كرمادٍ اشتدت به الريح﴾ أي مثلُ أعمالِ الكفار التي عملوها في الدنيا يبتغون بها الأجر من صدقةٍ وصلة رحم وغيرها مثلُ رمادٍ عصفت به الريح فجعلته هباءً منثوراً ﴿فَسِي يوم عاصف أي في يوم مشديد هبوب الريح قال القرطبي : ضرب الله هذه الآية

<sup>(</sup>١) القرطبي ٩/ ٣٥٧ . (٢) البحر ٥/ ٤٢٧ .

هُو ٱلظَّلَالُ ٱلْبَعِيدُ ﴿ إِنَّ أَلَهُ خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ إِن يَشَأَ يُذْهِبُكُمْ وَيَأْتِ بِخَلْقِ جَدِيدِ ﴿ وَمَا ذَلِكَ عَلَى ٱللّهِ بِعَزِيزٍ ﴿ إِنَّا كُمَّ آلِهُ مَعِيعًا فَقَ اللّهَ عَفَالُ ٱلضَّعَفَةُ واللّهِ مِن اللّهَ عَلَى اللّهِ مِن اللّهَ عَلَى اللّهِ مِن اللّهَ عَلَى اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْنَا أَجَرِعْنَا أَمْ صَبَرْنَا مَالَنَا مِن مُعَى وَقَالُ الشّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ عَلَيْنَا أَلَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْنَا أَجْرِعْنَا أَمْ مَسَبَرْنَا مَالَنَا مِن عَنَا مِنْ عَذَابِ اللّهُ مِن اللّهُ عَلَيْنَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْنَا أَجْرِعْنَا أَمْ مَسَبَرْنَا مَالَنَا مِن عَنَا مِنْ عَذَابِ اللّهُ مِن اللّهُ عَلَيْنَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْنَا أَلْحَلُواللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْنَا أَلَكُمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْنَا أَجْرَعْنَا أَمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْنَا أَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

مثلاً لأعمال الكفار في أنه يمحقها كما تمحق الريح الشديدة الرماد في يوم عاصف لأنهم أشركوا فيها غير الله تعالى(١) ﴿لا يقدرون ممَّا كسبوا على شيءٍ ﴾ أي لا يقدر الكفار على تحصيل ثواب ما عملوا من البرِّ في الدنيا لإحباطه بالكفر ، كما لا يستطيع أن يحصل الإنسان على شيء من الرماد الذي طيَّرته الريح ﴿ ذَلَكَ هـ و الضلال البعيد، أي الخسران الكبير ﴿ ألـم تر أنَّ الله خلق السموات والأرض بالحـق ﴾ أي ألم تر أيها المخاطب بعين قلبك وتتأمل ببصيرتك أنَّ اللهُ العظيم الجليل انفرد بالخلـق والإيجـاد ، وأنـه خلـق السموات والأرض ليُستدلُّ بهما على قدرته ؟ قال المفسرون : أي لم يخلقهن عبثاً وإنما خلقهن لأمرٍ عظيم ﴿ إِنْ يشَــا لَم يَدُهُ بُكِـم ويأتِ بخلق جديــد﴾ أي هو قادرٌ على الآفناء كم قادر على الإيجاد والإحياء قال ابن عباس يريد : يميتكم يا معشر الكَفار ويخلق قوماً غيركم خيراً منكم وأطوع(١) ﴿وما ذلك على الله جميعاً ﴾ أي خرجوا من قبورهم يوم البعث ، وظهروا للحساب لا يسترهم عن الله ساتـر قال الإمِام الفخر : ورد بلفظ الماضي ﴿وبــرزوا﴾ وإن كان معنــاه الاستقبال لأن كل ما أخبر الله تعالى عنه فهو م صدقٌ وحقٌ ، فصار كأنه قد حصل ودخل في الوجود ونظيره ﴿ونادى أصحاب الجنة أصحاب النار﴾(٣) ﴿ فقال الضعفاء للذين استكبروا ﴾ أي قال الأتباع والعوام للسادة الكبراء والقادة الذين أضلوهم في الدنيا ﴿إِنَّا كُنَّا لَكُم تبعاً ﴾ أي كنا أتباعاً لكم نأتمر بأمركم ﴿فهل أنتم مغنون عنا من عذاب الله من شيء ﴾ أي هل أنتم دافعون عنا شيئاً من عذاب الله ؟ والاستفهام للتوبيخ والتقريع ﴿قالـوا لـو هـدانا الله لهديناكــم﴾ أي قال القادة معتذرين : لو هدانا الله للإيمان لهديناكم الله ، ولكن حصل لنا الضلال فأضللناكم فلا ينفعنا العتاب ولا الجزع ﴿سواء علينا أجزعنا أم صبرنا ﴾ أي يستوي علينا الجزع والصبر قال الطبري: إِن أهل النار يجتمعون فيقول بعضهم لبعض: إنما أدرك أهل الجنة ببكائهم وتضرعهم إلى الله فتعالوًا نبكي ونتضرع إلى الله ، فبكوا فلما رأوا أن ذلك لا ينفعهم قالوا : تعالوا نصبر فصبروا صبراً لم يُر مثلُه ، فلما رأوا أنه لا ينفعهم قالوا ﴿سـواء علينا أجزعنـا أم صبرنـا ﴾ (٤) وقال مقاتل : جزعوا خمسمائة عام ، وصبروا خمسمائة عام (٥) ﴿ ما لنا من محيص ﴾ أي ليس لنا من مهرب أو ملجاً ﴿ وقال الشيطان لما قُضي الأمر ﴾ هذه هي الخطبة البتراء التي يخطب بها إبليس في محفل

<sup>(</sup>١) القرطبي ٩/ ٣٥٣ . (٢) زاد المسير ٤/ ٣٥٥ . (٣) الفخر الوازي ١٠٧/١٩ . (٤) الطبري ١٣٠ / ٢٠٠ . (٥) زاد المسير ٤/ ٣٥٦ .

مِّن سُلَطَانِ إِلَّا أَن دَعَوْتُكُرُ فَالْسَنَجَبْتُمْ لِي فَلَا تَلُومُونِي وَلُومُواْ أَنفُسَكُمْ مَّا أَنَا بُمُصِرِ حَكُرُ وَمَا أَنتُم بِمُصْرِحِيٍّ إِنِّي كَفَرْتُ بِمَا أَشَرَكْتُمُونِ مِن قَبْلُ إِنَّ الظَّالِمِينَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴿ وَأَدْخِلَ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ جَنَّاتٍ كَفَرْتُ بِمَا أَشَرَكْتُمُونِ مِن قَبْلُ إِنَّ الظَّالِمِينَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴿ وَأَن وَاللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ مَنُولُ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جَنَّاتٍ مَعْرَبُ اللَّهُ مَنْلًا كَلَمَةً طَيِبةً تَجْرِى مِن تَعْتِهَا اللَّهُ مَنْلًا كَلَمَةً مَثَلًا كَلَمَةً طَيْبة كَثَرِي مِن تَعْتِهَا اللَّهُ مَنْلًا كَلَمَة مَنْلًا كَلَمَة طَيْبة كَثَرَى مِن تَعْتِهَ أَصْلُهَا ثَالِهُ مَنْلًا كَلَمَة مَنْلًا كَلَمَة مَنْلًا كَلَمَة عَلَيْبة كَمَة عَلَيْبة وَمْرَعُها فِي السَّمَاءِ ﴿ وَيَ تُعْتِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللللللِّهُ الللللللَّةُ الللللِّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللللَّهُ

الأشقياء في جهنم أي لمّا فُرغ من الحساب ودخل أهلُ الجنةِ الجنةِ وأهلُ النارِ النارَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ وعدكم وعْدَ الحقِّ أي وعدكم وعداً حقاً بإثابة المطيع وعقاب العاصي فوفَّى لكم وعده ﴿ ووعدتُكم فأخلفتُكم ﴾ أي وعدتكم ألا بعث ولا ثواب ولا عقاب فكذبتكم وأخلفتكم الوعد ﴿وما كان لي عليكم من سلطان﴾ أي لم يكن لي قدرة وتسلط وقهر عليكم فأقهركم على الكفر والمعاصي ﴿إلا أن دعوتكم فاستجبتم لي الله أي إلا دعائي إياكم إلى الضلالة بالوسوسة والتزيين فاستجبتم لي باختياركم ﴿فلل تلوموني ولوموا أنفسكم أي لا ترجعوا باللوم عليَّ اليوم ولكن لوموا أنفسكم فإن الذنب ذنبكم ﴿ما أنا بُصرخكم وما أنتم بمُصْرخمي ﴾ أي ما أنا بمغيثكم ولا أنتم بمغيثي من عذاب الله ﴿ إِنْ يَكُورَتُ بِما أشركتمون من قبل ﴾ أي كفرت بإشراككم لي مع الله في الطاعة ﴿إِن الظَّالْمِين لهم عــذاب أليــم ﴾ أي إن المشركين لهم عذاب مؤ لم قال المفسرون : هذَّه الخطبة إنما تكون إذا استقر أهل الجنةِ في الجنة ، وأهلُ النار في النار، فيأخذ أهل النار في لوم إبليس وتقريعه فيقوم فيما بينهم خطيباً بما أخبر عنه القرآن(١) وقال الحسن : يقف إبليس يوم القيامة خطيباً في جهنم على منبر من نار يسمعه الخلائق جميعاً (٢) ﴿ وأُدخل ل الذيـن آمنوا وعملوا الصالحات جناتِ تجرى من تحتها الأنهار خالدين فيها بإذن ربهم، لمَّا ذكر تعالى أحوال الأشقياء ، ذكر بعده أحوال السعداء ، ليبقى العبد بين الرغبة والرهبة ، وبين الخوف والرجاء أي أدخلهم الله تعالى جناتٍ تجري من تحت قصورها أنهارالجنة ماكثين فيها أبداً بأمره تعالى وتوفيقه وهدايته ﴿تحيتهم فيها سلام﴾ أي تُحيِّهم الملائكة بالسلام مع الإجلال والإكرام ﴿أَلْهِمْ تَرْكَيْهُمْ اللَّهُ مِثْلًا كُلُّمةً طيبةً كشجرة طيبة ﴾ هذا مثل ضربه الله لكلمة الإيمان وكلمة الإشراك ، فمثَّل لكلمة الإيمان بالشجرة الطيبة ، ولكلمة الإشراك بالشجرة الخبيثة قال ابن عباس : الكلمة الطيبة «لا إله إلا الله» والشجرة الطيبة «المؤمن» (٣) ﴿ أصلها ثابت وفرعها في السماء ﴾ أي أصلها راسخ في الأرض وأغصانها ممتدة نحو السماء ﴿ تُـوَّتِي أَكُلُها كُلُّ حَيَّـن بَإِذِن ربهـا﴾ أي تعطي ثمرها كلُّ وقت بتيسير الخالـق وتكوينه ، كذلك كلمة الإيمان ثابتة في قلب المؤمن ، وعملُه يصعد إلى السهاء ويناله بركته وثوابه في كل وقت ﴿ ويضربُ اللهُ الأمثال للناس لعله م يتذكرون ﴾ أي يبيّن لهم الأمثال لعلهم يتعظون فيؤ منون ﴿ ومثلُ كلمةٍ خبيثة كشجرةٍ خبيثة ﴿ أَى ومثل كلمة الكفر الخبيثة كشجرة الحُنْظل الخبيثة ﴿ اجتُثُمُّتُ مَا فُوق

<sup>(</sup>١) الفخر الرازي ١١٠/١٩ . (٢) القرطبي ٩/ ٣٥٦ . (٣) المختصر ٢/ ٢٩٦ .

الأرض﴾ أي استؤ صلت من جذورها واقتلعت من الأرض لعدم ثبات أصلها ﴿ ما لها من قرار ﴾ أي ليس لها استقرارٌ وثبات ، كذلك كلمة الكفر لا ثبات لها ولا فرع ولا بركة قال ابن الجوزي : شبه ما يكسبه المؤ من من بركة الإيمان وثوابه في كل وقت بثمرتها المجتناة في كل حين ، فالمؤ من كلما قال «لا إلـــه إِلا الله » صعدت إلى السهاء ثم جاء خيرُها ومنفعتها ، والكافر لا يُقبل عمله ولا يصعد إلى الله تعالى ، لأنه ليس له أصل في الأرض ثابت ، ولا فرع في السماء(١) ﴿ يَثْبَتُ اللَّهُ الذِّينَ آمنُـوا بالقُّولُ الثابت في الحياة الدنيا، أي يثبتهم على كلمة التوحيد «لا إله إلا الله» وعلى الإيمان في هذه الحياة فلا يزيغون ولا يُفْتَنُونَ ﴿ وَفِي الآخِرَةِ ﴾ أي عند سؤال الملكين في القبر كما في الحديث الشريف (المسلم إذا سئل في القبر شهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله فذلك قوله تعالى (يثبَّتُ الله الذين آمنوا ﴾. .) (١) الآية ﴿ويضــلُّ اللَّهُ الظَّالمِينَ﴾ أي لا يهديهم في الحياة ولا عند سؤ ال الملكين وقت المهات ﴿ويفعــل الله ما يشاء ﴾ أي من هداية المؤمن وإضلال الكافر لا يُسأل عما يفعل وهم يُسألون ﴿ألم تر إلى الذين بدَّلوا نعمة الله كفراً ﴾ استفهام للتعجيب أي ألا تعجب أيها السامع من أولئك الذين غيَّروا نعمة الله بالكفر والتكذيب؟قال المفسرون: هم كفار مكة فقد أسكنهم الله حرمه الأمن، وجعل عيشهم في السُّعة ، وبعث فيهم محمداً ﷺ فلم يعرفوا قدر هذه النعمة ، وكفروا به وكذبوه ، فابتلاهم الله بالقحط والجدب ﴿وأحلُّوا قومهم دار البوار﴾ أي أنزلوا قومهم دار الهلاك بكفرهم وطغيانهم ثم فسُّرها بقوله ﴿جهنَّــم يصلونهــا وبئــس القــرار﴾ أي أحلوهم في جهنــم يذوقــون سعيرهــا وبئســت جهنــم مستقــراً ﴿ وجعلوا للهِ أنداداً ليُضلوا عن سبيله أي جعلوا لله شركاء مماثلين عبدوهم كعبادته ليُضلوا الناس عن دين الله ﴿قـل تمتعوا فإنَّ مصيركم إلى النار﴾ أي استمتعوا بنعيم الدنيا فإن مردَّكم ومرجعكم إلى عذاب جهنم ، وهو وعيد وتهديد ﴿قـل لعبادي الذين آمنوا يقيموا الصلاة ﴾ أي قل يا محمد لعبادي الذين آمنوا فليقيموا الصلاة المفروضة عليهم ويؤدوها على الوجه الأكمل ﴿وينفقـــوا ممــا رزقناهــم ســرأ وعلاتية ﴾ أي ولينفقوا مما أنعمنا عليهم به من الرزق خفيةً وجهراً ﴿مـن قبـل أن يأتـي يومُ لا بيعٌ فيه

<sup>(</sup>١) زاد المسير ٤/ ٣٦٠ . (٢) أخرجه البخاري وهذا الرأي هو اختيار الطبري .

وَالْأَرْضَ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءَ فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ النَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُرُّ وَسَغَّرَ لَكُرُ الفُلْكَ لِتَجْرِى فِي الْبَحْرِ بِأَمْرِهِ ، وَسَخَّرَ لَكُرُ الْفُلْكَ لِتَجْرِى فِي الْبَحْرِ بِأَمْرِهِ ، وَسَخَّرَ لَكُرُ اللَّهُ مَن كُلِّ مَا سَأَلْتُمُوهُ وَسَخَّرَ لَكُرُ النَّهَارَ رَبَي وَ عَاتَنَكُمُ مِن كُلِّ مَا سَأَلْتُمُوهُ وَ اللَّهُ مَن كُلِّ مَا سَأَلْتُمُوهُ وَاللَّهُ مَن كُلِّ مَا سَأَلْتُمُوهُ وَ إِلَيْ مَن كُلِّ مَا سَأَلْتُمُوهُ وَاللَّهُ مَن كُلُومُ اللَّهُ مِن كُلُومُ اللَّهُ مِن كُلُومُ مَن اللَّهُ مَن كُلُومُ مَن اللَّهُ مَن كُلُومُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن كُلُومُ مَن اللَّهُ مَن كُلُومُ مَن اللَّهُ مَن كُلُومُ مَنْ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَنْ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن كُلُومُ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مُن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا مُن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ مُن اللَّهُ مِنْ اللْفُولُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن الللللَّةُ مُن اللَّهُ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّ

ولا خالل الكلام في وصف أحوال السعداء والأشقياء ختم ذلك بذكر الدلائل الدالة على وجود الخالق ولما أطال الكلام في وصف أحوال السعداء والأشقياء ختم ذلك بذكر الدلائل الدالة على وجود الخالق الحكيم فقال (الله الذي خلق السموات والأرض) أي أبدعها واخترعها على غير مثال سبق (وأنزل من السحاء ماءً أي أنزل من السحاب المطرف أي أبدعها واخترعها على غير مثال سبق (وأنزل من السماء ماءً الكرم) أي أخرج بلم من الشمرات رزقاً لكم السماء بالمطرمن أنواع الزروع والثمار رزقاً للعباد يأكلونه (وسخرلكم الفلك لتجري في البحر بأمره) أي ذلل السفن الكبيرة لتسر بمشيئته ، تركبونها وتحملون فيها أمتعتكم من بلد إلى بلد (وسخر لكم الأنهار) أي الأنهار العذبة لتشربوا منها وتسقوا وتزرعوا (وسخر لكم الشمس والقمر يجريان بانتظام لا يفتران ، لصلاح أنفسكم ومعاشكم (وسخر لكم الليل والنهار) أي لتسكنوا في الليل ، ولتبتغوا من فضله بالنهار ، هذا لمنامكم وذاك لمعاشكم (وآتكم من كل ما سألتموه بلسان الحال أو المقال (وإن تعدوا نعمة الله لا تخصوها) أي وإن تعدوا نعمة الله لا تخصوها أي وإن تعدوا نعمة الله لا تخصوها أي وإن تعدوا نعمة الله لا تخصوها أي وإن تعدوا نعمة الله الم يا النهان المبالغ فهي أكبر وأكثر من أن يحصيها عدد (إن الإنسان لظلوم كفار) الإنسان السم جنس أي إن الإنسان لمبالغ فهي أكبر وأكثر من أن يحصيها عدد (إن الإنسان لظلوم تحدود لنعم الله ، وقيل : ظلوم في الشدة يشكو في الظلم والجحود ، ظالم لنفسه بتعديه حدود الله ، جحود لنعم الله ، وقيل : ظلوم في الشدة يشكو ويجزع ، كفًا رفي النعمة يجمع ويمنع .

البَكَكُعُـة: تضمنت الآيات الكريمة من وجوه البيان والبديع ما يلي:

١ - التشبيه التمثيلي ﴿ أعما لهُم كرمادٍ اشتدت به الريح ﴾ لأن وجه الشبه منتزع من متعدد .

٢ - التشبيه المرسل المجمل ﴿ومثل كلمة خبيثة كشجرة خبيثة ﴾ ومثلها ﴿ومثل كلمةٍ طيبة ﴾ .

<sup>(</sup>١) يقول سيد قطب رحمه الله: «وهنا يُفتح كتاب الكون على مصراعيه ، فتنطق سطوره الهائلة بنعم الله التي لا تُحصى: السموات والأرضُ ، الشمس والقمر ، الليل والنهار ، البحار والأنهار ، الأمطار والثهار ، هذه الصفحات الكونية المعروضة على الأنظار ، ولكنَّ البشر لا ينظرون ولا يقرءون ، ولا يتدبرون ولا يشكرون ، إن الإنسان لظلوم كفار ، يجعل لله أنداداً وهو الخالق الرازق مسخر الكون لهذا الأنسان ، والمشهد الهائل المعروض هنا لأيادي الله وآلائه ، تسير فيه خطوط الريشة المبدعة : أفكل هذا الكون الهائل مسخر لذلك المخلوق الصغير ؟ السموات ينزل منها الماء ، والأرض تتلقاه ثم تخرج به الثهار ، والبحر تجري فيه القُلك بأمر الله مسخرة ، والأبنار تجري بالحياة والأرزاق في مصلحة الإنسان ، والشمس والقمر دائبان لا يفتران ، والليل والنهار يتعاقبان ، أفكل ذلك للإنسان ثم لا يشكر ولا يذكر ! ؟ » الظلال ١٦٣/ ١٦٣ .

٣ ـ الطباق في ﴿أَصَلُهَا . . وَفَرَعُهَا﴾ وفي ﴿طيبة . . وَخَبَيْتُهُ ۖ وَفِي ﴿يُذَهِبِ . . وَيَأْتَيَ﴾ وفي ﴿سُراً . . وعلانية﴾ وفي ﴿سُراً . . وعلانية﴾ وفي ﴿جزعنا . . وصبرنا﴾ .

- ٤ \_ طباق السلب في ﴿ فلا تلوموني ولوموا أنفسكم ﴾ .
  - التعجيب ﴿ألم تركيف ضرب الله مثلاً﴾ .
    - ٦ ـ التهديد والوعيد ﴿قل تمتعوا﴾ .
- ٧ ـ صيغة المبالغة ﴿ ظلومٌ كفار﴾ لأن فعول وفعَّال من صيغ المبالغة .
- ٨ ـ السجع المرصُّع دون تكلف مثل ﴿البوار . . القرار . . النار﴾ الخ .

قال الله تعالى : ﴿وَإِذْ قَالَ إِسْرَاهِيمُ رَبِّ اجْعَلَ هَذَا البلد. . إلى . وليذكر أولوا الألباب ﴾ من آية (٣٥) إلى آية (٢٥) نهاية السورة الكريمة .

المنكاسب على الله الله الحسية والسمعية انفراده بالألوهية وأن لا معبود إلا الله ، ذكر هنا أبا الأنبياء « إبراهيم » عليه السلام حصن التوحيد ، ومبالغته في هدم الشرك والأوثان ، ثم ذكر موقف الظالمين يوم الدين ، وما يعتريهم من الذل والهوان في يوم الحشر الأكبر .

اللغي : ﴿ اجنبني ﴾ أبعدني ونحني يقال : جَنب وجنّب وأصله جعل الشيء في جانب آخر ﴿ تَشْخص ﴾ شخّص البصر : إذا بقيت العين مفتوحة لا تغمض من هول ما ترى ﴿ مهطعين ﴾ مسرعين يقال أهطع إهطاعاً إذا أسرع قال الشاعر :

بدجلة دارهُم ولقد أراهم بدجلة مُهْطعينَ إلى السَّماع(١)

﴿مقنعي﴾ المقنعُ: الرافع رأسه المقبل ببصره على ما بين يديه ﴿هـواء﴾ خالية ﴿مقرنـين﴾ مشـدودين ﴿الأصفاد﴾ الأغلال والقيود واحدها صفد ﴿سرابيلهم﴾ جمع سربال وهـو القميص والثـوب ﴿تغشى﴾ تجلّل وتغطّي .

وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ رَبِّ اجْعَلْ هَاذَا ٱلْبَلَدَ عَامِنَا وَآجُنبْنِي وَبَنِيَّ أَنْ نَعْبُدُٱ لْأَصْنَامَ ﴿ رَبِّ إِنَّهُ أَضْلَلُ كَثِيرًا مِنَ الْمَالَمُ الْمَالُونَ وَبَنِي اللَّهُ عَلَيْهُ وَالْمَالُونَ عَصَانِي فَإِنَّكَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ لَيْ رَبَّنَا إِنِي أَسْكَنتُ مِن ذُرِّ يَتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِي النَّاسِ فَمَن تَبِعَنِي فَإِنَّهُ مِنِّي وَمَنْ عَصَانِي فَإِنَّكَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ لَيْ رَبِّ رَبِّنَا إِنِي أَسْكَنتُ مِن ذُرِّ يَتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِي

النفسيسير : ﴿وإِذ قال إِبراهيم ربّ اجعل هذا البلد آمناً ﴾ أي اجعل مكة بلد أمن يأمن أهله وساكنوه ﴿واجنبني وبني أن نعبد الأصنام ﴾ أي احمني يا رب وجنبني وأولادي عبادة الأصنام ، والغرض تثبيته على ملة التوحيد والإسلام ﴿ربّ إِنهن أَضلَلْن كثيراً من الناس ﴾ أي يا ربّ إِنَّ هذه الأصنام أضلّت كثيراً من الخلق عن الهداية والإيمان ﴿فمسن تبعني فإنه مني ﴾ أي فمن أطاعني وتبعني على التوحيد فإنه كثيراً من الخلق عن الهداية والإيمان ﴿فمسن تبعني فإنه مني ﴾ أي فمن أطاعني وتبعني على التوحيد فإنه

<sup>(</sup>١) القرطبي ٩/ ٣٧٦ .

زَرَعِ عِندَ بَيْنِكَ ٱلْمُحَرِّمِ رَبَّنَا لِيُقِيمُواْ ٱلصَّلَوَةَ فَاجْعَلْ أَفْعِدَةً مِّنَ ٱلنَّاسِ تَهُوِى إِلَيْهِمْ وَٱرْزُقُهُم مِّنَ ٱلنَّمَرَٰتِ لَعَلَمُ مَا تُغْفِي وَمَا تُعْلَمُ مَا تُعْلَمُ مَا تُعْفِي وَمَا تُعْلَمُ وَمَا يَعْلَمُ وَمَا يَعْفِي وَمَا يَعْمَلُ وَإِسْمَاعِيلُ وَإِسْمَاعَ إِنَّ رَبِّي لَسَمِيعُ ٱلدُّعَاءِ رَبِي وَهِ مَن وَهِبَ لِي عَلَى ٱلْكِبَرِ إِسْمَاعِيلُ وَإِسْمَاقً إِنَّ رَبِّي لَسَمِيعُ ٱلدُّعَاءِ رَبِي وَمَا يَعْفِي وَلِمُ وَلِمُعْمِيلُ وَاللَّهُ وَمِن وَلِمُ وَلِمُ وَمِن وَهِبَ لِي عَلَى ٱلْكِبَرِ إِسْمَاعِيلُ وَإِسْمَاقًا إِنَّ وَبِي لَسَمِيعُ ٱلدُّعَاءِ وَهِي رَبِّي اللَّهُ مِن وَهِبَ لِي عَلَى ٱلْكِبَرِ إِسْمَاعِيلُ وَإِسْمَاقًا إِنَّ رَبِّي لَسَمِيعُ ٱلدُّعَاءِ وَهِي رَبِّي اللَّهُ مُونِ وَلِمُ اللَّهُ مِن وَاللَّهُ مُونِ وَمِن ذُرِيّتِي وَمَا وَتُقَالِقُ وَمِن وَمِن وَاللَّهُ مُ اللَّهُ مُ مِن وَاللَّهُ مُونِ وَمِن ذُرِيّتِي وَاللَّهُ وَلَى مُقَامِلُوهِ وَمِن ذُرِيّتِي وَاللَّهُ وَلَا مُعْلِمُ وَلِهُ وَلِولَادِي وَلِلْمُولُولِينَ وَلَا مُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ لَي وَلِولَادِي وَلِولَادِي وَلِلْمُ وَلِي اللْمُولِ وَلِمُ اللْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ لَا مُعْلِمُ وَلِمُ الْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ لِي وَلِولَادِي وَلِي اللْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ لِي وَلِولَادِي وَلِي اللْمُؤْمِنِينَ يَعْمُ مُومِ وَاللْمُؤْمِنِينَ وَاللَّهُ وَلِي اللْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ لِي وَلِي الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ لِي اللْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَلِمُ وَلِي اللْمُؤْمِنِينَ وَلِي الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَاللْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَا لِلْمُؤْمِنِينَ اللْمُؤْمِنِينَ وَاللْمُوالِمُ وَاللْمُؤْمِينِ وَاللْمُؤْمِنِي اللْمُؤْمِنِي اللْمُؤْمِنِي اللْمُؤْمِنِينَ ا

من أهل ديني ﴿ومن عصاني فإنـك غفـور رحيـم﴾ أي ومن خالف أمري فإنـك يا رب غفار الذنوب رحيمٌ بالعباد ﴿ربُّنَا إِنْسِي أَسَكُنتُ مِن ذريتي ﴾ كرّر النداء رغبةً في الإجابة وإظهاراً للتذلل والإلتجاء إلى الله تعالى أي يا ربنا إني أسكنت من أهلى ـ ولدى إسهاعيل وزوجي هاجر-‹‹› ﴿بوادٍ غير ذي زرعٍ عند بيتك المحرم، أي بوادٍ ليس فيه زرع في جوار بيتك المحرم ، وهو وادي مكة شرفها الله تعالى ﴿ربُّنا ليقيموا الصلاة فاجعل أفئدةً من الناس تهوي إليهم أي يا ربنا لكي يعبدوك ويقيموا الصلاة أسكنتهم بهذا الوادي فاجعل قلوب الناس تحنُّ وتسرع إليهم شوقاً قال ابن عباس: لو قال (أفئدة الناس) الازدحمت عليه فارس والروم والناس كلهم ، ولكن قال (من الناس) فهم المسلمون(١) ﴿وَارْزَقُهُ مِن الشَّمُ رَاتُ لَعُلُهُم يَشْكُ رُونَ﴾ أي وارزقهم في ذلك الوادي القفر من أنواع الثَّهار ليشكر وكعلى جزيل نِعمك،وقداستجاب الله دعاءه فجعلمكةحرماً آمناً يجبي إليها ثمرات كل شيء رزقاً من عند الله ﴿ رَبْسًا إِنَّكَ تَعَلَّمُ مَا نُخْفِي وَمَا نَعُلَّمُ فَي يَا رَبِّنَا إِنَّكَ الْعَالَمُ لَمَا في القلوب تعلم ما نسرُّ ومَا نظهر ﴿وما يخفى على الله من شيء في الأرض ولا فسى السماء ﴾ أي لا يغيب عليه تعالى شيء في الكائنات ، سواء منها ما كان في الأرض أو في السهاء ، فكيف تخفى عليه وهو خالقها وموجدها ؟ ﴿الحمد لله الذي وهب لي على الكبر إسماعيل وإسحق أي الحمد لله الذي رزقني على كبر سني وشيخوختي إسماعيل وإسحاق قال ابن عباس: ولد له إسماعيل وهو ابن تسع وتسعين، وولد له إسحاق وهو ابن مائة واثنتي عشرة سنة(٢) ﴿ إِن ربسي لسميع الدعاء ﴾ أي مجيبُ لدعاء من دعاه ﴿ ربُّ اجعلنـي مَقيـــمُ الصلاة ومن ذريتي ﴾ هذه هي الدعوة السادسة من دعوات الخليل عليه السلام أي يا رب اجعلني عمن حافظ على الصلاة واجعل من ذريتي من يقيمها أيضاً ، وهذه خير دعوةٍ يدعوها المؤ من لأولاده فلا أحبُّ له من أن يكون مقياً للصلاة هو وذريته لأنها عهاد الدين ﴿ رَبْسَا وَتَقْبَسُلُ دَعَاءُ ﴾ أي تقبَّلُ واستجب دعائي فيا دعوتك به ﴿ رَبُّنَا أَغْفُرُ لَسِي وَلُوالَّذِيُّ وَلَلْمُؤْمَنِينَ يَنُومُ يُقْسُومُ الْحُسَابِ ﴾ هذه هي الدعوة السابعة وبها ختم إبراهيم دعاءه الضارع الخاشع بالاستغفار له ولوالديه ولجميع المؤ منين ، يوم يقوم الناس لرب العالمين قال المفسرون : استغفر لوالديه قبل أن يتبيَّن له أنَّ أباه عدوٌ للَّه قال القشيري : ولا يبعد أن تكون أمه

<sup>(</sup>١) روي أن هاجر لما ولدت إسهاعيل غارت منها « سارة » زوجة إبراهيم فأمره الله تعالى أن يجمل ولده إسهاعيل مع أمه من الشام إلى مكة فوضعهها عند دوحة مكان زمزم كها في الحديث . (٢) القرطبي ٣٧٣/٩ . (٣) زاد المسير ٣٦٨/٤ .

مسلمة لأن الله ذكر عذره في استغفاره لأبيه دون أمه . . (١) وينتقل السياق إلى مشاهد القيامة وما فيها من الأهوال حين تتزلزل القلوب والأقدام ﴿ولا تحسبنُّ اللَّه غافلاً عمَّا يعمل الظالمون﴾ أي لا تظننُّ يا محمد أنَّ الله ساه عن أفعال الظلمة ، فإن سنة الله إمهال العصاة ثم يأخذهم أخذ عزيزٍ مقتدر ، قال ميمون بن مِهْران : هذا وعيدٌ للظالم ، وتعزيةٌ للمظلوم (٢) ﴿ إِنِّهَ لِيعْدِ للسَّومِ تَشْخِص فيه الأبْصــار) أي إنما يؤ خرهم ليوم رهيب عصيب ، تَشْخص فيه الأبصار من الفزع والهَلع ، فتظلُّ مفتوحة مبهوتة لا تطرف ولا تتحرك قال أبو السعود: تبقى أبصارهم مفتوحة لا تتحرك أجفانهم من هول ما ير ونه(٣) ﴿مهطعين مقنعي رءوسهم أي مسرعين لا يلتفتون إلى شيء رافعين رءوسهم مع إدامة النظر قال الحسن : وجوه الناس يومئذ إلى السهاء لا ينظر أحدٌ إلى أحد (١٠) ﴿لا يرتـد واليهـم طرفُهـم الله على يطرفون بعيونهم من الخوف والجزع ﴿وأفئدتُهـم هـواء﴾ أي قلوبهـم خالية من العقـل لشـدة الفـزع ﴿وأنــذر الناس يــوم يأتيهم العذاب ﴾ أي حوّف يا محمد الكفار من هول يوم القيامة حين يأتيهم العذاب الشديد ﴿ فيقول الذين ظلموا ربنا أخَّرنا إلى أجل ٍ قريب ﴾ أي فيتوجه الظالمون يومئذ إلى الله بالرجاء يقولون يا ربنا أمهلنا إلى زمن ٍ قريب لنستدرك ما فات ﴿نجبُ دعوتــك ونتَّبــع الرســل﴾ أي نجب دعوتك لنا إلى الإيمان ونتبع رسلك فيا جاءونا به ﴿أُولِهِ تَكُونُوا أَقْسَمْتُهُمْ مِنْ قَبِلُ مَا لَكُمْ مَن زوال﴾ أي يقال لهم توبيخاً وتبكيتاً : ألم تحلفوا أنكم باقون في الدنيا لا تنتقلون إلى دار أخرى ؟ والمراد إنكارهم للبعث والنشور ﴿وسكنتم في مساكن الذين ظلموا أنفسهم ﴾ أي سكنتم في ديار الظالمين بعد أن أهلكناهم ، فهلاً اعتبرتم بمساكنهم ؟ ﴿وتبيَّن لكم كيف فعلنا بهم ﴾ أي تبيَّن لكم بالإخبار والمشاهدة كيف أهلكناهم وانتقمنا منهم ﴿وضربنا لكم الأمشال﴾ أي بينا لكم الأمثال في الدنيا فلم تعتبروا ﴿وقد مكروا مكرهم أي مكر المشركون بالرسول وبالمؤ منين حين أرادوا قتله ﴿وعند الله مكرهم اي وعند الله جزاء هذا المكر فإنه محيط بهم وبمكرهم ﴿ وإن كان مكرهم التَّزُول منه الجبال ﴾ أي وإن كان مكرهم من القوة والتأثير حتى ليؤ دي إلى زوال الجبال ولكنَّ الله عصم ووقى منه ﴿فــــلاتحسبنَّ

 <sup>(</sup>١) القرطبي ٩/ ٣٧٥ . (٢) الطبري ١٣/ ٢٣٦ . (٣) أبو السعود ٣/ ١٣٣ . (٤) القرطبي ٩/ ٣٧٧ .

مُخْلِفَ وَعْدِهِ - رُسُلَهُ - إِنَّ اللهَ عَزِيزٌ ذُو انتِفَا مِ ﴿ يَهُ يَوْمَ تُبَدَّلُ الْأَرْضُ عَيْرَ الْأَرْضِ وَالسَّمَ وَالسَّمَ وَالسَّمَ وَالسَّمَ وَالسَّمَ وَالسَّمَ وَالسَّمَ وَالْوَالِ وَالْعَلَى وَجُوهَهُمُ لِللَّهِ الْوَاحِدِ الْفَهَّادِ ﴿ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ عَلَى وَجُوهَهُمُ النَّهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَرِيعًا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الل

اللهَ مخُلف وعدهِ رسُله ﴾ أي لا تظننَّ أيها المخاطب أن الله يخلف رسله ما وعدهم به من النصر وأخذ الظالمين المكذبين ﴿ إِن اللَّه عزيــزٌ ذو انتقــام ﴾ أي إنه تعالى غالبٌ لا يعجزه شيء منتقم ممن عصــاه ﴿ يسوم تبدُّل الأرضُ غسير الأرض والسمواتُ ﴾ أي ينتقم من أعدائه يوم الجزاء ، يوم تتبدل هذه الأرض أرضاً أحرى ، وتتبدل السهاوات سموات أخرى قال ابن مسعود : تُبدَّل الأرضُ بأرض كالفضة نقية ، لم يسفك فيها دم ، ولم يعمل عليها خطيئة(١) ﴿وبرزوا للَّــهِ الواحــدِ القهــار﴾ أي خرجت الخلائق جميعها من قبورهم ، ومثلوا أمام أحكم الحاكمين ، لا يسترهم ساتر ، ولا يقيهم واق ٍ ، ليسوا في دورهم ولا في قبورهم ، وإنما هم في أرض المحشر أمام الواحـد القهـار ﴿وتــرى المجـرميــن يومئــذٍ مُقرنـين فــي الأصفاد ﴾ أي وفي ذلك اليوم الرهيب تبصر المجرمين مشدودين مع شياطينهم بالقيود والأغلال قال الطبري: أي مقرَّنة أيديهم وأرجُلهم إلى رقابهم بالأصفاد وهي الأغلال والسلاسل ﴿سرابيلهم من قَطِــران﴾ أي ثيابهم التي يلبسونها من قطران وهي مادة يسرع فيها اشتعال النار ، تُطلى بها الإبل الجربي فيجرق الجربَ بحرّه وحدته ، وهو أسود اللون منتنُ الريح ﴿وتَغْشَى وجوههم النَّـارُ﴾ أي تعلوها وتحيط بها النار ، جزاء المكر والاستكبار ﴿ليجزيَ اللَّه كُلُ نَفْسُ مِا كُسِبْتُ ﴾ أي برزوا يوم القيامة لأحكم الحاكمين ليجازيهم الله على أعما لهم ،المحسنَ بإحسانه ، والمسيءَ بإساءته ﴿ إِنَّ اللَّه سريع الحساب ﴾ أي لا يشغله شأن عن شأن، يحاسب جميع الخلق في أعجل ما يكون من الزمان ، في مقدار نصف نهار من أيام الدنياكما ورد به الأثـر ﴿ هـذا بَلاغٌ للناس ﴾ أي هذا القـرآن بلاغٌ لجميع الخلـق من إنس وجان ، أنزل لتبليغهم بما فيه من فنون العبر والعظات ﴿ وَلَيَنْ لَرُوا بِــه ﴾ أي لكي يُنصحوا به ويخوّفوا من عقاب الله ﴿وليعلمـوا أنما هـو إِله واحـد الله والكي يتحققوا بما فيه من الدلائل الواضحة والبراهين القاطعة ، على أنه تعالى واحد أحدٌ ، فردٌ صمد ﴿ وليذُّكُم أُولُوا الألبابِ ﴾ أي وليتعظ بهذا القرآن أصحاب العقول السليمة ، وهم السعداء أهل النهي والصلاح .

<sup>(</sup>١) الطبري ٢٣/ ٢٥٠ وعن ابن عباس هي تلك الأرض وإنما تغيرً صفاتها فتسوى الجبال وتقلع الاشجار وتنشق الأنهار ، وتتناثر الكواكب وأنشد :

وما الناس بالناس اللذين عهدتهم وما اللذار باللذار التي كنت تعلم

أبو السعود ٣/ ١٣٧ .

#### البَكْ كُنَّة : تضمنت الآيات الكريمة من وجوه البيان والبديع ما يلي :

- ١ ــ التشبيه البليغ ﴿ وأفئدتهم هواء ﴾ حذف منه أداة التشبيه ووجه الشبه أي قلوبهم كالهواء لفراغها
   من جميع الأشياء فأصبح التشبيه بليغاً .
- ٢ \_ الإيجاز بالحــذف ﴿ يوم تبدل الأرض غير الأرض والسماوات ﴾ حذف منه والسموات تبدل غير السموات للله ما سبق .
  - ٣ ـ الطباق في ﴿تبعني . . وعصاني﴾ وفي ﴿نخفي . . ونعلن﴾ وفي ﴿الأرض . . والسهاء﴾ .
    - عناس الاشتقاق في ﴿مكروا مكرهم﴾ .
- ـ العدول عن المضارع إلى الماضي ﴿وبرزوا﴾ بدل ﴿ويبرزون﴾ للدلالة على تحقق الوقوع مثل ﴿أتـــى أمر الله﴾ فكأنه حدث ووقع فأخبر عنه بصيغة الماضي .
- 7 الاستعارة في ﴿فَاجْعَلُ أَفئدةً مِن الناس تهوي إليهم ﴾ قال الشريف الرضي : وهذه من محاسن الاستعارة وحقيقة الهُوي النزول من علو إلى انخفاض كالهبوط والمراد تسرع إليهم شوقاً وتطير إليهم حباً ، ولو قال «تحنُّ إليهم» لم يكن فيه من الفائدة ما في التعبير بـ ﴿تهوي إليهم لأن الحنين قد يكون من المقيم بالمكان (١) .

لطيف : حكمة تعريف البلد هنا (اجعل هذا البلد آمناً) وتنكيره في البقرة (اجعل هذا بلداً آمناً) أنه تكرر الدعاء من الخليل ، ففي البقرة كان قبل بنائها فطلب من الله ان تجعل بلداً ، وأن تكون آمناً ، وهنا كان بعد بنائها فطلب من الله أن تكون آمناً أي بلد أمن واستقرار (٢)، وهذا هو السرُّ في التفريق بين الآيتين ، اللهم ارزقنا فهم أسرار كتابك العظيم .

« تم بعونه تعالى تفسير سورة إبراهيم »

(١) تلخيص البيان ١٨٤ . (٢) حاشية الصاوي على الجلالين ٢/ ٢٨٦ .



### بيَنْ يَدُعِ السُّورَة

\* سورة الحِجْر من السور المكية ، التي تستهدف المقاصد الأساسية للعقيدة الإسلامية «الوحدانية ، النبوة ، البعث والجزاء » ومحور السورة يدور حول مصارع الطغاة والمكذبين لرسل الله في شتّى الأزمان والعصور ، ولهذا ابتدأت السورة بالإنذار والتهديد ، ملفّعاً بظل من التهويل والوعيد ﴿ ربما يودُّ الذين كفروا لوكانوا مسلمين \* ذرهم يأكلوا ويتمتعوا ويلههم الأمل فسوف يعلمون ﴾ .

\* عرضت السورة لدعوة الأنبياء ، وبينت موقف أهل الشقاوة والضلالة من الرسل الكرام ، فما من نبي إلا سخر منه قومه الضالون ، من لدن بعثة شيخ الأنبياء «نوح» عليه السلام ، إلى بعثة خاتم المرسلين ، وقد بينت السورة أن هذه سنة المكذبين ، في كل زمان وحين ﴿ولقد أرسلنا من قبلك في شيع ِ الأولين \* وما يأتيهم من رسول إلا كانوا به يستهزئون . . ﴾ الآيات .

\* وعرضت السورة إلى الآيات الباهرات ، المنبثة في صفحة هذا الكون العجيب ، الذي ينطق بآثار اليد المبدعة ، ويشهد بجلال عظمة الخالق الكبير ، بدءاً بمشهد السهاء ، فمشهد الأرض ، فمشهد الرياح اللواقح ، فمشهد الحياة والموت ، فمشهد الحشر والنشر ، وكلّها ناطقة بعظمة الله وجلاله ، وشاهدة بوحدانيته وقدرته ﴿ولقد جعلنا في السهاء بروجاً وزيناها للناظرين \* وحفظناها من كل شيطان رجيم . . الآيات .

\* وعرضت السورة إلى قصة «البشرية الكبرى» قصة الهدى والضلال ممثلة في خلق آدم عليه السلام، وعدوه اللدود إبليس اللعين، وما جرى من سجود الملائكة لآدم، واستكبار إبليس عن السجود، واعتراضه على أمر الله وتوعده لذرية آدم ﴿ وإذ قال ربك للملائكة إني خالقٌ بشراً من صلصالٍ من حماً مسنون. . ﴾ الآيات.

\* ومن قصة آدم تنتقل السورة إلى قصص بعض الأنبياء ، تسليةً لرسول الله عليه السلام ، وتثبيتاً لقلبه الشريف لئلا يتسرب إليه اليأس والقنوط ، فتذكر قصة لوط ، وشعيب ، وصالح عليهم السلام ، وما حل بأقوامهم المكذبين .

\* وتختم السورة الكريمة بتذكير الرسول على بالنعمة العظمى عليه ، بإنزال هذا الكتاب المجيد المعجز ، وتأمره بالصبر والسلوان على ما يلقاه من أذى المشركين ، وتبشره بقرب النصر له وللمؤ منين ولقد آتيناك سبعاً من المثانى والقرآن العظيم . . ﴾ إلى آخر السورة الكريمة .

التسبمية: سميت السورة الكريمة « سورة الحجر » لأن الله تعالى ذكر ما حدث لقوم صالح ، وهم قبيلة ثمود وديارهم في الحجر بين المدينة والشام فقد كانوا أشداء ينحتون الجبال ليسكنوها ، وكأنهم مخلدون في هذه الحياة ، لا يعتريهم موت ولا فناء ، فبينا هم آمنون مطمئنون جاءتهم صيحة العذاب في وقت الصباح (فأخذتهم الصيحة مصبحين ، فها أغنى عنهم ما كانوا يكسبون) .

اللغ من : ﴿رُبَّما ﴾ ربَّ للتقليل و ﴿ما ﴾ نكره موصوفة أي رب شيء ﴿لوما ﴾ للتحضيض كلولا وهلا ﴿شيع ﴾ جمع شيعة وهي الفرقة والطائفة من الناس ﴿نسلكه ﴾ ندخله ، والسَّلْك : إدخال الشيء في الشيء ﴿يعرجون ﴾ عرَج : صعد ، والمعارج المصاعد ﴿سُكِّرت ﴾ سُدَّت ومنعت ﴿بروجاً ﴾ البروج : منازل الكواكب السيارة وأصله الظهور ومنه تبرج المرأة وهو إظهار زينتها ﴿لواقح ﴾ جمع لاقح وهي الريح التي تحمل المطر ، والتي لا تأتي بخير تسمى الريح العقيم ، أو ملقّحة للشجر أي تحمل اللقاح له ﴿صلصال ﴾ طين يابس يسمع له صلصلة إذا يبس ﴿حما ﴾ الحمأ : الطين الأسود ﴿مسنون ﴾ منتن متغير قال الفراء : هو المتغير وأصله من سننتُ الحجر إذا حككته به ﴿السموم ﴾ الريح الحارة القاتلة .

سبب النرول: عن ابن عباس قال: كانت امرأة تصلي خلف رسول الله على حسناء من أحسن الناس، فكان بعض القوم يتقدم حتى يكون في الصف الأول لئلا يراها، ويتأخر بعضهم حتى يكون في الصف المؤخر فإذا ركع نظر من تحت إبطه فأنزل الله ﴿ولقد علمنا المستقدمين منكم ولقد علمنا المستأخرين ﴿(١) .

## بِسْ \_ أُلِلَّهُ ٱلرَّمْزَ ٱلرَّحِيمِ

السور تلك الكور المراب المراب وقر المراب المراب المراب المراب العجيب المعجز كلام الله تعالى وهو المنظوم من أمثال هذه الحروف الهجائية الألف والسلام والسراء وتلك آيات المحتاب أي هذه آيات الكتاب، أي هذه آيات الكتاب، الكامل في الفصاحة والبيان ، المتعالى عن الطاقة البشرية ، وقر آن مبين أي قرآن عظيم الشأن ، واضح بين ، لا خلل فيه ولا اضطراب وربعاً يود النين كفروا أي ربما تمنى الكفار ولو كانوا مسلمين أي لو كانوا في الدنيا مسلمين ، وذلك عند معاينة أهوال الآخرة وذرهم يأكلوا ويتمتعوا المسلمين أي لو كانوا في الدنيا مسلمين ، وذلك عند معاينة أهوال الآخرة وذرهم يأكلوا ويتمتعوا المسلمين الكلوا ويتمتعوا المسلمين ، وذلك عند معاينة أهوال الآخرة وذرهم يأكلوا ويتمتعوا المسلمين الكلوا ويتمتعوا المسلمين ، وذلك عند معاينة أهوال الآخرة وذرهم يأكلوا ويتمتعوا المسلمين ، وذلك عند معاينة أهوال الأخرة وذرهم يأكلوا ويتمتعوا المسلمين ، وذلك عند معاينة أهوال الأخرة وذرهم يأكلوا ويتمتعوا المسلمين ، وذلك عند معاينة أهوال الأخرة وذرهم يأكلوا ويتمتعوا المسلمين ، وذلك عند معاينة أهوال الأخرة وذره المسلمين ، وذلك عند معاينة أهوال الأخرة وذره المسلمين ، وذلك عند معاينة أو المسلمين و المسلمين ، وذلك عند معاينة أو المسلمين ، وألم المسل

<sup>(</sup>١) أسباب النزول ١٥٨ والقرطبي ١/ ١٩.

وَيَتَمَتَّعُواْ وَيُلْهِهِمُ ٱلْأَمَلُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴿ وَمَآأَهْلَكُنَّا مِن قَرْيَةٍ إِلَّا وَلَهَا كِتَّابٌ مَّعْلُومٌ ﴿ مَّا تَسْبِقُ مِنْ أُمَّةٍ أَجَلَهَا وَمَا يَسْتَعْخِرُونَ ﴿ وَقَالُواْ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِى نُزِّلَ عَلَيْهِ ٱلذِّكُرُ إِنَّكَ لَمَجْنُونٌ ﴿ يَوْمَا تَأْتِينَا بِٱلْمَكَ بِكَةِ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴿ مَا نُنَزِّلُ ٱلْمَلَنَبِكَةَ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَمَا كَانُوٓ أَإِذًا مُنظَرِينَ ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلدِّكُرَ وَ إِنَّا لَهُ, كَلَفِظُونَ ١ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِي شِيعِ ٱلْأَوَّلِينَ ١ وَمَا يَأْتِيهِم مِّن رَّسُولِ إِلَّا كَانُواْ بِهِ ع يَسْتَهْزِءُ ونَ ١١٥ كَذَالِكَ نَسْلُكُهُ, فِي قُلُوبِ الْمُجْرِمِينَ ﴿ لَا يُؤْمِنُونَ بِهِ ۚ وَقَدْ خَلَتْ سُنَّةُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ وَلَوْ فَتَحْنَا أي دُعْهم يا محمد يأكلوا كما تأكل البهائم ، ويستمتعوا بدنياهم الفانية ﴿ويلههم الأمل﴾ أي يشغلهم الأمل بطول الأجل، عن التفكر فيما ينجيهم من عذاب الله ﴿فسوف يعلمون﴾ أي عاقبة أمرهم إذا رأوا القيامة وذاقوا وبال ما صنعوا ، وهو وعيد وتهديد ﴿وما أهلكنا من قرية ﴾ أي وما أهلكنا أهل قرية من القرى الظالمة التي كذبت رسل الله ﴿ إلا ولها كتاب معلوم ﴾ أي إلا لها أجل محدود لإهلاكها ﴿ ما تسبقُ من أمةٍ أجلَها﴾ أي لا يتقدم هلاك أمةٍ قبل مجيء أوانه ﴿وما يستأخـرون﴾ أي ولا يتأخر عِنهم قال ابن كثير : وهذا تنبيهٌ لأهل مكة وإرشاد لهم إلى الإقِلاع عما هم عليه من العِناد والإلحاد الذي يستحقون به الهـلاك(١) ﴿وقالوا يا أيها الذي نُزَّل عليه الذكر﴾ قال كفار قريش لمحمد ﷺ على جهة الاستهزاء والتهكم : يا من تزعم وتدعي أن القرآن نزل عليك ﴿إنك لمجنون﴾ أي إنك حقاً لمجنون ، أكَّدوا الخبر بإنَّ واللام مبالغة في الاستخفاف والاستهزاء بمقامه الشريف عليه السلام ﴿ لُو مَا تَأْتَيْنَا بِالْمُلاَئِكَةُ إِنْ كُنْتُ مَن الصادقين ﴾ أي هلاّ جئتنا بالملائكة لتشهد لك بالرسالة إن كنت صادقاً في دعواك أنك رسول الله !! قال تعالى رداً عليهم ﴿ما ننزّل الملائكة إلا بالحق أي ما ننزّل ملائكتنا إلا بالعذاب لمن أردنا إهلاكه ﴿وماكانوا إذاً منظرين ﴾ أي وفي هذه الحالة وعندئذٍ لا إمهال ولا تأجيل ، والغرض أن عادة الله تعالى قد جرت في خلقه أنه لا ينز ل الملائكة إلا لمن يريد إهلاكهم بعذاب الاستئصال ، وهو لا يريد ذلك مع أمته ﷺ لعلمه تعالى أنه يخرج من أصلابهم من يعبد الله ، ففيه رد عليهم فيا اقترحوا ﴿إنَّا نحن نزَّلنا الذكر ﴾ أي نحن بعظمة شأننا نزلنا عليك القرآن يا محمد ﴿وإنَّا له لحافظون ﴾ أي ونحن الحافظون لهذا القرآن ، نصونه عن الزيادة والنقصان ، والتبديل والتغيير ، قال المفسرون : تكفَّل الله بحفظ هذا القرآن ، فلم يقدر أحد على الزيادة فيه ولا النقصان ، ولا على التبديل والتغيير كما جرى في غيره من الكتب فإن حفظها موكول إلى أهلها لقوله تعالى ﴿ بما استحفظوا من كتاب الله ﴾ وانظر الفرق بين هذه الآية ﴿ وإنَّا له لحافظون ﴾ حيث ضمن حفظه وبين الآية السابقة حيث وكل حفظه إليهم فبدَّلوا وغيَّروا ﴿ولقد أرسلنا من قبلك في شِيَع الأولين﴾ أي ولقد أرسلنا من قبلك يا محمد رسلاً في طوائف وفرق الأمم الأولين ﴿وما يأتيهم من رسول إلا كانوا بــه يستهزءون﴾ أي وما جاءهم رسولٌ إلاّ سخروا منه واستهزءوا به ، وهذا تسلية للنبي ﷺ والمعنى كما فعل

<sup>(</sup>١) المختصر ٣٠٨/٢ .

عَلَيْهِم بَا بَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ فَظَلُواْ فِيهِ يَعْرُجُونَ ﴿ لَهَا لَقَالُواْ إِنَّمَا سُكِرَتَ أَبْصَرُنَا بَلْ نَحْنُ قَوْمٌ مَّسُحُورُونَ ﴿ وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي ٱلسَّمَآءِ بُرُوجًا وَزَيَّنَهَا لِلنَّاظِرِينَ ﴿ وَحَفِظْنَاهَا مِن كُلِّ شَيْطَانِ رَّجِيمٍ ﴿ وَ اللَّا مَنِ ٱسْتَرَقَ السَّمَعَ فَأَتْبَعَهُ فِيهَا مِن كُلِّ شَيْءٍ مَّوْزُونِ ﴿ وَ اللَّا مَنِ ٱللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَمَا نُنَزِّلُهُ وَإِلَّا مِن اللَّهُ وَاللَّهُ وَمَا نُنَزِّلُهُ وَإِلَا مِن اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ فَي إِلَا عِن لَنَا اللَّهُ وَمَا نُنَزِّلُهُ وَإِلَا مِن اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا نُنَزِّلُهُ وَإِلَا مِن اللَّهُ اللَّلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ ا

بك هؤ لاء المشركون فكذلك فُعل بمن قبلك من الرسل فلا تحزن ﴿كذلك نسلكـ ه في قلوب المجرميـن ﴾ أي كذلك نسلك الباطل والضلال والاستهزاء بأنبياء الله في قلوب المجرمين ، كما سلكناه وأدخلناه في قلوب أولئك المستهزئين ﴿لا يؤمنون به وقد خَلَتْ سنةُ الأولين ﴾ أي لا يؤ منون بهذا القرآن وقد مضت سنة الله بإهلاك الكفار ، في أقرب هؤ لاء من الهلاك والدمار ؟ ثم بيَّن تعالى أن كفار مكة لا ينقصهم توافر براهين الإيمان فهم معاندون مكابرون، وفي ضلالهم وعنادهم سائرون فقال ﴿ولو فتحنا عليهمباباً من السماء فظُّلُوا فيه يعرجون، أي لو فرض أننا أصعدناهم إلى السهاء، وفتحنا لهم باباً من أبوابها، فظلوا يصعدون فيه حتى شاهدوا الملائكة والملكوت ﴿لقالوا إنما سُكَّرت أبصارنـــا﴾ أي لقالوا ـ لفرطِ مكابرتهم وعنادهم \_ إنما سُدَّت أبصارنا وخُدعت بهذا الارتقاء والصعود ﴿ بل نحن قومٌ مسحورون ﴾ أي سحرنا محمد وخيَّل إلينا ذلك وما هو إلا سحر مبين قال الرازي: لو ظل المشركون يصعدون في تلك المعارج، وينظرون إلى ملكوت الله تعالى وقدرته وسلطانه ،وإلى عبادة الملائكة الذين هم من خشيته مشفقون لشكّوا في تلك الرؤية ، وبقوا مصرين على الكفر والعناد كما جحدوا سائر المعجزات من انشقاق القمر ، والقرآن المعجز الذي لا يستطيع الجن والإنس أن يأتوا بمثله(١) ، ثم ذكر تعالى البراهين الدالة على وحدانيته وقدرته فقال ﴿ولقد جعلنا في السماء بروجاً﴾ أي جعلنا في السماء منازل تسير فيها الأفلاك والكواكب ﴿وزينـاها للناظرين أي زيناها بالنجوم ليُسرُّ الناظر إليها ﴿وحفظناها من كل شيطان رجيم ﴾ أي حفظنا السهاء الدنيا من كل شيطان لعين مطرود من رحمة الله ﴿ إلا من استرق السمع َ فأتبعه شهابٌ مبين ﴾ أي إلا من اختلس شيئاً من أخبار السهاء فأدركه ولحقه شهاب ثاقب فأحرقه ﴿والأرض مددناهـا وألقينـا فيهـا رواسـي﴾ أي بسطناها ووسعناها وجعلنا فيها جبالاً ثوابت (٢) ﴿وأنبتنا فيهـا من كـل شيء مـوزون﴾ أي أنبتنا في الأرض من الزروع والثهار من كل شيءٍ موزونٍ بميزان الحكمة ، بدقةٍ وإحكام وتقدير ﴿وجعلنا لكم فيها معايش، أي ما تعيشون به من المطاعم والمشارب ﴿ ومن لستم له برازقين ﴾ أي وجعلنا لكم من العيال والماليك والأنعام من لستم له برازقين ، لأننا نخلق طعامهم وشرابهم لا أنتم ﴿وإِنْ من

<sup>(</sup>١) الفخر الرازي ١٦٧/١٩ (٢) قال الفخر الرازي : إن الأرض كرة في غاية العظمة ، والكرة العظيمة تكون كل قطعة صغيرة منها إذا نُظر إليها كالسطح المستوي فلا إشكال في بسطها مع أنها كرة والدليل قوله تعالى ﴿والجبال أوتاداً﴾ سهاها أوتاداً مع أنه قد يحصل عليها سطوح عظيمة مستوية فكذا هنا . الرازي ١٩٠/١٩ .

مَّعْلُومِ ﴿ وَأَرْسَلْنَا ٱلرِّيْحَ لَوَاقِحَ فَأَنْزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِمَآءً فَأَسْقَبْنَكُمُوهُ وَمَآ أَنتُمْ لَهُ بِخَنْزِنِينَ ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ لَكُومِ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللللِّهُ الللِّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللِلْمُ الللَّهُ اللللللِّهُ اللللِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ ال

شيءِ إلاَّ عندنا خزائنه ﴾ أي ما من شيء من أرزاق الخلق والعباد ومنافعهم إلا عندنا خزائنه ومستودعاته ﴿ وَمَا نَنزُّلُهُ إِلَّا بَقَـدر معلوم ﴾ أي ولكن لا ننزله إلا على حسب حاجة الخلق إليه ، وعلى حسب المصالح ، كما نشاء ونريد ﴿وأرسلنا الرياح لواقع ﴾ أي تلقِّح السحاب فيدر ماءً ، وتلقّح الشجر فيتفتَّح عن أوراقه وأكمامه ، فالريح كالفحل للسحاب والشجر ﴿فأنزلنا من السماء ماءً فأسقينـاكموه﴾ أي فأنزلنا من السحاب ماءً عذباً ، جعلناه لسقياكم ولشرب أرضكم ومواشيكم ﴿وما أنتم لـه بخازنيـن﴾ أي لستم بقادرين على خزنه بل نحن بقدرتنا نحفظه لكم في العيون والأبار والأنهار ، ولو شئنا لجعلناه غائراً في الأرض فهلكتم عطشاً كقوله ﴿قل أرأيتهم إن أصبح ماؤكم غوراً فمن يأتيكم بماءٍمعين﴾؟﴿وإنّا لنحن نحيي ونميتُ ونحن الوارثون﴾ أي الحياة والموت بيدنا ونحن الباقون بعد فناء الخلق ، نرث الأرض ومن عليها وإلينا يُرجعون ﴿ ولقد علمنا المستقدمين منكم ولقد علمنا المستأخريـن ﴾ أي أحطنا علماً بالخلق أجمعين ، الأموات منهـم والأحياء قال ابن عباس: المستقدمون كل من هلك من لدن آدم عليه السلام والمستأخرون من هوحي ومن سيأتي إلى يوم القيامة (١) وقال مجاهد:المستقدمون: الأمم السابقة ، والمستأخرون أمة محمد ﷺ ، والغرضُ أنه تعالى محيطً علمه بمن تقدم وبمن تأخر ، لا يخفي عليه شيء من أحوال العباد ، وهو بيان لكمال علمه بعد الاحتجاج على كمال قدرته ﴿وإنَّ ربكَ هو يحشرُهم ﴾ أي وإن ربك يا محمد هو يجمعهم للحساب والجزاء ﴿إنه حكيمٌ عليم ﴾ أي حكيمٌ في صنعه عليمٌ بخلقه ، ولما ذكر تعالى الموت والفناء ، والبعث والجزاء ، نبِّههم إلى مبدأ أصلهم وتكوينهم من نفس واحدة ، ليشير إلى أن القادر على الإحياء قادر على الإفناء والإعادة ، وذكّرهم بعداوة إبليس لأبيهم آدم ليحذروه فقال : ﴿ ولقد خلقنا الإنسان من صلصال ﴾ أي خلقنا آدم من طين يابس يسمع له صلَّصلة أي صوت إذا نُقر ﴿من حمـاً مسنـونِ﴾ أي من طين أسود متغيّر ﴿وَالْجَانُّ خَلَقْنَاهُ مِن قَبِلُ مِن نَارِ السَّمُومِ ﴾ أي ومن قبل آدم خلقنا الجانُّ ـ أي الشياطين ورئيسهم إبليس ـ من نار السموم وهي النار الحارة الشديدة التي تنفذ في المسامّ فتقتل بِحرها قال المفسرون : عني بالجانّ هنا «إبليس» أبا الجنِّ لأن منه تناسلت الجن فهو أصل لها كما أن آدم أصل للإنس ﴿ وإذ قال ربك للملائكة إني خالق بشراً من صلصالٍ من حمـاً مسنـون، أي اذكر يا محمد وقت قول ربك للملائكة إني خالق بشراً من

<sup>(</sup>١) هذا اختيار الطبري ، وقد فسرت الآية بثهان تأويلات ذكرها في البحر ثم قال : الأولى حمل هذه الأقوال على التمثيل لا على الحصر البحر ٥/ ٤٥١ .

طين يابس ٍ ، أسود متغيّر قال ابن كثير : فيه تنويهٌ بذكر آدم في الملائكة قبل خلقه له ، وتشريفه إيّاه بأمر الملائكة بالسجود له ، وامتناع إبليس عدوه عن السجود له حسداً وكفراً(١) ﴿فإذا سويتـه ﴾ أي سويت خَلْقه وصورته ، وجعلته إنساناً كاملاً معتدل الأعضاء ﴿ونفختُ فيه من روحي﴾ أي أفضتُ عليه من الروح التي هي خلقٌ من خلقي فصار بشراً حياً ﴿فقعـوا له ساجديـن﴾ أي خروا له ساجدين ، سجود تحيةٍ وتكريم لا سجود عبادة ، قال المفسرون : وإنما أضاف الروح إليه تعالى على سبيل التشريف والتكريم كقوله « بيت الله ، ناقـة الله ! شهـر الله » وهي من إضافة الملك إلى المالك ، والصنعـة إلى الصانـع ﴿ فسجد الملائكة كلهم أجمعون﴾ أي سجد لآدم جميع الملائكة لم يمتنع منهم أحد ﴿ إِلَّا إِبليــسَ أبــى أَن يكون مع الساجدين﴾ الاستثناء منقطع لأن إبليس خلَّقُ آخر غير الملائكة(٢) ، فهو من نار وهم من نور ، وهم لا يعصون الله ما أمرهم وهو أبى وعصى ، فليس هو من الملائكة بيقين ، ولكنه كان بين صفوفهم فتوجه إليه الخطاب والمعنى : سجد جميع الملائكة لكنَّ إبليس امتنع من السجود بعد أن صدر له الأمـر الإلهي ﴿قال يا إبليس ما لكَ ألاّ تكونَ مع الساجدين﴾ أي ما المانع لك من السجود ؟ وأيُّ داع ٍ دعا بك إلى الابِياء والامتناع؟ وهو استفهام تبكيتٍ وتوبيخ ﴿قال لم أكـنْ لأَسجـد لبشرٍ خلقتــه من صلَّصَالٍ من حمــأٍ مسنـون﴾ أي قال إبليس : لا ينبغي ولا يليق لمثلي أن يسجد لأدم وهو مخلوقٌ من طينٍ يابس ٍ متغيّر ، فهو من طينٍ وأنا من نار فكيف يسجد العظيم للحقير ، والفاضل للمفضول ؟ رأى عدوُّ الله نفسه أكبر من أن يسجد لأدم ، ومنعه كبره وحسده عن امتثال أمر الله ﴿قَالَ فَاخْرَجَ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَجِيهِمْ ۚ أَي اخْرَجْ مِن السموات فَإِنك مطرودٌ من رحمتي ﴿ وإنَّ عليـكَ اللعنـةَ إلى يوم الديـنَ ﴾ أي وإن عليك لعنتي إلى يوم الجزاء والعقوبة ﴿قال ربِّ فأنْظرني إلى يـوم يُبْعثـون﴾ أي قال اللعين : أمهلني وأخرني إلى يوم البعث ﴿قال فإنك من المنظرين إلى يوم الوقت المعلوم ، أي قال له الله : إنك من المؤجلين إلى حين موت الخلائق قال القرطبي: أراد بسؤ اله الإنظار\_ إلى يوم يبعثون ـ ألا يموت، لأن البعث لا موتَ بعده، فأجابـه المولى بالإنظار إلى يوم الوقت المعلـوم وهـو يوم موت الخلائـق ، فيمـوت إبليس ثم يُبعـث(٣) ﴿قـال ربِّ بمـا أغويتنبي﴾ أي بسبب إغوائك وإضلالك لي ﴿لأزينـنَّ لهـم في الأرض﴾ أي لأزيننَّ لذرية آدم المعاصي

<sup>(</sup>١) المختصر ٢/ ٣١١ . (٢) قد حققنا ذلك في سورة البقرة والأعراف ، وتقدم قول الحسن البصري : « والله ما كان إبليس من الملائكة طرفة عين » وانظر كتابنا « النبوة والأنبياء » ص ١٢٨ ففيه البيان الشافي . (٣) القرطبي ٢٠/١٠ .

رَبِّ بِمَا أَغُو يْتَنِي لَأَزَيِّنَ لَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَأَغُوِيَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴿ قَالَ هَاذَا صِرَاطً عَلَى مُسْتَقِيمٌ ﴿ وَيَ الْأَرْضِ وَلَأَغُو يَنَهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ إِلَّا مَنِ ٱلْغَاوِينَ ﴿ وَيَ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَكَ عَلَيْهِمْ شُلْطَنُ إِلَّا مَنِ ٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱلْغَاوِينَ ﴿ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَكُ عَلَيْهِمْ شُلْطَنُ إِلَّا مَنِ ٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱلْغَاوِينَ ﴿ وَ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَكُ عَلَيْهِمْ أَجْرَةٌ مَقْسُومٌ ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْهِمْ أَجْرَةً مَقْسُومٌ ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ أَجْرَةً مَقْسُومُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهِ عَلَيْهِمْ أَجْرَاعُ مَا اللَّهُ عَلَيْهِمْ أَبُولِ لِيكُلِّ بَابٍ مِنْهُمْ أَجْرَةٌ مَقْسُومُ ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُمُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ أَنْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ أَنْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ أَنْهُمْ أَنْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ أَنْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ أَنْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُ لَهُمْ أَنْهُمُ أَنْهُمْ أَنْهُمُ أَنْهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُمْ أَلَالِكُولِ لِلْكُولِ لِلْكُولِ لِلْكُولِ اللَّهُمُ أَلَّالِمُ اللَّهُ اللَّ

والآثام ﴿ولأغوينهم أجمعين﴾ أي ولأضلّنهم عن طريق الهدى أجمعين ﴿إلا عبادك منهم المخلّصين﴾ أي الا من استخلصته من عبادك لطاعتك ومرضاتك فلا قدرة لي على إغوائه ﴿قال هذا صراطً علي مستقيم أي قال تعالى : هذا طريق مستقيم واضح ، وسنة أزلية لا تتخلف وهي ﴿إنَّ عبادي ليس لك عليهم سلطان أي إن عبادي المؤ منين لا قوة لك على إضلالهم ﴿إلامن اتبعك من الغاويين استثناء منقطع لأن الغاوين ليسوا من عباد الله المخلصين والمعنى لكن من غوى وضل من الكافرين فلك عليهم تسلط ، لأن الشيطان إنما يتسلط على الشاردين عن الله ، كما يتسلط الذئب على الشاردة من القطيع ﴿وإن جهنم لموعدهم أجعيسن وأيم موعد إبليس وأتباعه جميعاً ﴿ لها سبعة أبواب وأي لجهنم سبعة أبواب يدخلون منها لكثرتهم وروي عن على أنها أطباق ، طبق فوق طبق وأنها دركات بعضها أشد من بعض ﴿لكل باب منهم جميء مقسوم اي لكل جماعة من أتباع إبليس باب معين معلوم ، قال ابن كثير : كل يدخل من باب بحسب عمله ، ويستقر في دَرك بقدر عمله (۱) .

البَكْغَنَة: تضمنت الآيات الكريمة من وجوه البيان والبديع ما يلي:

- ١ المجاز المرسل في ﴿وما أهلكنا من قرية ﴾ المراد أهلها وهـو من باب إطلاق المحـل وإرادة
   الحال .
- ٢ ـ الاستعارة التخيليَّة في ﴿عندنا خزائنه﴾ فهو تمثيل لكمال قدرته ، شبَّه قدرته على كل شيء بالخزائن المودوعة فيها الأشياء، وإخراج كل شيء بحسب مااقتضته حكمته على طريق الاستعارة.
  - ٣ ـ الطباق بين ﴿نحيي . . ونميت﴾ وبين ﴿المستقدمين . . والمستأخرين﴾ .
    - ٤ \_ جناس الاشتقاق في ﴿خزائنه . . وخازنين ﴾ .
  - السجع الذي له وقع على السمع مثل ﴿المجرمين ، الأولين ، المنظرين﴾ الخ .

لطيف : ذكر أن رجلاً أراد أن يمتحن الأديان أيها أصح وأحسن ؟ فعمد إلى التوراة والإنجيل والقرآن ـ وكان خطاطاً ـ فنسخ من كل كتاب نسخة بخط جميل وزاد فيها ونقص ، ثم عرض التوراة على علماء اليهود فقبلوها وتصفحوها وأكرموه بالمال ، ثم عرض الإنجيل الذي نسخه بيده على القسس فاشتروه

<sup>(</sup>١) المختصر ٣١٢/٢ .

بثمن كبير وأكرموه ، ثم عرض نسخة القرآن على شيوخ المسلمين فنظروا فيه فلما رأوا فيه بعض الزيادة والنقص أمسكوا به فضربوه ثم رفعوا أمره إلى السلطان فحكم بقتله ، فلما أراد قتله أشهر إسلامه وأخبرهم بقصته وأنه امتحن الأديان فعرف أن الإسلام دين حق . انظر تفسير القرطبي ١٠/٦ .

قال الله تعالى : ﴿إِن المتقين في جنات وعيون . . إلى . . واعبد ربك حتى يأتيك اليقين ﴿ قال الله تعالى : ﴿إِن المتقين في جنات وعيون . . إلى . . واعبد (٤٥) إلى نهاية آية (٩٩) .

المن السبكة: لما ذكر تعالى حال الأشقياء من أهل الجحيم ، أعقبهم بذكر حال السعداء من أهل النعيم ، ثم ذكر قصص بعض الرسل مع أقوامهم «لوط، وشعيب، وصالح» تسلية لرسول الله عليه ليتأسى بهم في الصبر ، ثم ذكر الأدلة والبراهين على وحدانية رب العالمين ، وختم السورة ببشارته عليه السلام بإهلاك أعدائه المستهزئين .

اللغ بَن : ﴿نَصَب ﴾ تعب وإعياء ﴿وجلون ﴾ خائفون فزعون ﴿الغابرين ﴾ الباقين في العذاب ﴿القانطين ﴾ القنوط: كمالُ اليأس ﴿تفضحون ﴾ الفضيحةُ: أن يُظهر من أمره ما يلزمه به العارُ، يقال : فضحه الصبح إذا أظهره للناس قال الشاعر :

ولاح ضوء ملالٍ كاد يفضحنا مثلُ القلامةِ قد قُصَّت من الظُّفُر (١)

﴿لعمرك ﴾ قسم بحياة محمد على أي وحياتك ﴿سكرتهم ﴾ السكرة : الغواية والضلالة ﴿يعمهون ﴾ يترددون تحيراً أو يعمون عن الرشد، والعَمه للقلب مثل العمى للبصر ﴿المتوسمين ﴾ التوسم من الوسم وهي العلامة التي يستدل بها على المطلوب يقال : توسم فيه الخير إذا رأى فيه أثراً منه قال ابن رواحة في رسول الله على الم

إني توسَّمتُ فيك الخير أعرفه والله يعلم أني ثابتُ البصر(١)

وأصله التثبتُ والتفكر مثل التفرس وفي الحديث (اتقوا فِراسة المؤ من فإنه ينظر بنور الله) (٣) ﴿الأيكة ﴾ الشجرة الملتفَّة وجمعها أيْك ﴿الحِجر﴾ اسم واد كانت تسكنه ثمود ﴿عضينَ ﴾ أجزاءً متفرقة من التعضية وهي التجزئة والتفريق ﴿اليقين ﴾ الموت لأنه أمر متيقن .

سَبَبُ النَّرُول: روي أن النبي ﷺ خرج على الصحابة وهم يضحكون فقال: أتضحكون وبين أيديكم الجنة والنار؟ فشق ذلك عليهم فنزلت ﴿نَبِّىء عبادي أني أنا الغفور الرحيم وأن عذابي هو العذاب الأليم﴾ (ن).

البحر ٥/ ٤٥٦ . (٢) القرطبي ١٠/٣٤ .

 <sup>(</sup>٣) رواه الترمذي ٠ (٤) القرطبي ١٠/ ٣٤.

إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ فِي جَنَّدِتٍ وَعُيُونٍ ﴿ أَدْخُلُوهَا بِسَلَامٍ ءَامِنِينَ ﴿ وَنَزَّعْنَا مَافِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلِّ إِخْوَنَّا عَلَىٰ سُرُرٍ مُّنَقَدِيلِينَ ۞ لَا يَمَسُّهُمْ فِيهَا نَصَبُّومَا هُم مِّنْهَا بِمُخْرَجِينَ ۞ نَبِّيْ عِبَادِى أَنِي أَنَّا ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ۞ وَأَنَّ عَذَابِي هُوَ ٱلْعَذَابُ ٱلْأَلِيمُ ﴿ وَنَيْ وَنَيِّهُمْ عَن ضَيْفِ إِبْرَهِمِ مَنْ إِذْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَكُمَا قَالَ إِنَّا مِنكُرْ وَجِلُونَ رَبِّي قَالُواْ لَا تَوْجَلَ إِنَّا نُبَشِّرُكَ بِغُلَامٍ عَلِيسِمِ رَبِّي قَالَ أَبَشَّرْ تُمُونِي عَلَىٰ أَن مَّسَّنِي ٱلْكِبَرُ فَيِمَ تُبَشِّرُونَ رَبِّي قَالُواْ بَشَرْنَكَ بِٱلْحَقِّ فَلَا تَكُن مِّنَ ٱلْقَانِطِينَ رَفِي قَالَ وَمَن يَقْنَظُ مِن رَّحْمَةٍ رَبِّهِ ۗ إِلَّا ٱلضَّآلُونَ رَبِّي قَالَ فَكَ النَّفسِ . ﴿ إِنَّ المتقين في جنات وعيون﴾ أي إن الذين اتقوا الفواحش والشرك لهم في الآخرة البساتين الناضرة ، والعيون المتفجرة بالماء والسلسبيل والخمر والعسل ﴿ أُدخلوها بسلام ٍ آمنين ﴾ أي يقال لهم : أُدخلوا الجنة سالمين من كل الآفات ، آمنين من الموت ومن زوال هذا النعيم ﴿ونزعنا ما في صدورهم من غلَّ ﴾ أي أزلنا ما في قلوب أهل الجنة من الحقد والبغضاء والشحناء ﴿ إخواناً على سُرر متقابلين ﴾ أي حال كونهم إخوةً متحابينِ لا يكدّر صفوهم شيء ، على سررٍ متقابلين وجهاً لُوَّجه قال مجاهد : لا ينظر بعضُهم إلى قفا بعض زيادةً في الإنس والإكرام، وقال ابن عباس : على سررٍ من ذهب مكلَّلة بالدر والياقوت والزبرجد(١) ﴿لا يُستُّهُم فيها نصَبُّ أي لا يصيبهم في الجنة إعياءً وتعب ﴿وما هم منها بمخرجين ﴾ أي لا يُخْرجون منها ولا يُطردون، نعيمهم خالد، وبقاؤهم دائم،لأنها دار الصفاء والسرور ﴿نبِّيء عبادي أني أنا الغفور الرحيم، أي أخبر يا محمد عبادي المؤ منين بأني واسع المغفرة والرحمة لمن تاب وأناب ﴿وأنَّ عذابي هو العذاب الأليم، أي وأخبرهم أنَّ عذابي شديد لمن أُصرَّ على المعاصي والذنوب قال أبو حيان : وجاء قوله ﴿وَأَنَّ عَذَابِي﴾ في غاية اللطف إذ لم يقل على وجه المقابلة (وأني المعذَّب المؤلم) وكل ذلك ترجيح لجهة العفو والرحمة (١) ﴿ ونبئهم عن ضيف إبراهيم ﴾ أي وأخبرهم عن قصة ضيوف إبراهيم ، وهم الملائكة الذين أرسلهم الله لإهلاك قوم لوط، وكانوا عشرة على صورة غلمان حسانٍ معهم جبريل ﴿إذ دخلوا عليه فقالوا سلاماً ﴾ أي حين دخلوا على إبراهيم فسلَّموا عليه ﴿قال إنَّا مُنكم وجُّلُونَ ﴾ أي قال إبراهيم إنَّا خائفون منكم ، وذلك حين عرض عليهم الأكل فلم يأكلوا ﴿قالوا لا توجَلُ إنَّا نبشرك بغله عليم ﴾ أي قالت الملائكة لا تخف فإنا نبشرك بغلام واسع العلم ، عظيم الذكاء ، هو إسحاق﴿قال أبشرتموني على أنْ مسّنيَ الكِبَر فبم تُبشِّرون﴾ أي قال إبراهيم أبشرتموني بالولد على حالة الكبر والهرم ، فبأي شيء تبشروني ؟ قال ذلك على وجه التعجب والاستبعاد ﴿قالوا بشرناك بالحق فلا تكن من القانطين ﴾ أي بشرناك باليقين الثابت فلا تستبعده ولا تيأس من رحمة الله ﴿قال ومن يقْنَطُ من رحمة ربهِ إلا الضالُّون ﴾ استفهام إنكاري أي لا يقنط من رحمة الله إلا المخطئون طريق المعرفة والصواب ، الجاهلـون برب الأربـاب ، أمـا القلـب العامـر بالإيمان ، المتصل بالرحمن ، فلا ييأس ولا يقنط قال البيضاوي : وكان تعجب إبراهيم عليه السلام باعتبار

<sup>(</sup>١) زاد المسير ٤/٤٠٤ . (٢) البحر ٥/ ٤٥٧ .

خَطْبُكُو أَيُّهَا ٱلْمُرْسَلُونَ ﴿ فَالُواْ إِنَّا أَرْسِلْنَا إِلَى قَوْمِ عُجْرِمِينَ ﴿ إِلَّا اَلْمُرْسَلُونَ ﴿ قَالَ لِوَ الْمُرْسَلُونَ ﴿ قَالَ إِنَّكُو قَوْمٌ مُنكُونَ ﴿ وَالْمَالَةُ وَالْمَالُونَ ﴿ وَالْمَالُونَ اللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَا اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

العادة دون القدرة فإنَّ الله تعالى قادرٌ على أن يخلق بشراً من غير أبوين ، فكيف من شيخ فانٍ وعجوزٍ عاقر ؟ ولذلك أجابهم بذلك الجواب(١) ﴿قال فما خطبكم أيها المرسلون﴾ أي قال إبراهيم ما شأنكم وما أمركم الذي جئتم من أجله أيها الملائكة الكرام ؟ ﴿قالوا إنَّا أَرسلنا إلى قوم مجرمين ﴾ أي أرسلنا ربنا إلى قوم مشركين ضالين لأِهلاكهم يعنون قوم لوط ﴿ إلاَّ آل لوطٍ إنالمنجُّوهم أجمعين ﴿ أي إلا أتباعَ لوط وأهلُه المؤ منين ، فسننجيهم من ذلك العذاب أجمعين ﴿إلا امرأتَه قدرنا إنها لمن الغابرين﴾ أي إلا امرأة لوطفقد قدَّر الله بقاءها في العذاب مع الكفرة الهالكين قال القرطبي: استثنى من آل لوط امرأته وكانت كافرة فالتحقت بالمجرمين في الهلاك (١) ﴿ فلم جاء آل لوط المرسلون ﴾ أي فلم أتى رسلُ الله لوطأ عليه السلام ﴿قَالَ إِنْكُمْ قُومٌ مَنْكُرُونَ﴾ أي قال لهم إنكم قوم لا أعرفكم فهاذا تريدونٍ ؟ ﴿قالَـوا بل جئناك بما كانـوا فيه يمتـرون﴾ أي قالوا له بل نحن رسل الله ، جئناك بما كان فيه قومك يشكُّون فيه وهو نزول العذاب الذي وعِدتهم به ﴿وَأَتَيْنَاكُ بِالْحَقِّ وَإِنَّا لَصَادَقُونَ﴾ أي أتيناك بالحق اليقين من عذابهم وإنا لصادقون فيما نقول ﴿ فَأَسْرُ بَأُهُلِكَ بِقَطِعِ مِنَ اللَّيْلِ ﴾ أي سرُّ بأهلك في طائفةٍ مِن اللَّيل ﴿ وَاتَّبِعُ أَدْبَارُهُم ﴾ أي كنُّ من ورائهم وسرُّ خلفهم لتطمئنً عليهم ﴿ولا يلتفتُ منكم أحدً ﴾ أي لا يلتفتُ أحد منكم وراءه لئلا يرى عظيم ما ينزل بهم فيرتاع ﴿وامضوا حيث تُؤمرون﴾ أي سيروا حيث يأمركم الله عز وجل قال ابن عباس: يعني الشام ﴿ وقضينا إليه ذلك الأمر أن دابر هؤلاء مقطوعٌ ﴾ أي أوحينا إلى لوط ذلك الأمر العظيم أن أولئك المجرمين سيستأصلون عن آخرهم حتى لا يبقى منهم أحدً ﴿مصبحين﴾ أي إذا دخل الصباح تمُّ هلاكهم واستئصالهم ﴿وجاء أهلُ المدينة يستبشرون﴾ أي جاء أهل مدينة سدوم ـ وهم قوم لوطٍ ـ مسرعين يستبشرون بأضيافه ، طمعاً في ارتكاب الفاحشة بهم ، ظناً منهم أنهم أناسٌ أمثالهم قال المفسرون : أخبر أولئـكِ السفهاء أن في بيت لوطٍ شباناً مرداً حساناً فأسرعوا فرحين يبشّر بعضهم بعضاً بأضياف لوط(٣) ﴿قال إنَّ

 <sup>(</sup>۱) البيضاوي ۲۸٦ . (۲) القرطبي ۱۰/ ۳٦ .

 <sup>(</sup>٣) يقول سيد قطب عليه الرحمة والرضوان: «تسامع القوم بأن في بيت لوطٍ شباناً صباح الوجوه ففرحوا بأن هناك صيداً ﴿وجاء أهل المدينة يستبشرون﴾ والتعبيرُ على هذا النحو يكشف عن مدى الشناعة والبشاعة التي وصل إليها القوم في الدّنس والفجور ، يكشف عن هذا المدى في مشهد أهل المدينة يجيئون جماعة مستبشرين بالعثور على شبان يعتدون عليهم جهرةً وعلانية ، هذه العلانية التي يترفع عنها الحيوان بينا أولئك =

هؤلاء ضيفي فلا تفضحون ﴾ أي هؤ لاء ضيوفي فلا تقصدوهم بسوء فتُلحقوا بي العار وتفضحوني أمامهم ﴿وَاتَّقُوا اللَّهَ وَلا تُخْـرُونَ﴾ أي خافوا الله أن يحلَّ بكم عقابه ، ولا تهينوني بالتعرض لهم بالمكروه ﴿ قالـوا أُولَمْ نَنْهك عن العالمين ﴾ أي قالوا ألم نمنعك عن ضيافة أحد ؟ قال الرازي : المعنى ألسنا قد نهيناك أن تكلمنا في أحدٍ من الناس إذا قصدناه بالفاحشة (١) ؟ ﴿قال هـؤلاء بناتـي إن كنتـم فاعليـن ﴾ أي هؤ لاء النساء فتزوجوهنَّ ولا تركنوا إلى الحرام إن كنتم تريدون قضاء الشهوة قال المفسرون: المراد بقوله ﴿بناتي﴾ بناتُ أمته لأن كل نبيٌّ يعتبر أباً لقومه ﴿لعمرك إنهم لفي سكرتهم يعمهون اي وحياتك يا محمد إن قوم لوط لفي ضلالهم وجهلهم يتخبطون ويترددون ، وهذه جملة اعتراضية جاءت ضمن قصة لوط قسماً بحياة الرسول ﷺ تكريماً له وتشريفاً قال ابن عباس: «ما خلق الله وما ذراً وما برأ نفساً أكرمَ على الله من محمد على وماسمعت الله أقسم بحياة أحدٍ غيره (١) ﴿ فأخذتهم الصيحة مشرقين ﴾ أي أخذتهم صيحةُ العذاب المهلكة المدمرة وقت شروق الشمس ﴿فجعلنا عاليها سافلَها﴾ أي قلبناها بهم فجعلنا أعالي المنازل أسافلها قال المفسرون : حمل جبريل عليه السلام قريتهم واقتلعها من جذورها ، حتى رأوا الأفلاك وسمعوا تسبيح الأملاك ثم قلبها بهم ﴿وأمطرنا عليهم حجارةً من سجيل ﴾ أي أنزلنا عليهم حجارة كالمطر من طين طبخ بنار جهنم ﴿إن في ذلك لآياتٍ للمتوسمين ﴾ أي فيا حلُّ بهم من الدمار والعذاب لدلالات وعلامات للمعتبرين ، المتأملين بعين البصر والبصيرة ﴿وَإِنَّهَا لَبَسْبِيلَ مِقْيَمُ﴾ أي وإن هذه القرى المهلكة ، وما ظهر فيها من آثار قهر الله وغضبه، لبطريق ٍ ثابت ٍ لم يندرس ، يراها المجتازون في أسفارهم أفلا يعتبرون؟ ﴿إِنَّ فِي ذلك لآيةً للمؤمنية في لعبرةً للمصدَّقين ﴿وإن كان أصحاب الأيكة لظالمين ﴾ أي وإنه الحال والشأن كان قوم شعيب \_ وهم أصحاب الأيكة أي الشجر الكثير الملتف \_ لظالمين بتكذيبهم شعيباً ، وقطعهم الطريق ، ونقصهم المكيال والميزان ﴿فانتقمنا منهم أي أهلكناهم بالرجفة وعذاب يوم الظُّلَّة قال المفسرون: اشتد الحر عليهم سبعة أيام حتى قربوا من الهلاك، فبعث الله عليهم سحابة كالظلة ، فالتجئوا إليها واجتمعوا تحتها للتظلل بها ، فبعث الله عليهم منها ناراً فأحرقتهم

<sup>=</sup> القوم المجرمون يجاهرون بها ويتلمظون عليها ، وهي حالة من الارتكاس معدومة النظير ، فأما لوط فوقف مكروباً يحاول أن يدفع عن ضيوفه وعن شرفه ، وقف يستثير النخوة الآدمية فيهم ، ويستجيش وجدان التقوى لله وهو يعلم أن هذه النفوس المرتكسة المطموسة لم يعد فيها نخوة ولا شعور إنساني ، ولكنه في كربه وشدته يحاول ما يستطيع . » الظلال 1/ ٣١ .

<sup>(</sup>۱) الفخر الرازي ۲۰۲/۱۹ . (۲) الطبري٤٤/١٤ .

ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ وَءَا تَيْنَاهُمْ ءَايَنتِنَا فَكَانُواْعَنْهَا مُعْرِضِينَ ﴿ وَكَانُواْ يَغْتِنُونَ مِنَ ٱلِجُبَالِ بُيُوتًا ءَامِنِينَ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ وَكَانُواْ يَغْتِنُونَ مِنَ ٱلْجِبَالِ بُيُوتًا ءَامِنِينَ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّ فَأَخَذَتُهُمُ ٱلصَّيْحَةُ مُصْبِحِينَ ﴿ فَيَ أَغْنَىٰ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُ مَا ٓ إِلَّا بِٱلْحَتِّي ۗ وَإِنَّ ٱلسَّاعَةَ لَا تِيَةٌ فَٱصْفَحِ ٱلصَّفْحَ ٱلْجَمِيلَ ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ ٱلْخَلَّاتُ ٱلْعَلِيمُ ١ وَلَقَدْ ءَا تَيْنَكَ سَبْعًا مِّنَ ٱلْمَثَانِي وَٱلْقُرْءَانَ ٱلْعَظِيمَ ١ كُذَّنَّ عَيْنَيْكَ إِلَى مَا مَتَعْنَا بِهِ أَزْوَاجًا مِّنْهُمْ وَلَا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَاخْفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَقُلْ إِنِّي أَنَا ٱلنَّذِيرُ ٱلْمُبِينُ ﴿ كَمَا أَنْزَلْنَا جميعاً ﴿وإنهما لبِإمام مِبينَ ﴿ أَي وإن قرى قوم لوط وشعيب لطريق واضح أفلا تعتبرون بهم يا أهمل مكة ؟ ﴿ ولقد كنَّب أصحابُ الحِجْرِ المرسليـنَ ﴾ هذه هي القصة الرابعة وهي قصة صالح عليه السلام أي كذبت ثمود نبيَّهم صالحاً \_ والحجرُ وادٍ بين المدينة والشام وآثاره باقية يمـرُّ عليهـا المسافـرون ـ قال البيضاوي : ومن كذَّب واحداً من الرسل فكأنما كذب الجميع ولذا قال ﴿المرسلين﴾(١) ﴿وأتيناهم آياتنا فكانوا عنها معرضين، أي وأريناهم معجزاتنا الدالة على قدرتناً مثل الناقة وما فيها من العجائِب فكانوا لا يعتبرون بها ولا يتَّعظون قال ابن عباس : كان في الناقة آيات : خروجُها من الصخرة ، ودنوُّ ولادتها عند خروجها ، وعظمُ خَلْقها فلم تشبهها ناقة ، وكثرةُ لبنها حتى كان يكفيهم جميعاً فلم يتفكروا فيها ولـم يستدلوا بها (٢) ﴿وَكَانُـوا ينحتُـون من الجبال بيوتاً آمنيـن﴾ أي كانوا ينقبون الجبال فيبنون فيها بيوتاً آمنين يحسبون أنها تحميهم من عذاب الله ﴿فأخذتهم الصيحة مصبحين ﴾ أي أخذتهم صيحة الهلاك حين أصبحوا ﴿ فَمَا أَغْنَى عنهم ما كانوا يكسبون ﴾ أي ما دفع عنهم عذاب الله ما كانوا يشيدونه من القلاع والحصون ﴿وما خلقنا السمواتِ والأرضَ وما بينهما إلا بالحق﴾ أي وما خلقنا الخلائق كلُّها سهاءها وأرضها وما بينهما إلا خلقاً ملتبساً بالحق ، فلذلك اقتضت الحكمة إهلاك أمثال هؤ لاء المكذبين لئلا يعم الفساد ﴿ وإن الساعة لآتيةً فاصفح الصفحَ الجميـل ﴾ أي وإن القيامة لآتيةٌ لا محالة فيُجازى المحسنُ بإحسانه ، والمسيء بإساءته ، فأعرضٌ يا محمد عن هؤ لاء السفهاء وعاملهم معاملـة الحليم ﴿إنَّ ربـك هو الخـلاَّقُ العليم، أي الخالق لكل شيء ، العليم بأحوال العباد ﴿ ولقد آتيناك سبعاً من المثاني ﴾ أي ولقد أعطيناك يا محمد سبع آيات هي الفاتحة لأنها تثنّى أي تكرر قراءتها في الصلاة وفي الحديث (الحمد للورب العالمين هي السبعُ المثاني والقرآنُ العظيمُ الذي أوتيتُه)(٢) وقيل : هي السور السبع الطوال ، والأول أرجح ﴿وَالْقُرْآنَ الْعَظْيِمِ ﴾ أي وآتيناك القرآن العظيم الجامع لكمالات الكتب السماوية ﴿لا تُمُدنَّ عينيكَ إلى ما متعنا بــه أزواجاً منهــم﴾ أي لا تنظر إلى ما متعنا به بعض هؤ لاء الكفار ، فإن الذي أعطيناك أعظم منها وأشرف وأكرم ، وكفى بإنزال القرآن عليك نعمة ﴿ولا تحزن عليهم ﴾ أي لا تحزن لعدم إيمانهم ﴿وَاخْفَضْ جَنَاحَـكَ لَلْمُؤْمَنَـينَ﴾ أي تواضعُ لمن آمن بك من المؤ منين وضعفائهم ﴿وقـل إني أنـا النـذيرُ

<sup>(</sup>١) البيضاوي ٢٨٦. (٢) زاد المسير ٤/ ٤١١. (٣) أخرجه البخاري وهذا القول هو اختيار الطبري .

المبين أي قل لهم يا محمد أنا المنذر من عذاب الله ، الواضح البين في الإنذار لمن عصى أمر الجبار (كها أنزلنا على المقتسمين الكاف للتشبيه والمعنى أنزلنا عليك القرآن كها أنزلنا على أهل الكتاب وهم اليهود والنصارى الذين آمنوا ببعض كتابهم وكفروا ببعضه ، فانقسموا إلى قسمين ( الذين جعلوا القرآن عضيت في أي جعلوا القرآن أجزاءً متفرقة وقالوا فيه أقوالاً مختلفة قال ابن عباس : آمنوا ببعض وكفروا ببعض ، وهذه تسلية لرسول الله على عن صنيع قومه بالقرآن وتكذيبهم له بقولهم سحر ، وشعر ، وأساطير ، بأن غيرهم من الكفرة فعلوا بغيره من الكتب مثل فعل كفار مكة (فوربك لنسألنهم أجمعين عها كانوا يعملون في الدنيا (فاصدع عاكانوا يعملون في الدنيا (فاصدع عاكانوا يعملون في الدنيا (فاصدع عاكانوا يعملون في الدنيا (فاصدع عاكفيناك المستهزئين بإهلاكنا إياهم وكانوا خسة من صناديد قريش كفيناك المستهزئين بإهلاكنا إياهم وكانوا خسة من صناديد قريش كفيناك المستهزئين علمون في الدارين (ولقد نعلم أنك يضيق صدرك بما يعلمون في وعيد وتهديد أي سوف يعلمون عاقبة أمرهم في الدارين (ولقد نعلم أنك يضيق صدرك بما يقولون أي يضيق صدرك بالاستهزاء والتكذيب (فسبح بحمد ربك وكن من الساجدين أي فافزع يقولون أي يعمد حتى يأتيك الموت ، سمي يقيناً لأنه متيقن الوقوع والنزول .

البَكُلُغَـة: تضمنت الآيات الكريمة من وجوه البيان والبديع ما يلي:

- ١ ـ الإيجاز بالحذف في ﴿ أُدخلوها بسلام ﴾ أي يقال لهم أدخلوها .
- ٢ ـ المقابلة اللطيفة في ﴿نبىء عبادي أني أنا الغفور الرحيم ﴾ مع الآية بعدها ﴿وأن عذابي ﴾
   فقدقابل بين العذاب والمغفرة وبين الرحمة الواسعة والعذاب الأليم، وهذا من المحسنات البديعية .
  - ٣ ـ الكناية في ﴿أَنَّ دابـر هؤ لاء مقطوعٌ ﴾ كنَّى به عن عذاب الاستئصال .
- المجاز في ﴿قدرنا إنها لمن الغابرين﴾ أسند الملائكة فعل التقدير إلى أنفسهم مجازاً وهو لله وحده وذلك لما لهم من القرب والاختصاص لأنهم رسل الله أرسلوا بأمره تعالى .

- \_ الجناس الناقص في (الصيحة مصبحين) وجناس الاشتقاق في (فاصفح الصفح) .
  - 7 ـ صيغة المبالغة في ﴿ الغفور الرحيـم ﴾ وفي ﴿ الخلاّق العليـم ﴾ .
    - ٧ \_ الطباق في ﴿عاليها سافلها ﴾ .
  - ٨ ـ السجع بلا تكلف في مواطن عديدة مثل ﴿ آمنين ، مصبحين ، معرضين ﴾ .
    - عطف العام على الخاص في ﴿سبعاً من المثاني والقرآن العظيم﴾ .
- 1. ــ الاستعارة التبعية في ﴿واحفض جناحك للمؤ منيس حيث شبّه إلانة الجانب بخفض الجناح بجامع العطف والرقة في كل واستعير اسم المشبّه به للمشبّه ، وهذا من بليغ الاستعارات لأن الطائر إذا كف عن الطيران خفض جناحيه .

ت بين هذه الآية ﴿فوربك لنسأله م أجمعين وبين قوله ﴿ولا يُسأل عن ذنبه إنس ولا جان أن القيامة مواطن ، فموطن يكون فيه سؤ ال وكلام ، وموطن لا يكون ذلك فيه ، هذا قول عكرمة ، وقال ابن عباس : لا يسألهم سؤ ال استخبار واستعلام هل عملتم كذا وكذا ، لأن الله عالم بكل شيء ، ولكن يسألهم سؤ ال تقريع وتوبيخ فيقول لهم : لم عصيتم القرآن وما حجتكم فيه (١) ؟

« تم بعونه تعالى تفسير سورة الحجر »

(١) القرطبي ١٠/ ٦١ .



## بين يُدَي السُّورة

سورة النحل من السور المكية التي تعالج موضوعات العقيدة الكبرى « الألوهية ، والوحي ، والبعث والنشور » وإلى جانب ذلك تتحدث عن دلائل القدرة والوحدانية في ذلك العالم الفسيح في السموات والأرض ، والبحار والجبال ، والسهول والوديان ، والماء الهاطل ، والنبات النامي ، والفلك التي تجري في البحر ، والنجوم التي يهتدي بها السالكون في ظلمات الليل ، إلى آخر تلك المشاهد التي يراها الإنسان في حياته ، ويدركها بسمعه وبصره ، وهي صور حية مشاهدة ، دالة على وحدانية الله جل وعلا ، وناطقة بآثار قدرته التي أبدع بها الكائنات .

\* تناولت السورة الكريمة في البدء أمر الوحي الذي كان مجال إنكار المشركين واستهزائهم ، فقد كذبوا بالوحي واستبعدوا قيام الساعة ، واستعجلوا الرسول على أن يأتيهم بالعذاب الذي خوَّفهم به ، وكلما تأخر العذاب زادوا استعجالاً وزادوا استهزاءً واستهتاراً .

\* ولقد هدفت السورة الكريمة إلى تقرير مبدأ « وحدانية الله » جل وعلا بلفت الأنظار إلى قدرة الله الواحد القه الر، فخاطبت كل حاسة في الإنسان ، وكل جارحة في كيانه البشري ، ليتجه بعقله إلى ربّه ، ويستنير بما يرى من آثار صنع الله على عظمة الله سبحانه .

\* ثم تتابعت السورة الكريمةُ تذكّر الناس بنتيجة الكفر بنعم الله ، وعدم القيام بشكرها ، وتحذرهم تلك العاقبة الوخيمة التي يئول إليها مصيرُ كل معاندٍ وجاحد .

\* وختمت السورة الكريمة بأمر الرسول على بالدعوة إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة ، والصبر والعفو عمًا يلقاه من الأذى في سبيل تبليغ دعوة الله .

التسِميَــة: سميت هذه السورة الكريمة « سورة النحل » لاشتالها على تلك العبرة البليغة التي تشير إلى عجيب صنع الخالق ، وتدلُّ على الألوهية بهذا الصنع العجيب .

اللغيب : ﴿ نُطفة ﴾ النطفة الماء المهين الذي يتكون منه الإنسان ، مِن نطف إذا قطر ﴿ دف ءُ ﴾

## بِسْ لِللهِ ٱلرَّمْرِ ٱلرَّحِيمِ

أَيْنَ أَمْ اللّهِ فَلَا تَسْتَعْجِلُوهُ سُبْحَنَهُ وَتَعَلَىٰ عَنَّ يُشْرِكُونَ ﴿ يُنَزِّلُ الْمَلَتَهِكَةَ بِالرَّوجِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَىٰ مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ تَ أَنْ أَنذِرُواْ أَنَّهُ لَآ إِلَهَ إِلّاَ أَنَا فَا تَقُونِ ﴿ يَ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَتِّ تَعَلَىٰ مَن يَشْرِكُونَ ﴿ يَ خَلَقَ الْإِنسَانَ مِن نَطْفَةٍ فَإِذَا هُو خَصِيمٌ مَّبِينٌ ﴿ وَالْأَنْعَلَمَ خَلَقَهَا لَكُمْ فِيهَا دِفْ يَ الله عَلَى الله عَلَ

سَبَبُ الْمُرْوِلِ : قال ابن عباس : لما نزل قوله تعالى ﴿اقتربت الساعة ﴾ قال الكفار بعضهم لبعض : إنَّ محمداً يزعم أن القيامة قد اقتربت فأمسكوا عن بعض ما كنتم تعملون حتى ننظر ، فلما امتدت الأيام قالوا يا محمد : ما نرى شيئاً مما تُخُوفنا به فأنزل الله تعالى ﴿أتنى أمرُ الله فلا تستعجلوه . . ﴾ (١) الآية .

المنصب أبر : ﴿ أتى أمر الله فلا تستعجلوه ﴾ أي قرب قيام الساعة فلا تستعجلوا العذاب الذي أوعدكم به محمد ، وإنما أتى بصيغة الماضي لتحقق وقوع الأمر وقربه ، قال الرازي : لما كان واجب الوقوع لا محالة عبر عنه بالماضي كها يقال للمستغيث : جاءك الغوث فلا تجزع (٢) ﴿ سبحانه وتعالى عما يشركون ﴾ أي تنزّ الله عها يصفه به الظالمون ، وتقدس عن إشراكهم به غيره من الأنداد والأوثان ﴿ يُنزّل الملائكة بالروح من أمره ﴾ أي يُنزّل الملائكة بالوحي والنبوة بإرادته وأمره ﴿ على من يشاء من عباده ﴾ أي على الأنبياء والمرسلين ، وسمّى الوحي روحاً لأنه تحيا به القلوب كها تحيا بالأرواح الأبدان ﴿ وانتقامي ، ثم ذكر تعالى البراهين الدالة على وحدانيته وقدرته فقال ﴿ خلق السموات والأرض بالحق ﴾ أي خلقها بالحق الثابت ، والحكمة الفائقة ، لا عبثاً ولا جُزافاً ﴿ تعالى عما يشركون ﴾ أي تمجّد وتقدس عن الشريك والنظير ﴿ خلق الإنسان من نُطفة ﴾ أي خلق هذا الجنس البشري من نطفة مهينة ضعيفة هي المني أفإذا هو خصيم مبين ﴾ أي فإذا به بعد تكامله بشراً نخاصم لخالقه ، وأضح ضعيفة هي المني أبياده أولا قادر على إعادته خلك عاصم وينكر البعث ، أفلا يستدل بأوله على آخره ، وبأن من قدر على إيجاده أولاً قادرً على إعادته ثائياً (٣) ؟ ﴿ والأنعام خلقها ﴾ أي وخلق الأنعام لمصالحكم وهي الإبل والبقر والغنم ﴿ لكم فيها دف ع ثائياً (٣) ؟ ﴿ والأنعام خلقها ﴾ أي وخلق الأنعام لمصالحكم وهي الإبل والبقر والغنم ﴿ لكم فيها دف ع ثائياً (٣) ؟ ﴿ والأنعام خلقها ﴾ أي وخلق الأنعام لمصالحكم وهي الإبل والبقر والغنم ﴿ لكم فيها دف ع ثائياً (١٠) ؟ ﴿ والأنعام خلقها ﴾ أي وخلق الأنعام لمصالحكم وهي الإبل والبقر والغنم ﴿ لكم فيها دف ع ألها والبقر والمند والمناه بشراً على المناه والمناه والكم فيها دف على المناه والمناه وال

<sup>(</sup>١) زاد المسير ٤/ ٤٢٦ . (٢) الرازي ٢١٨/١٩ . (٣) زاد المسير ٤/ ٤٢٩ .

وَمَنْفِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴿ وَيَهَا جَمَالٌ حِينَ تُرِيحُونَ وَحِينَ تَسْرَحُونَ ﴿ وَتَجَوِّلُ أَثْقَالَكُمْ إِلَى بَلَدِ لَمْ تَكُونُواْ بَلَغِيهِ إِلَّا بِشِقِ ٱلْأَنفُسِ إِنَّ رَبَّكُمْ لَرَ وَفُ رَحِيمٌ ﴿ وَالْحَيْلُ وَٱلْبِغَالُ وَٱلْحَيْرِ لِيَرْكُوهَا وَزِينَةً وَيَخْلُقُ مَا لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَعَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَصْدُ السّبِيلِ وَمِنْهَا جَآيٍ \* وَلَوْ شَآءَ لَمُ دَنكُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ وَالْخَيلُ وَالنَّحِيلُ وَالنَّهِ عَصْدُ السّبِيلِ وَمِنْهَا جَآيٍ \* وَلَوْ شَآءَ لَمُ يِهِ الزَّرْعَ وَالزَّيْتُونَ وَالنَّحِيلُ وَالْأَعْنَابَ وَمِن كُلِّ النَّمَرَاتِ لَكُمْ مِنْهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ا

أي لكم فيها ما تستدفئون به من البرد مما تلبسون وتفترشون من الأصواف والأوبار ﴿ومنافع ومنها تأكلون﴾ أي ولكم فيها منافع عديدة من النسل والدر وركوب الظهر ، ومن لحومها تأكلون وهو من أعظم المنافع لكم ﴿ولكم فيهما جمالٌ حين تُريجون وحين تَسرحون ﴾ أي ولكم في هذه الأنعام والمواشي زينةٌ وجمالٌ حين رجوعها عشياً من المرعى ، وحين غُدوّها صباحاً لترعى ، جمال الاستمتاع بمنظرها صحيحة سمينة فارهة ﴿وتحمل أثقالكم إلى بلدٍ لم تكونوا بالغيه إلا بشق الأنفس ﴾ أي وتحمل أحمالكم الثقيلة وأمتعتكم التي تعجزون عن حملها إلى بلدٍ بعيد لم تكونوا لتصلوا إليه إلا بجهدٍ ومشقة ﴿إنَّ ربكم لرءوف رحيم اي إنَّ ربكم أيها الناس الذي سخَّر لكم هذه الأنعام لعظيمُ الرأفة والرحمة بكم ﴿والخيل والبغالَ والحمير لتركبوها وزينةً ﴾ أي وخلق الخيل والبغال والحمير للحمل والركوب وهي كذلك زينة وجمال ﴿ويخلق ما لا تعلمون﴾ أي ويخلق في المستقبل ما لا تعلمونه الآن كوسائل النقل الحـديث : القاطرات ، والسيارات ، والطائرات النفاثة وغيرها مما يجدُّ به الزمان وهو من تعليم الله للإنسان(١٠ ﴿وعلى الله قصدُ السبيل﴾ أي وعلى الله جل وعلا بيانُ الطريق المستقيم ، الموصل ِ لمن يسلكه إلى جنات النعيم ﴿ومنها جائرٌ ﴾ أي ومن هذه السبيل طريق مائلٌ عن الحق منحرفٌ عنه ، لا يوصل سالكه إلى الله وهو طريق الضلال ، كاليهودية والنصرانية والمجوسية ﴿ولـو شـاء لهداكـم أجمعيـن﴾ أي لو شاء أن يهديكم إلى الإيمان لهداكم جميعاً ولكنه تعالى اقتضت حكمته أن يدع للإنسان حرية الاختيار ﴿فمن شاء فليؤ من ومن شاء فليكفر ﴾ ليترتب عليه الثواب والعقاب ، ولما ذكر تعالى ما أنعم به عليهم من الأنعام ، شرع في ذكر سائر النعم العظام وآياته المنبثة في الكائنات فقال ﴿ هـو الـذي أنـزل مـن السهاء ماءً ﴾ أي أنزل المطر بقدرته القاهرة من السحاب ﴿لكم منه شراب ﴾ أي أنزله عذباً فراتاً لتشربوه فتسكن حرارة العطش ﴿ومنه شجرٌ فيه تُسيمون ﴾ أي وأخرج لكم منه شجراً ترعون فيه أنعامكم ﴿ يُنبتُ لَكُم بِهِ الزرعِ والزيتون والنخيل والأعناب ﴾ أي يخرجها من الأرض بهذا الماء الواحد على اختلاف صنوفها وطعومها والوانها ﴿ومن كل الثمرات﴾ أي ومن كل الفواكه والثهار يخرج لكم أطايب

<sup>(</sup>١) قال في الظلال: « لقد جدَّت وسائل للحمل والركوب لم يكن يعلمها أهل الزمان ، والقرآن يهيء لها القلوب والأذهان بلا جحود ولا تحجر ﴿ ويخلق ما لا تعلمون ﴾ حتى لا يقول الناس: إنما استخدم آباؤنا الخيل والبغال والحمير فلا نستخدم سواها ، ولهذا هيأ القرآن الأذهان والقلوب لاستقبال ما يتمخض عنه العلم ويتمخض عنه المستقبل » .

الطعام ﴿إِن فَي ذَلْكَ لآيمةً لقوم يتفكرون ﴾ أي إن في إنزال الماء وإخراج الثهار لدلالة واضحة على قدرة الله ووحدانيته لقوم يتدبرون في صنعه فيؤ منون قال أبو حيان : ختم الآية بقوله ﴿يتفكرون﴾ لأن النظر في ذلك يحتاج إلى فَصْل تأمل ، واستعمال فكر ، ألا ترى أن الحبة الواحدة إذا وُضعت في الأرض ومرَّ عليها زمن معيَّن لحقها من نداوة الأرض ما تنتفخ به فيشق أعلاها فتصعد منه شجرة إلى الهواء ، وأسفلها يغوص منه في عمق الأرض شجرةً أخرى وهـيّ العـروق ، ثم ينمـو الأعلى ويقـوى وتخـرج الأوراق والأزهار ، والأكمام والثهار ، المشتملة على أجسام مختلفة الطبائع والألوان والأشكال والمنافع وذلك بتقدير قادرٍ مختار وهو الله تعالى(١) ﴿وسـخّر لكـم الليـلُ والنهـار والشمـسُ والقمـر﴾ أي ذلّل الليل والنهـار يتعاقبان لمنامكم ومعاشكم ، والشمس والقمـر يدوران لمصالحـكم ومنافعـكم ﴿والنجـومُ مسـخـراتُ بأمره ﴾ أي والنجومُ تجري في فلكها بأمره تعالى لتهتدوا بها في ظلمات البر والبحر ﴿إِنَّ في ذلك لآياتٍ لقوم يعقلون ﴾ أي إن في ذلك الخلق والتسخير لدلائل باهرة عظيمة ، لأصحاب العقول السليمة ﴿وما ذرأ لكم في الأرض مختلفاً ألوانه ﴾ أي وما خلق لكم في الأرض من الأمور العجيبة ، مِن الحيوانات والنباتات ، والمعادن والجهادات ، على اختلاف ألوانها وأشكالها ، وخواصها ومنافعها ﴿إنَّ فِي ذلك لآية لقوم يذُّكُرون ﴾ أي لعبرة لقوم يتعظون ﴿وهو الذي سخَّر البحر ﴾ أي وهو تعالى - بقدرته ورحمته \_ ذلَّل لكم البحر المتلاطم الأمواج للركوب فيه والغوص في أعماقه (لتأكلوا منه لحماً طرياً) أي لتأكلوا من البحر السمك الطريُّ الذي تصطادونه ﴿وتستخرجوا منه حليةً تلبسونها ﴾ أي وتستخرجوا منه الجواهر النفيسة كاللؤلؤ والمرجان ﴿وتسرى الفُلك مواخس فيه ﴾ أي وتسرى السفن العظيمة تشق عُباب البحر جاريةً فيه وهي تحمل الأمتعة والأقوات ﴿ولتبتغـوا مـن فضـله﴾ أي سخر لكم البحر لتنتفعوا بما ذُكر ولتطلبوا من فضّل الله ورزقه سبل معايشكم بالتجارة ﴿ولعلكم تشكرون﴾ أي ولتشكروا ربكم على عظيم إنعامه وجليل إفضاله ﴿وألقى في الأرض رواسي أن تميد بكم أي نصب فيها جبالاً ثوابت راسيات لئلا تضطرب بكم وتميل قال أبو السعود: إن الأرض كانت كرة خفيفة قبل أن تُخلق فيها الجبال ، وكان من حقها أن تتحرك كالأفلاك بأدنى سبب فلما خُلقت الجبال توجهت بثقلَها نحو المركز فصارت كالأوتاد لها(٢) ﴿وأنهـاراً وسُبـلاً لعلكـم تهتـدون﴾ أي وجعل فيها أنهاراً وطرقاً

 <sup>(</sup>١) البحر ٥/ ٤٧٩ . (٢) أبو السعود ٣/ ١٦٧ .

لَّعَلَّكُمْ تَهَ يَكُونَ شِي وَعَلَمْتِ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهَنَدُونَ شِي أَفَلَن يَخْلُقُ كُمْن لَّا يَخْلُقُ أَفَلاَ تَذَكَّرُونَ شِي وَإِن تَعَدُّواْ نِعْمَةَ ٱللَّهِ لَا يُحْصُوهَا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ۞ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ مَا تُسِرُّونَ وَمَا تُعْلِنُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَخْلُقُونَ شَيْعًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ﴿ أَمُوتُ غَيْرُ أَحْيَاءٍ وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ ﴿ إِلَا لَهُ كُمْ إِلَا ۗ وَحِدٌ ۚ فَٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ قُلُوبُهُم مُّنكِرَةٌ وَهُم مُّسْتَكْبِرُونَ ۞ لَاجَرَمَ أَنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا يُسِرُونَ وَمَا يُعْلِنُونَ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُسْتَكْبِرِينَ ﴿ يَ وَإِذَا قِيلَ لَهُم مَّاذَآ أَنزَلَ رَبُّكُمْ قَالُواْ أَسْلِطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ لِيَحْمِلُواْ أَوْزَارَهُمْ ومسالك لكي تهتدوا إلى مقاصدكم ﴿وعلامات وبالنجم هم يهتـدون﴾ أي وعلامات يستدلون بها على الطرق كالجبال والأنهار ، وبالنجوم يهتدون ليلاً في البراري والبحار قال ابن عباس : العلامات معالمُ الطرق بالنهار وبالنجم هم يهتدون بالليل(١) ﴿أَفْمَنْ يَخْلُقَ كُمِّنْ لَا يَخْلُقَ﴾ الاستفهام إنكاري أي أتسوُّون بين الخالق لتلك الأشياء العظيمة والنعم الجليلة ، وبين من لا يملك لنفسه نفعاً ولا ضراً فضلاً عن غيره ؟ أتشركون هذا الصنم الحقير مع الخالق الجليل ؟ وهو تبكيت للكفرة وإبطال لعبادتهم الأصنام ﴿ أَفُلَا تَذَكُّرُونَ ﴾ أي أفلا تتذكرون فتعرفون خطأ ما أنتم فيه من عبادة غير الله ؟ وهو توبيخٌ آخِر ﴿ وَإِن تعدُّوا نعمة الله لا تُحصوها، أي إن تعدوا نعم الله الفائضة عليكم لا تضبطوا عددها فضلاً عن أن تطيقوا شكرها ﴿إن الله لغفور ترحيم اي غفور لما صدر منكم من تقصير رحيم بالعباد حيث ينعم عليهم مع تقصيرهم وعصيانهم ﴿والله يعلم ما تسرون وما تعلنون﴾ أي يعلم ما تخفونه وما تظهرونه من النوايا والأعمال وسيجازيكم عليها ﴿والذين يدعون من دون الله لا يخلقون شيئاً وهم يُخلقون﴾ أي والذين يعبدونهم من دون الله كالأوثان والأصنام لا يقدرون على خلق شيء أصلاً والحال أنهم مخلوقون صنعهم البشر بأيديهم ، فكيف يكونون آلهة تعبد من دون الله ؟ ﴿أُمُـواتٌ غيـر أحيـاء﴾ أي وتلك الأصنام أموات لا أرواح فيها ، لا تسمع ولا تبصر لأنها جمادات لا حياة فيها ، فكيف تعبدونها وأنتم أفضل منها لما فيكم من الحياة ؟ ﴿وما يُسْعِرُونَ أَيَّـانَ يَبَعْثُـونَ﴾ أي ما تشعر هذه الأصنام متى يبعث عابدوها ، وفيه تهكم بالمشركين لأنهم عبدوا جماداً لا يحس ولا يشعَّر ﴿ إِلْهَ كُم إِلَـه واحـدُ ﴾ أي إلهكم المستحق للعبادة إله واحدُ لا شريك له ﴿فالذين لا يؤمنون بالآخرة قلوبهم منكرة ﴾ أي فالذين لا يصدّقون بالبعث والجزاء قلوبهم تنكر وحدانية الله عز وجل ﴿وهـم مستكبــرون﴾ أي متكبـرون متعظمون عن قبول الحق بعدما سطّعت دلائله ﴿لا جـرم أنَّ اللَّهَ يعلـم ما يسـرون وما يعلنـون﴾ أي حقاً إن الله تعالى لا تخفى عليه خافية من أحوالهم يعلم ما يخفون وما يظهرون ﴿إنه لا يحب المستكبرين﴾ أي المتكبرين عن التوحيد والإيمان ﴿وإِذا قيــل لهـم ماذا أنــزل ربكـم﴾ أي وإذا سئل هؤ لاء الجاحدون أيّ شيء أنزل ربكم على رسوله على ؟ ﴿قالـوا أساطيـر الأوليـن﴾ أي قالوا على سبيل الاستهزاء : ما أنزله

<sup>(</sup>١) زاد المسير ٤/ ٤٣٦.

كَامِلَةً يَوْمَ الْقِينَمَةِ وَمِنْ أَوْزَارِ الَّذِينَ يُضِلُّونَهُم بِغَيْرِ عِلْمٍ أَلَا سَآءَ مَا يَزِرُونَ ﴿ وَقَى قَدْ مَكُو الَّذِينَ مِن قَبْلِهِم فَأَنَّكُ اللهُ ا

ليس إلا خرافات وأباطيل الأمم السابقين ليس بكلام رب العالمين قال المفسرون : كان المشركون يجلسون على مداخل مكة يُنفّرون عن رسول الله ﷺ إذا سألهم وفود الحاج ماذا أُنزل على محمد ؟ قالوا أباطيل وأحاديث الأولين(١) ﴿ ليحملوا أوزارهم كاملةً يـوم القيامـة ﴾ أي قالوا ذلك البهتان ليحملوا ذنوبهم كاملةً من غير أن يُكفِّر منها شيء ﴿ومن أوزار الذين يُضلونهم بغير علم ﴾ أي وليحملوا ذنوب الأتباع الذين أضلوهم بغير دليل ٍ أو برهان ، فقد كانوا رؤساء يُقتدى بهم في الضلالة ولذلك حملوا أوزارهم وأوزار من أضلوهم ﴿ أَلاَّ سَاءَ مَا يَسْرُرُونَ ﴾ ألاَّ للتنبيه أي فانتبهوا أيها القوم بئس الحمل الذي حملوه على ظهورهم ، والمقصودُ المبالغة في الزجر ﴿قد مكر الـذيـن من قبلهـم﴾ أي مكـر المجرمـون بأنبيائهـم وأرادوا إطفاء نور الله من قبل كفار مكة ، وهذا تسلية له ﷺ ﴿فأتَّـى اللَّهُ بنيانهــم من القواعــد﴾ أي قلع بنيانهم من قواعده وأسسه ، وهذا تمثيلُ لإفساد ما أبرموه من المكر بالرسل ﴿ فَحَرَّ عَلَيْهِمُ السَّقَفُ مَنْ فوقهم ﴾ أي فسقط عليهم سقف بنيانهم فتهدّم البناء وماتوا ﴿وأتاهم العذاب من حيث لا يشعرون ﴾ أي جاءهم الهلاك والدمار من حيث لا يخطر على بالهم ، والآية مشهد كاملٌ للدمار والهلاك ، وللسخرية من مكر الماكرين ، وتدبير المدبرين ، الذين يقفون لدعوة اللـه ويحسبـون مكرهــم لا يُردّ ، وتدبيرهــم لا يخيب ، والله من ورائهم محيط ﴿ شم يــوم القيامــة يخزيهــم ﴾ أي يفضحهم بالعذاب ويذلهم ويهينهــم ﴿ ويقول أين شركائبي الذين كنتم تشاقون فيهم ﴾ أي يقول تعالى لهم على سبيل التقريع والتوبيخ: أين هؤ لاء الشركاء الذين كنتم تخاصمون وتعادون من أجلهم الأنبياء ؟ أحضروهم ليشفعوا لكم ، والأسلوب استهزاء وتهكم ﴿قال الذين أوتوا العلم إنَّ الخزي اليوم والسوء على الكافرين ﴾ أي يقول الدعاة والعلماء شماتةً بأولئك الأشقياء إن الذلُّ والهوان والعذاب محيط اليوم بمن كفر بالله ﴿الذيب تتوفاهم الملائكة ظالمي أنفسهم كاي تقبض الملائكة أرواحهم الخبيثة حال كونهم ظالمي أنفسهم بالكفر والإشراك بالله ﴿فألقوا السُّلم ماكنا نعمل من سوء ﴾ أي استسلموا وانقادوا عند الموت على خلاف عادتهم في الدنيا من العناد والمكابرة ، وقالوا ما أشركنا ولا عصينا كما يقولون يوم المعاد ﴿ والله ربنا ما كنا مشركين ﴾ ﴿ بلس إنَّ الله عليم بما كنتم تعملون ﴾ أي يكذبهم الله ويقول: بلى قد كذبتم وعصيتم

<sup>(</sup>١) البحر ٥/ ٤٨٤ .

## فَأَدْخُلُواْ أَبُوْبَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَ ۖ فَلَيِئْسَ مَثْوَى ٱلْمُتَكَبِّرِينَ ﴿ اللَّهِ المُتَكِّبِرِينَ ﴿ اللَّهِ

وكنتم مجرمين ﴿فادخلوا أبواب جهنم خالدين فيها﴾ أي أدخلوا جهنم ماكثين فيها أبداً ﴿فلبئس مثوى المتكبرين ﴾ أي بئست جهنم مقراً ومقاماً للمتكبرين عن طاعة الله .

البَكُلُغُــة : تضمنت الأيات الكريمة من وجوه البيان والبديع ما يلي :

- ١ الالتفات في ﴿فاتقونَ ﴾ فهو خطاب للمستعجلين بطريق الالتفات .
- ٢ أسلوب الإطناب في ﴿أموات غير أحياء ﴾ تأكيداً لسفاهة من عبد الأصنام ومثله ﴿لا يخلقون شيئاً وهم يخُلقون ﴾ .
  - ٣ ـ الطباق بين ﴿يسرون ويعلنون﴾ وبين ﴿ترَيحُون وتسرحون﴾ .
    - ٤ ـ صيغة المبالغة في ﴿خصيمٌ مبيـن﴾ وفي ﴿غفور رحيم﴾ .
      - ٥ طباق السلب في ﴿ أَفْمَن يَخْلَقَ كَمَنَ لَا يَخْلَقَ ﴾ .
      - ٣ ـ الجناس الناقص في ﴿لا يُخْلَقُونَ . . وهم يُخْلَقُونَ ﴾ .

٧ - الاستعارة التمثيلية في ﴿قد مكر الذين من قبلهم . . فخرَّ عليهم السقف من فوقهم ﴾ شبهت حال أولئك الماكرين بحال قوم بنوا بنياناً شديد الدعائم فانهدم ذلك البنيان وسقط عليهم فأهلكهم بطريق الاستعارة التمثيلية ، ووجه السبه أن ما عدوه سبباً لبقائهم ، عاد سبباً لفنائهم كقولهم « من حفر حفرة لأخيه سقط فيها » .

فَ الله فيها من نعمه على عباده (١) . قال القرطبي: تسمى سورة النحل سورة النّعم لكثرة ما عدَّد الله فيها من نعمه على عباده (١) .

قال الله تعالى : ﴿وقيل للذين اتقوا ماذا أنزل ربكم . . إلى . . يخافون ربهم من فوقهم ويفعلون ما يؤمرون ﴾ من آية (٣٠) إلى نهاية آية (٥٠) .

المنكاسكية: لما أخبر تعالى عن حال الأشقياء الذين كفروا نعمة الله ، وطعنوا في القرآن فزعموا أنه أساطير الأولين، وبيَّن ما يكونون عليه في الآخرة من الفضيحة والذل والهوان ، ذكر هنا ما أعده للمتقين من وجوه التكريم في دار النعيم ، ليظهر الفارق بين حال أهل السعادة وحال أهل الشقاوة ، وبين الأبرار

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٠/ ٣٦

والفجار على طريقة القرآن في المقارنة بين الفريقين.

اللغسس : ﴿ الزَّبُرِ ﴾ الكتب السهاوية جمع زبُور من زبرت الكتاب إذا كتبته ﴿ يُحسف خسفَ المكانُ خسوفاً إذا ذهب وغاب في الأرض ﴿ يتفيأ ﴾ يميل من جانب إلى جانب ومنه قيل للظل في الأرض ﴿ يتفيأ ﴾ يميل من جانب إلى جانب ومنه قيل للظل في الأرض ﴿ يرجع من جهة إلى أخرى ﴿ داخرون ﴾ صاغرون ذليلون ، والدخور الصغار والذل قال ذو الرمَّة :

فلم يبْقَ إلا داخِرٌ في مُحَيَّس ومنجَحِرٌ في غيرِ أرضك في جُحْر (١)

\* وَقِيلَ لِلَّذِينَ ٱ تَقَوَّا مَا ذَاۤ أَنزَلَ رَبُّكُمْ قَالُواْ خَيراً لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ فِي هَاذِهِ الدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَلَدَارُ ٱ لَاَ خَرِقِ خَيرً وَلَيْعُمَ دَارُ ٱلْمُتَقِينَ (﴿ مَا خَارُ لَكُ بَحْزِي اللّهُ عَلَيْكُمُ الْمُتَقِينَ (﴿ مَا خَلَوْنَ عَدُنِ يَدْخُلُونَهَا تَجْرِي مِن تَحْتِهَا ٱ لأَنْهَالُو مَنْ عَلَيْكُمُ أَدْخُلُواْ ٱلجَنَّةَ بِمَا كَنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ مَلْ اللّهُ عَلَيْكُمُ الْمُتَقِينَ ﴿ مَا ظَلَمَهُمُ الْمُلَيْكُمُ الْمَكَنْ عَلَيْكُمُ الْمُدُونَ اللّهُ عَلَيْكُمُ الْمُحُلُونَ اللّهُ عَلَيْكُمُ الْمُحُلُونَ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّه

النَّفسِ بَير : ﴿ وقيلُ للذين اتقوا ﴾ أي قيل للفريق الثاني وهم أهل التقوى والإيمان ﴿ ماذا أنــزل ربكم قالوا خيــراً ﴾ أي ماذا أنزل ربكم على رسوله ؟ قالوا أنزل خيراً قال المفسرون : هذا كان في أيام الموسم يأتي الرجل مكة فيسأل المشركين عن محمد وأمره فيقولون : إنه ساحر وكاهن وكذاب ، فيأتي المؤ منين ويسألهم عن محمد وعن ما أنزل الله عليه فيقولون : أنزل الله عليه الخير والهدى والقرآن(٢) ، قال تعالى بياناً لجزائهم الكريم ﴿للذين أحسنوا في هذه الدنيا حسنة ﴾ أي لهؤ لاء المحسنين مكافأة في الدنيا بإحسانهم ﴿ولـدارُ الآخـرة خيــرُ اي وما ينالونه في الآخرة من ثواب الجنة خيرٌ وأعظم من دار الدنيا لفنائها وبقاء الآخرة ﴿ولنِعــم دار المتقيــن﴾ أي ولنعم دار المتقين دار الآخـرة وهـي ﴿جنــاتُ عـــدن﴾ أي جناتُ إقامة ﴿يدخلونهـا تجــري من تحتها الأنهـــار﴾ أي يدخلون تلك الجنان التي تجري من بين أشَّجارها وقصورها الأنهار ﴿ لهـم فيهــا مــا يشاءون﴾ أي لهم في تلك الجنات ما يشتهون بدون كدٍّ ولا تعب ، ولا انقطاع ولا نصب ﴿كذلك يجري الله المتقين الله أي مثل هذا الجزاء الكريم يجزي الله عباده المتقين لمحارمه ، المتمسكين بأوامره ﴿الذين تتوفاهم الملائكة طيبين ﴾ أي هم الذين تقبض الملائكةُ أرواحهم حال كونهم أبراراً ، قد تطهروا من دنس الشرك والمعاصي ، طيبةً نفوسهم بلقاء الله ﴿ يقولون سلامٌ عليكم اي تسلم عليهم الملائكة وتبشرهم بالجنة قال ابن عباس : الملائكة يأتونهم بالسلام من قِبل الله ، ويخبر ونهم أنهم من أصحاب اليمين (٢) ﴿ أَدخلُ وا الجنَّة بما كنتُ م تعملُ ون ﴾ أي هنيئاً لكم الجنة بما قدمتم في الدنيا من صالح الأعمال ﴿هـــل ينظـــرون إلا أن تأتيهــم الملائكةُ أو يأتي أمـــرُ ربك، عاد الكلام إلى تقريع المشركين وتوبيخهم على تماديهم في الباطل واغترارهم بالدنيا والمعنى ما ينتظر

<sup>(</sup>۱) الطبري ۱۱۶/۱۶ . (۲) الرازي ۲۳/۲۰ . (۳) الطبري ۱۰۱/۱۶ .

كَانُواْ أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ يَ فَأَصَّابَهُمْ سَيِّعَاتُ مَا عَمِلُواْ وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُواْ بِهِ عَيَسْتَهْزِءُونَ ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ أَشْرَكُواْ لَوْ شَآءَ ٱللَّهُ مَا عَبَدْنَا مِن دُونِهِ ۦ مِن شَيْءِ نَحْنُ وَلَآءَابَآؤُنَا وَلَا حَرَمْنَا مِن دُونِهِ ۦ مِن شَيْءٍ كَذَالِكَ فَعَلَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَهَلَ عَلَى ٱلرُّسُلِ إِلَّا ٱلْبَلَغُ ٱلْمُبِينُ ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ آعَبُدُواْ ٱللَّهَ وَٱجْتَنِبُواْ ٱلطَّنغُوتَ ۚ فَينَّهُم مَّنْ هَدَى ٱللَّهُ وَمِنْهُم مَّنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ ٱلضَّلَالَّةُ فَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَٱنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ هؤ لاء إلا أحد أمرين : إما نزول الموت بهم ، أو حلول العذاب العاجل ، أو ليس في مصير المكذبين قبلهم عبرة وغناء؟ ﴿كذلك فعل الذين من قبلهم ﴾ أي كذلك صنع من قبلهم من المجرمين حتى حلَّ بهم العذاب ﴿ وما ظلمهم الله ولكن كانوا أنفسهم يظلمون ﴾ أي ما ظلمهم الله بتعذيبهم وإهلاكهم ولكن ظلموا أنفسهم بالشرك والمعاصي ﴿فأصابهــم سيئـات ما عملــوا﴾ أي أصابهم عقوبات كفرهم وجزاء أعمالهم الخبيثة ﴿وحساق بهم ماكانسوا بسه يستهزئسون﴾ أي أحاط ونـزل بهم جزاء استهزأتهم وهو العـذاب الأليم في دركات الجحيم ﴿وقـال الـذيـن أشركـوا﴾ أي قال أهـل الكفـر والإشراك وهم كفار قريش ﴿ لـو شـاء اللـهُ ما عبدنا من دونه مـن شيءٍ نحن ولا آباؤنـا ولا حرمنـا من دونه من شيء ﴾ أي لو شاء الله ما عبدنا الأصنام لا نحن ولا آباؤنا ، ولا حرمنا ما حرمنا من البحائر والسوائب وغيرها ، قالوا هذا على سبيل الاستهزاء لا على سبيل الاعتقاد ، وغرضُهم أن إشراكهم وتحريمهم لبعض الذبائح والأطعمة واقع بمشيئة الله ، فهو راضٍ به وهو حقٌّ وصواب(١) ﴿كذلك فعل الذين من قبلهم أي مثل هذا التكذيب والاستهزاء فعل من قبلهم من المجرمين ، واحتجوا مثل احتجاجهم الباطل ، وتناسوا كسبهم لكفرهم ومعاصيهم ، وأن كل ذلك كان بمحض اختيارهم بعد أن أنذرتهم رسلهم عذاب النار وغضب الجبار ﴿فهـل على الـرسـل إلا البلاغ المبيـن ﴿ أي ليس على الرسل إلا التبليغ ، وأمَّا أمر الهداية والإيمان فهو إلى الله جلَّ وعلا ﴿ ولقد بعثنا في كل أمةٍ رسولاً أن اعبدوا الله واجتنبوا الطاغموت، أي أرسلنا الرسل إلى جميع الخلق بأن اعبدوا الله ووحدوه ، واتركوا كل معبود دون الله كالشيطان والكاهن والصنم ، وكل من دعاً إلى الضلال ﴿فمنهم من هدى الله هُ أي فمنهم من أرشده الله إلى عبادته ودينه فآمن ﴿ومنهـم من حقَّت عليــه الضلالــة ﴾ أي ومنهـم من وجبت له الشقاوة والضلالة فكفر ، أعْلمَ تعالى انه أرسل الرسل لتبليغ الناس دعوة الله فمنهم من استجاب فهداه الله ، ومنهم من كفر فأضَّله الله ﴿فسيسروا في الأرض فانظروا كيف كان عاقبــة

<sup>(</sup>١) قال في الظلال « وهذه مقولة جديدة من مقولات المشركين في علة إشراكهم بالله ، فقد أحالوا اشراكهم وتحريمهم لبعض الذبائح والأطعمة ، على إدادة الله ومشيئته ، فلو شاء الله \_ في زعمهم \_ ألا يفعلوا شيئاً من هذا لمنعهم من فعله . . وهذا وهم وخطأ في فهم معنى المشيئة الإلهية ، فالله سبحانه لا يريد لعباده الشرك ، ولا يرضى لهم أن يحرموا ما أحله لهم من الطيبات ، وإدادته هذه ظاهرة منصوص عليها في شرائعه على ألسنة الرسل الذين كلفوا بالتبليغ ولهذا قال تعالى بعده ﴿ولقد بعثنا في كل أمة رسولاً أن اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت ﴾ فهذا أمره ، وهذه إدادته لعباده ، وقد شاءت ارادة الخالق الحكيم أن يخلق البشر باستعداد للهدى والضلال ، وأن يدع لهم مشيئة الاختيار » أ . هـ ظلال القرآن ١٤/ ٦١ .

المكذبين أي سيروا يا معشر قريش في أكناف الأرض ثم انظروا ماذا حلَّ بالأمم المكذبين لعلكم تعتبرون ! ﴿ إِن تَحْسَرُص على هداهم فإنَّ اللَّه لا يهسدي من يُضلُّ الخطاب للرسول ﷺ أي إن تحرص يا محمد على هداية هؤ لاء الكفار فاعلم أنه تعالى لا يخلق الهداية جبراً وقسراً فيمن يخلق فيه الضلالة بسوء اختياره ﴿ومالهـم مـن ناصريـن﴾ أي ليس لهم من ينقذهم من عذابه تعالى ﴿وأقسمـوا بالله جهْـد أيمانهــم لا يبعــث اللــهُ من يمــوتُ﴾ أي حلف المشركون جاهدين في أيمانهم مبالغين في تغليظ اليمين بأن الله لا يبعث من يموت ، استبعدوا البعث ورأوه أمراً عسيراً بعد البلي وتفرق الأشلاء والذرات ، قال تعالى رداً عليهم ﴿بلسي وعداً عليم حقماً﴾ أي بلي ليبعثنُّهم ، وعد بذلك وعداً قاطعاً لا بدُّ منه ﴿وِلكَمْنُ أكثر الناس لا يعلمون﴾ أي ولكنَّ أكثرهم لا يعلمون قدرة الله فينكرون البعث والنشور ﴿ليُبيِّـن لهم الـذي يختلفون فيـه أي سيبعثهم ليكشف ضلالهم في إنكارهم البعث ، وليظهر لهم الحق فيا اختلفوا فيه ، وليحقق العدل وهو التمييز بين المطيع والعاصي ، وبين المحق والمبطل ، وبين الظالـم والمظلـوم ﴿وليعله الذين كفروا أنهم كانوا كاذبين أي وليعلم الجاحدون للبعث ، والمكذبون لوعد الله الحق أنهم كانوا كاذبين فيما يقولون ﴿إنما قولنا لشيء إذا أردناه أن نقول له كنْ فيكون﴾ أي لا يحتاج الأمر إلى كبير جهد وعناء فإنا نقول للشيء كنْ فيكون قال المفسرون: هذا تقريبٌ للأذهان، والحقيقةُ أنه تعالى لو أراد شيئاً لكان بغير احتياج إلى لفظ ﴿كـن﴾ ﴿والذيـن هاجـروا في اللـه من بعد ما ظُلمـوا﴾ أى تركوا الأوطان والأهل والقرابة في شأن الله وابتغاء رضوانه من بعد ما عُذَّبوا في الله قال القرطبي : هم صهيب وبلال وخبّاب وعيّار ، عذَّتهم أهل مكة حتى قالـوا لهـم ما أرادوا ، فلما خلّوهـم هاجـروا إلى المدينة (١) ﴿ لنبوئنه م في الدنيا حسنة ﴾ أي لنسكننهم داراً حسنة خيراً مما فقدوا قال ابن عباس : بوأهم الله المدينة فجعلها لهم دار هجرة ﴿ولأجـرُ الآخِرة أكبـرُ لو كانوا يعلمـون﴾ أي ثواب الأخرة أعظم وأشرف وأكبر لوكان الناس يعلمون ﴿الذين صبروا وعلى ربهم يتوكلون﴾ أي هم الذين صبروا على الشدائد والمكاره ، فهجروا الأوطان ، وفارقوا الإخوان ، واعتمدوا على الله وحــده يبتغــون أجــره

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٠٧/١٠

وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّارِجَالًا نُوحِى إِلَيْهِمْ فَسْعَلُواْ أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴿ بِالْبَيِنَاتِ وَالزَّبُو وَالزَّبُو وَالزَّبُو وَالزَّبُو وَالْبَيْنَ وَاللَّهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكُونَ ﴿ وَنَ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ عِلَى اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا الللْهُ اللَّهُ مَا الللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن الللْهُ مَا اللَّهُ مَا الللَّهُ مَا اللَّهُ

ومثوبته ﴿وما أرسلنا من قبلك إلا رجالاً نُوحي إليهم﴾ أي وما أرسلنا من قبلك يا محمد إلى الأمم الماضية إلا بشراً نوحي إليهم كما أوحينا إليك قال المفسرون : أنكــر مشركو قريش نبوة محمد ﷺ وقالواً الله أعظم من أن يكون رسوله بشراً ، فهلاًّ بعث إلينا ملكاً فنزلت(١) ﴿فاسألـوا أهـل الذكر إن كنتـم لا تعلمون﴾ أي اسألوا يا معشر قريش العلماء بالتوراة والإنجيل يخبرونكم أن جميع الأنبياء كانوا بشراً إِن كنتم لا تعلمون ذلك ﴿بالبيّنات والزبر﴾ أي أرسلناهم بالحجج والبراهين الساطّعة الدالة على صدقهم وبالزبُر أي الكتب المقدسة ﴿وأنــزلنـــا إِليـــك الــذكـــر﴾ أي القـرآن المذكّر الموقــظ للقلــوب الغافلــة ﴿لتبيُّنَ للناس ما نُدرِّل إليهم أي لتعرّف الناس الأحكام ، والحلال والحرام ﴿ولعلُّهم يتفكرون﴾ أي ولعلهم يتفكرون في هذا القرآن فيتعظون ﴿أَفَأَمنَ الذِّيــن مكــروا السيئاتِ أن يخســف الله عُبهم الأرض، أي هل أمن هؤ لاء الكفار الذين مكروا برسول الله عِنهِ واحتالوا لقتله في دار الندوة ، هل أمنوا أن يخسف الله بهم الأرض كما فعل بقارون ؟ ﴿ أُو يأتيهــم العذابُ من حيـثُ لا يشعــرون ﴾ أي يأتيهم العذاب بغتةً في حال أمنهم واستقرارهم ، من حيث لا يخطر ببالهم ومن جهةٍ لا يعلمون بها ﴿أُو يأخذهم في تقلبهم فما هم بمعجزين، أي يهلكهم في أثناء أسفارهم للتجارة واشتغالهم بالبيع والشراء فإنهم على أي حال لا يعجزون الله ﴿أو يأخذهم على تخـوُّف﴾ أي يهلكهم الله حال كونهم خائفين مترقبين لنزول العذاب قال ابن كثير: فإنه يكون أبلغ وأشد فإن حصول ما يتوقع مع الخوف شديدً (٢) ﴿ فَإِنَّ رِبِكُ مِ لَرَءُوفُ رَحِيهِ ﴾ أي حيث لم يعاجلكم بالعقوبة ﴿ أو لهم يروا إلى ما خلق الله من شيء ﴾ أى أولم يعتبر هؤ لاء الكافرون ويروا آثار قدرة الله وأنه ما من شيء من الجبال والأشجار والأحجار ومن سائر ما خلق الله ﴿ يتفيؤا ظلالُـه عن اليمين والشمائل سُجَّـداً للـه ﴾ أي تميل ظلالها من جانب إلى جانب ساجدة للَّهِ سجود خضوع لشيئته تعالى وانقياد ، لا تخرج عن إرادته ومشيئته ﴿وهـــم داخــرون﴾ أى خاضعون صاغرون فكل هذه الأشياء منقادة لقدرة الله وتدبيره فكيف يتعالى ويتكبر على طاعته أولئك الكافرون ؟ ﴿ ولله يسجد ما في السموات وما في الأرض من دابة والملائكة وهم لا يستكبرون ﴾ أي

<sup>(</sup>١) زاد المسير ٤/ ٤٤٩ . (٢) المختصر ٢/ ٣٣٣ .

## مِن دَآبَةٍ وَٱلْمَكَنِيِكَةُ وَهُمْ لَا يَسْتَكْبِرُونَ ﴾ يَخَافُونَ رَبَّهُم مِّن فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴿ فَيْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ا

له تعالى وحده يخضع وينقاد جميع المخلوقات بما فيهم الملائكة فهم لا يستكبرون عن عبادته ﴿يخافون ربهم من فوقهم ويفعلون ما يُؤمرون﴾ أي يخافون جلال الله وعظمته ، ويمتثلون أوامره على الدوام .

البَكْغَنَة : تضمنت الآيات الكريمة من وجوه البيان والبديع ما يلي :

- ١ \_ الإيجاز بالحذف ﴿قالوا حيراً ﴾ أي قالوا أنزل حيراً .
- ٧ \_ الإطناب في قوله ﴿ ما عبدنا من دونه من شيء . . ولاحرمنا من دونه من شيء ﴾ .
- ٣ \_ الطباق في ﴿ هَدَى الله . . وحقَّت عليه الضلالة ﴾ وفي ﴿لا يهدي من يُضل ﴾ وفي ﴿ اليمين والشَّما ثل ﴾ .
  - ٤ ـ صيغة المبالغة في ﴿لرءوفُ رحيم﴾ لأن فعول وفعيل من صيغ المبالغة .
- ـ ذكر الخاص بعد العام في ﴿يسجد ما في السموات وما في الأرض . . والملائكة ﴾ زيادةً في التعظيم والتكريم للملائكة الأطهار .
  - ٦ ـ السجع في ﴿ يتفكرون ، داخرون ، يشعرون ﴾ .

فَ اللَّهِ فَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال تكون إلا في الرجال ، وأما النساء فليس فيهن نبيَّة ، وهو استنباط دقيق .

تبليك : قال ابن تيمية في منهاج السنة : « والاحتجاج بالقدر حجة باطلة داحضة ، باتفاق كل ذي عقل ودين من جميع العالمين ، ولهذا لما قال المشركون (لوشاء الله ما أشركنا ولا آباؤنا) رد الله عليهم بقوله (قل هل عندكم من علم فتخرجوه لنا إن تتبعون إلا الظن وإن أنتم إلا تخرصون والمشركون يعلمون بفطرتهم وعقولهم أن هذه الحجة باطلة ، فإن أحدهم لوظلم الآخر ، أو أراد قتل ولده ، أو الزنى بزوجته ، أو كان مصراً على الظلم فنهاه الناس عن ذلك فقال : لوشاء الله لم أفعل هذا ، لم يقبلوا منه هذه الحجة ولا يقبلها هو من غيره ، وإنما يحتج بها المحتج دفعاً للوم عن نفسه بلا وجه . . » (۱) .

قــال الله تعــالى : ﴿وقــال الله لا تتخـــذوا إلْمَين . . إلى . . إن الله يعلم وأنتم لا تعلمون﴾ من آية (٥١) إلى نهاية آية (٧٤) .

<sup>(</sup>١) عن محاسن التأويل الجزء العاشر بإيجاز .

المنكاسكية : لما ذكر تعالى أن كل ما في الكون منقادٌ لأمر الله ، خاضعٌ لسلطانه ، أمر هنا بإفراده بالعبادة لأنه الخالق الرازق ، ثم ضرب الأمثال في ضلالات أهل الجاهلية ، وذكّر الناس بنعمه الجليلة ليعبدوه ويشكروه .

اللغب ، ﴿ واصباً ﴾ دائماً ولازماً قال الجوهري : وصبَ الشيء وصوباً أي دام ومنه ﴿ ولهم عذابٌ واصب ﴾ أي دائم وقال الشاعر : « وهزيمٌ رعده واصب » (١) ﴿ تَجَارُونَ ﴾ الجؤ ار : رفع الصوت بالدعاء والتضرع يقال : جأر أي صاح قال الأعشى يصف بقرة :

فطافت ثلاثاً بين يوم وليلة وكان النكير أن تُطيف وتجازًا (١) وكظيم ممتلىء غماً وغيظاً ، والكظم أن يطبق الفم فلا يتكلم من الغيظ (يتوارى) يختفي (هُون) هَوانِ وذُل (فرث) الفرث : الزبل الذي ينزل إلى الكرش أو المِعَى (سائغاً) لذيذاً هيناً لا يغص به من شربه (ذُللاً) جمع ذلول وهو المنقاد المسخّر بلا عناء (حفدة) الحفدة : قال الأزهري أولاد الأولاد ، والحفدة : الخدم والأعوان .

<sup>(</sup>١) البيت لحسان والهزيم : السحاب المتشقق بالمطركذا في الطبري ١١٨/١٤ . (٢) القرطبي ١١٥/١ . (٣) القرطبي ١١٥/١٠ .

تَعْلَمُونَ رَبِّي وَيَجْعِلُونَ لِمَا لَا يَعْلَمُونَ نَصِيبًا مِّتَ ۚ رَزَقْنَاهُمْ ۖ تَٱللَّهِ لَتُسْتَلُنَّ عَمَّا كُنتُمْ تَفْتَرُونَ رَبِّي وَيَجْعَلُونَ لِلَّهِ ٱلْبَنَاتِ سُبْحَانَهُ, وَلَهُمُ مَّا يَشْتَهُونَ ١٥٥ وَإِذَا بُشِّرَ أَحَدُهُم بِٱلْأُنثَىٰ ظَلَّ وَجُهُهُ وُمُسْوَدًا وَهُو كَظِيمٌ ١٥٥ يَتُوارَىٰ مِنَ ٱلْقَوْمِ مِن سُوءِ مَا بُشِّرَ بِهِ ۦٓ أَيُمْسِكُهُ عَلَىٰ هُونٍ أَمْ يَدُسُهُ فِي ٱلثِّرَابِ ۖ أَلَا سَآءَ مَا يَحْكُمُونَ ﴿ إِنَّ لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ مَثَلُ ٱلسَّوَّءِ وَلِلَّهِ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعْلَىٰۚ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ۞ وَلَوْ يُؤَاخِذُ ٱللَّهُ ٱلنَّاسَ بِظُلْمِهِم مَّا تَرَكَ عَلَيْهَا مِن دَآبَةٍ وَكَكِن يُوَنِّرُهُمْ إِلَىٰٓ أَجَلِ مُسَمَّى فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَقْدِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَلَى مَا تَدُونُ ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَلَى مُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَلَى مُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَلَى مُونَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مُونَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مُعَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّاللَّ للتهديد والوعيد ﴿ويجعلون لما لا يعلمون نصيباً مما رزقناهم﴾ أي يجعلون للأصنام التي لا يعلمون ربوبيتها ببرهان ولا بحجة''' نصيباً من الـزرع والأنعـام تقربـاً إليهـا ﴿تاللُّـهِ لتُسْـألــنَّ عمـا كنتـــم تفتــرون﴾ أي والله أيها المشركون لتُسألنُّ عما كنتم تختلقُونه من الكذب على الله ، والمراد سؤ ال توبيخ وتقريع ﴿وَيَجِعُلُونَ لَلَّهُ الْبِنَاتِ﴾ أي ومن جهل هؤ لاء المشركين وسفاهتهم أن جعلوا الملائكة بنات الله ، فنسبوا إلى الله البنات وجعلوا لهم البنين ﴿سبحانه ﴾ أي تنزُّه الله وتعظُّم عن هذا الإفك والبهتان ﴿وَلَهُمْ مِنْ يَشْتُهُونَ ﴾ أي ويجعلون لأنفسهم ما يشتهون من البنين مع كراهتهم أنهم يأنفون من البنات ﴿ وَإِذَا بُشِّر أَحَدُهُ مِ بِالْأَنْشِي ﴾ أي إذا أُخبر أحدهم بولادة بنت ﴿ طُـلُ وَجِهِهُ مُسُوداً ﴾ أي صار وجهه متغيراً من الغم والحزن قال القرطبي : وهو كناية عن الغم والحزن وليس يريد السواد ، والعربُ تقول لكل من لقي مكروهاً قد اسود وجهه (٢) ﴿ وهو كظيه من أي مملوء عيظاً وغما ﴿ يتوارى من القوم من سوء ما بُشّــر بــه ﴾ أي يختفي من قومه خوفاً من العار الذي يلحقه بسبب البنت ، كأنها بليَّة وليست هبةً إِلْهَية ، ثم يفكر فيما يصنع ﴿أيسك على هُونٍ أم يدسُّ له فَـي التـراب﴾ أي أيمسك هذه الأنثى على ذل وهوان أم يدفنها في الترآب حية ؟ ﴿ أَلا سَاءً مَا يُحَكِّمُ وَنَ ﴾ أي ساء صنيعهم وساء حكمهم ، حيث نسبوا لخالقهم البنات ـ وهي عندهم بتلك الدرجة من الذل والحقارة ـ وأضافوا البنين إليهم ، تعالى الله عما يقولون علواً كبيراً ﴿للذِّينِ لا يؤمنون بالآخرة مثلُ السوء﴾ أي لهؤ لاء الذين لم يصدُّقوا بالآخرة ونسبوا للَّهِ البنات سفهاً وجهلاً ، صفةُ السوء القبيحة التي هي كالمثل في القبح ، فالنقصُ إنما ينسب إليهم لا إلى الله ﴿ولله المشلُ الأعلى الإعلى أي له جل وعلا الوصف العالي الشأن ، والكمال المطلق ، والتنزه عن صفات المخلوقين ﴿وهـو العزيـز الحكيـم﴾ أي العزيزُ في ملكه ، الحكيمُ في تدبيره ثم أخبر تعالى عن حلمه بالعباد مع ظلمهم فقال ﴿ ولو يؤاخــدُ اللــه الناس بظلمهــم ﴾ أي لو يؤ اخذهم بكفرهم ومعاصيهم ويعاجلهم بالعقوبة ﴿ما ترك عليها من دابة﴾ أي ما ترك على الأرض أحداً يدبُّ على ظهرها من إنسانٍ وحيوان ﴿ ولكن يؤخرهــم إلى أجــل مسمَّى ﴾ أي ولكن يؤخرهم إلى وقت معيَّن تقتضيه الحكمة ﴿فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمُ لَا يُسْتَأْخُرُونَ سَاعَــةً وَلَا يُسْتَقَـدْمُــونَ﴾ أي فإذا جاء الوقت المحدَّد

<sup>(</sup>١) وقيل المعنى يجعلون لألهتهم التي لا علم لها لأنها جماد نصيباً مما أعطاهم الله . (٢) القرطبي ١١٦/١٠ .

وَيَجْعَلُونَ لِلَّهِ مَا يَكُرَهُونَ وَتَصِفُ أَلْسِنَتُهُمُ ٱلْكَذِبَ أَنَّ لَهُمُ ٱلْخَارَةِ لَا جَرَمَ أَنَّ لَهُمُ ٱلنَّارَ وَأَنَّهُم مُفْرَطُونَ ﴿ اللَّهِ عَلُونَ لِلَّهِ مَا يَكُرُهُونَ وَتَصِفُ أَلْسِنَتُهُمُ ٱلْكَذِبَ أَنَّ لَهُمُ ٱلْخُصْلُونَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مَا يَكُرُهُونَ وَيَصِفُ أَلْسِنَتُهُمُ ٱلْكَذِبَ أَنَّا لَهُمُ ٱلنَّارَ وَأَنَّهُم مُفْرَطُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَوْنَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَوْنَ لِلَّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْكُونَ لِللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُونِ لَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُولُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْهِ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولِكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْ تَاللَّهِ لَقَدْ أَرْسَلْنَا إِلَى أُمَرِمِن قَبْلِكِ فَزَيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَانُ أَعْمَلُهُمْ فَهُوَ وَلِيهُمُ ٱلْيَوْمَ وَلَمْمُ عَذَابٌ أَلِيمٌ وَمَا أَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ إِلَّا لِتَبَيِّنَ لَهُمُ ٱلَّذِي ٱخْتَلَفُواْ فِيهِ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِّقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴿ وَٱللَّهُ أَنْزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَأَحْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِكَ ۚ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَا يَهُ لِّقَوْمِ يَسْمَعُونَ ١٥ وَإِنَّ لَكُرْ فِي ٱلْأَنْعَامِ لَعِبْرَةً لَسْقِيمُ مِّمَّا فِي بُطُونِهِ ۽ مِنْ بَيْنِ فَـرْثٍ وَدَمِ لَّبَنَّا خَالِصًا سَآيِغًا لِّلشَّـارِبِينَ ۞ وَمِن تَمَـرَاتِ ٱلنَّخِيلِ وَٱلْأَعْنَـابِ تَنْخَذُونَ لهلاكهم لا يتأخرون برهةً يسيرةً من الزمن ولا يتقدمون عليها كقول ، وجعلنا لمهلكهم موعداً ﴾ ﴿وَيَجِعُلُــونَ لُلَّــهُ مَا يَكُرُهُــونَ﴾ أي يجعلون له تعالى البنات مع كراهتهم لهنٌّ ، وهــو تأكيد لما سبــق للتقريع والتوبيخ ﴿وتصفُ ألسنتُهُ مِ الكذبَ أنَّ لهم الحُسنْ في الله ما يجعلون ومع ذلك يزعمون أنَّ لهم العاقبة الحسني عند الله وأنهم أهل الجنة ﴿لا جَرِم أنَّ لهـــم النـــار﴾ أي حقاً إنَّ لهم مكان ما أملُّوا نار جهنم التي ليس وراء عذابها عذاب ﴿وَأَنَّهُ مِمْ طُونَ ﴾ أي معجَّلون إليها ومُقدَّمون (١٠) ، ثم ذكر تعالى نعمته في إرسال الرسل ليتأسى صلوات الله عليه بهم في الصبر على تحمل الأذي فقال ﴿ تاللُّهِ لقد أرسلنا إلى أمم من قبلِك فرّيَّن لهم الشيطانُ أعمالهُم ﴾ أي والله لقد بعثنا قبلك يا محمد رسلاً إلى أقوامهم فحسَّن الشيطان أعمالهم القبيحة حتى كذبوا الرسل وردّوا عليهم ما جاءوهم به من البينات ﴿ فهو وليُّهم اليوم ﴾ أي فالشيطان ناصرهم اليوم في الدنيا وبئس الناصر ﴿ وهم عذاب أليم ﴾ أي ولهم في الأخرة عذاب مؤلم ﴿وما أنزلنا عليك الكتاب إلا لتبيِّن لهـم الذي اختلفوا فيـه أي ما أنزلنا عليك القرآن يا محمد إلا لتبيِّن للناس ما اختلفوا فيه من الدين والأحكام لتقوم الحجة عليهم ﴿وهدى ورحمـةً لقــوم يؤمنــون﴾ أي وأنزلنا القرآن هدايةً للقلوب ، ورحمة وشفاءً لمن آمن به ، ثم ذكر تعالى عظيم قدرته الدالة على وحدانيته فقال ﴿واللهُ أنــزل من السهاء مــاءً فأحيــا به الأرض بعد موتهــا﴾ أي أنزل بقدرته الماء من السحاب فأحيا بذلك الماء النبات والزرع بعد جدب الأرض ويُبسها ﴿إِنَّ فِي ذلك لآيةً لقــوم يسمعــون﴾ أي إن في هذا الإحياء لدلالةً باهرةً على عظيم قدرته لقـوم يسمعـون التــذكير فيتدبرونه ويعقلونه ﴿وإِنَّ لكم في الأنعام لعبرة ﴾ أي وإِنَّ لكم أيها الناس في هذه الأنعام «الإِبـل والبقر والضأن والمعز » لعظةً وعبرة يعتبر بها العقلاء ، ففي خلقها وتسخيرها دلالة على قدرة الله وعظمته ووحدانيته ﴿ نُسقيكــم ممَّا في بطونــه ﴾ أي نسقيكم من بعض الذي في بطون هذه الأنعام ﴿مسن بيسن فَرثٍودم لِبَناً خالصاً ﴾ أي من بين الروث والدم ذلك الحليب الخالص واللبن النافع (١)

<sup>(</sup>١) هذا قول قتادة والحسن من الفرط وهو السابق إلى طلب الماء ، وقال مجاهد : « مُفرطون » متركون منسيُّون في النار .

<sup>(</sup>٢) قال الزمخشري : والآية بيانٌ للعبرة فإن الله سبحانه يخلق اللبن وسطاً بين الفرث والدم يكتنفانه وبينه وبينهها برزخ من قدرة الله لا يبغي أحدهما عليه بلون ٍ، ولا طعم ، ولا رائحة ، فسبحان الله ما أعظم قدرته ، وألطف حكمته لمن تفكر وتأمل . الكشاف ٢/ ٦١٥

مِنْهُ سَكَرًا وَرِزْقًا حَسَنًا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴿ وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى النَّحْلِ أَنِ اتَحِيْدِى مِنَ الْجَبَالِ بُيُوتًا وَمِنَ الشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ ﴿ مُمَّ كُلِي مِن كُلِّ النَّمَرَاتِ فَاسْلُكِي سُبُلَ رَبِّكِ ذُلُلاً يَخُرُجُ مِنْ بُطُونِهَا أَلِحَالًا بَيُوتًا وَمِنَ الشَّهَ عِلِيهِ شِفَآءٌ لِلنَّاسِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ﴿ وَاللّهُ خَلَقَكُمْ مُمَّ يَتُوفَّلُكُمْ مَن يُرَدُ إِلَى اللّهُ عَلَيمٌ قَدِيرٌ ﴿ وَاللّهُ خَلَقَكُمْ لَمُ مَن يُرَدُ إِلَى اللّهُ عَلَيمٌ قَدِيرٌ ﴿ وَمِن اللّهُ عَلَيمٌ قَدِيرٌ ﴿ وَمِنَا لَا يَعْلَمُ بَعْدَ عِلْمِ شَيْعًا إِنَّ اللّهَ عَلِيمٌ قَدِيرٌ ﴿ وَإِلّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيمٌ قَدِيرٌ وَاللّهُ عَلَيمٌ قَدِيرٌ ﴿ وَمِنَا لَا لَكُونُ لَكُونُ اللّهُ عَلَيمٌ قَدِيرٌ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيمٌ قَدِيرٌ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيمٌ قَدِيرٌ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيمٌ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيمٌ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ

﴿سَائِعًـاً للشَّارِبِيـــن﴾ أي سهل المرور في حلقهم ، لذيذاً هيناً لا يغصُّ به من شربه ﴿ومــن ثمراتِ النخيل والأعنابِ تتخدون منه سكراً ﴾ أي ولكم مما أنعم الله به عليكم من ثمرات النخيل والأعناب ما تجعلون منه خمراً يسكر قال الطبري: وإنما نزلت هذه الآية قبـل تحـريم الخمـر ثم حُرِّمـتْ بعـد(١) ﴿ ورزقًا حسناً ﴾ كالتمر والزبيب قال ابن عباس : الرزق الحسن : ما أحلُّ من ثمرتها ، والسَّكر : ما حُرَّم من ثمرتها . ﴿ إِنَّ فِي ذَلِك لآيــةً لقــوم يعقلــون ﴾ أي لآيةً باهرة ، ودلالة قاهرة على وحدانيته سبحانه لقوم يتدبرون بعقولهم قال ابن كثير: وناسب ذكرُ العقل هنا لأنه أشرفُ ما في الإنسان، ولهذا حرَّم الله على هذه الأمة الأشربة المسكرة صيانة لعقولها(٢) ، ولما ذكر تعالى ما يدل على باهر قدرته ، وعظيم حكمته من إخراج اللبن من بين فرث ودم ، وإخراج الرزق الحسن من ثمرات النَّخيل والأعناب ، ذكر إِخراج العسل الذّي جعله شفاءً للناس من النحل ، وهي حشرةً ضعيفة وفيهـا عجائـب بديعـة وأمـور غريبة ، وكل هذا يدل على وحدانية الصانع وقدرته وعظمته فقال تعالى ﴿وأوحسى ربـك إلى النحـل أن اتخذي مـن الجبال بيوتاً ومـن الشجر ومما يعرشــون﴾ المراد من الوحـي : الإلهـامُ والهـدايةُ أي ألهمهـا مصالحها وأرشدها إلى بناء بيوتها المسدَّسة العجيبة تأوي إليها في ثلاثـة أمكنـة : الجبـال ، والشجـر ، والأكوار التي يبنيها الناس ﴿ تـم كـلي من كلّ الشمرات ﴾ أي كلي من كل الأزهار والثمار التي تشتهينها من الحلو ، والمر ، والحامض ، فإن الله بقدرته يحيلها إلى عسل ﴿ فاسلكـــي سُبُـل ربـك ذُللًا ﴾ أي أدخلي الطرق في طلب المرعى حال كونها مسخرةً لك لا تضلين في الدِّهاب أو الآياب ﴿ يخسرج من بطُّ ونها شراًبُ تَختلفُ ألوانُهُ فيه شفاءً للناس﴾ أي يخرج من بطُّون النحل عسلٌ متنوعٌ منه أحمر ، وأبيض ، وأصفر ، فيه شفاءً للناس من كثيرٍ من الأمراض قال الرازي فإن قالوا : كيف يكونَ شفاءً للناس وهو يضر بالصفراء؟ فالجواب أنه تعالى لم يقل: إنه شفاءً لكل الناس، ولكل داء، وفي كل حال، بل لمّا كان شفاء للبعض ومن بعض الأدواء صلح بأن يوصف بأنَّ فيه شفاء (٣) ﴿ إِنَّ فَي ذَلَكَ لآية لقوم يتفكرون، أي لعبرة لقوم يتفكرون في عظيم قدرة الله، وبديع صنعه ﴿واللَّهُ خَلَقُكُم ثُمُّ يتوفاكم، أي خلقكم بقدرته بعد أن لم تكونوا شيئاً ثم يتوفاكم عند انقضاء آجالكم ﴿ومنكم من يُردُّ إلى أرذل العُمُ من أي يُردُّ إلى أردء وأضعف العمر وهو الهرم والخرف ﴿ لَكِي لا يَعْلَمُ بَعْدَ عَلَم شيئاً ﴾ أي لينسى ما يعلم فيشبه الطفل في نقصان القوة والعقل ﴿ إِنَّ الله عليه قدير كَ أي عليم بتدبير خلقه ، (١) الطبري ١٣٤/١٤ . (٢) التفسير الكبير ٧٠/٧٠ . (٣) المختصر ٢/ ٣٣٦ .

وَاللّهُ فَضَّلَ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضِ فِي الرِّزْقِ فَكَ الَّذِينَ فُضِّلُواْ بِرَآدِى رِزْقِهِمْ عَلَى مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُمْ فَهُمْ فَهُمْ فَهِ مَا مَلَكُتْ أَيْمَانُهُمْ فَهُمْ فَيْ مَا مَلَكُتْ أَيْمَانُهُمْ فَهُمْ فَيْهِ سَوَآءٌ أَفْبِيعْمَةِ اللّهِ يَجْحَدُونَ رَبِي وَاللّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِّنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجًا وَجَعَلَ لَكُمْ مِّنْ أَزْوَاجِمُ بَنِينَ وَحَفَدَةً وَرَزَقَكُمْ مِّنَ الطّيِبَاتِ أَفْبِالْبَطِلِ يُؤْمِنُونَ وَبِنِعْمَتِ اللّهِ هُمْ يَكْفُرُونَ رَبَى وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ مَا لَا يَمْدُونَ مِن الطّيبَاتِ أَفْبِالْبَطِلِ يُؤْمِنُونَ وَبِنِعْمَتِ اللّهِ هُمْ يَكُفُرُونَ رَبّى وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ مَا لَكُمْ مِنْ الطّيبَاتِ وَالْأَرْضِ شَيْعًا وَلا يَسْتَطِيعُونَ رَبّى فَلا تَضْرِبُواْ لِلّهِ الْأَمْنَالُ إِنَّ اللّهَ يَعْمَلُ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ مَا لَكُمْ مِنْ الطّيبَاتِ وَالْأَرْضِ شَيْعًا وَلا يَسْتَطِيعُونَ رَبّى فَلا تَضْرِبُواْ لِلّهِ الْأَمْنَالُ إِنَّ اللّهَ يَعْمَلُ وَاللّهُ مَا لَا يَمْرُونَ وَيَى اللّهُ مَا لَا يَعْلَمُ وَنَ كُنْ مَنْ الطّيبَالِ فَا اللّهُ مَنَالًا عَلَا لَهُ مَا لَا يَعْدَى وَلَيْ لَا تَعْمُونَ وَنَ مَنْ مُونَ وَلَا لَهُ مَا لَا يَعْمُونَ وَلَا لِللّهِ اللّهُ مَالُونَ فَيْ اللّهُ مَالُونَ وَلَا لَهُ مَا لَا يَعْلَمُ وَا فَيْنِ مُ لَا تَعْلُونَ وَلَا لِللّهِ اللّهُ مَالِكُونَ وَلَا لَا لَا لَعْلَالُونَ وَلَا لَا مُعْلَلُ اللّهُ مَالِكُونَ وَلِي اللّهَ مَا عَلَا لَا مُنْالُونَ وَلَا لَا لَا لَا لَا لَا لَاللّهُ لَوْمُ لَكُونَ وَلَا لَا لَلّهُ لِللّهُ لَلْ مُنْ الللّهُ وَلَا لَا مُعْدُونَ وَلِي لَا عَلْمُ لَا تَعْلَمُونَ وَلَا لَا اللّهُ لِلْلِلْ عَلَى مُنْ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ مُنْ أَلَا لَا عَلْمُ لَا لَا مُعْلِقُونَ وَلَا لَا مُعْلِكُونَ وَلَا لَا لَا لَا مُسَالِعُونَ اللّهُ مَا مُعْلِقُونَ اللّهُ مَا مُعَلِقًا لَا مُلْمُونَ وَلَا مُلْلِلْهُ اللّهُ مُنْ أَلُونُ وَلَا لَا مُعْلِقُونَ مُولِقًا لِلللللللّهُ وَلِي الللللّهُ مَا مُنْ اللّهُ مُنْ أَلُولُ وَلَولُولُ اللّهُ مُعْلِمُونَ الللّهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ أَلُولُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ الللللّ

قديرٌ على ما يريده ، فكما قدر على نقل الإنسان من العلم إلى الجهل ، فإنه قادر على إحيائه بعد إماتته قال عكرمة : من قرأ القرآن لم يُردَّ إلى أرذل العمر(١) ﴿ والله فضَّل بعضكم على بعض في الرزق ﴾ أي فاوت بينكم في الأرزاق فهذا غنيٌّ وذاك فقير ، وهذا مالكٌ وذاك مملوك ﴿فمـــا الذيـــن فُضَّلَــوا برادّى رزقهم على ما ملكت أيمانهم فهم فيه سواء ، أي ليس هؤ لاء الأغنياء بمشركين لعبيدهم الماليك فيا رزقهم الله من الأموال حتى يستووا في ذلك مع عبيدهم ، وهذا مثلُّ ضربه الله تعالى للمشركين قال ابن عباس : لم يكونوا ليشركوا عبيدهم في أموالهم ونسائهم ، فكيف يشركون عبيدي معي في سلطاني(٢) ؟ ﴿أَفبنعمـــة اللُّه يجحدون﴾ الاستفهام للإنكار أي أيشركون معه غيره وهو المنعم المتفضل عليهم ؟ ﴿واللُّه جعل لكم من أنفسكم أزواجاً ﴾ أي هو تعالى بقدرته خلق النساء من جنسكم وشكلكم ليحصل الائتلاف والمودة والرحمة بينكم ﴿وجعــل لكــم من أزواجكم بنين وحفَدة﴾ أي جعـل لكم من هؤ لاء الزوجـات الأولاد وأولاد الأولاد ، سمّوا حفدة لأنهم يخدمون أجدادهم ويسارعون في طاعتهم ﴿ورزقـكـم من الطيبات، أي رزقكم من أنواع اللذائذ من الثهار والحبوب والحيوان ﴿أَفِبَالْبَاطُلُ يَؤْمُنُونُ وَبِنَعُمَّةُ اللَّهُ هـم يكفــرون﴾ أي أبعد تحقق ما ذُكر من نعم الله يؤ منون بالأوثان ويكفرون بالرحمن ؟ وهو استفهام للتوبيخ والتقريع ﴿ويعبدون من دون اللـه ما لا يملـك لهم رزقاً من السموات والأرض شيـــئاً﴾ أي ويعبد هؤ لاء المشركونَ أوثاناً لا تقدر على إنزال مطر ، ولا على إخراج زرع ٍ أو شجر ، ولا تقدر أن ترزقهم قليلاً أو كثيراً ﴿ولا يستطيعـون﴾ أي ليس لها ذلك ولا تقدر عليه لو أرادت ﴿فـلا تضربـوا للَّهِ الأمشـال﴾ أي لا تمثُّلوا لله الأمثال ، ولا تشبُّهوا له الأشباه ، فإنه تعالى لا مثل له ولا نظير ولا شبيه ﴿إن الله يعلم وأنتــم لا تعلمــون﴾ أي يعلم كل الحقائق ، وأنتم لا تعلمون قدر عظمة الخالق .

البكاغكة: تضمنت الآيات الكريمة من صنوف البيان والبديع ما يلي:

١ ـ الالتفات من التكلم إلى الغيبة من الغيبة الى المتكلم ﴿فَإِياي فارهبون ﴾ لتربية المهابة والرهبة في القلوب مع إفادة القصر أي لا تخافوا غيري .

<sup>(</sup>١) زاد المسير ٤/ ٤٦٨ . (٢) آلمختصر ٢/ ٣٣٨ .

- ٢ ـ الطباق في ﴿يستقدمون . . ويستأخرون﴾ وفي ﴿أحيا الأرض بعد موتها﴾ وفي ﴿يؤمنون . .
   ويكفرون﴾ .
  - ٣ \_ الجناس الناقص بين ﴿ كلي من كل ﴾ .
- ٤ ـ الاعتراض ﴿ويجعلون لله البنات ـ سبحانه ـ ولهم ما يشتهون ﴾ فلفظة ( سبحانه ) معترضة لتعجيب الخلق من هذا الجهل القبيح .
  - صيغة المبالغة في ﴿العزيز الحكيم﴾ و﴿عليمُ قدير﴾ .
  - ٦ \_ السجع ﴿ يعقلون ، يعرشون ، يجحدون ، يكفرون ﴾ .
    - ٧ ـ التهديد والوعيد ﴿فتمتعوا فسوف تعلمون﴾ .
- ٨ قوله تعالى ﴿ وتصف ألسنتهم الكذب ﴾ قال الشهاب : هذا من بليغ الكلام وبديعه أي ألسنتهم
   كاذبة كقولهم ﴿ عينُها تصفُ السحر ﴾ أي ساحرة ، وقدُّها يصف الهيف أي هيفاء .

قال الله تعالى: ﴿ضرب الله مثلاً عبداً مملوكاً.. إلى... يعظكم لعلم تذكرون﴾ من آية (٥٠) إلى نهاية آية (٩٠)

المنكاسك : لما ذكر تعالى سفاهة المشركين في عبادتهم لغير الله ، أعقبه بذكر مثلين توضيحاً لبطلان عبادة الأوثان التي لا تضر ولا تنفع ، ولا تستجيب ولا تسمع ، ثم ذكّر الناس ببعض النّعم التي أفاضها عليهم ليعبدوه ويشكروه ، ويُخلصوا له العمل طائعين منيبين .

اللغيبَ : ﴿ أَبِكُم ﴾ الأبكم : الأخرس الذي لا ينطق ﴿ كَـلُّ ﴾ الكَلُّ : الثقيل الذي هو عيال على الغير وقد يسمى اليتيم كلاً لثقله على من يكفله قال الشاعر :

أكول لمالِ الحلِّ قبلَ شبابه إذا كنانَ عظم الحلِّ غيرَ شديد (١) ولمح اللَّمْع: النظر بسرعة مثل الخطفة يقال لمَحه لمحاً ولمحاناً وظعنكم الظَّعْنُ: السفر والرحيل لطلب الكلا ، والظعينة المرأة المسافرة وأوبارها الوبر للإبل كالصوف للغنم وظلالاً الظلالُ: كل ما يستظلُّ به من البيوت والشجر وأكناناً جمع كن مثل حمِل وأحمال وهو كل ما يحفظ ويقي من الربح والمطر

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ٥/٨١٥ .

\* ضَرَبَ اللهُ مَثَلًا عَبْدًا مَّمْ لُوكًا لَا يَقْدِرُ عَلَى شَيْءِ وَمَن رَّزَقْنَهُ مِنَّا رِزْقًا حَسَنَا فَهُو يُنفِقُ مِنْهُ سِرًّا وَجَهْرًا هَلْ يَسْتُوهُ نَّ اللهُ مَثَلًا رَّجُلَيْنِ أَحَدُهُمَ اَ أَبْكُرُ لَا يَقْدِرُ عَلَى شَيْءٍ وَهُو كُلَّ عَلَى اللهُ مَثَلًا رَّجُلَيْنِ أَحَدُهُمَ اَ أَبْكُرُ لَا يَقْدِرُ عَلَى شَيْءٍ وَهُو كُلُّ عَلَى اللهُ مَثَلًا رَّجُلَيْنِ أَحَدُهُمَ اَ أَبْكُرُ لَا يَقْدِرُ عَلَى شَيْءٍ وَهُو كُلُّ عَلَى مَوْدُونَ فَي وَصَرَبَ اللهُ مَثَلًا رَّجُلَيْنِ أَحَدُهُمَ الْأَبْكُرُ لَا يَقْدِرُ عَلَى شَيْءٍ وَهُو كُلُّ عَلَى مَوْدُونَ فَي مَوْدُونَ فَي مَوْدُونَ مَنْ يَعْمُونَ وَمَن يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَهُو عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ فَي وَلِلهِ غَيْبُ مُولَكُونَ اللهُ أَيْنَمُ يُومِ وَمَن يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَهُو عَلَى صَرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ فَي وَلِلهِ عَيْبُ

وغيرهما ﴿سُرَابِيل﴾ جمع سربال قال الزجاج : كلُّ ما لبسته من قميص ٍ أو درع ٍ فهو سربال(١) .

النَّفْسِكِيرِ : ﴿ضرب اللَّهُ مِثْلًا عَبِداً مِملُوكاً لا يَقْدر على شيء ومَن وزقناه منا رزقاً حسناً هذا مثلٌ ضربه الله تعالى لنفسه وللأصنام التي أشركوها مع الله جل وعلا أي مثلٌ هؤ لاء في إشراكهم مثلٌ من سوَّى بين عبد مملوك عاجز عن التصرف ، وبين حرِّ مالك يتصرف في أمره كيف يشاء ، مع أنهما سيّان في البشرية والمخلوقية لله سبحانه وتعالى ، فها الظنُّ بربِّ العالمين حيث يشركون به أعجز المخلوقات؟ ﴿ فَهُ وَ يُنفِقُ مَنْ مُ سِراً وَجَهُ راَّ ﴾ أي ينفق ماله في الخفاء والعلانية ابتغاء وجه الله ﴿ هـل يستـوون ﴾ ؟ أي هل يستوي العبيد والأحرار الذين ضُرب لهم المثل ، فالأصنام كالعبد المملوك الذي لا يقدر على شيء ، والله تعالى له المُلك ، وبيده الرزق ، وهو المتصرف في الكون كيف يشاء ، فكيف يُسـوَّى بينـه وبـين الأصنام؟ ﴿ الحسمد لله بسل أكثرهم لا يعلمون ﴾ أي شكراً لله على بيان هذا المثال ووضوح الحق فقد ظهرت الحجة مثل الشمس الساطعة ، ولكنَّ المشركين بسفههم وجهلهم يسوُّون بين الخالق والمخلوق ، والمالكِ والمملوك ﴿وضرب اللَّه مشلاًّ رجلين أحدهم أبكم لا يقدر على شيء﴾ هذا هو المثل الثاني للتفريق بين الإله الحق والأصنام الباطلة قال مجاهد : هذا مثلٌ مضروبٌ للوثن والحقّ تعالى(٢) ، فالوثنُ أبكم لا يتكلم ولا ينطق بخير ، ولا يقدر على شيء بالكلية لأنه إما حجرٌ أو شجر ، ﴿وهـو كـلَّ علـي مولاه ﴾ أي ثقيل عالة على وليِّه أو سيده ﴿أينها يوجُّهه لا يأتِ بخير ﴾ أي حيثها أرسله سيده لم ينجح في مسعاه لأنه أخرس ، بليد ، ضعيف ﴿هـل يستوي هـو ومـن يأمـر بالعدل وهو علـى صراطٍ مستقيـم﴾ أي هل يتساوى هذا الأخرس ، وذلك الرجل البليغ المتكلم بأفصح بيان ، وهـو على طريق الحـق والاستقامة ، مستنيرٌ بنور القرآن ؟ وإذا كان العاقل لا يسوّي بين هذين الرجلين ، فكيف تمكن التسوية بين صنم أو حجر (٣) ، وبين الله سبحانه وهو القادر العليم ، الهادي إلى الصراط المستقيم ؟ ﴿وللـه غيب

<sup>(</sup>١) قال الإمام ابن القيم: ذكر الله تعالى مثلين: فالمثل الأول ضربه لنفسه سبحانه والأوثان، فالله هو المالك لكل شيء، ينفق كيف يشاء على عبيده سراً وجهراً، وليلاً ونهاراً، والأوثان مملوكة عاجزة لا تقدر على شيء، فكيف يجعلونها شركاء إليَّ ويعبدونها من دوني مع التفاوت العظيم والفرق المبين؟ وأما المثل الثاني فالصنم الذي يُعبد من دونه بمنزلة رجل أبكم، لا يعقل ولا ينطق، بل هو أبكم القلب واللسان، ومع هذا لا يقدر على شيء البتة، أينا أرسلته لا يأتيك بخير، ولا يقضي لك حاجة، والله سبحانه حيُّ قادر، متكلم، يأمر بالعدل وهو على صراط مستقيم، وهذا وصف له بغاية الكهال والحمد. أعلام الموقعين لابن القيم. (٢) الرازي، ٧٢/٣٤. (٣) مختصر ابن كثير ٢/ ٣٤٠.

السَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ وَمَا أَمْرُ السَّاعَةِ إِلَّا كَلَمْجِ الْبَصِرِ أَوْهُو أَقْرَبُ إِنَّ اللّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ وَاللّهُ اللّهَ عَلَى كُلّ اللّهَ عَلَى كُلّ اللّهَ عَلَى كُو اللّهُ عَلَى كُو اللّهُ عَلَى كُو اللّهُ عَلَى كُو اللّهُ عَن بُطُونِ أَمَّهَا يَكُو لَا تَعْلَمُونَ شَيْعًا وَجَعَلَ لَكُو السَّمْعَ وَالْأَبْصَرَ وَالْأَفْطِرَ وَالْأَفْطِيرُ اللّهُ عَلَى كُو اللّهُ جَعَلَ اللّهُ عَلَى الطَّيْرِ مُسَخَّرُتٍ فِي جَوِ السَّمَاءِ مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلَّا اللّهُ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَا يَكُو اللّهُ عَلَى كُو وَاللّهُ جَعَلَ لَكُم مِن جُلُودِ اللّهَ نَعْلِم بُيُوتًا تَسْتَخِفُونَهَا يَوْمَ ظَعْنِكُمْ وَيَوْمَ إِقَامَتِكُمْ وَمِن اللّهُ عَن اللّهُ عَلَى لَكُم مِن جُلُودِ اللّهُ نَعْلِم بُيُوتًا تَسْتَخِفُونَهَا يَوْمَ ظَعْنِكُمْ وَيَوْمَ إِقَامَتِكُمْ وَمِنْ اللّهُ عَلَى لَكُم مِن جُلُودِ اللّهَ نَعْلِم بُيُوتًا تَسْتَخِفُونَهَا يَوْمَ ظَعْنِكُمْ وَيَوْمَ إِقَامَتِكُمْ وَمِنْ اللّهُ عَلَى لَكُم مِن جُلُودِ اللّهُ نَعْلِم بُيُوتًا تَسْتَخِفُونَهَا يَوْمَ ظَعْنِكُمْ وَيَوْمَ إِقَامَتِكُمْ وَمِنْ اللّهُ عَلَى لَكُم مِن جُلُودِ اللّهُ عَلَى اللّهُ جَعَلَ لَكُم مِن جُلُودِ اللّهُ وَاللّهُ جَعَلَ لَكُم مِن عَلَيْكُم وَمَن عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى لَكُم مِن جُلُودِ اللّهُ عَنْ وَاللّهُ جَعَلَ لَكُم مِن اللّهُ وَمَعَلَ لَكُم مِن اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى لَكُم مِن اللّهُ عَلَى لَكُم مِن اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّ

السموات والأرض﴾ أي هو سبِّحانه المختص بعلم الغيب ، يعلم ما غاب عن الأبصار في السموات والأرض ﴿وما أمرُ الساعةِ إلاكلمحِ البصر أو هو أقرب ﴾ أي ما شأن الساعة في سرعة المجيء إلا كنظرة سريعة بطرف العين ، بل هو أقرب لأنه تعالى يقول للشيء : كن فيكون ، وهذا تمثيل لسرعة مجيئها ولذلك قال ﴿إِنَّ الله على كل شيء قدير، أي قادرٌ على كل الأشياء ومن جملتها القيامة التي يكذب بها الكافرون ﴿والله أخرجكم من بطون أمهاتكم لا تعلمون شيئاً﴾ أي أخرجكم من أرحام الأمهات لا تعرفون شيئاً أصلاً ﴿وجعل لكم السمع والأبصار والأفئدة لعلكم تشكرون﴾ أي خلق لكم الحواس التي بها تسمعون وتبصرون وتعقلون لتشكروه على نعمه وتحمدوه على آلائه ﴿أَلُّم عُرُوا إلى الطيـر مسخـراتٍ في جوِّ السهاء﴾ هذا من الأدلة على قدرة الله تعالى ووحدانيته والمعنى : ألم يشاهدوا الطيور مذلَّلات للطيران في ذلك الفضاء الواسع بين السماء والأرض ﴿ ما يُسكه ن الله الله ﴾ أي ما يمسكهن عن السقوط عند قبض أجنحتهنَّ وبسطها إلاَّ هو سبحانه ﴿إنَّ فِي ذلك لآياتٍ لقـوم يؤمنون﴾ أي إنَّ فيما ذُكر لآيات ظاهـرة ، وعلامات باهرة على وحدانيته تعالى لقوم يصدِّقون بما جاءت به رسل الله ﴿واللَّه جعل لكم من بيوتكم سكناً ﴾ هذا تعداد لنعم الله على العباد أي جعل لكم هذه البيوت من الحجر والمدر لتسكنوا فيها أيام مُقامِكُم في أوطانكم ﴿وجعل لكم من جلود الأنعام بيوتاً ﴾ أي وجعل لكم بيوتاً أُخرى وهـي الخيام والقُباب المتخذة من الشعر والصوف والوبَر ﴿تستخفونها يـوم ظُعْنِكـم ويـومَ الْقامتكـم﴾ أي تستخفون حملها ونقلها في أسفاركم ، وهي خفيفةٌ عليكم في أوقات السفر والحضَر ﴿ومن أصوافها وأوبارها وأشعارهـا أثاثـاً﴾ أي وجعل لكم من صوف الغنم ، ووبر الإبل ، وشعر المعز ما تلبسون وتفرشون به بيوتكم ﴿ومتاعاً إلى حين﴾ أي تنتفعون وتتمتعون بها إلى حين الموت (١١) ﴿ والله جعل لكم ممّا خلق ظلالاً ﴾ أي جعل لكم من الشجر والجبل والأبنية وغيرها ظلالاً تتقون بها حرَّ الشمس ﴿وجعل لكم من الجبال أكناناً ﴾ أي وجعل لكم في الجبال مواضع تسكنون فيها كالكهوف والحصون قال الرازي: لما كانت بلادُ العرب شديدة الحر ، وحاجتهم إلى الظل ودفع الحر شديدة ، فلهذا ذكر تعالى هذه المعاني في معرض

<sup>(</sup>١) هذا قول ابن عباس ومجاهد ، وقال مقاتل : تنتفعون بها إلى أن تبلى .

أَجْبَالِ أَكْنَكْنًا وَجَعَلَ لَكُوْ سَرَبِيلَ تَقِيكُو ٱلْحَرَّ وَسَرَبِيلَ تَقِيكُم بَأْسَكُو كَذَالِكَ يُتِمْ نِعْمَتُهُ عَلَيْكُو لَعَلَّكُو تُسْلِمُونَ ﴿ إِن تَوَلَّوْاْ فَإِنَّمَا عَلَيْكَ ٱلْمَلِينُ اللَّهِ يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ ٱللَّهِ ثُمَّ يُنكِرُونَهَا وَأَكْثَرُهُمُ ٱلْكَنفِرُونَ ﴿ يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ ٱللَّهِ ثُمَّ يُنكِرُونَهَا وَأَكْثَرُهُمُ ٱلْكَنفِرُونَ ﴿ يَهِ وَيَوْمَ نَبْعَثُ مِن كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًاثُمَّ لَا يُؤْذَنُ لِلَّذِينَ كَفُرُواْ وَلَا هُمْ يُسْتَعْتَبُونَ ﴿ وَإِذَا رَءَا ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ ٱلْعَذَابَ فَكَ يُحَفَّفُ عَنْهُمْ وَلَا هُمْ يُنظَرُونَ ١٥٥ وَ إِذَارَءَا ٱلَّذِينَ أَشْرَكُواْ شُرَكَاءَهُمْ قَالُواْ رَبَّنَاهَتَوُلآ وشُرَكَاوَا شُرَكُواْ شُرَكُواْ شُرَكاءَهُمْ قَالُواْ رَبَّنَاهَتَوُلآ وشُرَكَاوَا لَا يُعْمَلُونَ ٱلَّذِينَ كُنَّا نَدْعُواْ مِن دُونِكَ فَأَلْقَوْاْ إِلَيْهِمُ ٱلْقَوْلَ إِنَّكُمْ لَكَاذِبُونَ ١٥٪ وَأَلْقَوْاْ إِلَى اللَّهِ يَوْمَهِذِ ٱلسَّلَّمَ وَضَلَّ النعمة العظيمة (١) ﴿ وجعل لكم سرابيل تقيكم الحرك أي جعل لكم الثياب من القطن والصوف والكتان لتحفظكم من الحر والبرد ﴿وسرابيــل تقيكــم بأسكــم﴾ أي ودروعاً تشبه الثياب تتقون بهــا شر أعدائكم في الحرب ﴿كذلك يتم نعمت عليكم ﴾ أي مثل ما خلق هذه الأشياء لكم وأنعم بها عليكم فإنه يُتم نعمة الدنيا والدين عليكم ﴿لعلِكم تُسلمون﴾ أي لتخلصوا للّهِ الربوبية ، وتعلموا أنه لا يقدر على هذه الإنعامات أحدٌ سواه ﴿ فَإِن تـولُّوا فَإِنَّا عليك البلاغ المبين ﴾ أي فإن أعرضوا عن الإيمان ولم يؤ منوا بما جئتهم به يا محمد فلا ضرر عليك لأن وظيفتك التبليغ وقد بلُّغت الرسالة وأديت الأمانة ﴿يعـرفـون نعمة الله شم ينكرونها ﴾ أي يعرف هؤ لاء المشركون نِعَم الله التي أنعم بها عليهم ، ويعترفون بأنها من عند الله ثم ينكرونها بعباْدتهم غير المنعم وقال السُّدي : نعمةُ الله هي محمدﷺ عرفوا نبوته ، ثم جحدوها وكذَّبوه (٢) ﴿ وَأَكثرهُ م الكافرون ﴾ أي أكثرهم يموتون كفاراً وفيه إشارة إلى أن بعضهم يهتدي للإسلام وأما أكثرهم فمصرُّون على الكفر والضلال ﴿ويـوم نبعـث مـن كـل أمـةٍ شهيداً ﴾ أي ويوم القيامـة نحشر الخلائق للحساب ونبعث في كل أمة نبيَّها يشهد عليها بالإيمان والكفر ﴿ شم لا يُؤذن للذين كفروا ﴾ أي لا يُؤذن للذين كفروا في الاعتذار لأنهم يعلمون بطلانه وكذبه ﴿ولا هم يُستعتبون ﴾ أي لا يُطلب منهم أن يسترضوا رجَّهـم بقولٍ أو عمل ، فقد فات أوان العتاب والاسترضاء ، وجاء وقت الحساب والعقاب قال القرطبي : العُتبي هي رجوع المعتوب عليه إلى ما يرضي العاتب ، وأصل الكلمة من العتب وهي الموجدة فإذا وجد عليه يقال : عَتَبَ ، وإذا رجع إلى مسرَّتك فقد أعتب(٢) ﴿ وإذا رأى الذين ظلموا العذاب فلا يُخفف عنهم ﴾أي وإذا رأى المشركون عذاب جهنم فلا يُفتَّر عنهم ساعة واحدة ﴿ولا هم يُنظرون ﴾ أي لا يُؤخرون ولا يُمهلون ﴿وإِذا رأى الذين أشركوا شركاءهم ﴾ أي وإذا أبصر المشركون شركاءهم الذين كانوا يعبدونهم في الدنيا ويزعمون أنهم شركاء الله في الألوهية ﴿قالواربُّنا هؤلاء شركاؤنا الذين كنا ندعوا من دونك اي هؤ لاء الذين عبدناهم من دونك قال البيضاوي : وهذا اعترافٌ بأنهم كانوا مخطئين في ذلك والتاس لتخفيف العذاب(٤) ﴿ فألقُ وا إليه م القولَ إنكم لكاذبون ﴾ أي أجابوهم بالتكذيب فيا قالوا في تقرير وتوكيد ، وذلك مما يوجب زيادة الغم والحسرة في قلوبهم ﴿وأَلْقُـوا إِلَى اللَّهُ يُومَئذُ السَّلَّم﴾

 <sup>(</sup>١) التفسير الكبير ١٩٣/٠ . (٢) وهذا اختيار الطبري . (٣) القرطبي ١٦٣/١ . (٤) البيضاوي ٢٩٦ .

عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ زِدْنَا لَهُمْ عَذَابًا فَوْقَ الْعَذَابِ بِمَا كَانُواْ يُفْهُم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ﴿ وَيَوْمَ نَبْعَثُ فِي كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا عَلَيْهِم مِّنْ أَنفُسِهِم مَّ وَجَنْنَا بِكَ شَهِيدًا عَلَى هَلَوُلاَ ﴿ وَتَزَلْنَا يَفُسِدُونَ ﴿ وَيَعْنَا بِكَ شَهِيدًا عَلَى هَلَوُلاَ ﴿ وَتَرَلَّنَا يَا لَكُ اللَّهُ مِلَا اللَّهُ يَا أَنُ مُ إِلَا عَدْلِ وَالْإِحْسَنِ عَلَيْكَ الْمُسْلِينَ وَيَهُمُ وَكُونَا وَالْإِحْسَنِ وَإِنَّا لَلْهُ مَا لَهُ مُلْكُولًا اللَّهُ يَأْمُنُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَنِ وَإِنَّا لَلْهُ مَا لَكُونَ وَيَ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا لَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ فَيْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ ا

أي استسلم أولئك الظالمون لحكم الله تعالى بعد الإباء والاستكبار في الدنيا ﴿وضَلَّ عنهم ماكانوا يفترون﴾ أي بطل ما كانوا يؤ ملون من أن آلهتهم تشفع لهم عند الله ، ثم أخبر تعالى عن مآلهم بعد أن أخبر عن حالهم فقال ﴿ الذيبن كفروا وصدُّوا عن سبيل الله ﴾ أي كفروا بالله ومنعوا الناس عن الدخول في دين الإسلام ﴿ زدناهم عذاباً فوق العذاب ﴾ أي زدناهم عذاباً في جهنم فوق عذاب الكفر ، لأنهم ارتكبوا جريمة صدّ الناس عن الهدى فوق جريمة الكفر ، فضوعف لهم العذاب جزاءً وفاقاً ﴿ بما كانوا يُفسدون، أي بسبب إفسادهم في الدنيا بالكفر والمعصية ﴿ويـوم نبعث فـي كل أمةٍ شهيداً عليهم من أنفسهم ﴾ أي اذكر للناس ذلك اليوم وهوُّله حين نبعث في كل أمةٍ نبيُّها ليشهد عليها ﴿وجئنا بـك شهيداً على هؤلاء ﴾ أي وجئنا بك يا محمد شهيداً على أمتك ﴿ونزَّلنا عليك الكتاب تبياناً لكل شيء ﴾ أي ونزَّلنا عليك القرآن المنير بياناً شافياً بليغاً لكل ما يحتاج الناس إليه من أمور الدين فلا حجة لهم ولا مُعَذَرة قال ابن مسعود : قد بُيِّـن لنا في هذا القرآن كلُّ علــم ٍ ، وكل شيء(١) ﴿وهــديُّ ورحمــةً وبشري للمسلمين﴾ أي هداية للقلوب ، ورحمة للعباد ، وبشارةً للمسلمين المهتدين ﴿إنَّ اللَّهُ يأمر بالعدل والإحسان، أي يأمر بمكارم الأحلاق بالعدل بين الناس ، والإحسان إلى جميع الخلق ﴿وَإِيتَاء ذِي القُربَى ﴾ أى مواساة الأقرباء ، وخصَّه بالذكر اهتماماً به ﴿وينهــى عــن الفحشــاء والمنكــر والبغــي﴾ أي ينهى عن كل قبيح من قولٍ ، أو فعلٍ ، أو عملٍ قال ابن مسعود : هذه أجمعُ آيةٍ في القرآن لخيرٍ يُمتشل ، ولشرٍ يُجتنب (٢) والفحشاء كل ما تناهى قبحه كالزنى والشرك ، والمنكر كلّ ما تنكره الفطرة ، والبغي هو الظلم وتجاوز الحق والعدل ﴿يعظكم لعلكم تذكُّرون﴾ أي يؤ دبكم بما شرع من الأمر والنهي لتتعظوا بكلام

البَكَكُاغَــة: تضمنت الآيات الكريمة وجوهاً من وجوه البيان والبديع ما يلي:

١ ـ الاستعارة التمثيلية في ﴿وضرب الله مثلاً رجلين أحدهما أبكم . . ﴾ الآية تمثيل للوثن بالأبكم
 الذي لا ينتفع منه بشيء أصلاً ، مع القادر السميع البصير وشتان بين الرب والصنم .

٧ ـ التشبيه المرسل المجمل في ﴿كلمح البصر﴾ .

<sup>(</sup>١) المختصر ٣٤٣/٢ . (٢) القرطبي ١١، ١٦٥ .

- ٣ ـ الطباق بين ﴿سراً وجهراً ﴾ وبين ﴿يعرفون . . وينكرون ﴾ وبين ﴿ظعنكم . . وإقامتكم ﴾ .
  - ٤ الإيجاز بالحذف في ﴿سرابيل تقيكم الحرَّ ﴾ أي والبرد حذف الثاني استغناءً بذكر الأول .
- المقابلة اللطيفة ﴿إن الله يأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذي القربى وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغي﴾ أمر بثلاثة ونهى عن ثلاثة وهو من المحسنات البديعية .
  - ٦ ـ ذكر الخاص بعد العام للاهتمام بشأنه ﴿وإِيتاء ذي القربي﴾ بعد لفظ الإحسان الذي هو عام .

لطيف : ذكر أن « أكثم بن صيفي » لما بلغه خبر الرسول على انتدب رجلين فأتياه فقالا : من أنت ؟ وما أنت ؟ فقال أنا محمد بن عبد الله ، وأنا رسول الله ثم تلا علينا هذه الآية ﴿إن الله يأمر بالعدل والإحسان . . ﴾ الآية فرجعا إلى أكثم فلما قرءا عليه الآية قال : إني أراه يأمر بمكارم الأخلاق ، وينهى عن مساوئها ، فكونوا في هذا الأمر رؤساء ، ولا تكونوا فيه أذناباً (١) .

قال تعالى : ﴿وأوفوا بعهد اللَّمَهُ إِذَا عَاهَدَتُمَ . . . إِلَى . . إِن رَبُّكُ مِن بَعَدُهَا لَغَفُورُ رَحَيَّم﴾ من آية (٩١) إلى نهاية آية (١١٠) .

المنكاسكبة: لما استقصى تعالى في الوعد والوعيد ، والترغيب والترهيب ، وذكر جملة المكارم والفضائل ، حذَّر تعالى هنا من نقض العهود والمواثيق وعصيان أوامر الله تعالى ، لأن العصيان سبب البلاء والحرمان ، ثم ذكر تعالى ما أعده لأهل الإيمان من الحياة الطيبة الكريمة .

اللغب : (تنقضوا) النقض ضدُّ الإسرام ، وهو فك أجزاء الشيء بعضها من بعض وتوكيدها) التوكيد التثبيتُ يقال : توكيد وتأكيد وأنكاثاً أنقاضاً والنكث : النقضُ بعد الفتل ودخلاً الدَّخل : الدَّغل والخديعة والغش قال أبو عبيدة : كل أمر لم يكن صحيحاً فهو دخل وينفد فقد الشيء ينفد فني وأعجمي الأعجمي الذي لا يتكلم العربية وقال الفراء : الأعجم الذي في لسانه عجمة وإن كان من العرب ، والعجمي الذي أصله من العجم ويُلحدون الإلحاد : الميل يقال لحد وألحد إذا مال عن القصد والاستقامة .

سَبَبُ الْمُزُولِ: أـروي أن النبي على كان يجلس عند المروة إلى غلام نصراني يقال له « جبّر » وكان يقرأ الكتب فقال المشركون: والله ما يعلّمه ما يأتي به إلا جبر الرومي فأنزل الله عز وجل ﴿ولقد نعلم أنهم يقولون إنما يعلّمه بشر . . ﴾ (٢) الآية .

ب ـ عن ابن عباس أن المشركين أخـذوا عمَّار بن ياسر وأبـاه ياسراً وأمـه سُميَّة وصهيبـاً وبــلالاً

<sup>(</sup>۱) مختصر ابن كثير ٢/ ٣٤٤ . . (٢) القرطبي ١٠/ ١٧٧ .

فعذبوهم ، ورُبطت « سُميَّة » بين بعيرين ووُجيء قُبُلها بحربة فقُتلت ، وقُتل زوجها ياسر وهما أول قتيلين في الإسلام وأمَّا عمَّار فأعطاهم ما أرادوا بلسانه مُكرهاً ، فشكا ذلك إلى رسول الله على فقال له الرسول الكريم : كيف تجد قلبك ؟ قال : مطمئن بالإيمان ، فقال رسول الله على الإعان عادوا فعد وأنزل الله همن كفر بالله من بعد إيمانه إلا من أكره وقلبه مطمئن بالإيمان . . الآنالية .

وَأُونُواْ بِعَهْدِ ٱللَّهِ إِذَا عَلَهَدُتُمْ وَلَا تَنقُضُواْ ٱلْأَيْمَانَ بَعْـدَ تَوْكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُمُ ٱللَّهَ عَلَيْكُمْ كَفِيلًا إِنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ ۞ وَلَا تَكُونُواْ كَا لَّتِي نَقَضَتْ غَزْلَمَا مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ أَنكَنَّا تَخَوْدُونَ أَيمَننكُمْ دَخَلًا بَيْنَكُمْ أَن تَكُونَ أُمَّةً هِيَ أَرْبَىٰ مِنْ أُمَّةً إِنَّكَ يَبْلُوكُمُ ٱللَّهُ بِهِ عَ وَلَيْبَيِّنَ ۚ لَكُرْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمةِ مَا كُنتُمْ فِيهِ تَحْتَلِفُونَ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ لِحَمَلَكُمْ أُمَّةً وَ'حِدَةً وَلَكِن يُضِلُّ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِى مَن يَشَآءُ وَلَتُسْعَلُنَّ عَمَّا كُنتُم تَعْمَلُونَ ﴿ وَلَهُ إِنَّ اللَّهُ لَحَمَّا كُنتُم تَعْمَلُونَ ﴿ وَإِنَّا اللَّهُ لَكُنَّا لَهُ عَمَلُونَ ﴿ وَإِنَّا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللّ وَلَا تَغَيِدُواْ أَيْمَنَنَكُمْ دَخَلًا بَيْنَكُمْ فَتَزِلَ قَدَمُ بَعْدَ ثُبُوتِهَا وَتَذُوقُواْ ٱلسُّوءَ بِمَا صَدَدَتُمْ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَكُمْ عَذَابً النفيسينير : ﴿وأوفو ابعهد الله إذا عاهدتم ﴾ أي حافظوا على العهود التي عاهدتم عليها الرسول أو الناس وأدوها على الوفاء والتام ﴿ولا تنقضوا الأيمان بعد توكيدهــــا﴾ أي ولا تنقضوا أيمان البيعة بعد توثيقها بذكر الله تعالى ﴿وقد جعلته الله عليكم كفيله أي جعلتم الله شاهداً ورقيباً على تلك البيعة ﴿ إِنَّ اللَّه يعلم ما تفعلم ن عليم بأفعالكم وسيجازيكم عليها ﴿ ولا تكونوا كالتي نقضت عْزْهَا من بعد قوةٍ أنكاثاً ﴾ هذا مثلٌ ضربه الله لمن نكث عهده(٢) ، شبَّهت الآية الذي يحلف ويعاهد ويُبرم عهده ثم ينقضه بالمرأة تغزل غزلها وتفتله محكماً ثم تحلُه أنكاثاً أي أنقاضاً قال المفسرون: كان بينكم ﴾ أي تتخذون أيمانكم خديعة ومكراً تخدعون بها الناس ﴿أن تكون أمة مي أربى من أمة ﴾ أي لأجل أنَّ تكون أمة أكثر عُدداً وأوفر مالاً من غيرها قال مجاهد : كانوا يحالفون الحلفاء فيجدون أكثر منهم وأعزًّ ، فينقضون حلف هؤ لاء ويحالفون أولئك(٣) ﴿ إِنِّكَ اللَّهِ بِسُهُ أَي إِنمَا يُختبركم الله بما أمركم به من الوفاء بالعهدلينظر المطيع من العاصي ﴿ وليبين َّ لكم يسوم القيامة ما كنتم فيه تختلفون ﴾ أي ليجازي كل عامل بعمله من خير وشر ﴿ ولو شاء الله لجعلكم أمة واحدة ﴾ أي لو شاء الله لخلق الناس باستعداد واحد ، وجعلهم أهل ملةٍ واحدة ، لا يختلفون ولا يفترقون ﴿ولكـنْ يضلُّ مـن يشاء ويهدي من يشاء ﴾ أي ولكن اقتضت حكمته أن يتركهم لاختيارهم ، ناس للسعادة وناس للشقاوة ، فيضلُّ من يشاء بخذلانه إياهم عدلاً ، ويهدي من يشاء بتوفيقه إياهـم فضـلاً ﴿ولتُسـألنُّ عمَّــا كنتــم تعملون أي ثم يسألكم يوم القيامة عن جميع أعمالكم فيجازيكم على الفتيل والقطمير ﴿ولا تتخذوا أيمانكم دَخَلاً بينكــم، كرره تأكيداً ومبالغة في تعظيم شأن العهود أي لا تعقدوا الأيمان وتجعلوها خديعة

 <sup>(</sup>۱) القرطبي ۱۰/ ۱۸۰ وأسباب النزول ۱۹۲ . (۲) هذا قول مجاهد وقتادة . (۳) مختصر ابن كثير ۱۷۱ .

ومكراً تغرون بها الناس لتحصلوا على بعض منافع الدنيا الفانية(١) ﴿ فَتَــزَلُّ قَــدمُ بعد ثبوتهــا ﴾ أي فتزلُّ أقدامكم عن طريق الاستقامةوعن محجة الحق بعد رسوحها فيه قال ابن كثير: هذا مثل لمن كان على الاستقامة فحاد عنها ، وزلُّ عن طريق الهدى بسبب الأيمان الحانثة ، المشتملة على الصدُّ عن سبيل الله ، لأن الكافر إذا رأى المؤمن قد عاهده ثم غدر به لم يبق له وثوقٌ بالدين ، فيصد بسببه عن الدخول في الإسلام(٢) ولهذا قال ﴿وتذوقوا السوء بما صددتم عن سبيل الله ﴾ أي يصيبكم العقاب الدنيوي العاجل الذي يسوءكم لصدكم غيركم عن اعتناق الإسلام بسبب نقض العهود ﴿ولكم عذاب عظيه أي ولكم في الآخرة عذاب كبير في نار جهنم ﴿ولا تشتروا بعهد الله ثمناً قليلاً﴾ أي لا تستبدلوا عهد الله وعهد رسوله بحطام الدنيا الفاني ﴿ إِنَّا عند الله هـو خيرٌ لكـم إِن كنتم تعلمون ﴾ أي ما عند الله من الأجر والثواب خير لكم من متاع الدنيا العاجل إذا كنتم تعلمون الحقيقة ، ثم علَّل ذلك بقوله ﴿مَا عَنْدُكُمُ يَنْفُدُ ومَا عَنْـدُ اللَّهُ بَاقَ ﴾ أي ما عندكم أيها الناس فإنه فان زائل ، وما عند الله فإنه باق دائم ، لا انقطاع له ولا نفاد ، فآثروا ما يبقى على ما يفني ﴿ ولنجزينَّ الذين صبروا أجرهم بأحسن ما كانوا يعملون ﴾ أي ولنثيبنَّ الصابرين بأفضل الجزاء ، ونعطيهم الأجر الوافي على أحسن الأعمال مع التجاوز عن السيئات ، وهذا وعدٌ كريم بمنح أفضل الجزاء على أفضل العمل ، ليكون الجزاء على أحسن العمل دون سواه ، وكل ذلك بفضل الله ﴿من عمل صالحاً من ذكر أو أنشى وهو مؤمن، أي من فعل الصالحات ذكراً كان أو أنثى بشرط الإيمان ﴿فلنحيينُّه حياةً طيبةَ﴾ أي فلنحيننَّه في الدنيا حياة طيبة بالقناعة والرزق الحلال ، والتوفيق لصالح الأعمال وقال الحسن : لا تطيب الحياة لأحد إلا في الجنة لأنها حياة بلا موت ، وغني بلا فقر ، وصحة بلا سقم ، وسعادة بلا شقاوة (٣) ﴿ولنجزينُّهــم أجرهـم بأحسن ما كانوا يعملــون﴾ أي ولنجزينُّهم في الآخرة بجزاء أحسن أعمالهم ، وما أكرمه من جزاء! ﴿ فَإِذَا قَرِأَت القرآن ﴾ أي إذا أردت تلاوة القرآن ﴿ فاستعدُّ بالله من الشيطان الرجيم ﴾ أي فاسأل الله أن يحفظك من وساوس الشيطان وخطراته ، كيلا يوسوس لك عند القراءة

<sup>(</sup>١) قال في الظلال: « واتخاذ الأيمان غشأ وخداعاً يزعزع العقيدة في الضمير ، ويشوّه صورتها في ضهائر الآخرين ، فالذي يقسم وهو يعلم انه خادع في قسمه ، لا يمكن أن تثبت له عقيدة ولا أن تثبت له قدم على صراطها ، وهو في الوقت نفسه يشوّه صورة العقيدة عند من يُقسم لهم ثم ينكث ، ويعلمون أن أقسامه كانت للغش والدَّخل ، ومن ثمَّ يصدهم عن سبيل الله بهذا المثل السيء الذي يضربه للمؤمنين بالله ». (٢) المختصر ٢/ ٣٤٥ . (٣) حاشية الصاوي على الجلالين ٢/ ٣٢٧ . والقول الأول لابن عباس وهو الأظهر .

إِنَّهُ لِبْسَ لَهُ مُلْطَنَّ عَلَى الَّذِينَ عَامَنُواْ وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴿ إِنَّمَ اللَّهُ عَلَى الَّذِينَ يَتَوَلَّوْنَهُ وَالَّذِينَ اللَّهُ عَلَى الَّذِينَ عَامَنُواْ وَهُدًى وَإِذَا بَدَلْنَا عَايَةً مَصَانَ عَايَةً وَاللَّهُ أَعْلُمُ بِمَا يُنَزِّلُ قَالُواْ إِنَّمَ الْنَتَ مُفْتَرِ بَلْ أَكْتُرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّلَ

فيصدَّك عن تدبر القرآن والعمل بما فيه ﴿إِنَّهُ ليس له سلطانٌ على الذين آمنوا، أي ليس له تسلطُ وقدرة على المؤ منين بالإغواء والكفر لأنهم في كنف الرحمن ﴿وعلـــى ربهـــم يتوكلـون﴾ أي يعتمدون على الله فيا نابهم من شدائد ﴿إِنَّا سلطانَه على الذين يتولونه ﴾ أي إنما تسلُّطه وسيطرته على الذين يطيعونه ويتخذونه لهم ولياً ﴿والذين هم به مشركون ﴾ أي بسبب إغوائه أصبحوا مشركين في عبادتهم وذبائحهم ، ومطاعمهم ومشاربهم ﴿وإِذا بدَّلْنَا آيةً مكان آية﴾ أي وإِذا أنزلنا آيةً مكان آية وجعلناها بدلاً منها بأن نسخ تلاوتها أو حكمها ﴿والله أعلم بما يُنرزل ﴾ جملة اعتراضية سيقت للتوبيخ أي والله أعلم بما هو أصلح للعباد وبما فيه خيرهم ، فإنَّ مثل آياتِ هذا الكتاب كمثل الدواء يُعطى منه للمريض جرعات حتى يماثل الشفاء ، ثم يستبدل بما يصلح له من أنواع أخرى من الأطعمة ﴿قالــوا إِنَّا أنــت مفترٍ أي قال الكفرة الجاهلون إنما أنت يا محمد متقوِّلٌ كاذبٌ على الله ﴿بــل أكثرهــم لا يعلمون ﴾ أي أكثرهم جهلة لا يعلمون حكمة الله فيقولون ذلك سفهاً وجهلاً قال ابن عباس : كان إذا نزلت آية فيها شدة ثم نسخت قال كفار قريش : والله ما محمد إلا يسخر من أصحابه ، يأمرهم اليوم بأمرٍ ، وينهاهم غداً عنه ، وإنه لا يقول : ذلك إلا من عند نفسه فنزلت(١) ﴿قــل نزَّلـه روحُ القُــدُس من ربـك بالحق﴾ أي قل لهم يا محمد : إنما نزَّله جبريل الأمين من عند أحكم الحاكمين بالصدق والعدل ﴿ليثبُّت الذين آمنــوا﴾ أي ليثبّت المؤمنين بما فيه من الحجـج والبراهـين فيزدادوا إيمانـاً ويقينـاً ﴿وهــدى وبشـرى للمسلمين أي وهداية وبشارة لأهل الإسلام الذين انقادوا لحكمه تعالى ، وفيه تعريض بالكفار الذين لم يستسلموا لله تعالى ﴿ولقد نعلم أنهم يقولون إنما يعلّمه بشرك أي قد علمنا مقالة المشركين الشنيعة ودعواهم أن هذا القرآن من تعليم « جبر الرومي » وقد ردَّ تعالى عليهم بقوله ﴿لسانُ الذي يُلحــدون إليه أعجمي﴾ أي لسان الذي يزعمون أنه علَّمه وينسبون إليه التعليم أعجميٌّ ﴿وهــذا لســـانٌ عربـيُّ مبيــن﴾ أي وهذا القرآن عربيُّ في غاية الفصاحة ، فكيف يمكن لمن لسانُه أعجمي أن يُعلم محمداً هذا الكتاب العربيُّ المبين ؟ ومن أين للأعجمي أن يذوق بلاغة هذا الكتاب المعجز في فصاحته وبيانه!! ﴿إِنَّ الذين لا يُصدَّقون بهذا القرآن لا يوفقهم ﴿ إِنَّ الذين لا يُصدَّقون بهذا القرآن لا يوفقهم

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير الرازي ٢٠/ ١١٦ .

إِنِّكَ يَفْتَرِى ٱلْكَذِبَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ وَأَوْلَئَهِكَ هُمُ ٱلْكَذِبُونَ هِيَ مَن كَفَرَ بِاللّهِ مِنْ اللّهِ إِلَمْ مَنْ أَكْرِهَ وَقَلْبُهُ وَمُطْمَعٍ ثَا بِالْإِيمَانِ وَلَاكِن مَّن شَرَحَ بِٱلْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ مِّن اللّهِ إِيمَانِهِ عَلَيْهِمْ وَلَكِن مَن شَرَحَ بِٱلْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ مِّن اللّهِ وَهُمُ عَذَابٌ عَظِيمٌ شَى ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ ٱلمَّتَحَبُّوا الْحَيَوةَ الدُّنْيَ عَلَى ٱلْآخِرَةِ وَأَنَّ اللّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ الْحَدُم عَذَابٌ عَظِيمٌ وَأَنْ اللّهَ لَا يَهُمُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللللهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَيْكُولُولُولُولُولُولُهُ عَلَى الللللّهُ عَلَيْكُولُولُهُ عَلَى الللهُ عَلَيْكُولُولُكُمُ عَلَا عَلْمُ الللّهُ الللهُ الللللّهُ عَلَى الللهُ عَلَا عَلْ

الله لإصابة الحق ، ولا يهديهم إلى طريق النجاة والسعادة ﴿ولهـــم عذاب أليـــم﴾ أي لهـم في الآخرة عذابٌ موجع مؤلم ، وهذا تهديدٌ لهم ووعيد على كفرهم وافترائهم ﴿ إِنْمَا يَفْتَرِي الْكَــَذَبِ الذَّيــن لا يؤمنون بآيات الله ﴾ أي لا يكذب على الله إلا من لم يؤ من بالله ولا بآياته ، لأنه لا يخاف عقاباً يردعه ، فالكذب جريمة فاحشة لا يُقدم عليها مؤمن ، وهذا ردُّ لقولهم ﴿إِنْمَا أَنْتَ مَفْتَرِ ﴾ ﴿وأولئك هم الكاذبون، أي وأولئك هم الكاذبون على الحقيقة لا محمد الرسول الأمين ﴿من كفر بالله من بعد إِيمانــه﴾ أي من تلفُّظ بكِلمة الكفر وارتد عن الدين بعد ما دخـل فيه ﴿إِلَّا مــنْ أُكـره وقلبــه مطمئــنُ بالإيمان﴾ أي إلا من تلفَّظ بكلمة الكفر مكرهاً والحال أن قلبه مملوءٌ إيماناً ويقيناً ، والآيةُ تغليظٌ لجريمة المرتد لأنه عرف الإيمان وذاقه ثم ارتدَّ إيثاراً للحياة الدنيا على الآخرة قال المفسرون: نزلت في عمار بن ياسر أخذه المشركِون فعذبوه حتى أعطاهم ما أرادوا مُكْرهاً فقال الناس : إِنَّ عماراً كفر فقال رسول الله ﷺ : إِنَّ عهاراً ملىء إيماناً من فرقه إلى قدمه ، واختلط الإيمان بلحمه ودمه ، فأتى عمار رسول الله علي وهو يبكي فقال له رَسُول الله ﷺ : كيف تجد قلبك ؟ قال : مطمئناً بالإيمان قال : إِن عادوا فعُـد (١٠) ﴿ولكن من شرَح بالكفر صدراً ﴾ أي طابت نفسه بالكفر وانشرح صدره له ﴿فعليهـم غضب من اللهِ ولهـم عذابٌ عظيم اي ولهم غضبٌ شديد مع عذاب جهنم ، إذْ لا جرم أعظم من جرمهم ﴿ ذلك بأنهم استحِبوا الحياةَ الدنيا على الآخرة﴾ أي ذلك العذاب بسبب أنهم آثروا الدنيا واختاروها على الآخرة ﴿وأَنَّ الله لا يهدي القوم الكافرين أي لا يوفقهم إلى الإيمان ولا يعصمهم من الزيغ والضلال ﴿أُولئكُ الذين طبع الله على قلوبهم وسمعهم وأبصارهم اي ختم على قلوبهم وأسماعهم وأبصارهم فجعل عليها غلافاً بحيث لا تُذعن للحق ولا تسمعه ولا تبصره ﴿وأولئك هم الغافلون﴾ أي الكاملون في الغفلة إِذْ أغفلتهم الدنيا عن تدبر العواقب ﴿لا جَرم أنهـم في الآخـرة هـم الخاسـرون﴾ أي حقاً ولا شك ولا ريب في أنهم الخاسرون في الآخرة لأنهم ضيَّعوا أعمارهم في غير منفعة تعود عليهم قال المفسرون: (٢)وصفهم تعالى بست صفات هي : الغضب من الله ، والعذاب العظيم ، واختيارهم الدنيا

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ٢٠/ ١٢١ . (٢) حاشية الصاوي ٢/ ٣٢٩ .

مُمَّ إِنَّ رَبِّكَ لِلَّذِينَ هَاجَرُواْ مِنْ بَعْدِ مَا فُتِنُواْ مُمَّ جَلَهَدُواْ وَصَبَرُواْ إِنَّ رَبَّكَ مِنْ بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿

على الآخرة ، وحرمانهم من الهدى ، والطبع على قلوبهم ، وجعلهم من الغافلين ﴿ يُسِمُ إِنَّ رَبِّكُ لِلذَينَ هَاجِرُوا فِي سبيل الله بعد ما فتنهم للذين هاجروا في سبيل الله بعد ما فتنهم المشركون الطغاة عن دينهم بالعذاب ﴿ يُسِم جاهدوا وصبروا ﴾ أي ثم جاهدوا في سبيل الله وصبروا على مشاق الجهاد ﴿ إِنْ رَبِّكُ مِن بعدها لغفور رحيم ﴾ أي إن ربك بعد تلك الهجرة والجهاد والصبر سيغفر لهم ويرحمهم .

البَكَكُعُـة: تضمنت الآيات الكريمة من وجوه البيان والبديع ما يلي:

١ ـ التشبيه التمثيلي ﴿ولا تكونوا كالتي نقضت غزلها ﴾ الآية شبه تعالى من يحلف ثم لا يفي بعهده بالمرأة التي تغزل غزلاً ثم تنقضه .

٢ ـ الاستعارة في ﴿ فتزلَّ قدم بعد ثبوتها ﴾ استعار القدم للرسوخ في الدين والتمكن فيه لأن أصل الثبات يكون بالقدم ولما كأن الزلل عن محجة الحق يشبه زلل القدم وانزلاقها عبَّر به عن الانزلاق الحسي بطريق الاستعارة .

٣ ـ الطباق بين (يضل من يشاء ويهدي من يشاء (وبين أعجمي) . وعربي (وبين وينفد. . وباق)
 ٤ ـ جناس الاشتقاق (قرأت القرآن) وفيه مجاز مرسل من إطلاق اسم المسبّب على السبب أي إذا أردت قراءة القرآن .

و ـ الاعتراض ﴿ والله أعلم بما يُنزّل ﴾ الجملة اعتراضية لبيان الحكمة الإلهية في النسخ ، وفيه
 التفات من المتكلم إلى الغائب ، وذكر الاسم الجليل لتربية المهابة في النفس .

٦ ـ الاستعارة اللطيفة ﴿لسان الذي يُلحدون إليه أعجمي﴾ استعار اللسان للّغة والكلام
 كقول الشاعر :

لسَّانُ السُّوءِ تُهديها إلينا وخُنْت وما حسبتُك أن تخونا(١) والعرب تستعمل اللسان بعنى اللغة كقوله تعالى ﴿وما أرسلنا من رسول إلا بلسان قومه﴾

لطيف : السرُّ في الاستعاذة قبل قراءة القرآن أن القرآن هو الذكر الحكيم ، والحق المبين ، ولما كان الشيطان يثير الشبهات بوساوسه ، ويفسد القلوب بدسائسه ، أُمر ﷺ بأن يستعيذ بالله ويلتجيء إليه عند تلاوة القرآن ، لأن قوة الإنسان تضعف عن دفعه بسهولة فيحتاج إلى الاستعانة بالله العلي الكبير .

قال الله تعالى : ﴿يوم تأتي كل نفس . . أيل . . إن الله مع الذين اتقوا والذين هم محسنون ﴾ من آية (١١١) إلى نهاية السورة الكريمة

المُنَـاسَــَبَـة : لما ذكر تعالى حال من كفر بلسانه، وحال من كفر بلسانه وجَنَانه، ذكر هنا الجزاء

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٠/ ١٧٩

العادل الذي يلقاه كل إنسانٍ في الآخرة ، وما أعدَّه من العقاب العاجل في الدنيا لبعض المكذبين ، ثم ذكر قصة إبراهيم الأوَّاه المنيب ، وأمر الرسولﷺ باقتفاء آثاره المجيدة .

اللغب : ﴿ تَجَادُلُ عَاصِمُ وَتَحَاجُ ﴿ رَغَداً ﴾ واسعاً هنيئاً بلا كلفةٍ ولا تعب ﴿ أَنْعُم ﴾ جمع نعمة كالأشد جمع الشدَّة ﴿ أُمةً ﴾ إماماً جامعاً لخصال الخير ﴿ قانتاً ﴾ مطيعاً خاضعاً من القنوت وهو الطاعة والخضوع ﴿ اجتباه ﴾ اصطفاه واختاره ﴿ حنيفاً ﴾ الحنيف : المائل عن الأديان الباطلة إلى دين الإسلام ، من الحنف وهو الميل .

سَبَبُ الْمُرْول : لَمَّا قُتل حمزة ومثَّل به المشركون في غزوة أُحد قال عَلَيْ حين رآه ( واللهِ لأَمثلنَّ بسبعين منهم مكانك ) فنزلت الآية الكريمة ﴿وإن عاقبتم فعاقبوا بمثل ما عوقبتم به . . ﴾(١) الآية .

\* يَوْمَ تَأْتِي كُلُّ نَفْسٍ تُجَدِلُ عَن نَّفْسِهَا وَتُوَقَّ كُلَّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ۞ وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَنَكُ قَرْيَةً كَانَتْ وَامِنَةً مُطْمَيِّنَةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِن كُلِّ مَكَانٍ فَكَفَرَتْ بِأَنْعُمِ ٱللَّهِ فَأَذَ قَهَا ٱللَّهُ لِبَاسَ ٱلْحُوعِ وَٱلْخُوفِ بِمَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ ١٥٥ وَلَقَدْ جَآءَهُمْ رَسُولٌ مِنْهُمْ فَكَذَّبُوهُ فَأَخَذَهُمُ ٱلْعَذَابُ وَهُمْ النفسِكِير : ﴿ يَسُومُ تَأْتُسِ كُلُّ نَفُسُ عِبَادِلُ عَنْ نَفْسُهِ اللَّهِ أَي ذَكِّرُهُم يَومُ القيامة حين تخاصم كلُّ نفس عن ذاتها سعياً في خلاصها ، لا يهمها شأنُ غيرها ﴿وتُوفِّـــي كــل نفـس ما عملـــت﴾ أي تُعطي جزاءً ما عملت من غير بخس ولا نقصان ﴿وهيم لا يُظلمون﴾ أي لا ينقصون أجورهم بل يُعطونها كاملةً وافية ﴿وَضرب الله مشلاً قرية﴾ هذا مثلٌ ضربه الله لأهل مكة وغيرهم ، بقوم أنعم الله عليهم فأبطرتهم النعمة فعصوا وتمردوا ، فبـدَّل الله نعمتهم بنقمة ﴿كَانَتَ آمنَةً مَطْمَئنَةً ﴾ أي كان أهلها في أمن واستقرار ، وسعادة ونعيم ﴿يأتيها رزقها رغَـداً من كــل مكان ﴾ أي تأتيها الخيرات والأرزاق بسعة وكثرة من كل الجهات ﴿ فكفــرت بأنعــم اللــه ﴾ أي لم يشكروا الله على ما أتاهم من خير ، وما وهبهم من رزق ﴿فأذاقهـا اللَّهُ لبَّاسَ الجَّوعِ والخوف﴾ أي سلبهم اللهُ نعمة الأمن والاطمئنان ، وأذاقهم آلام الخوف والجوع والحرمان ﴿بُمَا كَانُوا يَصْنَعُونَ ﴾ أي بسبب كفرهم ومعاصيهم ، قال الرازي : وهذا مثلُ أهل مكة لأنهم كانوا في الأمن والطمأنينة والخِصْب ، ثم أنعم الله عليهم بالنعمة العظيمة وهو محمد عليه فكفروا به ، وبالغوا في إيذائه ، فعذبهم الله بالقحط والجوع سبع سنين حتى أكلوا الجيف والعظام(٢) ﴿ولقد جاءهم رسولٌ منهم فكذبوه﴾ أي ولقد جاءهم محمد بالأيات الباهرة والمعجزات الظاهرة وهو رسول منهم يعرفون أصله ونسبه فلم يصدقوه ولم يؤ منوا برسالته ، والآية دالة على أن المراد بهم أهل مكة وهو قول ابن عباس ﴿فأخذهـم العـــذابُ وهـــم ظالمون﴾ أي فأصابتهم الشدائد والنكبات وهم ظالمون بارتكاب المعاصي والأثمام ﴿فَكُلُوا مُمَّا

<sup>(</sup>١) زاد المسير ٤/٧٠٠ . (٢) التفسير الكبير ٢٠/٨٠٠ .

ظَنلِهُونَ ﴿ الْمَنْتَةُ وَالدَّمَ وَخَمْ اللَّهُ حَلَىٰلًا طَيِّبَ وَاشْكُرُواْ نِعْمَتَ اللَّهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴿ إِنَّا أَلْهَ عَلَٰهُ عَلَىٰ اللَّهَ عَلَٰهُ وَالْمَا عَلَىٰ اللَّهَ عَلَٰهُ وَاللَّهُ عَلَىٰ اللَّهَ عَلَٰهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهَ عَلَٰهُ اللَّهُ عَلَٰهُ اللَّهُ عَلَٰهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَٰهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ الللِّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ

رزقكم الله صلالاً طيباً ﴾ أي كلوا من نِعَم الله التي أباحها لكم حال كونها حلالاً طيباً ﴿واشكروا نعمــة اللــه إن كنتـم إِيَّاه تعبــدُون﴾ أي واشكروا الله على نعمه الجُليلة إن كنتم مخلصين في إيمانكم لا تعبدون أحداً سواه ، ثم ذكر تعالى ما حرمه عليهم مما فيه مضرة لهم فقال ﴿ إِنْمَا حَرَّم عليكم الميتة والدم ولحم الخنزيــــر، أي لم يحرم ربكم عليكم أيها الناس إلا ما فيه أذى لكم كالميتة والدم ولحم الخنـزير ﴿ وما أهملُ لغيم الله به أي وما ذبح على اسم غير الله تعالى فإنَّ فيه أذى للنفسِ والعقيدة ﴿ فمن اضطر غير باغ ولا عاد فإن الله غفور رحيم اي فمن اضطر لأكل ما حرَّم الله من المذكورات من غير بغي ولا عدوان فإن الله واسع المغفرة عظيم الرحمة لا يؤ اخذ من كان مضطراً ، ثم وبّخ تعالى المشركين الذين حلّلوا وحرّموا من تلقاء أنفسهم فقال ﴿ولا تقولـوا لمــا تصــفُ ألسنتكــم الكَــذبَ هذا حــللُ وهـذا حــرامٌ ﴾ أي لا تقولوا أيها المشركون في شأن ما تصفه ألسنتكم من الكذب هذا حلالً وهذا حرام من غير دليل ولا برهان ﴿لتفتروا على الله بنسبة ذلك إليه ﴿ إِن الذَّيْسِن يَفْتُسِرُونَ عَلَى اللَّهُ الكذِّبَ لا يَفْلُحُسُونَ ﴾ أي إن الذِّين يختلقون الكذبَ على الله لا يفوزون ولا يظفرون بمطلوبهم لا في الـدنيا ولا في الآخـرة ﴿متـاعٌ قليـــلٌ ولهــم عــذاب أليـــم﴾ أي انتفاعهم واستمتاعهم في الدنيا قليل لأنه زائل ، ولهم في الأخرة عذاب مؤلم ، ثم ذكر تعالى ما حرَّم على اليهود فقال ﴿وعلي الذين هادوا حرمنا ما قصصنا عليك من قبل ) أي وعلى اليهود خاصة حرمنا عليهم ما قصصنا عليك يا محمد مما سبق ذكره في سورة الأنعام عقوبةً لهم وهي شحوم البقر والغنم وكل ذي ظفر ﴿ومِا ظلمناهم ولكن كانوا أنفسهم يَظْلمون﴾ أي وما ظلمناهم بذلك التحريم ولكن ظلموا أنفسهم فاستحقوا ذلك كقوله ﴿فبظلم مِن الذين هادوا حرمنا عليهم طيبات أحلَّت لهم ﴾ ﴿ ثـم إِنَّ ربـك للذيـن عملوا السـوء بجهالـة ﴾ أي ثم إن ربك يا محمد للذين ارتكبوا تلك القبائح بجهل وسفه ﴿ شم تابوا من بعد ذلك وأصلحوا ﴾ أي ثم رجعوا إلى ربهم وأنابوا وأصلحوا العمل بعد ذلك الزلل ﴿ إِن رَبُّكَ مِن بعدها لغفورٌ رحيه ﴾ أي إنه تعالى واسع المغفرة عظيم الرحمة ، والآية

إِنَّ إِبْرَاهِمِ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا لِلَّهِ حَنِيفًا وَلَمْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ۞ شَاكِرًا لِأَنْعُمِهِ ٱجْتَبَلَهُ وَهَـدَنهُ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ١ وَ اللَّهُ فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَ إِنَّهُ فِي الْآنِيَا حَسَنَةً وَ إِنَّهُ فِي الْآنِيَا عَسَنَةً وَإِنَّهُ فِي الْآنِيَا عَسَنَةً وَإِنَّهُ فِي اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللّ ٱتَّبِعْ مِلَّةَ إِبْرَاهِمِ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ١٤ إِنَّا كَبِكَ السَّبْتُ عَلَى ٱلَّذِينَ ٱخْتَلَفُواْ فِيهِ وَإِنَّ رَبَّكَ لَيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَكَمَةِ فِيمَا كَانُواْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴿ إِنَّ الْحَكُمُ إِلَّى سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِصَمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَدِدُهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ ۚ وَهُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ ﴿ إِنَّ عَاقَبْتُمْ تأنيسٌ لجميع الناس وفتح لباب التوبة ﴿ إِن إِبراهيم كان أمــةً ﴾ أي إِنَّ إِبراهيم كان إِماماً قدوةً جامعاً لخصال الخير ولذلك احتاره الله لخلته ﴿قانتاً للَّه ﴾ أي مطيعاً لربه قائماً بأمره ﴿حنيفاً ﴾ أي مائلاً عن كل دين باطل إلى الدين الحق ، دين الإسلام ﴿ولـم يـك مـن المشركين﴾ تأكيد لما سبق وردًّ على اليهود والنصاري في زعمهم أن إبراهيم كان يهودياً أو نصرانياً ﴿شاكراً لأنعمه الله عائماً بشكر نعم الله ﴿ اجتباه وهداه إلى صراطٍ مستقيم ﴾ أي اختاره واصطفاه للنبوة وهداه إلى الإسلام وإلى عبادة الواحد الأحد ﴿ وآتيناه في الدنيا حسنة ﴾ أي جعلنا له الذكر الجميل في الدنيا ﴿ وإنه في الآخرة لمن الصالحين ﴾ أي وهو في الآخرة من أصحاب الدرجات الرفيعة ، وفي أعلى مقامات الصالحين ﴿ثــم أوحينًا إليك أن اتَّبِع ملة إبراهيم حنيفاً ﴾ (١) لما وصف تعالى إبراهيم بتلك الأوصاف الشريفة أمر نبيه محمداً ﷺ أن يتَّبع ملته والمعنى ثم أمرناك يا محمد باتباع دين إبراهيم وملته الحنيفية السمحة ﴿ومـــاكان مِ للشركيـ ن المشركيـ أي وما كان يهودياً أو نصرانياً ، وَإِنما كان حنيفاً مسلماً ، وهو تأكيد آخر لردّ مزاعم اليهود والنصاري أنهم على دينه ﴿إِنَّهَا جُعـل السبتُ على الذيـن اختلفـوا فيــه ﴾ أي لم يكن تعظيم يوم السبت وتركُ العمل فيه من شريعة إبراهيم ولا من شعائر دينه ، وإنما جعل تغليظاً على اليهود لاختلافهم في الدين وعصيانهم أمر الله ، حيث نهاهم عن الاصطياد فيه فاصطادوا فمسخهم قردةً وخنازير ﴿ وَإِنَّ رَبُّكُ ليحكم بينهم يوم القيامة فيا كانـوا فيه يختلفـون، أي وسيفصل الله تعالى بينهم يوم القيامة ، فيجازي كلاً بما يستحق من الثواب أو العقاب ﴿ أَدْعُ إِلْكِي سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسنة ﴾ أي أدع يا محمد الناس إلى دين الله وشريعته القدسية بالأسلوب الحكيم ، واللطف واللين ، بما يؤثر فيهم وينجع ، لا بالزجر والتأنيب والقسوة والشدة ﴿وجادلهـم بالتي هـي أحسـن﴾ أي وجادل المخالفين بالطريقة التي هي أحسن من طرق المناظرة والمجادلة بالحجج والبراهين ، والرفق واللـين ﴿ إِن ربــك هو أعلــم بمــن ضلٌّ عن سبيل ه وهو أعلم بالمهتدين اي إن ربك يا محمد هو العالم بحال الضالين وحال المهتدين ، (١) قال المفسرون : العطف بثمَّ ﴿ثم أوحينا إليك﴾ فيه تعظيم منزلة الرسولﷺ وإجلال محله فكأنه بعد أن عدَّد مناقب الخليل عليه السلام

قال : وههنا ما هو أعلى من ذلك كله قدراً ، وأرفع رتبة ، وهو أن النبيﷺ الأمي الذي هو سيد البشر متبعٌ لملة إبراهيم ، مستمسك بشريعته

فَعَـاقِبُواْ بِمِثْـلِمَا عُوقِبْتُمُ بِهِ عَوَلَيِن صَـبَرْتُمْ لَهُوَ خَـيْرٌ لِلصَّابِرِينَ ﴿ وَأَصْـبِرْ وَمَا صَـبُرُكَ إِلَّا بِٱللَّهِ وَلَا تَحْزَنُ

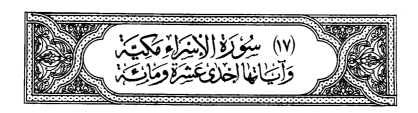
عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِّتَ يَمْـكُرُونَ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَواْ وَٱلَّذِينَ هُم تُحْسِنُونَ ﴿ عَلَيْهِمْ وَكُلِّيهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِثَّ عَلَيْنُونَ ﴿ عَلَيْهِمْ مُعْسِنُونَ ﴿ عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا يَكُولُوا وَاللَّذِينَ هُم تَحْسِنُونَ ﴿ عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا تَكُولُوا وَاللَّذِينَ هُم تَحْسِنُونَ ﴿ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهُ وَلَا تَلْكُوا وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهِ عَلَيْهُ وَلَا تَكُولُوا وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ وَلَا تَكُولُوا وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ وَلَا تَلُكُ فِي ضَيْقِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَ

فعليك أن تسلك الطريق الحكيم في دعوتهم ومناظرتهم ، وليس عليك هدايتهم ، إنما عليك البلاغ وعلينا الحساب ﴿ وإن عاقبتم فعاقبوا بمشل ما عوقبتم به أي وإن عاقبتم أيها المؤ منون من ظلمكم واعتدى عليكم فعاملوه بالمثل ولا تزيدوا قال المفسرون : نزلت في شأن « حمزة بن عبد المطلب » لما بقر المشركون بطنه يوم أحد ، فقال النبي على النبي النبي الفري الله بهم لأمثلن بسبعين منهم ﴿ ولئسن صبرتُ مُ فَو خيسر للصابريسن ﴾ أي ولئن عفوتم وتركتم القصاص فهو خير لكم وأفضل ، وهذا ندب إلى الصبر ، وترك عقوبة من أساء ، فإن العقوبة مباحة وتركها أفضل ﴿ واصبر وما صبرك إلا بالله ﴾ أي واصبر يا محمد على ما ينالك من الأذى في سبيل الله ، فها تنال هذه المرتبة الرفيعة إلا بمعونة الله وتوفيقه ﴿ ولا تحزن على الكفار إن لم يؤ منوا ﴿ ولاتك في ضيت مما يمكرون ﴾ أي ولا يضق عليه صدرك بما يقولون من السفه والجهل ، ولا بما يدبرون من المكر والكيد ﴿ إنَّ الله مع النيسن الله معه والذين هم محسنون ﴾ أي مع المتقين بمعونته ونصره ، ومع المحسنين بالحفظ والرعاية ، ومن كان الله معه فلن يضره كيد الكائدين .

### البَ لَاغَــة: تضمنت الآيات من صنوف البيان والبديع ما يلي:

- ١ ـ الاستعارة المكنية ﴿فأذاقها اللهُ لباسَ الجوعِ والخوف﴾ شبّه ذلك اللباس من حيث الكراهية بالطعم المر البشعوحذف المشبه به ورمز إليه بشيءٍ من لوازمه وهو الإذاقة على طريق الاستعارة المكنية .
  - ٧ ـ الطباق بين ﴿حلال . . وحرام﴾ .
- ٣ ـ الالتفات ﴿ وآتيناه في الدنيا حسنة ﴾ التفت عن الغيبة إلى التكلم إشارة إلى زيادة الاعتناء بشأنه وتفخيم أمره .
- ٤ التشبيه البليغ (كان أمةً) أي كان بمفرده كالأمة والجماعة الكثيرة لجمعه أوصاف الكمالات التي تفرقت في الخلق كما قال الشاعر :
  - « وليسس على الله بمستنكر أن يجمع العالم في واحد » .

« تم بعونه تعالى تفسير سورة النحل ولله الحمد والمنة »



### بين يَدُعي السُّورَة

سورة الإسراء من السور المكية التي تهتم بشئون العقيدة ، شأنها كشأن سائر السور المكية من العناية بأصول الدين «الوحدانية ، والرسالة ، والبعث » ولكن العنصر البارز في هذه السورة الكريمة هو «شخصية الرسول» على أيده الله به من المعجزات الباهرة ، والحجج القاطعة ، الدالة على صدقه عليه الصلاة والسلام .

\* تعرضت السورة الكريمة لمعجزة الإسراء ، التي كانت مظهراً من مظاهر التكريم الإلهي ، لخاتم الأنبياء والمرسلين ، وآية باهرة تدل على قدرة الله جل وعلا في صنع العجائب والغرائب .

\* وتحدثت عن بني إسرائيل ، وما كتب الله عليهم من التشرد في الأرض مرتين ، بسبب طغيانهم وفسادهم وعصيانهم لأوامر الله ﴿وقضينا إلى بني إسرائيل في الكتاب لتفسدُنُ في الأرض مرتين . . ﴾ الآيات .

\* وتحدثت عن بعض الآيات الكونية ، التي تدل على العظمة والوحدانية ، وعن النظام الدقيق الذي يحكم الليل والنهار ، ويسير وفق ناموس ثابت لا يتبدل ﴿وجعلنا الليل والنهار آيتين ، فمحونا آية الليل . . الآيات .

\* وتعرضت السورة إلى بعض الأداب الاجتاعية ، والأخلاق الفاضلة الكريمة ، فحثت عليها ، ودعت إلى التحلي بها ليكون هناك المجتمع المثالي الفاضل بدءاً من قوله تعالى ﴿وقضى ربك ألا تعبدوا إلا إياه . . ﴾ الآيات .

\* وتحدثت عن ضلالات المشركين حيث نسبوا إلى الله تعالى الصاحبة والولد ، والعجيب في أمرهم أنهم يكرهون البنات ، ثم ينسبونها إلى العلى الكبير ، المنزه عن الشبيه والنظير ﴿أَفَاصِفَاكُم رَبَّكُم بِالْبِنَينِ وَاتَّخَذُ مِنَ المَلائكة إناثاً ؟ إنكام لتقولون قولاً عظياً . . ﴾ الآيات .

\* وتحدثت عن البعث والنشور، والمعاد والجزاء ، الذي كثر حوله الجدل ، وأقامت الأدلة والبراهين على إمكانه، ثم تحدثت عن القرآن العظيم، معجزة محمد الخالدة، وذكرت تعنت المشركين في اقتراحاتهم، حيث طلبوا معجزة أخرى غير القرآن ، أن يفجّر لهم الأنهار ، ويجعل مكة حدائق وبساتين

﴿ وقالوا لن نؤ من لك حتى تفجر لنا من الأرض ينبوعا . . ﴾ الآيات .

\* ثم ختمت السورة بتنزيه الله عن الشريك والولد ، وعن صفات النقص ﴿ وقل الحمد لله الذي لم يتخذ ولداً ولم يكن له شريك في الملك ولم يكن له ولي من الذل وكبّره تكبيراً ﴾ .

التسب ميت : سميت السورة الكريمة «سورة الإسراء » لتلك المعجزة الباهرة معجزة الإسراءالتي خص الله تعالى بها نبيه الكريم .

## بِسْ لِيَّهُ الرَّحْمِ الرَّمْ الرَّمْ الْمُعْمِ الْمُعْ

سُبْحَنَ الَّذِى أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ عَلَيْلًا مِنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَا الَّذِي بَرَكُمَا حَوْلَهُ لِنُرِيَهُ مِنْ ءَايَنتِنَا الله عَالَى مَن كُلُ سُوء ونقص وهو خاص به اللغ على من كُلُ سُوء ونقص وهو خاص به سبحانه ﴿أُسْرِي﴾ الإسراء: السيرُ ليلاً يقال: أسرى وسرى لغتان قال الشاعر:

سريت من حَرَم ليلاً إلى حَرَم كما سَرَى البدر في دَاج من الظُّلَم

﴿فجاسوا﴾ قال الزجاج: طافوا ، والجَوْسُ : الطواف بالليل والتردُّد والطلب مع الاستقصاء وقال الواحدي : الجوسُ هو التردُّد والطلب ﴿الكرَّهُ الدَّولة والغلَبة ﴿تبيراً ﴾ هلاكاً ودماراً ﴿محونا ﴾ طمسنا قال علماء اللغة : المحوُ إذهاب الأثر يقال محوتُه فانمحى أي ذهب أثره ﴿طائره ﴾ عمله المقدَّر عليه سمي الخير والشر بالطائر لأن العرب كانوا يتفاءلون ويتشاءمون بالطير إذا طار جهة اليمين أو الشهال ﴿مترفيها ﴾ المتنعَّمُ الذي أبطرته النعمةُ وسَعَة العيش ﴿يصلاها ﴾ يدخلها ويذوق حرَّها ﴿مدحوراً ﴾ مطروداً مبعداً من رحمة الله .

النفسيسير : ﴿ سبحان الذي أسرى بعبده ليلاً ﴾ أي تنزّه وتقدّس عها لا يليق بجلاله ، الله العلي الشأن ، الذي انتقل بعبده ونبيه محمد في جزءٍ من الليل ﴿ من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصا ﴾ أي من مكة المكومة إلى بيت المقدس ، وسمى بالأقصى لبعد المسافة بينه وبين المسجد الحرام قال المفسرون : وإنما قال ﴿ ليلاً ﴾ بلفظ التنكير لتقليل مدة الإسراء ، وأنه قطع به المسافات الشاسعة البعيدة في جزءٍ من الليل وكانت مسيرة أربعين ليلة ، وذلك أبلغ في القدرة والإعجاز ولهذا كان بدء السورة بلفظ ﴿ سبحان ﴾ الليل وكانت مسيرة أربعين ليلة ، وذلك أبلغ في القدرة والإعجاز ولهذا كان بدء السورة بلفظ ﴿ سبحان ﴾ الليل وكانت مسيرة أربعين ليلة ، وذلك أبلغ في القدرة والإعجاز ولهذا كان بدء السورة بلفظ ﴿ سبحان ﴾ والجسد ، يقظة لا مناماً ﴿ الذي باركنا حوله ﴾ أي الذي باركنا ما حوله بأنواع البركات الحسية والمعنوية ، بالثهار والأنهار التي محمداً على آياتنا العجيبة العظيمة ، ونطلعه على ملكوت السموات ﴿ لنري محمداً على النوع المحبية العظيمة ، ونطلعه على ملكوت السموات

والأرض، فقد رأى صلوات الله عليه السمواتِ العُلى والجنةُوالنار،وسُدرة المنتهي،والملائكةوالأنبياء وغير ذلك من العجائب والآيات التي تدل على قدرة الله تعالى ﴿إنه هو السميـعُ البصيـر﴾ أي إنه تعالى هو السميع لأقوال محمد ، البصير بأفعاله ، فلهذا خصَّه بهذه الكرامات والمعجزات احتفاءً وتكريماً ﴿وآتينَـا موسى الكتاب وجعلناه هدى لبني إسرائيل ، أي أعطينا موسى التوراة هداية لبني إسرائيل يخرجهم بواسطة ذلك الكتاب من ظلمات الجهل والكفر إلى نور العلم والإيمان ﴿ أَلَّا تَتَخَذُوا مَن دُونِي وكَيلاً ﴾ أي لا تتخذوا لكم رباً تكلون إليه أموركم سوى الله الذي خلقكم قالالمفسرون: لما ذُكر المسجدُ الأقصى وهو قلب الأرض المقدسة التي أسكنها الله بني إسرائيل جاء الحديث عنهم في مكانه المناسب من سياق السورة ﴿ ذَرَيـةً مِن حَمَلنا مِع نــوح ﴾ أي يا ذرية ويا أبناء المؤمنين الذين كانوا مع نوح في السفينة ، لقد نجينا آباءكم من الغرق فاشكروا الله على إنعامه ﴿إنه كان عبداً شكوراً﴾ أي إن نوحاً كان كثير الشكر يحمد الله على كل حال فاقتدوا به ، وفي النداء لهم تلطف وتذكير بنعمة الله ﴿وقضينا إلى بنسي اسرائيل في الكتاب﴾ أي أخبرناهم وأعلمناهم وأوحينا إليهم في التوراة ﴿لتُفْسدُنَّ فِي الأرض مرتين﴾ أي ليحصلنَّ منكم الإفساد في أرض فلسطين وما حولها مرتين(١) قال ابن عباس : أول الفساد قتل زكريا والثاني قتل يحيى عليهما السلام ﴿وَلَتَعْلُنَّ علمواً كبيراً ﴾ أي تطغون في الأرض المقدسة طغياناً كبيراً بالظلم والعدوان وانتهاك محارم الله ﴿فَإِذَا جِاء وعد أُولاهما ﴾ أي أولى المرتين من الإِفساد ﴿بعثنا عليكم عباداً لنا ﴾ أي سلَّطنا عليكم من عبيدنا أناساً جبارين للأنتقام منكم ﴿ أُولِي بأس ِ شـديدٍ ﴾ أي أصحاب قوةٍ وبطش في الحرب شديد قال المفسرون : إن بني إسرائيل لما استحلوا المحارم وسفكوا الدماء سلَّط الله عليهم بختنصَّر ملك بابل فقتل منهم سبعين ألفاً حتى كاد يفنيهم هو وجنوده ، وذلك أول الفسادين ﴿فجـاسـوا خلالَ الديار، أي طافوا وسط البيوت يروحون ويغدون للتفتيش عنكم واستئصالكم بالقتل والسلب والنهب لا يخافون من أحد ﴿وكان وعداً مفعولاً ﴾ أي كان ذلك التسليط والانتقام قضاءً جزماً حمّاً لا يقبلِ النقض والتبديل ﴿ثم رددنا لكم الكُرَّة عليهم﴾ أي ثمَّ لما تبتم وأنبتم أهلكنا أعداءكم ورددنا لكم الدَّوْلةَ والغلبة عليهم بعد ذلك البلاء الشديد ﴿وأمددناكم بأصوال وبنين أي أعطيناكم الأصوال الكثيرة والذرية

<sup>(</sup>١) قضاء الله على بني إسرائيل بالإفساد مرتين ليس قضاء قهر وإلزام ، وإنما هو إخبارٌ من الله تعالى بما سيكون منهم حسب ما وقع في علمه الإلمَى الأزلي فتنبَّه .

وَجَعَلْنَكُمْ أَكْثَرَ نَفِيرًا ﴿ إِنَّ أَحْسَنُتُمْ أَحْسَنُتُمْ لِأَنفُسِكُمْ وَإِنْ أَسَأَتُمْ فَلَهَ فَإِذَا جَآءَ وَعَدُ الْآخِرَةِ لِيَسَعُواْ وُجُوهَكُمْ وَلِيَدَخُلُواْ الْمَسْجِدَ كَمَا دَخَلُوهُ أَوَّلَ مَنَ وَلِيُتَبِرُواْ مَاعَلُواْ اَتْشِيرًا ﴿ عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَن يَرْحَمُكُمْ وَلِينَةُ مُولَا اللَّهُ عَذَنا وَجَعَلْنَا جَهَنَمَ لِلْكَنفِرِينَ حَصِيرًا ﴿ إِنَّ هَذَا الْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِي أَقُومُ وَيُبَشِّرُ الْمُؤْمِنِينَ وَإِنْ عَدْنَا وَجَعَلْنَا جَهَنَمَ لِلْكَنفِرِينَ حَصِيرًا ﴿ إِنَّ هَذَا الْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِي أَقُومُ وَيُبَشِّرُ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ عَذَنا وَجَعَلْنَا جَهَنَمَ لِلْكَنفِرِينَ حَصِيرًا ﴿ وَإِنَّ هَذَا اللَّهُ وَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِي أَقُومُ وَيُبَشِّرُ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ عَذَا اللَّهُ عَذَابًا أَلِيمًا ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

الوفيرة ، بعد أن نهبت أموالكم وسُبيت أولادكم ﴿وجعلناكم أكثر نفيراً ﴾ أي جعلناكم أكثر عدداً ورجالاً من عدوكم لتستعيدوا قوتكم وتبنوا دولتكم ﴿إن أحسنتم أحسنتم لأنفسكم ﴾ أي إن أحسنتم يا بني إسرائيل فإحسانكم لأنفسكم ونفعه عائد عليكم لا ينتفع الله منها بشيء ﴿ وإن أسأتم فلهـ ا﴾ أي وإن أسأتم فعليها لا يتضرر الله بشيء منها ، فهو الغني عن العباد ، لا تنفعه الطاعة ولا تضره المعصية ﴿فَإِذَا جَاءُ وعَـدُ الآخرة ﴾ أي فإذا جاء وعد المرة الأخيرة من إفسادكم بقتل يحيى وانتهاك محارم الله بعثنا عليكم أعداءكم مرة ثانية ﴿ليسوءوا وجوهكم﴾ أي بعثناهم ليهينوكم ويجعلوا آثار المساءة والكآبة باديةً على وجوهكم بالإذلال والقهر ﴿وليدخلوا المسجدكما دخلوه أول مرة﴾ أي وليدخلوا بيت المقدس فيخربوه كما خربوه أول مرة ﴿وليتَبُّروا مَا عَلَوْا تتبيراً ﴾ أي وليدمروا ويهلكوا ما غلبوا عليه تدميراً ، فقد سلَّط الله عليهم مجـوس الفرس فشردوهم في الأرض وقتلوهم ودمَّروا مملكتهم تدميراً ﴿عســى ربكم أن يرحمكــم﴾ أي لعل الله يرحمكم ويعفو عنكم إن تبتم وأنبتم ، وهذا وعدُ منه تعالى بكشف العذاب عنهم إن رجعوا إلى الله و ﴿عسى﴾ من الله واجبة ﴿وإن عدتم عدنا﴾ أي وإن عدتم إلى الإِفِساد والإِجرام عدنا إلى العقوبة والانتقام(١٠) ﴿وجعلنا جَهنم للكافريـن حصيـراً ﴾ أي وجعلنا جهنم محبساً وسجناً للكافرين ، لا يقدرون على الخروج منها أبَدَ الآبدين ، ثم بيَّن تعالى مزية التنزيل الكريم الذي فاق بها سائر الكتب السماوية فقال ﴿إِن هذا القرآن يهدي للتي هي أقوم ﴾ أي إنَّ هذا القرآن العظيم يهدي لأقوم الطرق وأوضح السُّبُل ، ولما هو أعدل وأصوب ﴿ويُبشِّر المؤمنين الذين يعملون الصالحات أنَّ لهم أجراً كبيراً ﴾ أي ويبشر المؤ منين الذين يعملون بمقتضاه بالأجر العظيم في جنات النعيم ﴿وأَنَّ الذين لا يؤمنون بالآخرة أعتدنا لهم عذاباً أليماً أي ويبشرهم بأن لأعدائهم الذين لا يصدقون بالآخرة العقاب الأليم في دار الجحيم ، وقد جمعت الآية بين الترغيب والترهيب ﴿ويدعُ الإنسان بالشرِّ دعاءه بالخير﴾ أي يدعو بالشر على نفسه كدعائه لها بالخير ،

<sup>(</sup>١) قال في الظلال : «ولقد عادوا إلى الإفسادفسلطالله عليهم المسلمين فأخرجوهم من الجزيرة كلها ، ثم عادوا إلى الإفساد فسلَّط الله عليهم عباداً آخرين ، حتى كان العصر الحديث فسلط الله عليهم « هتلر » ولقد عادوا اليوم إلى الإفساد في صورة «إسرائيل» وليسلطنَّ الله عليهم من يسومهم سوء العذاب تصديقاً لوعد الله القاطع ، وفاقاً لسنَّته التي لا تتخلف ، وإنَّ غداً لناظره قريب » .

الَّيْلِ وَجَعَلْنَا عَايَةَ النَّهَارِ مُبْصِرَةً لِيَنْبَعُواْ فَضْلًا مِن رَبِّكُمْ وَلِتَعْلَمُواْ عَدَدَ السِّنِينَ وَالْحِسَابُ وَكُلَّ الْمَنْ وَالْحِسَابُ أَلْزَمْنَكُ طُلَيْمِرُهُ فِي عُنُقِهِ وَوَخُرْجُ لَهُ, يَوْمَ الْقِيَكَةِ كِتَنَبَا يَلْقَلُهُ مَنشُورًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مَنشُورًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مَنشُورًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مَنشُورًا ﴿ اللَّهُ اللْمُلْمُ

ولو استجيب له في الشركما يستجاب له في الخير لهلك قال ابن عباس : هو دعاء الرجل على نفسه وولده عند الضجر بما لا يحبُّ أن يستجاب له : اللهمَّ أهلكه اللهمَّ دمّره ونحوه (١) ﴿وكان الإنسان عجولاً ﴾ أي ومن طبيعة الإنسان العجلة ، يتعجل بالدعاء على نفسه ويسارع لكل ما يخطر ببالـه ، دون النظـر في عاقبته ، ثم أشار تعالى إلى آيات الله الكونية في هذا الوجود ، التي كلُّ منها برهانٌ نيرٌ على وحدانية الله فقال ﴿وجعلنا الليلَ والنهار آيتين ﴾ أي علامتين عظيمتين على وحدانيتنا وكمال قدرتنا ﴿فمحونا آية الليــل﴾ أي طمسنا الليل فجعلناه مظلماً لتسكنوا فيه ﴿وجعلنــا آية النهــار مبصــرة﴾ أي جعلنا النهار مضيئاً مشرقاً بالنور ليحصل به الإبصار ﴿لتبتغوا فضلاً من ربكم﴾ أي لتطلبوا في النهار أسباب معايشكم ﴿ولتعلموا عدد السنينَ والحساب﴾ أي ولتعلموا عدد الأيام والشُّهور والأعوَّام ، بتعاقب الليل والنهار ، فالليل للراحة والسكون ، والنهار للكسب والسعى ﴿وكلُّ شيءٍ فصَّلناه تفصيٰـلاً﴾ أي وكلَّ أمرٍ من أمور الدنيا والدين ، بينًاه أحسن تبيين ، وليس شيء من أمر هذا الوجود متروكاً للمصادفة والجُزاف ، وإنما هو بتقدير وتدبير حكيم ﴿وكلَّ إنسانِ ألزمناه طائره في عنقـه ﴾ أي أن الإنسان مرهون بعمله مجـزي به ، وعملُهُ ملازم له لزوم القلادة للعُنُقُ لا ينفك عنه أبداً ﴿ونُخـرجُ له يوم القيامـة كتاباً يلقـاه منشوراً﴾ أي نظهر له في الآخرة كتاب أعماله مفتوحاً فيه حسناته وسيئاته فيرى عمله مكشوفاً لا يملك إخفاءه أو تجاهله ﴿ إقرأ كتابُك كفي بنفسك اليوم عليك حسيباً ﴾ أي إقرأ كتاب عملك كفي أن تكون اليوم شهيداً بما عملت ، لا تحتاج إلى شاهد أو حسيب ﴿من اهتدى فإنما يهتدى لنفسـه ومن ضلَّ فإنمـا يضلُّ عليهـا﴾ أي من اهتدى فثواب اهتدائه له ، ومن ضلَّ فعقاب كفره وضلاله عليها ﴿ولا تزر وازرةٌ وزر أخرى ﴾ أي لا يحمل أحد ذنب أحد ، ولا يجني جان ٍ إلا على نفسه ﴿وما كنا معذبين حتى نبعث رسولاً ﴾ أي وما كنا معذبين أحداً من الخلق حتى نبعث لهم الرسل مذكرين ومنذرين فتقوم عليهم الحجة ﴿وإذا أردنــا أن نهلك قريــة أمرنا مترفيها ففسقوا فيها، أي وإذا أردنا هلاك قوم من الأقوام أمرنا المتنعِّمين فيها والقادة والرؤ ساء بالطاعة على لسان رسلنا فعصوا أمرنا وحرجوا عن طاعتنا وفسقوا وفجروا ﴿فحقَّ عليها القول فدمَّرناها تدميراً ﴾

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٠/ ٢٢٥.

أي فوجب عليهم العِذاب بالفسق والطغيان فأهلكناهم إهلاكاً مُريعاً قال ابن عباس : ﴿أَمرنا مترفيها ففسقوا فيها، أي سلَّطنا أشرارها فعصوا فيها فإذا فعلوا ذلك أهلكهم الله بالعذاب(١) ﴿ وكم أهلكنا من القرون من بعد نوح ﴾ أي وكثير من الأمم الطاغية المكذبين للرسل أهلكناهم من بعد نوح كقوم عاد وثمود وفرعون قال ابن كثير : والآية إنذار لكفار قريش والمعنى إنكم أيها المكذبون لستم أكرم على الله منهم وقد كذبتم أشرف الرسل وأكرم الخلائق فعقوبتكم أولى وأحرى(٢) ﴿ وَكَفَّى بربك بذنوب عباده خبيراً بصيراً ﴾ أي كفي يا محمد أن يكون ربك رقيباً على أعمال العباد يدرك بواطنها وظواهرها ويجازي عليها ﴿من كان يريد العاجلة عجلنا له فيها ما نشاء لمن نريد، أي من كان يريد بعمله الدنيا فقط ولها يعمل ويسعى ليس له همًّ مدحوراً ﴾ أي ثم جعلنا له في الآخرة جهنم يدخلها مهاناً حقيراً مطروداً من رحمة الله ﴿ومن أراد الآخرة وسعى لها سعيها وهو مؤمن، أي ومن أراد الدار الآخرة وما فيها من النعيم المقيم ، وعمل لها عملها الذي يليق بها من الطاعات وهو مؤ من صادق الإيمان ﴿فأولئك كان سعيُّهـم مشكـوراً ﴾ أي فأولئك الجامعون للخصال الحميدة من الإخلاص ، والعمل الصالح ،والإيمان.كان عملهم مقبولاً عند الله أحسن القبول، مثاباً عليه ﴿كِلاَّ نُمُدُّ هؤلاء وهؤلاء من عطاء ربك﴾ أي كل واحدٍ من الفريقين الذين أرادوا الدنيا ، والذين أرادوا الآخرة نعطيه من عطائنا الواسع تفضلاً منا وإحساناً ، فنعطي المؤمن والكافر والمطيع والعـاصي ﴿ وَمَا كَانَ عَطَاءَ رَبُّكُ مُحْظُورًا ﴾ أي ما كان عطاؤه تعالى محبوساً ممنوعاً عن أحد ﴿ انسظر كيف فضلنا بعضهم على بعض﴾ أي أنظر يا محمد كيف فاوتنا بينهم في الأرزاق والأخلاق في هذه الحياة الدنيا فهذا غنى وذاك فقير ، وهذا شريف وذاك حقير ﴿وللآخرة أكبـر درجــاتٍ وأكبر تفضيــلاً﴾ أي ولتفاوتُهم في الدار الآخرة أعظم من التفاوت في هذا الدار لأن الآخرة دار القرار وفيها ما لا عينٌ رأت ، ولا أُذُنُّ سمعت ، ولا خطر على قلب بشر ﴿لا تجعل مع الله إلهاً آخر﴾ أي لا تجعل مع الله شريكاً ولا تتخذ غيره إلهاً تعبده ﴿ فتقعد مذموماً مخــذولاً ﴾ أي فتصير ملوماً عند الله مخذولاً منه لا ناصر لك ولا معين .

البَ لَاغَــَة: تضمنت الآيات الكريمة وجوهاً من البيان والبديع نوجزها فيا يلي:

- ١ ـ براعة الاستهلال ﴿سبحان الذي أسرى﴾ لأنه لما كان أمراً خارقاً للعادة بدأه بلفظ يشير إلى كهال القدرة وتنزه الله عن صفات النقص .
  - ٢ \_ إضافة التكريم والتشريف ﴿بعبده ﴾ .
  - ٣ ـ جناس الاشتقاق ﴿ولتعلُنَّ علواً ﴾ ﴿ تَزر وازرةً ﴾ .
  - ٤ ـ الطباق بين ﴿ أحسنتم . . وأسأتم ﴾ وبين ﴿ ضل . . واهتدى ﴾ .
- \_ إيجاز بالحذف ﴿ إقرأ كتابك ﴾ أي يقال له يوم القيامة إقرأ كتابك ﴿ أمرنا مترفيها ﴾ أي أمرناهم بطاعة الله فعصوا وفسقوا فيها .
- ٦ المجاز العقلي ﴿آية النهار مبصرةً ﴾ لأن النهار لا يُبصر بل يُبْصر فيه فهو من إسناد الشيء إلى زمانه .
- ٧ ـ الاستعارة اللطيفة ﴿طائره في عنقه﴾ استعير الطائر لعمل الإنسان ، ولما كان العرب يتفاءلون
   ويتشاءمون بالطير سموا نفس الخير والشر بالطائر بطريق الاستعارة .

لطيف : الحكمة في إسرائه إلى بيت المقدس ثم عروجه من بيت المقدس إلى السموات العلى أنه مجمع أرواح الأنبياء ، وموطن تنزل الوحي الإلهي على الرسل الكرام ، ولما كانت هذه الرحلة رحلة تكريم أراد تعالى أن يشرفهم بزيارته . ولهذا صلى بهم إماماً صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين .

تَسَبِيسَهُ : وصفه تعالى في هذه السورة بالعبودية ﴿أسرى بعبده ﴾ لأنه أشرف المقامات وأسمى المراتب العلية ، كما وصفه في مقام الوحي كذلك ﴿فأوحى إلى عبده ما أوحى ﴾ وفي مقام الدعوة ﴿وأنه لما قام عبد الله يدعوه ﴾ ولهذا قال القاضى عياض :

ومما زادني شرفاً وتيهاً وكدت بأخمصي أطأ الثريّا دخولي تحت قولك يا عبادي وأن صيّرت أحمد لي نبياً

قال الله تعالى : ﴿وقضى ربك ألاّ تعبدوا إلا إيَّاه وبالوالدين إحساناً. . إلى . . فضلوا فلا يستطيعون سبيلاً﴾ من آية (٢٣) إلى نهاية آية (٤٨) .

المنكاسكية : لما جعل تعالى الإيمان والعمل الصالح أساساً للفوز بالسعادة الأبدية ، وبيّن حال المؤ من الذي أراد بعمله الدار الآخرة ، ذكر هنا طائفة من الأوامر والزواجر التي يقوم عليها بنيان المجتمع الفاضل ، ثم ذكر تعالى موقف المشركين المكذبين من هذا القرآن العظيم .

اللغب ، وأفّ كلمة تضجَّر وتبرَّم قال ابن الأعرابي الأفُّ: الضجر ، وأصلها أنه إذا سقط تراب أو رماد فنفخ الإنسان ليزيله ، فالصوت الحاصل هو أفّ ثم توسعوا في الكلمة حتى أصبحت تقال لكل مكروه ﴿ تنهرهما ﴾ النهرُ : الزجرُ والغِلظة ﴿ الأوّابين ﴾ جمع أوّاب وهو كثير التوبة والإنابة من الأوب بمعنى الرجوع ﴿ محسوراً ﴾ منقطعاً عن النفقة والتصرف قال الفراء : تقول العرب للبعير هو محسور إذا انقطع سيره ، وحسرت الدابة إذا انقطعت عن المسير لذهاب قوتها ، فشبّة حال من أنفق كلّ ماله بمن انقطع في سفره بسبب انقطاع مطيته ( ﴿ وَاللّه ﴾ فقر وفاقة ، أملق الرجل إذا افتقر ﴿ خِطْاً ﴾ قال الأزهري : خطىء يُخطأ خِطأ إذا تعمّد الخطأ ، وأخطأ إذا لم يتعمد ( القِسطاس » الميزان مأخوذ من القِسْط وهو العدل ﴿ تَقْفُ ﴾ تَتَبَعْ مأخوذ من قفوت أثر فلان إذا اتبعت أثره وأصله البهت والقذف بالباطل ﴿ مَرَحاً ﴾ المرَح : شدة الفرح والمراد به هنا التكبر والخيلاء ﴿ صرّفنا ﴾ بيّنا ﴿ أكنّة ﴾ جمع كِنان وهو الغطاء الذي يستر الشيء ﴿ وقراً ﴾ صماً وثقلاً .

النفيسيّر: ﴿وقضى ﴿ يعنى وصّى بعبادته وتوحيده ﴿ وبالوالدين إحساناً ﴾ أي وأمر بأن لا تعبدوا إلمّا غيره وقال مجاهد: ﴿ وقضى ﴾ يعنى وصّى بعبادته برّ الوالدين لبيان حقها العظيم على الولد لأنها السبب الظاهر لوجوده وعيشه ، ولما كان إحسانها إلى الولد قد بلغ الغاية العظيمة وجب أن يكون إحسان الولد إليها كذلك ﴿ إمّا يبلغنَّ عندكَ الكِير أحدهما أو كلاهما ﴾ أي قد أوصيناك بهما وبخاصة إذا كبرا أو كبر أحدهما ، وإنما خصّ حالة الكِير لأنها حينئذ أحوج إلى البر والقيام بحقوقها لضعفها ومعنى ﴿ عندك ﴾ أي في كنفك وكفالتك ﴿ فلا تقل لهما أفّ ﴾ أي لا تقل للوالدين أقل كلمة تظهر الضجر ككلمة أف ولا أي في كنفك وكفالتك ﴿ فلا تقل لهما أفّ ﴾ أي لا تقل للوالدين أقل كلمة تظهر الضجر ككلمة أف ولا تسمعها قولاً سيئاً حتى ولو بكلمة التأفف ﴿ ولا تنهرها ﴾ أي لا تزجرها بإغلاظ في لا يعجبك منها ﴿ وقل في أن جانبك وتواضع \* لهما قولاً حسناً ليناً طيباً بأدب ووقار وتعظيم ﴿ واخفِض \* لهما جناح الذُلّ من الرحمة و أي ألن \* جانبك وتواضع \* لهما بالرحمة وقل في دعائك يا رب ارحم والديّ برحمتك الواسعة كها أحسنا إليّ في ربياني صغيراً ﴾ أي أدع لهما بالرحمة وقل في دعائك يا رب ارحم والديّ برحمتك الواسعة كها أحسنا إليّ في تربيتها حالة الصغر ﴿ ربّكم أعلم بما نفوسكم ﴾ أي ربكم أيها الناس أعلم بما في نفوسكم من إرادة البر أو العقوق ﴿ إن تكونوا قاصدين للبرّ والصلاح دون العقوق ﴿ إن تكونوا قاصدين للبرّ والصلاح دون (١) النفسر الكبر للرازي ٢٠ / ١٩٥٠ (٢) القرطي ١٠٥٠)

العقوق والفساد فإنه جلَّ وعلا يتجاوز عن سيئاتكم ويغفر للأوابين وهم الذين كلما أخطأوا عادوا إلى ربهم مستغفرين قال الرازي: والمقصود من هذه الآية أن الأولى لما دلَّت على وجوب تعظيم الوالدين ثم إن الولد قد يظهر منه ما يخلُّ بتعظيمهما فإن كانت تلك الهفوة ليست لأجل العقوق بل ظهرت بمقتضي الجبلَّة البشرية كانت في محل الغفران(١) ، وبمناسبة الإحسان إلى الوالدين يأمر تعالى بالإحسان إلى الأقارب والضعفاء والمساكين ﴿وآتِ ذا القربي حقَّه﴾ أي أعط كلَّ من له قرابة بك حقَّه من البر والإحسان ﴿والمسكينَ وابـن السبيـل﴾ أي وأعط المسكين المحتاج والغريبَ المنقطع في سفره حقَّه أيضاً ﴿ولا تبذَّر تبذيراً﴾ أي لا تنفق مالكَ في غير طاعة الله فتكون مبذَّراً ، والتبذير الإِنفاقَ في غير حق قال مجاهد : لو أنفق إنسان ماله كلُّه في الحق لم يكن مبذَّراً ، ولو أنفق مُدّاً في غير حق كان مبذَّراً وقال قتادة : التبذير النفقة في معصية الله تعالى وفي غير الحق والفساد(٢) ﴿إن المبذّرين كانوا إخوان الشياطين ﴾ هذا تعليل للنهي وهو غاية في الذم والتقبيح أي إن المبذرين كانوا أمثال الشياطين وأشباههم في الإنساد ، لأنهم ينفقون في الباطل وينفقون في الشر والمعصية فهم أمثالهم ﴿وكان الشيطانُ لربه كفوراً﴾ أي مبالغاً في كفران نعمة الله لا يؤدي حقَّ النعمة كذلك إخوانه المبذرون لا يؤ دون حق النعمة ، وحقَّها أن ينفقوها في الطاعات والحقوق غير متجاوزين ولا مبذرين ﴿ وإمَّا تُعْرضن عنهم ابتغاءَ رحمةٍ من ربك ترجوها فقل لهم قولاً ميسوراً ﴾ أي إن أعرضت عن ذوي القربي والمساكين وابن السبيل إذا لم تجد ما تعطيهم فقل لهم قولاً سهلاً ليناً وعدُّهم وعداً جميلاً ﴿ولا تجعل يدك مغلولة إلى عنقك مثيل للبخل أي لا تكن بخيلاً منوعاً لا تعطى أحداً شيئاً كمن حبست يده عن الإِنفاق وشدَّت إلى عنقه ﴿ولا تبسطها كلَّ البسط﴾ تمثيل للتبذير أي ولاتتوسع في الإِنفاق توسعاً مفرطاً بحيث لا يبقى في يدك شيء ، والغرض من الآية لا تكن بخيلاً ولا مسرفاً ﴿فتقعد ملوماً محسوراً ﴾ أي فتصير مذموماً من الخَلْق والخالق ، منقطعاً من المال كمن انقطع في سفره بانقطاع مطيته ﴿إن ربك يبسط الرزق لمن يشاء ويقدر، أي يوسّع الرزق على من يشاء ويضيِّق على من يشاء ، وهو القابض ، الباسط المتصرف في خلقه ، بما يشاء حسب الحكمة ﴿إنه كان بعباده خبيراً بصيراً ﴾ أي إنه عالم بمصالح العباد، والتفاوتُ في الأرزاق ليس لأجل البخل بل لأجل رعاية المصالح فهو تعالى يعلم من مصالحهم ما يخفى عليهم ﴿ولا تقتلوا أولادكم خشية إملاق﴾ أي لا تُقدموا على قتل أولادكم مخافة الفقر ﴿نحن نرزقهم

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ٢٠/ ١٩٢ . (٢) المختصر ٢/ ٣٧٥ .

وإيَّاكِم﴾ أي رزقُهم علينا لا عليكم فنحن نرزقهم ونرزقكم فلا تخافوا الفقر بسببهم ﴿إنَّ قتلهم كان خِطْأً كبيراً ﴾ أي قتلُهم ذنبٌ عظيم وجرمٌ خطير قال المفسرون : كان أهل الجاهلية يئدون البنات مخافة الفقر أو العار فنهاهم الله عن ذلك وضمن أرزاقهم ﴿ولا تقربوا الزني﴾ أي لا تدنوا من الزني وهو أبلغ من «لا تزنوا» لأنه يفيد النهي عن مقدمات الزنى كاللَّمس ، والقُبلة ، والنَّظرة ، والغمز وغير ذلك مما يجرُّ إلى الزنى فالنهي عن القرب أبلغ من النهي عن الفعل ﴿إنه كان فاحشة ﴾ أي إن الزنى كان فعلة قبيحة متناهية في القبح ﴿وساء سبيلاً﴾ أي ساء طريقاً موصلاً إلى جهنم ﴿ولا تقتلـوا النفـس التي حرَّم الله إلا بالحق أي لا تقتلوا نفساً حرَّم الله قتلها بغير حق شرعي موجب للقتل كالمرتد ، والقاتل عمداً ، والزاني المحصن ﴿ ومن قُتل مظلوماً فقد جعلنا لوليَّه سلطاناً ﴾ أي ومن قُتل ظلماً بغير حق يوجب قتله فقد جعلنا لوارثه سلطةً على القاتل بالقصاص منه ، أو أخذ الدية ، أو العفو ﴿فلا يسرفُ في القتل إنه كان منصوراً ﴾ أي فلا يتجاوز الحدُّ المشروع بأن يقتل غير القاتل أو يُمثُّل به أو يقتل اثنين بواحد كما كان أهل الجاهلية يفعلون ، فحسبُه أن الله قد نصره على خصمه فليكن عادلاً في قصاصه ﴿ولا تقربوا مال اليتيم إلا بالتي هِي أحسن﴾ أي لا تتصرفوا في مال اليتيم إلا بالطريقة التي هي أحسن وهي حفظه واستثماره ﴿حتى يبلغ أشُدُّه ﴾ أي حتى يبلغ اليتيم سن الرشد ويحسن التصرف في ماله ﴿وأوفوا بالعهد إن العهد كان مسئولاً ﴾ أي وفُّوا بالْعهود سواءً كانت مع الله أو مع الناس لأنكم تُسألون عنها يوم القيامة ﴿ وأوفوا الكيل إذا كلتم ﴾ أي أتموا الكيل إذا كلتم لغيركم من غير تطفيف ولا بَخْس ﴿ وزنوا بالقسطاس المستقيم ﴾ أي زنوا بالميزان العدل السويُّ بلا احتيالٍ ولا خديعة ﴿ ذلك خيرٌ وأحسنُ تأويـلاَّ ﴾ أي وفاء الكيل وإقامة الوزن خيرٌ في الدنيا وأحسن مالاً في الآخرة ﴿ ولا تَقْفُ ما ليس لك بـ علم ﴾ أي لا تتَّبع ما لا تعلم ولا يَعْنيك بل تثبَّت من كل خبر ، قال قتادة : لا تقل رأيت ولم تر ، وسمعت ولم تسمع ، وعلمت ولم تعلم ، فإن الله تعالى سائلك عن ذلك كله (١) ﴿ إِنَّ السمع والبصر والفؤاد كلُّ أولتك كان عنه مسئولاً ﴾ أي إن الإنسان يُسأل يوم القيامة عن حواسه : عن سمعه ، وبصره ، وقلبه وعها اكتسبته جوارحه ﴿ولا تمــش في الأرض مَرَحـاً ﴾ أي

<sup>(</sup>١) المختصر ٢/ ٣٧٧ .

لا تمـش في الأرض مختالاً مشية المعجب المتكبر ﴿ إنك لن تَخْـرق الأرضَ ولن تبلـغ الجبال طـولاً ﴾ هذا تعليل للنهي عن التكبر والمعنى أنك أيها الإنسان ضئيل هزيل لا يليق بك التكبر ؟ كيف تتكبر على الأرض ولن تجعل فيها خرقاً أو شقاً ؟ وكيف تتطاول وتتعظُّم على الجبال ولن تبلغها طولاً ؟ فأنت أحقر وأضعف من كل واحدٍ من الجماديْن فكيف تتكبر وتتعالى وتختال وأنت أضعف من الأرض والجبال ؟ وفي هذا تهكم وتقريع للمتكبرين ﴿كُلُّ ذَلَكَ كُـانَ سَيِّئُهُ عَنْدَ رَبُّـكَ مَكْرُوهًا﴾ أي كل ذلك المذكور الذي نهى الله عنه كان عمله قبيحاً ومحرماً عند الله تعالى ﴿ ذلك مَّا أوحى إليك ربك من الحكمة ﴾ أي ذلك الذي تقدم من الأداب والقصص والأحكام بعضُ الذي أوحاه إليك ربك يا محمد من المواعظ البليغة ، والحِكَم الفريدة ﴿ولا تجعلْ مع الله إلهاً آخر فتُلقى في جهنم ملوماً مدحـوراً ﴾ أي لا تشرك مع الله غيره من وثن ٍ أو بشر فتلقى في جهنم ملوماً تلوم نفسك ويلومك اللهُ والخلق مطروداً مبعداً من كلُّ خير قال الصاوي : ختم به الأحكام كما ابتدأها إشارةً إلى أن التوحيد مبدأ الأمور ومنتهاها ، وهو رأس الأشياء وأساسُهــا ، والأعمالُ بدونه باطلةً لا تفيد شيئاً'' ﴿أَفَاصِفَاكُم رَبُّكُم بِالبِّنيِّـن وَاتَّخَذ مِـن الملائكة إناثـاً ؟﴾ خطابٌ على وجه التوبيخ للعرب الذين قالوا إن الملائكة بنات الله والمعنى أفخصكم ربكم وأخلصكم بالـذكور واختـار لنفسـه ـ على زعمكم ـ البنات؟ كيف يجعل لكم الأعلى من النسل ويختار لنفسه الأدنـي! ﴿إنــكم لتقولــون قــولاً عظيماً ﴾ أي إنكم لتقولون قولاً عظياً في شناعته وبشاعته حيث تنسبون إليه البنات وتجعلـون للـه ما تكرهون ﴿ولقد صرَّفْنَا فِي هذا القـرآن ليذُّكُّروا﴾ أي ولقد بينًا للنـاس في هذا القـرآن العـظيم الأمثـال والمواعظ، والوعد والوعيد، ليتذكروا بما فيه من الحجج النيِّرة والبراهين الساطعة، فينزجروا عما هم فيه من الشرك والضلال ﴿وما يزيدهم إلا نفوراً ﴾ أي وما يزيدهم هذا البيان والتذكير إلا تباعداً عن الحق ، وغفلةً عن النظر والاعتبار ﴿قُلُ لُو كُـانَ مَعَهُ آلهـةً كَمَا يَقُولُونَ إِذَاً لابتغـوا إلى ذي العـَـرْش سبيلاً﴾ أي لو فرضنا أن مع الله آلهة أخرى كما يزعم هؤ لاء المشركون إذاً لطلبوا طريقاً إلى مغالبة ذي العزة والجـــلال ليسلبوا ملكه كما يفعل ملوك الدنيا بعضهم ببعض (٢) ﴿سبحانه وتعالى عما يقولون علواً كبيـراً ﴾ أي تنزُّه

<sup>(</sup>١) حاشية الصاوي على الجلالين ٢/ ٣٥٠.

 <sup>(</sup>٢) هذا أحد وجهين في تفسير الآية الكريمة والوجه الآخر أن المعنى : لوكان الأمركها تقولون لكان أولئك المعبودون يبتغون سبيلاً إلى التقرب إليه بعبادته وطاعته ويطلبون الزلفى لديه ، وهذا اختيار ابن جرير وابن كثبر ، والوجه الأول أظهركها يقول العلامة أبو السعود وهو المناسب للآية لقوله تعالى بعدها ﴿سبحانه﴾ فإنه صريح في الإنكار وأن قولهم فيه محذور عظيم .

عَمَّا يَقُولُونَ عُلُواً كِبِيرًا ﴿ يَ تُسَبِّحُ لَهُ ٱلسَّمَوَاتُ ٱلسَّبَعُ وَالْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَ وَإِن مِّن شَى وَ إِلَا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ عَلَا يَقُولُونَ عُلُواً كَانَ خَلِيمًا عَفُورًا ﴿ وَ إِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ وَكَن لَا يَقْقَهُوهُ وَفِى ءَاذَانِهِمْ وَقُراً وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبّكَ بِاللَّاحِرَةِ جِحَابًا مَسْتُورًا وَ فَي وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكُونَةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِى ءَاذَانِهِمْ وَقُراً وَإِذَا ذَكُرْتَ رَبّكَ فِي اللَّاحِرةِ جَابًا مَسْتُورًا وَفِي وَبَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكُنَةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِى ءَاذَانِهِمْ وَقُراً وَإِذَا ذَكُرْتَ رَبّكَ فِي اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَالْتَا عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَالِ

تعالى وتقدَّس عما يقول أولئك الظالمون ، وتعالى ربنا عما نسبوه إليه من الزور والبهتان تعالياً كبيراً ، فإن مثل هذه الفرية مما يتنزّه عنه مقامه الأسمى قال الشهاب : وذكر العلو بعد عنوانه به (ذي العرش) في أعلى مراتب البلاغة لأنه المناسب للعظمة والجلال (تسبّح له السموات السبع والأرض ومن فيهن أي تسبح له الكائنات ، وتنزهه وتقدسه الأرض والسموات ، ومن فيهن من المخلوقات (وإنْ من شيء إلا يسبح بحمده أي وما من شيء في هذا الوجود إلا ناطق بعظمة الله ، شاهد بوحدانيته جل وعلا(١) ، السموات تسبّح الله في زرقتها ، والحقول في خضرتها ، والبساتين في نضرتها ، والأشجار في حفيفها ، والمياه في خريرها ، والطيور في تغريدها ، والشمس في شروقها وغروبها ، والسحب في إمطارها ، والكل شاهد بالوحدانية لله .

#### وفي كل شيءٍ له آيـةٌ تدلُّ على أنه واحــدُ

ولكن لا تفقه ون تسبيحهم أي ولكن لا تفهمون تسبيح هذه الأشياء لأنها ليست بلغاتكم وإنه كان حليماً غفوراً أي إنه تعالى حليم بالعباد لا يعاجل من عصاه بالعقوبة ، غفور لمن تاب وأناب ، ولولا حلم الله وغفرانه لأخذ البشر أخذ عزيز مقتدر (وإذا قرأت القرآن جعلنا بينك وبين الذين لا يؤمنون بالآخرة حجاباً مستوراً أي وإذا قرأت يا محمد القرآن على هؤ لاء المشركين الذين لا يصدقون بالآخرة جعلنا بينك وبينهم حجاباً خفياً يحجب عنهم فهم القرآن وإدراك أسراره وحكمه (وجعلنا على قلوبهم أكنة أن يفقهوه أي وجعلنا على قلوب هؤ لاء الكفار أغطية لئلا يفهموا القرآن (وفي آذانهم وقراً أي صماً ينعهم من استاعه (وإذا ذكرت ربعك في القرآن وحده ولواً على أذبارهم نفوراً أي وإذا وحدت الله وأنت تتلو القرآن فر المشركون من ذلك هرباً من استاع التوحيد (نحن أعلم بما يستمعون به أي نحن أعلم بالغاية التي يستمعون من أجلها للقرآن وهي الاستهزاء والسخرية قال المفسرون : كان المشركون وتهديداً للمشركين (إذ يستمعون إليك وإذ هم نجوى) أي حين يستمعون إلى قراءتك يا محمد ثم

<sup>(</sup>١) قال في الظلال : ﴿ وَإِنه لمشهد كُونِي فريد حين يتصور القلب كلَّ حصاةٍ وكلَّ حجر ، كلَّ حبةٍ وكل ورقة ، كلَّ زهرة وكل ثمرة ، كل نبتةٍ وكل شجرة ، كل حشرة وكل زاحفة ، كل حيوان وكل إنسان ، كل دابة على الأرض ، وكلسابحةٍ في الماء والهواء ومعها سكان السياء ، كلُّها تسبّح الله وتتوجه إليه في علاه ، وحين تشف الروح وتصفو تدرك من أسرار هذا الوجود ما لا يدركه الغافلون» . الظلال ١٥/ ٣٩.

إِذْ يَقُولُ ٱلظَّالِمُونَ إِن نَتَّبِعُونَ إِلَّا رَجُلًا مَسْحُورًا ﴿ آنظُرْ كَيْفَ ضَرَبُواْ لَكَ ٱلْأَمْثَالَ فَضَلُواْ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ الْذِي يَقُولُ ٱلظَّالِمُونَ إِن نَتَّبِعُونَ إِلَّا رَجُلًا مَسْتَطِيعُونَ سَبِيلًا ﴿ قَالَا لَمُسْتَطِيعُونَ سَبِيلًا ﴿ قَالَا لَمُ اللَّهُ اللّ

يتناجون ويتحدثون بينهم سراً ﴿إذ يقول الظالمون إنْ تتبعون إلا رجلاً مسحوراً ﴾ أي حين يقول أولئك الفجرة ما تتبعون إلا رجلاً سُحر فجُنَّ فاختلط كلامه ﴿انظر كيف ضربوا لـك الأمشال فضلوا ﴾ أي انظر يا محمد وتعجَّبْ كيف يقولون تارة عنك إنك ساحر ، وتارة إنك شاعر ، وتارة إنك مجنون ! وقد ضلوا بهذا البهتان والزور ﴿فلا يستطيعون سبيلاً ﴾ أي لا يجدون طريقاً إلى الهدى والحق المبين .

البَكْكُخُة : تضمنت الآيات الكريمة من وجوه البيان والبديع ما يلي :

 ١ ـ الاستعارة المكنية ﴿واخفض لهما جناح الذل﴾ شبَّه الذل بطائر له جناح وحذف الطائر ورمز له بشيء من لوازمه وهو الجناح على سبيل الاستعارة المكنية .

٢ ـ الاستعارة التمثيلية ﴿ولا تجعل يدك مغلولة إلى عنقك ولا تبسطها كل البسط﴾ مثّل للبخيل بالذي حبست يده عن الإعطاء وشدت إلى عنقه بحيث لا يقدر على مدها ، وشبّه السرف ببسط الكف بحيث لا تحفظ شيئاً .

٣ ـ اللف والنشر المرتب (فتقعد ملوماً محسوراً) عاد لفظ (ملوماً) إلى البخل ولفظ (محسوراً)
 إلى الإسراف أي يلومك الناس إن بخلت ، وتصبح مقطوعاً إن أسرفت .

- ٤ ـ الطباق بين ﴿يبسط . . ويقدر﴾ .
- حناس الاشتقاق ﴿ قـرأتَ القرآنَ ﴾ .
- ٦ ـ التوبيخ ﴿ أَفَأَصِفَاكُمْ رَبُّكُمْ بِالْبِنْيِنِ ﴾ ؟ .
- ٧ ــ الفرض والتقدير ﴿لُوكَانَ مَعُهُ آلِمُهُ كُمَّا يَقُولُونَ﴾ .

لطيفَكَ : نقف هنا أمام مثل من دقائق التعبير القرآني العجيبة ففي هذه السورة قدَّم تعالى رزق الأبناء على رزق الأبناء على رزق الأباء (نحن نرزقه م وإياكم) وفي سورة الأنعام قدَّم رزق الأباء (نحن نرزقكم وإياهم) والسرُّ في ذلك أن قتل الأولاد هناكان خشية وقوع الفقر بسببهم فقدَّم تعالى رزق الأولاد ، وفي الأنعام كان قتلهم بسبب فقر الآباء فعلاً فقدم رزق الآباء ، فلله در التنزيل ما أروع أسراره!

قال الله تعالى : وقالوا أُءِذا كنا عظاماً ورفاتاً . . إلى . . ثم لا تجدوا لكم علينا به تبيعاً ﴾ من آية (٤٩) إلى نهاية آية (٦٩) .

المنكاسكية: لما ذكر تعالى موقف المشركين من القرآن العظيم، وذكر تعاميهم عن فهم آياته البينات، أردفه بذكر شبهاتهم في إنكار البعث والنشور وكرَّ عليها بالإبطال والتفنيد، ثم ذكر قصة آدم وإبليس للعظة والاعتبار، وأعقبها بذكر نعمه العظيمة على العباد ثم بالوعيد والتهديد إن أصرَّ وا على الكفر والجحود.

اللغست، (رفاتاً) الرُفات: ما تكسر وبَلِي من كل شيء كالفتات والحُطام والرُضاض ويُنْغضون واللفراء: يقال أنغض فلان رأسه إذا حركه إلى فوق وأسفل كالمتعجب من الشيء(١) قال الراجز: « أَنْغَض نحوي رأسه وأقنعا » (ينزغ ) يفسد ويهيِّج الشر والنزغ : الإفساد والإغراء ولاحتنكن الاحتناك الأخذ بالكليَّة والاستئصال يقال: احتنك الجراد الزرع إذا ذهب به كله واستفزز واحدع واستخف والمخف وأجلب أصل الإجلاب السوق بجلبة من السائق وهو الصياح ، والجلب والجلبة الأصوات (ورجلك) الرجل جمع راجل وهو الذي يمشي على قدميه (يُرْجي) يسوق (حاصباً والحكبة التي تكسر بشدة من قصف الشيء والمطال يقصفه أي كسره بشدة ، ورعد قاصف شديد الصوت (تبيعاً) طالباً يقال تابع وتبيع وهو النصير والمطالب.

سَبَبُ النّرول: أ - عن ابن عباس أن أهل مكة سألوا رسول الله على أن يجعل لهم الصفا ذهباً ، وأن يُنحِّي عنهم الجبال فيزرعوا فقيل له : إن شئت أن تستأني بهم لعلنا نجتبي منهم ، وإن شئت نعطيهم الذي سألوا فإن كفروا أهلكوا ، فقال : لا بل أستأني بهم فنزلت ﴿وما منعنا أن نُرسل بالآيات إلا أن كذّب بها الأولون . . ﴾ (٢) الآية .

ب ـ لما ذكر تعالى شجرة الزقوم في القرآن قال أبو جهل: يا معشر قريش إن محمداً يخوّفكم بشجرة الزقوم، ألستم تعلمون أن النار تُحرق الشجر؟ ومحمد يزعم أن النار تُنبت الشجر، فهل تدرون ما الزقوم؟ هو التمر والزُّبد، يا جارية ابغينا تمراً وزُبداً، فجاءته به فقال: تزقّموا من هذا الذي يخوّفكم به محمد فأنزل الله تعالى ﴿والشجرةَ الملعونةَ في القرآن ونخوّفهم في يزيدهم إلا طغياناً كبيراً ﴾ (١٠).

وَقَالُواْ أَءِذَا كُنَّا عِظَامًا وَرُفَاتًا أَءِنَّا لَمَبَّعُوثُونَ خَلْقًا جَدِيدًا ﴿ يَكُ \* قُلْ كُونُواْ جِارَةً أَوْ حَدِيدًا ﴿ وَالْوَا أَءِذَا كُنَّا عِظَامًا وَرُفَاتًا أَءِنَّا لَمَبَّعُوثُونَ خَلْقًا جَدِيدًا

النفسِسِيِّر: ﴿وقالوا أنذاكنا عظاماً ورُفاتاً ﴾ استفهام تعجب وإنكار أي قال المشركون المكذبون بالبعث أئذا أصبحنا عظاماً نخرة ، وذرات متفتتة كالتراب ﴿أَننا لمبعوثون خَلْقاً جديـداً ﴾ أي هل سنبعث ونُخْلق خلقاً جديداً بعد أن نبلى ونفنى ؟ ﴿قُل كونوا حجارةً أو حديـداً ﴾ أي قل لهم يا محمد لوكنتم حجارةً

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير . ٢/ ٢٢٦ . (٢) أسباب النزول للواحدي ص ١٦٦ . (٣) زاد المسير ٥/ ٥٥ .

أَوْ خَلْقًا مِّنَا يَكُبُرُ فِي صُدُورِكُمْ فَسَيَقُولُونَ مَن يُعِيدُنَا قُلِ الَّذِي فَطَرَكُمْ أَوَّلَ مَنَ فَضُونَ إِلَيْكَ رُءُوسَهُمْ وَيَقُولُونَ مَتَى هُو قُلْ عَسَى أَن يَكُونَ قَرِيبُ (إِنَّ يَوْمَ يَدْعُوكُمْ فَتَسْتَجِيبُونَ بِحَمْدِهِ وَتَظُنُونَ إِن لَيْئُتُمْ إِلَّا وَيَقُولُونَ مَتَى هُو فُل لِّعِبَادِي يَقُولُواْ الَّتِي هِي أَحْسَنُ إِنَّ الشَّيطَانَ يَنزَعُ بَيْنَهُمْ إِنَّ الشَّيطَانَ كَانَ الإِنسَانِ عَدُواً مَيْ وَمُ لَا يَعْبَادِي يَقُولُواْ الَّتِي هِي أَحْسَنُ إِنَّ الشَّيطَانَ يَنزَعُ بَيْنَهُمْ إِنَّ الشَّيطَانَ كَانَ الإِنسَانِ عَدُواً مُرْبَعُ وَمُ اللَّهِ اللهُ عَلَيْهُمْ وَكِلاً وَيَ وَمَا أَرْسَلَنَكَ عَلَيْهِمْ وَكِلاً وَيَ وَرَبُكَ أَعْلَمُ مُعْلِكُونَ وَمَا أَرْسَلَنَكَ عَلَيْهِمْ وَكِلاً وَيَ وَرَبُكَ أَعْلَمُ مُعْلِكُونَ وَمَا أَرْسَلَنَكَ عَلَيْهِمْ وَكِلاً وَيَ وَرَبُكَ أَعْلَمُ مُعَلِيدًا لَهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَكِلاً وَيَ وَرَبُكَ أَعْلَمُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَكِلاً وَيَ وَرَبُكَ أَعْلَمُ مُ

أو حديداً لقدر الله على بعثكم وإحيائكم فضلاً عن أن تكونوا عظاماً ورفاتاً فإن الله لا يعجزه شيء ، فالحجارة والحديد أبعد عن الحياة وهي أصلب الأشياء ولوكانت أجسامكم منها لأعادها الله فكيف لا يقدر على إعادتكم إذا كنتم عظاماً ورفاتاً ؟ ﴿ أُو خُلْقاً ممّا يكبُـر في صدوركـم ﴾ أي أو كونوا خلقاً آخر أوغل في البعد عن الحياة من الحجارة والحديد مما يصعب في نفوسكم تصوُّرُ الحياة فيه فسيبعثكم الله قال مجاهد : المعنى كونوا ما شئتم فستعادون ﴿فسيقولون من يعيدنا﴾ ؟ أي من الذي يردنا إلى الحياة بعد فنائنا ﴿قل الذي فطركم أولَ مرة ﴾ أي قل لهم يعيدكم القادر العظيم الذّي خلقكم وأنشأكم من العدم أول مرة ﴿ فَسَينَعْضُونَ إِلَيْكَ رَءُوسُهُمْ وَيَقُولُونَ مَتَى هُو﴾ ؟ أي يحركون رءوسهِم متعجبين مستهزئينٍ ويقولون استنكاراً واستبعاداً متى يكون البعث والإعادة ؟ ﴿قل عَسى أن يكون قريباً ﴾ أي لعله يكون قريباً فإن كلَّ ما هو آتٍ قريب ﴿يوم يدعوكم فتستجيبون بحمده وتظنون إن لبثتم إلا قليــلاً﴾ أي سيكون بعثكم يــوم الحشر الأكبر يوم يدعوكم الرب جل وعلا للاجتاع في المحشر فتجيبون لأمره ، وتظنون لهوْل ما ترون أنكم ما أقمتم في الدنيا إلا زمناً قليلاً ﴿وقل لعبادي يقولوا التي هي أحسن﴾ أي قل لعبادي المؤمنين يقولوا في مخاطباتهم ومحاوراتهم الكلمة الطيبة ويختاروا من الكلام ألطف وأحسنه وينطقوا دائماً بالحسنى ﴿إن الشيطان ينزَغ بينهم أي إن الشيطان يُفسد ويُهيج بين الناس الشرَّ ويُشعل نار الفتنة بالكلمة الخشنة يُفلت بها اللسان ﴿إِن الشيطان كَان للإِنسان عدواً مبيناً ﴾ أي ظاهر العداوة للإنسان من قديم الزمان يتلمس سقَطَات لسانه ليُحْدث العداوة والبغضاء بين المرء وأخيه ﴿ربكُمْ أَعْلَمُ بكم إِنْ يَشَأَ يرمُ كُم أَو إِنْ يَشَأ يعذبْكم ﴾ أي ربكم أيها الناس أعلم بدخائل نفوسكم إن يشأ يرحمكم بالتوفيق للإيمان ، وإن يشأ يعذبكم بالإماتة على الكفر والعصيان ﴿وما أرسلناك عليهم وكيلاً﴾ أي وما جعلناك يا محمد حفيظاً على أعمال الكفار كفيلاً عنهم لتقسرهم على الإيمان إنما أرسلناك نذيراً فمن أطاعك دخل الجنة، ومن عصاك دخل النار ﴿ وربك أعلم بن في السموات والأرض ﴾ إنتقال من الخصوص إلى العموم أي ربك جلَّ وعلا أعلم بعباده بأحوالهم ومقاديرهم فيخص بالنبوة من شاء من خلقه ، وهو أعلم بالسعداء والأشقياء ، والآية ردُّ على المشركين حيث استبعدوا النبوة على رسول الله وقالوا : كيف يكون يتيم أبي طالب نبياً ؟ وكيف يكون هؤ لاء الفقراء الضعفاء أصحابه دون الأكابر والرؤساء ؟ ﴿ولقد فضَّلْنَا بعض النبيِّين على بعض﴾ أي فضلنا بعض الأنبياء على بعض حسب علمنا وحكمتنا وخصصناهم بمـزايا فريدة ، فاصطفينــا إبـراهيم بِمَن فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلَقَدْ فَضَّلْنَا بَعْضَ النَّبِيِّنَ عَلَى بَعْضٍ وَ عَاتَدْنَا دَاوُد دَ زَبُورًا ﴿ قُلْ الْمَا اللَّهِ عَن كُرْ وَلاَ يَحْوِيلًا ﴿ فَيْ أَوْلَكُمْ لَا اللَّهِ مِن دُونِهِ عَ فَلاَ يَمْ لِكُونَ كَشَّفَ الطَّرِ عَنكُرْ وَلاَ يَحْوِيلًا ﴿ فَيْ أَوْلَكُمْ لَا اللَّهِ مِن دُونِهِ عَ فَلاَ يَمْ لِكُونَ كَشَف الطَّرِ عَنكُرْ وَلاَ يَحْوِيلًا فَيْ أَوْلَكُمْ اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ وَيَخَافُونَ عَذَا بَهُ ﴿ إِنَّ عَذَابَ وَبِكَ كَانَ عَذُورًا فَيْ وَإِن مِن قَرْيَة إِلَّا يَحْنُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

بالخُلَّة ، وموسى بالتكليم ، وسليمان بالمُلك العظيم ، ومحمداً بالإسراء والمعراج وجعلناه سيَّد الأولين والآخرين ، وكلُّ ذلك فعل الحكيم العليم الذي لا يصدر شيءٌ إلا عن حكمته ﴿واتينــا داود زبــوراً﴾ أي وأنزلنا الزبور على داود المشتمل على الحكمة وفصل ِ الخطاب ﴿قل ادعوا الَّذِين زعمتم من دونه ﴾ أي قل يا محمد لهؤ لاء المشركين أدعوا الذين زعمتم أنهم آلهة من دونه تعالى قال الحسن : يعني الملائكة وعيسى وعزيراً فقد كانوا يقولون إنهم يشفعون لنا عند الله ﴿فلا يملكون كشفَ الضُّر عنكم ولا تحويلاً﴾ أي فلا يستطيعون رفع البلاء عنكم ولا تحويله إلى غيركم ﴿أُولئـك الذين يدعـون يبتغـون إلى ربهم الوسيلة أيُّهم أقرب، أي أولئك الآلهة الذين يدعونهم من دون الله هم أنفسهم يبتغون القرب إلى الله ، ويتوسلون إليه بالطاعة والعبادة ، فكيف تعبدونهم معه ؟ ﴿ويرجُون رحمته ويخافون عذابه﴾ أي يرجون بعبادتهم رحمته تعالى ويخافون عقابه ويتسابقون إلى رضاه ﴿إنَّ عذابَ ربك كان محذوراً﴾ أي عذابه تعالى شديد ينبغي أن يُحذر منه و يخاف من وقوعه وحصوله ﴿وإنْ من قريةٍ إلاّ نحـن مهلكوها قبل يـوم القيامة أو معذبوها عذابـاً شديداً ﴾ أي ما من قريةٍ من القرى الكافرة التي عصت أمر الله وكذَّبت رسله إلا وسيهلكها الله إما بالاستئصال الكلي أو بالعذاب الشديد لأهلها ﴿كَانَ ذَلَكَ فِي الْكَتَّـابِ مُسْطُـوراً﴾ أي كان ذلك حكماً مسطراً في اللوح المحفوظ لا يتغيَّر ﴿ وما منعَنَا أَنْ نُرسل بالآيــاتِ إلا أَنْ كذَّب بها الأولُونَ ﴾ قال المفسرون : اقترح المشركون على رسول الله على معجزات عظيمة منهاأن يقلب لهم الصفا ذهباً، وأن يزيح عنهم الجبال فأخبره تعالى أنه إن أجابهم إلى ما طلبوا ثم لم يؤ منوا استحقوا عذاب الاستئصال، وقد اقتضَت حكمته تعالى إمهالهم لأنه علم أنَّ منهم من يؤ من وأن من أولادهم من يؤ من فلهذا السبب ما أجابهم إلى ما طلبوا(١) أو المعنى ما منعنا من إرسال المعجزات والخوارق التي اقترحها قومك إلاّ تكذيبُ مَنْ سبقهم من الأمم حيث اقترحوا ثم كذبوا فأهلكهم الله ودمَّرهم ﴿وآتينا ثمودَ الناقة مبصرةً فظلموا بها ﴾ أي وأعطينا قوم صالح الناقة آيةً بينة ومعجزةً ساطعة واضحة فكفروا بها وجحدوا بعد أن سألوها فأهلكهم الله ﴿وما نُرسل بالآيات إلا تخويفًا ﴾ أي وما نرسل بالآيات الكونية كالزلازل والرعد والخسوف والكسوف إلا تخويفاً للعباد

<sup>(</sup>۱) انظر سبب النزول المذكور سابقاً .

وَ إِذْ قُلْنَا لَكَ إِنَّ رَبَّكَ أَحَاطَ بِٱلنَّاسِ وَمَا جَعَلْنَا ٱلرَّءْيَا ٱلَّتِيِّ أَرَيْنَكَ إِلَّا فِتْنَةً لِّلنَّاسِ وَٱلشَّجَرَةَ ٱلْمَلْعُونَةَ فِي ٱلْقُرْءَانِ ۗ وَنُحَوِّفُهُمْ هَا يَزِيدُهُمْ إِلَّا طُغْيَـٰنَا كَبِيرًا ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَنَبِكَةِ ٱشْجُدُواْ لِآدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَّا إِبْلِيسَ قَالَ وَأَشُّهُدُ لِمَنْ خَلَقْتَ طِينًا ﴿ قَالَ أَرَوَيْنَكَ هَلْذَا ٱلَّذِي كَرَّمْتَ عَلَىَّ لَيِنْ أَخَرْتَنِ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيَلَمَةِ لَأَحْتَنِكُنَّ ذُرِّيَّتَهُۥ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ قَالَ ٱذْهَبْ فَمَن تَبِعَكَ مِنْهُمْ مَا فَإِنَّا جَهَنَّمَ جَزَآ وُكُرْ جَزَآ ۗ مَّوْفُورًا ﴿ وَٱسْــتَفْزِزْ مَنِ من المعاصي قال قتادة : إن الله تعالى يخوّف الناس بما شاء من الآيات لعلهم يعتبرون ويرجعون(١٠) ﴿وَإِذ قلنا لك إنَّ ربك أحاط بالناس﴾ أي واذكر يا محمد حين أخبرناك أن الله أحاط بالناس علماً في الماضي والحاضر والمستقبل فهو تعالى لا يخفى عليه شيءٌ من أحوالهم وقد علم أنهم لن يؤ منوا ولو جئتهم بما طلبوا من الآيات والمعجزات ﴿وما جعلنا الرؤيا التي أريناك إلا فتنةً للنـاس﴾ أي وما جعلنا الرؤية التي أريناكها عياناً ليلة المعراج من عجائب الأرض والسماء إلا امتحاناً وابتلاءً لأهل مكة حيث كذبوا وكفروا وارتــد بعض الناس لما أخبرهم بها قال البخاري عن ابن عباس: هي رؤيا عينٍ أريها رسولُ الله عِلَيْ ليلةَ أُسريَ به وليست برؤيا منام(٢) ﴿والشجرةُ الملعونةَ في القرآن﴾ أي وما جعلنا الشجرة الملعونة في القرآن وهـي شجرة الزقوم إلا فتنةً أيضاً للناس قال ابن كثير : لما أخبرهم رسول الله عِنه أنه رأى الجنة والنار ورأى شجرة الزقوم كذبوا بذلك حتى قال أبو جهل متهكماً : هاتوا لنا تمراً وزُبْداً وجعـل يأكل من هذا بهـذا ويقول : تزقّموا فلا نعلم الزقوم غير هذا(٣) ﴿ونخوفهم فما يزيدهم إلا طغياناً كبيراً ﴾ أي ونخوّف هؤ لاء المشركيان بأنواع العذاب والآيات الزاجرة فها يزيدهم تخويفنا إلا تمادياً وغياً واستمراراً على الكفر والضلال ، فهاذا تنفع معهم الخوارق؟ ما زادتهم خارقة الإسراء والمعراج ، ولا خارقة التخويف بشجرة الزقوم إلا استهزاءً وَإَمعاناً في الضلال ، ثم أشار تعالى إلى أن هذا الطغيان سببه إغواء الشيطان ولهذا ذكر قصته عقب ذلك فقال ﴿وإذ قلنـا للملائكة اسجـدوا لآدم فسجدوا إلا إبليـس﴾ أي أذكر يا محمد حين أمرنا الملائكة بالسجود لآدم سجود تحية وتكريم فسجدوا كلهم إلا ابليس استكبر وأبى افتخاراً على آدم واحتقاراً له ﴿قال أأسجدُ لمن خلقتَ طيناً ﴾ استفهام إنكاري أي أأسجد أنا العظيم الكبير لهذا الضعيف الحقير الذي خلقته من الطين ؟ كيف يصح للعالي أن يسجد للداني ؟ ﴿قال أرأيتك هذا الذي كرَّمت عليَّ الله علي الله علي الله الله على الله إبليس اللعين جراءةً على الربُّ وكفراً به : أثَّرى هذا المخلوق الذي فضَّلته عليُّ وجعلتَه أكرَم مني عندك ؟ ﴿ لَنَنَ أَخْرَتُـنَ ۚ إِلَى يَوْمُ القَيَامُـةُ لَاحْتَنَكُنَّ ذَرِيتُـهُ إِلَّا قَلَيْلًا﴾ أي لئن أنظرتني وأبقيتني حياً إلى يوم القيامة لأستأصلنَّ ذريته بالإغواء والإضلال قال الطبري : أقسم عدوُّ الله فقال لربه : لئن أخرتَ إهلاكي إلى يوم القيامة لأستأصلنَّهم ولأستميلنَّهم وأضلنَّهم إلا قليلاً منهم (١) ﴿قال اذهب فمن تَبِعـك منهم فإن جهنم جزاؤكم جزاءً موفوراً أي قال الرب جلَّ وعلا: إذهب فقد أنظرتُك وابذل جهدك فيهم فمن أطاعك من

<sup>(</sup>١) الطبري ١٠٩/١٥. (٢) الطبري ١١٠/١٥. (٣) المختصر ٢/ ٣٨٦.

<sup>(</sup>٤) الطبرى ١١٦/١٥ والمراد بالقليل: المخلصون الذين عصمهم الله .

أَسْنَطَعْتَ مِنْهُم بِصَوْتِكَ وَأَجْلِبْ عَلَيْهِم بِخَيْلِكَ وَرَجِلِكَ وَشَارِكُهُمْ فِي الْأَمْوَالِ وَالْأَوْلَـٰدِ وَعِدْهُمْ وَمَا يَعِدُهُمُ السَّعُطْنُ إِلَّا عُرُورًا ﴿ وَكَا اللَّهِ عَلَيْهِم اللَّالْ اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّالْ اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّالْ اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّالْ اللَّهُ وَكُونَى بِرَبِّكَ وَكِيلًا ﴿ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهِ عَلَيْهِم اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُم اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللّلْمُ اللَّهُمُ الللَّهُمُ الللَّهُمُ الللَّهُمُ اللَّهُمُ الللَّهُمُ الللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ الللَّهُمُ الللَّهُمُ اللَّهُمُ ا

ذرية آدم فإن جزاءك وجزاءهم نارُ جهنم جزاء كاملاً وافراً لا ينقص لكم منه شيء قال القرطبي : والأمر في واذهب أمرُ إهانة والمعنى اجهد جهدك فقد أنظرناك (( واستفزر من استطعت منهم بصوت كل استخفف واستجهل وحرك من أردت أن تستفزه فتخدعه بدعائك إلى الفساد قال ابن عباس : صوته كل استخفف واستجهل وحرك من أردت أن تستفزه فتخدعه بدعائك إلى الفساد قال ابن عباس : صوته كل ورجلك أي صبح عليهم بأعوانك وجنودك من كل راكب وراجل قال الطبري : المعنى اجمع عليهم من ركبان جندك ومشاتهم من يصبح عليهم بالدعاء إلى طاعتك ، والصرف عن طاعتي قال ابن عباس : حيله ورجله كل راكب وماش في معصية الله تعالى (( وقال الزخشري : الكلام وارد مورد التمثيل ، مثلت حاله في تسلطه على من يُعويه بفارس مغوار أوقع على قوم فصوت بهم صوتاً يستفزهم عن أماكنهم ، ويقلقهم عن مراكزهم ، وأجلب عليهم بجنده من خيالة ورجاً لة حتى استأصلهم ( وشار كهم في الأموال والأولاد ) أي اجعل لنفسك شركة في أموالهم وأولادهم ، أما الأموال فبكسبها من الحرام وإنفاقها في المعاصي ، وأما الأولاد فبتحسين اختلاط الرجال بالنساء حتى يكثر الفجور ويكثر أولاد الزنبي فوعدهم هما يعدهم والوعد باللغة والسرور في الشيطان ألا غروا الخوم ، والوعد باللذة والسرور في الموبقات كقول الشاعر :

خذوا بنصيب من سرور ولذة فكل وإن طال المدى يتصرّم

﴿إن عبادي ليس لـك عليهم سلطان﴾ أي إنَّ عبادي المخلصين ليس لك عليهم تسلطُ بالإغواء لأنهم في حفظي وأماني ﴿وكفى بربـك وكيلاً﴾ أي كفى بالله تعالى عاصماً وحافظاً لهم من كيدك وشرك ، ثم ذكر تعالى العباد بإحسانه ونعمه عليهم وبآثار قدرته ووحدانيته فقال ﴿ربكم الذي يُزجي لكم الفلك في البحر لتبغوا من فضله ﴾ أي ربكم أيها الناس هو الذي يُسيّر لكم السفن في البحر لتطلبوا من رزقه في أسفاركم وتجاراتكم ﴿إنه كان بكم رحياً ﴾ أي هو تعالى رحيم بالعباد ولهذا سهل لهم أسباب ذلك ﴿وإذا مسّكم الضُرُّ في البحر ضلَّ من تدعون إلا إياه ﴾ أي وإذا أصابتكم الشدة والكرب في البحر وخشيتم من الغرَق ذهب

<sup>(</sup>١) القرطبي ٧٠/ ٢٨٨ . (٢) القرطبي ٧٠/ ٢٨٨ . (٣) الطبري ١١٨/١ . (٤) الكشاف ٢٧٨/٢ . ويقول سيد قطب في الظلال : « إنه تجسيم لوسائل الغواية والإحاطة ، والاستيلاء على القلوب والمشاعر والعقول ، فهي المعركة الصاخبة تُستخدم فيها الأصوات والخيل والرجال على طريقة المعارك والمبارزات ، يرسل فيها الصوتُ فيزعج الخصوم ويخرجهم من مراكزهم الحصينة ، أو يستدرجهم للفخ المنصوب والمكيدة المدبّرة ، فإذا استدرجوا إلى العراء أخذتهم الخيل ، وأحاطت بهم الرجال » الظلال ١٥/ ٥١ .

اللهِ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلِمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُلِمُ المُلْمُلِ عَلَيْكُمْ حَاصِبًا ثُمَّ لَا يَجِدُواْ لَـكُمْ وَكِيلًا ﴿ أَمْ أَمِنتُمْ أَنْ يُعِيدَ كُمْ فِيهِ تَارَةً أُخْرَىٰ فَيُرْسِلَ عَلَيْكُمْ قَاصِفًا مِّنَ ٱلرِّيجِ فَيُغْرِفَكُم بِمَا كَفَرْنُمْ فَمَّ لَا تَجِدُواْ لَكُمْ عَلَيْنَا بِهِ - تَبِيعًا ﴿ إِنَّ

عن خاطركم من كنتم تعبدونه من الآلهة ولم تجدوا غير الله مغيثاً يغيثكم ، فالإنسان في تلك الحالة لإ يتضرع إلى الصنم والوثن ، والمُلك والفُلَك وإنما يتضرع إلى الله تعالى ﴿فَلَمَا نَجَّاكُم إِلَى البَّرَّ أعرضتُم أي فلما نجاكم من الغرق وأخرجكم إلى البَرِّ أعرضتم عن الإيمان والإخلاص ﴿وكان الإِنسان كُفوراً ﴾ أي ومن طبيعة الإنسان جحود نعم الرحمن ، ثم خوَّفهم تعالى بقدرته العظيمة فقال ﴿أَفَأَمْنَتُم أَنْ يَخْسَفُ بكم جانب البَرَّ أي أفامنتم أيها الناس حين نجوتم من الغرق في البحر أن يخسف الله بكم الأرض فيخفيكم في باطنها ؟ إنكم في قبضة الله في كل لحظة فكيف تأمنون بطش الله وانتقامه بزلزالٍ أو رجفةٍ أو بركان ؟ ﴿ أُويرسل عليكم حاصباً ﴾ أي يمطركم بحجارة من السماء تقتلكم كما فعل بقوم لوط ﴿ ثم لا تجدوا لكم وكيلاً أي لا تجدوا من يقوم بأموركم ويحفظكم من عذابه تعـالي ﴿أُم أَمنتُـم أَن يعيدُكُم فيه تـارة أخرى ﴾ أي يعيدكم في البحر مرةً أخرى ﴿فيرسل عليكم قاصفاً من الريح ﴾ أي يرسل عليكم وأنتم في البحر ريحاً شديدة مدمِّرة ، لا تَمرُّ بشيءٍ إلا كسرته ودمَّرته ﴿ فيغرقكم بما كفرتـم ﴾ أي يغرقكم بسبب كفركم ﴿ ثم لا تجدوا لكم علينًا به تبيعاً ﴾ أي لا تجدوا من يأخذ لكم بالثأر منا أو يطالبنا بتبعة إغراقكم .

البَــُـلَاغــُـة : تضمنت الآيات الكريمة من وجوه البيان والبديع ما يلي :

- ١ \_ الاستفهام الإنكاري ﴿ أَئذا كنا عظاماً ﴾ وتكرير الهمزة في ﴿ أَئنا لمبعوثون ﴾ لتأكيد النكير وكذلك تأكيده بإنَّ واللام للإِشارة إلى قوة الإنكار .
  - ٧ \_ التعجيز والإهانة في الأمر ﴿قل كونوا حجارةً أو حديداً ﴾ .
  - ٣ ـ الطباق بين ﴿يرحمكم . . . ويعذبكم ﴾ وبين لفظ ﴿البر . . والبحر ﴾ .
  - ٤ ـ الإيجاز بالحذف ﴿ولاتحويلاً ﴾ أي ولا تجويل الضر عنكم حُذف لدلالة ما سبق .
    - المقابلة اللطيفة بين الجملتين ﴿يرجون رحمته﴾ ، ﴿ويخافون عذابه﴾ .
- ٦ ـ الاسِناد المجازي ﴿وما منعنا أن نُرسل بالآيات﴾ المنع محالٌ في حقه تعالى لأن الله لا يمنعه عن إرادته شيء فالمنع مجاز عن الترك أي ما كان سبب ترك إرسال الآيات إلا تكذيب الأولين .
- ٧ ـ المجاز العقلي ﴿ الناقةَ مبصرةً ﴾ لما كانت الناقة سبباً في إبصار الحق والهدى نسب إليها الإبصار ففيه مجاز عقلي علاقته السببية .

٨ ـ الاستعارة التمثيلية ﴿وأجْلَبْ عليهم بخيلـك ورجلك﴾ مُثَّلَتْ حال الشيطان في تسلطه على من يغويه بالفارس الذي يصيح بجنده للهجوم على الأعداء لاستئصالهم .

٩ ـ التذييل ﴿ إنه كان بكم رحياً ﴾ لأنه كالتعليل لما سبق من تسيير السفن وتسخيرها في البحر .

تَ بَلِي فَهُ الغالب فِي لفظ ﴿الرؤيا﴾ أن تكون منامية وإذا كانت بالعين يقال ﴿رؤية ﴾ بالتاء ، وقوله تعالى ﴿وما جعلناالرؤيا التي أريناك إلا فتنة للناس ، جاءت على غير الغالب لأن المراد بهاالرؤية البصرية التي رآها رسول الله على في الإسراء والمعراج وقد تقدم قول ابن عباس : «هي رؤيا عين أريها رسول الله على أسري به » ولو كانت رؤيا منام لما كانت فتنة للناس ولما ارتد بعضهم عن الاسلام .

قال الله تعالى : ﴿ ولقد كرمنا بني آدم وحملناهم في البر والبحر . . إلى . . فأبى أكثر الناس إلا كفوراً ﴾ من آية (٧٠) إلى نهاية آية (٨٩) .

المنكاسكبة : لما ذكر تعالى ما امتنَّ به على الناس من تسيير السفن في البحر ، ومن تنجيتهم من الغرق، تمّم ذكر المئة بما أنعم به على النوع الإنساني من تكرمتهم ، ورزقهم ، وتفضيلهم على سائـر المخلوقات ، ثم ذكر أحوال الناس ودرجاتهم في الأخرة ، ثم حذَّر الرسول على من اتباع أهواء المشركين .

اللغ تنبيراً وتبديلاً والدلوك الداوك : الغروب يقال دلكت الشهر المنافق الأولان المنافق الأمام على المنافق الأمام على كتاب الأعمال لأن الإنسان يكون تابعاً لكتاب أعماله يقوده إلى الجنة أو النار (فتيلاً) الفتيل : القشرة التي في شق النواة ويضرب مثلاً للشيء الحقير التافه ومثله القطمير والنقير (تركن) تميل (ليستفزونك) الاستفزاز : الإزعاج بسبب من الأسباب للحمل على الخروج من الوطن وغيره وتحويلاً تغييراً وتبديلاً (لدلوك) الدلوك : الغروب يقال دلكت الشمس أي غابت قال أبو عبيد وابن قتيبة : الدلوك الغروب وأنشد لذى الرمة :

مصابيح ليست باللواتي تقودها نجوم ولا بالأفلات الدَّوالك

وقال الأزهري: أصل الدلوك الميل يقال: مالت الشمس للزوال، ومالت للغروب ﴿غَسَقَ﴾ غسَقُ الليل: سواده وظلمته يقال: غسق الليل إذا اشتدت ظلمته ﴿فتهجد﴾ التهجد: صلاة الليل بعد الاستيقاظ من النوم، والهجودُ: النوم، قال الشاعر: أَلاَ طَرَقَتْنَا والرِّفَاقُ هُجُود فباتَتْ بعَلاَّتِ النَّوَال تَجُود (١٠) ﴿ وَهِ عَلَى النَّوَال اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللّه

سَبُّ الْمُرُولِ: عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قالت قريش لليهود أعطونا شيئاً نسأل عنه هذا الرجل! فقالوا: سلوه عن الروح فأنزل الله ﴿ويسألونك عن الروح قل الروح من أمر ربي . . ﴾(٢) الآية .

\* وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِيَ ءَادَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُم مِّنَ الطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرِ مِّمَّنَ خَلَقْنَا تَفْضِيلًا إِنِي يَوْمَ نَدْعُوا كُلَّ أُنَاسِ بِإِمَامِهِم فَمَنْ أُوتِي كِتَابَهُم بِيَمِينِهِ عَ فَأُولَتِهِكَ يَقْرُءُونَ كِتَابَهُمْ فَكَنْ أُوتِي كِتَابَهُم بِيمِينِهِ عَ فَأُولَتِهِكَ يَقْرُءُونَ كِتَابَهُمْ وَلَا يُظْلَمُونَ فَتِيلًا إِنْ يَعْمَى وَلَا يُظْلَمُونَ فَتِيلًا إِنْ وَمَن كَانَ فِي هَاذِهِ عَ أَعْمَى فَهُو فِي اللَّاخِرَةِ أَعْمَى وَأَضَلُ سَبِيلًا فَي وَإِن كَادُواْ وَلَا يُظْلَمُونَ فَتِيلًا إِنْ وَمَن كَانَ فِي هَاذِهِ عَ أَعْمَى فَهُو فِي اللَّاخِرَةِ أَعْمَى وَأَضَلُ سَبِيلًا فَي وَإِن كَادُواْ

النفسيسيّر : ﴿ولقد كرمنا بني آدم﴾ أي لقد شرفنا ذرية آدم على جميع المخلوقات بالعقل ، والعلم ، والنطق ، وتسخير جميع ما في الكون لهم ﴿وحلناهم في البرّ والبحر﴾ أي وحملناهم على ظهور الدواب والسفن ﴿ورزقناهم من الطيبات﴾أي من لذيذ المطاعم والمشارب قال مقاتل :السمن والعسل والزبد والتمر والحلوى وجعلنا رزق الحيوان التبن والعظام وغيرها ﴿وفضلناهم على كثيرٍ ممّ ن خلقنا تفضيلاً﴾ أي وفضلناهم على جميع من خلقنا من سائر الحيوانات وأصناف المخلوقات من الجن والبهائم والدواب والوحش والطير وغير ذلك ﴿يوم ندعوكل أنس بإمامهم ﴾ أي اذكر يوم الحشر حين ننادي كل إنسان بكتاب عمله ليسلم له وينال جزاءه ، والإمام الكتاب الذي سجل فيه عمل الإنسان ويقويه ﴿وكل شيءٍ أصيناه في إمام مبين قال ابن عباس : الإمام ما عُمل وأملي فكتب عليه ، فمن بعث متقياً لله جعل كتابه بيمينه فقرأه واستبشر (٣) ﴿فمن أوتي كتابه بيمينه ﴾ أي فمن أعطي كتاب عمله بيمينه وهم السعداء أولو البصائر والنهي المتقون لله ﴿فاولئك يقرءون حسناتهم بفرح واستبشار لأنهم وهو الخير ﴿فهو في الآخرة أعمى وأضل سبيلاً أي فهو في الآخرة أشدً عمى وأشد عمتدي إلى الحق ولا إلى الخير ﴿فهو في الآخرة أعمى وأضل سبيلاً أي فهو في الآخرة أشدً عمى وأشد عملا الذيا أعمى عما عاين من معم الله وخلقه ضلالاً (٤) عن طريق السعادة والنجاة قال قتادة : من كان في هذه الدنيا أعمى عما عاين من من من من عم الله وخلقه ضلالاً ٤)

<sup>(</sup>۱) القرطبي ۳۰۸/۱۰ . (۲) أسباب النزول للواحدي ص ۱٦٨ . (٣) الطبري ۱۲٦ وهذا ما رجحه ابن كثير وقيل : إمام هدى أو إمام ضلالة وقيل : نبيهم . (٤) هذا كله من عمى القلب وقيل المراد أنه يحشر يوم القيامة أعمى البصر لقوله تعالى ﴿ونحشرهم يوم القيامة على وجوههم عُمياً وبكماً وصُماً . . ﴾ الآية .

لَيَفْتِنُونَكَ عَنِ اللَّهِى أَوْحَبْنَا إِلَيْكَ لِتَفْتَرِى عَلَيْنَا غَيْرَهُ وَإِذَا لَا تَخَذُوكَ خَلِيلًا ﴿ وَلَا أَن ثَبَّنَاكَ لَقَدُ كِدتَّ لَرَكُ إِلَيْهِ مَ شَيْعًا قَلِيلًا ﴿ إِلَا أَن ثَبَّنَا نَصِيرًا ﴿ وَفِي عَفَ الْمَكَاتِ ثُمَّ لَا يَجِدُ لَكَ عَلَيْنَا نَصِيرًا ﴿ وَفِي اللَّهِ مِنْ اللَّهُ وَلَى عَلَيْنَا نَصِيرًا وَ إِذَا لَا يَلْبَثُونَ خِلَافَكَ إِلَّا قَلِيلًا فَيْ سُنَةً مَن قَدْ وَإِن كَادُواْ لَيَسْتَفِزُونَكَ مِن اللَّهُ وَسِ لِيُخْرِجُوكَ مِنْهَا وَإِذَا لَا يَلْبَثُونَ خِلَافَكَ إِلَّا قَلِيلًا فَي سُنَةً مَن قَدْ أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِن رُسُلِنَا وَلَا تَجِدُ لِسُنَّتِنَا تَحْوِيلًا فَي أَوْمِ الصَّلَوْةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ الَّيْسِ وَقُرْءَانَ

وعجائبه ، فهو فيا يغيب عنه من أمر الآخرة أشد عمى وأضلُّ طريقاً ﴿وإن كادوا ليفتنونــك عن الــذي أوحينا إليك، أي وإن كان الحال والشأن أن المشركين قاربوا أن يصرفوك عن الذي أوحيناه إليك يا محمد من بعض الأوامر والنواهي ﴿لتفتري علينا غيره﴾ أي لتأتي بغير ما أوحاه الله إليك وتخالف تعاليمه ﴿وإذاً لا تخــذوك خليلًا ﴾ أي لو فعلـت ما أرادوا لاتخــذوك صاحبـاً وصديقـاً قال المفسرون : حاول المشركون محاولات كثيرة ليثنوا رسول الله علي عن المضي في دعوته منها: مساومتهم له أن يعبدوا إله مقابل أن يترك التنديد بآلهتهم وماكان عليه آباؤ هم ، ومنها مساومة بعضهم أن يجعل أرضهم حراماً كالبيت العتيق الذي حرَّمه الله ، ومنها طلب بعض الكبراء أن يجعل لهم مجلساً غير مجلس الفقراء ، فعصمه الله من شرهم وأخبر أنه لا يكله إلى أحد من خلقه بل هو وليه وحافظه وناصره (١) ﴿ ولولا أن ثبتناك ﴾ أي لولا أن ثبتناك على الحق بعصمتنا إياك ﴿لقد كدتَ تركَنُ إليهم شيئاً قليلاً﴾ أي كدت تميل إليهم وتسايرهم على ما طلبوا ﴿إِذاً لاذقناك ضعف الحياة وضعف الماتِ أي لو ركَنْتَ إليهم لضاعفنا لك عذاب الدنيا وعذاب الآخرة ، لأن الذنب من العظيم جرمٌ كبير يستحق مضاعفة العذاب ، والغرضُ من الآية بيانُ فضل الله على الرسول في تثبيته على الحق ، وعصمته من الفتنة ، ولو تخلَّى عن عصمتِـه لمالَ إليهـم بعض الشيء و ﴿لُولا﴾ حرف امتناع لوجود أي امتنع الركون إليهم لعصمته تعالى وتثبيته له ، فليس في الآية ما يُنقص من قدر الرسول ﷺ و إنما هي بيان لفضل الله العظيم على نبيه الكريم ﴿ثُمُ لَا تَجِـدُ لَكُ عَلَيْنَا نَصِيراً﴾ أي لا تجد من ينصرك منا أو يدفع عنك عذابنا ﴿وإن كادوا ليستفزونك من الأرض ليخرجوك منها﴾ أي وإن كاد المشركون بمكرهم وإزعاجهم أن يخرجوك يا محمد من أرض مكة ﴿وإِذاً لا يلبثون خلاقك إلا قليلاً﴾ أي لو أخرجوك لم يلبثوا بعد خروجك إلا زمناً يسيراً وفق سنة الله التي لا تتبدل مع الذين يخرجون رسلهم من أوطانهم قال قتادة : همَّ أهلُ مكة بإخراج النبي ﷺ من مكة ولو فعلوا ذلك ما أمهلوا ولكنَّ الله تعالى منعهم من إخراجهِ حتى أمره بالخروج (٢) ﴿ سُنَّة من قد أرسلنا قبلَكَ من رسلِنا ﴾ أي هذه عادة الله مع رسله في إهلاك كل أمةٍ أُخرِجتْ رسولهَا منَّ بين أظهرهم ﴿ولا تجدُّ لسنَّتِنَا تحويـلاَّ﴾ أي لن تجد لها تبديلاً أو تغييراً ﴿ أَقُمُ الصَّلَاةُ لَدَلُوكُ الشَّمِسُ إِلَى غُسَقَ اللَّيلِ ﴾ أي حافظ يا محمد على الصَّلَاة في أوقاتها من وقت زوال

<sup>(</sup>١) قال ابن عباس : كان رسول الله ﷺ معصوماً ، ولكن هذا تعريف للأمة لئلا يركن أحد منهم إلى المشركين في شيء من أحكام الله تعالى وشرائعه . القرطبي ١٠/٧٠٠ (٢) التفسير الكبير للرازي ٢٣/٢١

ٱلْفَجْرِ إِنَّ قُرْءَانَ ٱلْفَجْرِكَانَ مَشْهُودًا ﴿ وَمِنَ ٱلَّيْلِ فَتَهَجَّدْ بِهِ عِنَافِلَةٌ لَّكَ عَسَىٰ أَن يَبْعَثَكَ رَبَّكَ مَقَامًا عَمُودًا ﴿ وَهُ وَقُل رَّبِ أَدْخِلْنِي مُدْخَلَ صِدْقِ وَأَخْرِجْنِي مُخْرَجَ صِدْقِ وَأَجْعَل لِي مِن لَدُنكَ سُلطَنَا نَصِيراً ﴿ وَهُ عَمُودًا ﴿ وَهُ وَقُل رَّبِ أَدْخِلْنِي مُدْخَلَ صِدْقِ وَأَخْرِجْنِي مُخْرَجَ صِدْقِ وَأَجْعَل لِي مِن لَدُنكَ سُلطَنَا نَصِيراً ﴿ وَقُل رَبِ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ إِنَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللللللللّهُ اللللللللّهُ اللللللّهُ الللللّ

الشمس عند الظهيرة إلى وقت ظلمة الليل ﴿وقرآن الفجـر﴾ أي وأقم صلاة الفجر ، وإنما عبّر عنها بقرآن الفجر لأنه تطلب إطالة القراءة فيها ﴿إنَّ قرآن الفجركان مشهوداً ﴾ أي تشهده ملائكة الليل والنهاركما في الحديث (يتعاقبون فيكم ملائكة بالليل وملائكة بالنهار فيجتمعون في صلاة العصر ، وصلاة الفجر . . ) الحديث،قال المفسرون : في الآية الكريمة إشارة إلى الصلوات المفروضة ، فدلوكُ الشمس زوالهُـا وهــو إشارة إلى الظهر والعصر ، وغَسَقُ الليل ظلمتُه وهو إشارة إلى المغرب والعشاء ، وقـرآن الفجـر صلاة الفجر ، فالآية رمز الى الصلوات الخمس (١) ﴿ ومن الليل فتهجَّد به نافلة لك ) أي وقم من الليل بعد النوم متهجداً بالقرآن فضيلةً وتطوعاً لك ﴿عسى أن يبعثـك ربك مقامـاً محموداً ﴾ أي لعلَّ ربك يا محمد يقيمك يوم القيامة مقاماً محموداً يحمدك فيه الأولون والآخرون وهو مقـام « الشفاعـة العـظمـي » قال المفسرون : ﴿عسى﴾ في كلام الله للتحقيق لأنه وعد كريم وهو لا يتخلف ولهذا قال ابن عباس : عسى من الله واجبة أي تفيد القطع ﴿ وقل ربِّ أدخلني مُدخل صدق ﴾ أي قل يا رب أدخلني قبري مُدْخل صدق أي إدخالاً حسناً ﴿وَأَخْرَجَنِي مُخْرَجِ صَدَقَ﴾ أي أخرجني من قبري عند البعث إخراجاً حسناً هذا قول ابن عباس، وقال الحسن والضحاك : المراد دخوله المدينة المنورة ، وخروجه من مكة المكرمة وذلك حين أخرجه المشركون بعد أن تآمروا على قتله صلوات الله وسلامه عليه(١) ﴿واجعلْ لِي من لدنك سلطاناً نصيراً﴾ أي اجعل لي من عندك قوةً ومَنَعة تنصرني بها على أعدائك وتُعزُّ بها دينك ، وقد استجاب الله دعاءه فنصره على الأعداء ، وأعلا دينه على سائر الأديان ﴿وقل جاء الحقُّ وزهقَ الباطلَ ﴾ أي سطع نور الحق وضياؤ ه وهو الإسلام ، وزهق الباطل وأنصاره وهو الكفر وعبادةُ الأصنام ، فلا شرك ولا وثنية بعد إشراق نور الإيمان ﴿إِن الباطل كَان زهوقــاً﴾ أي إن الباطل لا بقاء له ولا ثبوت لأنه يضمحل ويتلاشى ، وإن كانت له صولةً وجولة فسرعان ما تزول كشعلة الهشيم ترتفع عالياً ثم تخبو سريعاً ، روي أن النبي على الله لل دخل مكة عام الفتح كان حول الكعبة ثلاثمائة وستون صناً فجعل يطعنها بعودٍ في يده ويقول: ﴿جاء الحق وزهق الباطل إن الباطل كان زهوقاً ﴾ فما بقي منها صنم إلا خرَّ لوجهه ثم أمر بها فكسرت (٣) ﴿وننزُّل من القرآن ما هو شفاءً ورحمةً للمؤمنين ﴾ أي وننز ل من آيات القرآن العظيم ما يشفي القلوب من أمراض الجهل والضلال ، ويُذهب صدأ النفس من الهوى والدَّنس ، والشُّح والحسد ، وما هو رحمة للمؤمنين بما فيه من الإيمــان

<sup>(</sup>١) قال القرطبي : وهذه الآية إشارة إلى الصلوات المفروضة بإجماع من المفسرين .

<sup>(</sup>٢) اختار هذا القول الطبري وهو المشهور ، والمعنىالأول أظهر لأنه سبقه لفظ البعث والغرض الدعاء بالموت على الإيمان والبعث علىالإيمان.

<sup>(</sup>٣) التفسير الكبير للرازي ٢١/ ٢٣ وأصل الحديث أخرجه البخاري .

وَلا يَزِيدُ الظَّلِمِينَ إِلَّا خَسَارًا ﴿ وَإِذَا أَنْعَمْنَا عَلَى الْإِنسَنِ أَعْرَضَ وَنَعَا بِجَانِبِهِ ۽ وَإِذَا مَسَهُ الشَّرُ كَانَ يَعُوسًا ﴿ وَهَى الْفَلْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى الْمَا كُلَتِهِ عِنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

والحكمة والخير المبين ﴿ولا يزيد الظالمين إلا خسـاراً﴾ أي ولا يزيد هذا القرآن الكافرين به عند سهاعه إلا هلاكاً ودماراً لأنهم لا يصدقون به فيزدادون كفراً وضلالاً ﴿وإذا أنعمنا على الإنسان أعرض ونـآي بجانبه أي وإذا أنعمنا على الإنسان بأنواع النعم من صحةٍ ، وأمن ٍ ، وغنيُّ أعرض عن طاعة الله وعبادتـه ، وابتعد عن ربه غروراً وكِبْراً ﴿وإِذَا مسَّه الشُّر كان يئوساً﴾ أي وإذا أصابته الشدائد والمصائب أصبح يائساً قانطاً من رحمة الله ، والآية تمثيلُ لطغيان الإنسان فإن أصابته النعمة بطر وتكبَّر ، وإن أصابته الشدَّة أيس وقنط كقوله ﴿إِن الْإِنسَانَ خُلَقَ هَلُوعاً ، إذا مسَّه الشرُ جزوعاً ، وإذا مسَّه الخير منوعاً ﴾ ﴿قل كـلُّ يعمل على شاكلتــه ﴾ أي كل واحدٍ يعمل على نهجه وطريقته في الهدى والضلال ، فإن كانت نفس الإنسان مشرقةً صافية صدرت عنه أفعال كريمة فاضلة ، وإن كانت نفسه فاجرةً كافرة صدرت عنه أفعال سيئـةٌ شرّيرة ﴿ فربكم أعلم بمن هو أهدى سبيلاً ﴾ أي ربكم أعلم بمن اهتدى إلى طريق الصواب وبمن ضلَّ عنه وسيجزي كل عامل ٍ بعمله ﴿ويسألونك عن الروح قل الـروح من أمري ربـي﴾ أي يسألك يا محمد الكفار عن الروح ما هي ؟ وما حقيقتها ؟ فقل لهم إنها من الأسرار الخفية التي لا يعلمها إلا ربُّ البرية ﴿وما أُوتيت من العلم إلا قلي لأكه أي وما أوتيتم أيها الناس من العلم إلا شيئاً قليلاً لأن علمكم قليلِ بالنظر إلى علم الله ﴿ولئن شننـا لنذهبنُّ بالذي أوحينا إليـك﴾ أي لو أردنا لمحونا هذا القرآن الذي هو مِنَّةُ الرحمن من صدرك يا محمد فإن ذلك في قدرتنا وثم لا تجد لك بـ علينا وكيـ لأنه أي لا تجد من يتوكل علينا باسترداده ، وردَّه إليك بعد ذهابه ﴿إِلاَّ رحمـةً من ربـك﴾ أي لكنْ رحمةً من ربك تركناه محفوظـاً في صدرك وصــدر أصحابك ﴿إِنَّ فضله كَان عليك كبيراً ﴾ أي فضل الله عليك عظيم حيث أنزل عليك القرآن ، وأعطاك المقام المحمود ، وجعلك خاتم المرسلين وسيد الأولين والآخرين ، والمقصود بالآية الامتنان على الرسول بالقرآن والتحذير له عن التفريط فيه ، والخطاب له عليه السلام والمراد أمته ﴿قِـل لئن اجتمعت الإنـس والجنُّ على أن يأتوا بمثل هذا القـرآن لا يأتون بمثله ولو كان بعضهم لبعض ظهيـراً ﴾ أي لو اتفق واجتمــع أرباب الفصاحة والبيان من الإنس والجان وأرادوا أن يأتوا بمثل هذا القرآن لما أطاقوا ذلك ولـو تعاونـوا وتساعدوا على ذلك جميعاً فإن هذا أمر لا يستطاع وليس بمقدور أحد ﴿ولقد صرَّفنا للنــاس في هذا القــرآن من كل مثــل﴾ أي بيُّنا لهم الحجج والبراهين القاطعة ، ووضحنا لهــم الحـقُّ بالآياتِ والعيـَـر ، والتـرغيب

## ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَعَلِ فَأَبَى أَكْثَرُ ٱلنَّاسِ إِلَّا كُفُورًا ﴿ ١

والترهيب ﴿فأبى أكثـر الناس إلا كفـوراً﴾ أي ومع البراهين القائمة والحجج الواضحة أبى أكثر الناس إلا جحوداً للحق وتكذيباً لله ورسوله .

### البَكَكُعُـة: تضمنت الآيات الكريمة من وجوه البيان والبديع ما يلي:

- ١ ـ الاستعارة ﴿ كُلُ أَناسُ بِإِمامهـ م ﴾ الإمام الذي يتقدم الناس في الصلاة وقد استعير هنا لكتاب الأعمال لأنه يرافق الإنسان ويتقدمه يوم القيامة .
- ٢ ـ الاستعارة التمثيلية ﴿ولا يظلمون فتيلاً في يضرب مثلاً للقلة أي لا ينقصون من ثواب أجورهم
   ولا بمقدار الخيط الذي في شق النواة .
  - ٣ الطباق (ضعف الحياة وضعف المات) .
- ٤ ـ المجاز المرسل ﴿وقرآن الفجـر﴾ أطلق الجزء على الكل أي قراءة الفجر والمراد بها الصلاة لأن
   القراءة جزء منها فالعلاقة الجزئية .
- ه ـ الإظهار في مقام الإضمار لمزيد الاهتمام والعناية ﴿إِن قرآن الفجر كان مشهوداً ﴾ بعد قوله ﴿وقرآن الفجر ﴾ .
- ٦ ـ التفصيل بعد الإجمال ﴿ فمن أُوتِي كتابه بيمينه . . ومن كان في هذه أعمى ﴾ بعد ذكر كتاب
   الأعمال .
- ٧ ـ المقابلة اللطيفة بين ﴿أدخلني مُدُخل صدق﴾ ﴿وأخرجني مخرج صدق﴾ وبين ﴿جاء الحق﴾ ﴿وزهق الباطل﴾ .
- ٨ ــ إسناد الخير إلى الله والشر لغيره ﴿أنعمنا على الإنسان . . وإذا مسه الشر﴾ لتعليم الأدب مع
   الله تعالى .

لطيف على جاء إلى شيخ فاضل عالم من ينكر المجاز والاستعارة في القرآن الكريم جاء إلى شيخ فاضل عالم منكراً عليه دعوى المجاز وكان ذلك السائل المنكر أعمى - فقال له الشيخ ما تقول في قوله تعالى ﴿ومَنْ كَانَ فِي هذه أعمى فهو في الآخرة أعمى وأضل سبيلاً ﴾ هل المراد بالعمى الحقيقة وهو عمى البصر ، أم المراد به المجاز وهو عمى البصيرة ؟ فبهت السائل وانقطعت حجته .

قال الله تعالى : ﴿وقالوا لن نؤمن لك حتى تفجر لنا من الأرض ينبوعاً . . إلى . . ولم يكن له ولي من الذل وكبّره تكبيراً ﴾ النال وكبّره تكبيراً ﴾

المناسكة : لما ذكر تعالى القرآن وما فيه من الدلائل الواضحة والبراهين القاطعة على صدق النبي الأمي ، وتحداهم فظهر عجزهم بوضوح إعجازه ، ذكر هنا نماذج عن تعنت الكفار وضلالهم باقتراح خوارق مادية غير القرآن العظيم ، ثم ذكر قصة موسى وتكذيب فرعون له مع كثرة الخوارق والمعجزات التي ظهرت على يديه تسلية لرسول الله على عن تكذيب المشركين ، ثم ختم السورة الكريمة بدلائل القدرة والوحدانية .

اللغ تن : ﴿ كِسَفَا ﴾ قِطَعاً جَمع كِسْفَة كدمِنْة ودِمَن يقال : كسْفَتُ الثوبَ أكسِفَهُ كِسَفاً إذا قطعته قطعاً قال الفراء : سمعت أعرابياً يقول للبزّاز أعطني كِسْفة يريد قطعة (١) ﴿ قبيلاً ﴾ معاينة ﴿ ترقى ﴾ تصعد ﴿ خَبَتْ ﴾ خبت النار : سكن لهبها ، وخمدت : سكن جمرها ، وهمَدت : طفئت جملة (١) ﴿ قتوراً ﴾ بخيلاً ﴿ مثبوراً ﴾ الثبور : الهلاك يقال : ثبر اللهُ العدوَّ أهلكه ﴿ لفيفاً ﴾ اللفيف : الجمع من القوم من أخلاط شتى قال الجوهري : اللفيف ما اجتمع من الناس من قبائل شتى يقال : جاء القوم بلَفَهم ولفيفهم ﴿ مُكْث ﴾ المكث : التطاول في المدة يقال مكث إذا أطال الإقامة ﴿ تخافت في الكلام أسرً ، بحيث لا يكاد يسمع أحد ﴿ الأذقان ﴾ جمع ذَقَن وهو مجتمع اللَّحْيَين قال الشاعر :

فخرّوا لأذقانِ الوجوه تنوشُهم سباعٌ من الطير العوادي وتنتف

سَبُنُ الْمُرُولُ: أ ـ عن ابن عباس أن رؤساء قريش اجتمعوا عند الكعبة فقالوا: ابعثوا إلى محمد فكلّموه وخاصموه حتى تُعذروا فيه ، فبعثوا إليه إنَّ أشراف قومك قد اجتمعوا ليكلموك فجاءهم سريعاً وكان حريصاً على رُشدهم \_ فقالوا يا محمد: إنّا والله لا نعلم رجلاً من العرب أدخل على قومه ما أدخلت على قومك ، لقد شتمت الآباء ، وعبت الدين ، وسفّهت الأحلام ، وفرقت الجاعة ، فإن كنت إنما جئت بهذا لتطلب مالاً جعلنا لك من أموالنا ما تكون به أكثرنا مالاً ، وإن كنت إنما تطلب الشّرف فينا سودناك علينا ، وإن كان هذا الذي يأتيك رئياً \_ أي تابعاً من الجنّ \_ بذلنا أموالنا في طلب الطبّ حتى نبرئك منه أو نعذر فيك ، فقال رسول الله عني إليكم رسولاً فإن تقبلوا مني ما جئتكم أطلب أموالكم ولا الشرف فيكم ولا الملك عليكم ، ولكنَّ الله بعثني إليكم رسولاً فإن تقبلوا مني ما جئتكم به فهو حظكم في الدنيا والآخرة ، وإن تردّوه على أصبر لأمر الله حتى يحكم الله بيني وبينكم ، فقالوا يا محمد إن كنت غير قابل منا ما عرضنا فقد علمت أنه ليس أحد من الناس أضيق بلاداً ، ولا أشدَّ عيشاً منا ، فسل ربك يُسيّر لنا هذه الجبال ، ويجري لنا أنهاراً ، ويبعث من مضى من آبائنا حتى نسأهم أحقُّ ما تقول ؟ وسله أن يجعل لك جناناً وكنوزاً وقصوراً من ذهب وفضة تغنيك عنا فأنزل الله ﴿ وقالوا لن نؤ من لك حتى تفجر لنا من الأرض ينبوعاً . . ﴾ "الأية .

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير للرازي ٢١/ ٥٦ . (٢) البحر ٦/ ٨٨ . (٣) زاد المسير ٥/ ٨٥ .

ب - عن ابن عباس قال: كان رسول الله على مختف بمكة ، وكان إذا صلّى بأصحابه رفع صوته بالقرآن ، فإذا سمع ذلك المشركون سبُّوا القرآن ، ومن أنزله ومن جاء به ، فقال الله عز وجل لنبيه ﴿ولا تجهر بصلاتك ولا تخافت بها وابتغ بين ذلك سبيلاً ﴾ (١) .

الْنْفُسِكِيرِ : ﴿وَقَالُوا لِن نُونُّمنَ لِكَ حَتَّى تَفْجُر لِنَا مِن الأَرْضِ يَنْبُوعَنَّا﴾ لما تبين إعجاز القرآن ولزمتهم الحجة وغلبوا أخذوا يتعلَّلون باقتراح الآيات والخوارق والمعنى قال المشركون لن نصدُّقك يا محمد حتى تشقَّق لنا من أرض مكة عيناً غزيرة لا ينقطع منها الماء ﴿ أَو تكونَ لكَ جنــةٌ من نخيل ٍ وعِنـــب ﴾ أي يكون لك بستانٌ فيه أنواع النخيل والأعناب ﴿فتفجِّر الأنهـارَ خِلاَلهَا تفجيــراً﴾ أي تجعل الأنهار تتفجَّر فيهّا وتسير وسطها بقوةٍ وغزارة ﴿ أُو تُسْقط السماء كما زعمت علينا كسفا ﴾ هذا هو الاقتراح الثالث أي تجعل السماء تتساقط علينا قِطَعاً قِطَعاً كما كنتَ تخوَّفنا وتزعم أن الله سيعذبنا إن لم نؤ من بك قال المفسرون : أشار وا إلى قوله تعالى ﴿إِنْ نَشَأُ نَحْسَفُ بِهِمَ الأَرْضَ أَو نُسْقِطْ عليهِم كِسَفَاً مِن السهاء ﴾ ﴿أو تأتي باللهِ والملائكة قبيلاً أي تُحضر لنا الله وملائكته مقابلة وعياناً فنراهم ﴿ أُو يكون لك بيتُ من زخرف ﴾ أي يكون لك قصر مشيَّد عظيم من ذهب لا من حجر أو طين ﴿ أُو تَرْقَـَى فِي السَّهَاءِ وَلَنْ نُؤمَــن لَرُقيُّكَ حتى تُنَزِّل علينا كتاباً نَقْـروُّه ﴾ هذا هو الاقتراح السادس والأخير ، وِكلُّها تدل على سفه وجهل كبير ، بسنة الله في خلقه وبحكمته وجلاله أي أو تصعد يا محمد إلى السهاء بِسُلَّم ولن نصدَّقك لمجرد صعودك حتى تعود ومعك كتاب من الله تعالى منشور أنك عبده ورسولُه نقرؤ ه بأنفسنا ﴿قل سبحــان ربي هل كنــتُ إلا بشراً رسولاً ﴾ أي قل لهم يا محمد تعجباً من فرطكفرهم وعنادهم : سبحانَ الله هل أنا إله حتى تطلبوا مني أمثال هِذَهُ المُقترحَاتُ ؟ مَا أَنَا إِلَا رَسُولٌ مِن البَشِرِ بَعْثَنيُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ فَلَمْ هَذَا الجحود والعناد ؟ ! ﴿وَمَا مَنَـعَ النَّاسَ أَنْ يُؤْمنُ وَا إِذْ جَاءِهم الْهُدَى إِلا أَنْ قالَـوا أَبْعَثَ اللَّـهُ بَشراً رسُولاً ﴾ ؟ أي إن السبب الذي منع المشركين من الإيمان بعد وضوح المعجزات هو استبعاد أن يبعث الله رسولاً إلى الخلق من البشر ، فلماذا يكون بشراً ولا يكون ملكاً ؟ وقد ردَّ تعالى عليهم بقوله ﴿قـل لوكان في الأرض ملاتكـة يمشون مطمئنيـن﴾ أي قل لهم يا

<sup>(</sup>١) أسباب النزول ص ١٧٠ .

بَيْنِي وَبَيْنَكُرُ إِنَّهُ كَانَ بِعِبَادِهِ عَبِيرًا بَصِيرًا بَصِيرًا بَصِيرًا بَصِيرًا بَصِيرًا بَصِيرًا فَهُو اللَّهُ فَهُو الْمُهْتَدِ وَمَن يُضْلِلْ فَلَن بَجِدَ لَحُمْ أَوْلِيآ عَن دُونِهِ وَنَحْشُرُهُمْ يَوْمَ الْقِيكَمَةِ عَلَى وُجُوهِهِمْ عُمَّيًا وَبُحَمَّا وَصُمَّا مَأُونَهُمْ جَهَنُمُ كُلَمَا خَبَتْ زِدْنَكُمْ مَن دُونِهِ وَيَعْشُرُهُمْ يَوْمَ الْقِيكَمَةِ عَلَى وُجُوهِهِمْ عُمَّيًا وَبُحَمَّا وَصُمَّا مَأُونَهُمْ جَهَنُمُ كُفَرُواْ بِعَاينَتِنَا وَقَالُواْ أَءِذَا كُمَّا عِظْكُما وَرُفَنَا أَءِنَا لَمَبْعُوثُونَ خَلْقًا جَدِيدًا لَيْ اللَّهُ اللَّهُ مَا لَكُونَ خَلْقًا جَدِيدًا لَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

محمد : لوكان أهل الأرض ملائكة يمشون على أقدامهم كما يمشي الناس ساكنين في الأرض مستقرين فيها ﴿لنزَّلنا عليهـم من السهاءِ مَلَكـاً رسولاً﴾ أي لنزلنا عليهم رسولاً من الملائكة ولـكنَّ أهـل الأرض بشرُّ فالرسول إليهم بشرٌ من جنسِهم ، إذْ جرت حكمة الله أن يرسل إلى كل قوم رسولاً من جنسهم ليمكنهم الفهم عنه ومخاطبته ، وهذا تسفيه وتجهيل لمنطق المشركين ﴿قــل كفي بالله شهيــداً بيني وبينكــم﴾ أي كفي اللهُ شاهداً على صدقي ﴿إنه كان بعبادِهِ خبيراً بصيراً ﴾ أي هو تعالى العالم بأحوال العباد وسيجازيهم عليها ﴿ ومن يَهُ مِ اللهُ فهو المُهْتَدَ ﴾ أي من يهده الله إلى الحق فهو السعيد الرشيد ﴿ ومن يُضلل فلن تجد لهم أولياء من دونه أي ومن يضلله الله عن الحق بسبب سوء اختياره فلن تجد لهم أنصاراً يعصمونهم من عذاب الله ﴿ونحشرهـم يوم القيامة على وجوههـم﴾ أي يُسحبون يوم القيامة على وجوههم تجرُّهم الزبانية من أرجلهم إلى جِهنم كِما يُفعِل في الدنيا بمن يبالغ في هوانه وتعذيبه ﴿عمياً وبُكماً وصُماً﴾ أي يُحشرون حال كونهم عمياً وبكماً وصماً يعني فاقدي الحواس لا يرون ولا ينطقون ولا يسمعون ثم يردُّ الله إليهم أسهاعهم وأبصارهم ونطقهم فيرون النار ويسمعون زفيرها وينطقون بما حكى الله عنهم ، عن أنس قيل يا رسول الله : كيف يُحشر الناسُ على وجوههم ؟ قال : الذي أمشاهم على أرجلهم قادر على أن يمشيهم على وجوههم(١) ﴿مأواهم جهنَّـمُ كلما خَبَتْ زدناهم سعيـراً ﴾ أي مستقرهم ومقامهم في جهنم كلما سكن لهبها وخمدت نارها زدناهم ناراً ملتهبة ووهجاً وجمراً(٢) ﴿ذلك جزاؤهم بأنهم كفروا بآياتنا وقالوا أئذا كنا عظاماً ورفاتاً أثنا لمبعوثون خلقاً جديداً ﴾ أي ذلك العذاب جزاء كفرهم بآيات الله وتكذيبهم بالبعث والنشور وقولهم أئــذا أصبحنــا عظامــاً نخــرة، وذرات متفتتــة سنُخلــق ونبعــث مرة ثانية؟ وقد ردًّ تعالى عليهم بقوله ﴿ أُوكِم يروا أنَّ اللَّه الذي خلق السموات والأرض قادرٌ على أن يخلق مثلهُم ﴾ أي أولم ير هؤ لاء المشركون أن الله العظيم الجليل الـذي خلـق هذا الـكون الهائـل بسمواتـه وأرضه قادرٌ على إعادة جسد الإنسان بعد فنائه؟ فإن القادر على الإحياء قادر على الإعادة بطريق الأحرى قال في البحر: نبُّههم تعالى على عظيم قدرت وباهم حكمت بقول ﴿أُولَمْ يرَوُّا﴾ وهـو استفهـام إنكارٍ وتـوبيخ على استبعادهـم الإعـادة، واحتجـاجٌ عليهـم بأنهــم قد رأوا قدرة الله على خلق هذه الأجرام العظيمة التي بعضُ ما تحويه البشرُ، فكيف يقرون بخلق هذا المخلـوق العظيم

<sup>(</sup>١) أخرجه الشيخان . (٢) قال في التسهيل : المراد كلما أكلت لحومهم فسكن لهبها بُدلوا أجساداً أخر ، ثم صارت ملتهبة أكثر مما كانت .

فَأَبَى ٱلظَّالِمُونَ إِلَّا كُفُورًا ﴿ قُل لَّوْ أَنتُمْ تَمْلِكُونَ خَزَآبِنَ رَحْمَةِ رَبِّنَ إِذًا لّأَمْسَكُتُمْ خَشْيَةَ ٱلْإِنفَاقِ ۗ وَكَانَ ٱلْإِنْسَنُ قَتُورًا رَبْنِ وَلَقَدْ ءَا تَدْنَ مُوسَىٰ تِسْعَ ءَايَلتِ بَيِّنَاتُ فَسْعَلْ بَنِيَ إِسْرَ عِيلَ إِذْ جَآءَهُمْ فَقَالَ لَهُ, فِرْعَوْنُ إِنِّي لَأَظُنُّكَ يَنْمُوسَىٰ مَسْحُورًا ﴿ إِنَّ قَالَ لَقَـدْ عَلِمْتَ مَآ أَنزَلَ هَنَؤُلآءِ إِلَّا رَبُّ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ بَصَـآ بٍرَ وَ إِنِّي لَأَظُنُّكَ يَنْفِرْعَوْنُ مَثْبُورًا ﴿ فَيَ فَأَرَادَ أَن يَسْتَفِزَّهُم مِّنَ ٱلْأَرْضِ فَأَغْرَقْنَكُ وَمَن مَّعَـهُ, جَمِيعًا ﴿ وَقُلْنَا مِنْ بَعْدِهِ عَلِبَنِيَ إِسْرَاءِيلَ ٱسْكُنُواْ ٱلْأَرْضَ فَإِذَا جَآءَ وَعْدُٱلْآخِرَةِ جِئْنَا بِكُرْ لَفِيفًا ﴿ وَبِالْحَتِّ أَزَلْنَاهُ وَبِالْحَقِّ نَزَلً ثم ينكرون إعادته (١) ﴿وجعل لهـم أجلاً لا ريب فيه﴾ أي جعل لهـؤلاء المشركين موعـداً محـدًّداً لموتهم وبُعثِهم ، لا شك ولا ريب في مجيئه ﴿فأبى الظالمون إلا كفوراً﴾ أي أبى هؤ لاء الكافرون الظالمون ـ مع وضوح الحق وسطوعه ــ إلا جحوداً وتمادياً في الكفر والضلال ﴿قل لو أنتـم تملكون خزائن رحمة ربـي﴾ أي قل يا محمد لهؤ لاء المعاندين المكابرين ، المقترحين للخوارق والمعجزات : لوكنتم تملكون خزائن رزق الله ونِعَمه التي أفاضها على العباد ﴿إذاً لأمسكتم خشية الإنفاق﴾ أي إذاً لبخلتم به وامتنعتم عن الإنفاق خوفاً مِن نفادها ﴿ وَكَانَ الْإِنْسَانَ قَتُوراً ﴾ أي وكان الإنسانُ شُحْيِحاً مُبالغاً في الْبَحْلُ قال ابن عباسً : ﴿ قتوراً ﴾ أي بخيلاً منوعاً وقال الزمخشري : ولقد بلغ هذا الوصف بالشُّحّ الغاية التي لا يبلغها الوهم (٢٠) ، ثم ذكر تعالى أن كثرة الخوارق لا تُنشىء الإيمان في القلوب الجاحدة ، وهما هو ذا موسى قد أُوتي تسع آيات بينات ثم كذَّب بها فرعون وملؤه فحلَّ بهم الهلاك جميعاً ﴿ولقد آتينا موسى تسع آياتٍ بينات﴾ أي والله لقد أعطينا موسى تسع آيات واضحات الدلالة على نبوته وصحة ما جاء به من عند الله وهي «العصا ، واليد ، والطوفان ، والجَراد ، والقُمَّل ، والضفادع ، والدم ، وانفلاق البحر ، والسنين » خمسٌ منهـا في سورة الأعراف ﴿ فأرسلنا عليهم الطوفان والجراد والقُمَّل والضفادع والدَّم آياتٍ مفصلات ﴾ والباقي متفرقات ﴿ فَاسَأَلْ بَنِي إِسْرَاتِيلَ إِذْ جَاءَهُم ﴾ أي فاسأَلْ يا محمد بني إسرائيل عما جرى بين موسى وفرعون فإنهم يعلمونها مما لديهم في التوراة قال الرازي : وليس المطلوب من سؤ ال بني إسرائيل أن يستفيد هذا العلم منهم بل المقصود أن يظهر لعامة اليهود وعلمائهم صدق ما ذكره الرسول فيكون هذا السؤ ال سؤ ال استشهاد(١) ﴿ فقال له فرعون إني لأظُنك يا موسى مسحوراً ﴾ أي إني لأظنك يا موسى قد سُحرت فتخبُّط عقلُك ﴿قالَ لقد علمتَ مَا أَنــزَلَ هؤلاء إلا ربُّ السمــواتِ والأرض بصــائــر﴾ أي قال له موسى توبيخــأ وتبكيتاً : لقد تيقَّنت يا فرعون أن هذه الآيات التسع ما أنزلها إلا رب السمواتِ والأرض شاهدة على صدقي ، تبصِّرُ الناس بقدرة الله وعظمته ولكنك مكابرٌ معاند ﴿وإنِّي لأظنـك يا فرعون مثبـوراً﴾ أي وإني لاعتقدك يا فرعون هالكاً خاسراً ﴿فأراد أن يستفزهم من الأرضُ ﴾ أي أراد فرعون أن يخرج موسى وقومه من أرض مصر ﴿فأغرقناه ومـن معه جميعـاً﴾ أي فأغرقنا فرعون وجنَّده أجمعين في البحر ﴿وقلنا من

<sup>(</sup>١) الكشاف ٢/ ٦٩٦ . (٢) التفسير الكبير ٢١/ ٦٥ . (٣) البحر ٦/ ٨٢ .

وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا مُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ﴿ وَ وَقُرْءَانَا فَرَقَنَكُ لِتَقْرَأَهُ عَلَى آلنَّاسِ عَلَى مُحَثِّ وَنَزَلْكُ تَنزِيلًا ﴿ وَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ عَنْ اللَّهُ النَّاسِ عَلَى مُحَثُّ وَ اللَّهُ الْمَا اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

بعده لبني إسرائيل اسكنوا الأرض، أي وقلنا لبني إسرائيل من بعد إغراق فرعون وجنده اسكنوا أرض مصر ﴿فَإِذَا جَاءُ وعـد الآخرة جَنْنَا بَكُم لَفَيْفًا﴾ أي فإذا جاء يوم القيامة جئنا بكم من قبوركم إلى المحشر مختلطين فيكم المؤمن والكافر ، والبرُّ والفاجر ، ثم نفصل بينكم ونميّز السعداء من الأشقياء ، ثم عاد إلى تعظيم حال القرآن وجلالة قدره فقال ﴿ وَبَالْحُـقُّ أَنْزِلْنَاهُ وَبِالْحُـقُّ نَزِلُ ﴾ أي وأنزلنا هذا القرآن متلبساً بالحقُّ ، لا يعتريه شك أو ريب ، فيه الحكم والمواعظ والأمثال التي اشتمل عليها القرآن وهكذا أنزل من عند الله ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا مُبْشَرًا وَنِذِيراً ﴾ أي وما أرسلناك يا محمد إلا مبشراً بالجنة لمن أطاع ، ومنذراً بالنار لمن عصى ﴿وقرآناً فَرَقْنَاه لتَقْرأُه على النَّاسِ على مُكْتُ ﴾ أي وقرآناً نزَّلناه مفرقاً منجماً لتقرأه على الناس على تُؤ دةٍ ومهل ، ليكون حفظه أسهل ، والوقوف على دقائقه أيسر ﴿ونزَّلناه تنزيلاً﴾ أي نزَّلناه شيئاً بعد شيء على حسب الأحوال والمصالح ﴿قل آمنوا به أو لا تؤمنوا ﴾ خطاب للمشركين الذين اقترحوا المعجزات على وجه التهديد والوعيد أي آمنوا بهذا القرآن أو لا تؤ منوا فإن إيمانكم به لا يزيده كمالاً ، وتكذيبكم له لا يورثه نقصاً ﴿إِنَّ الذين أُوتِـوا العلم من قبله إذا يُتلى عليهم يخرُّون للأذقان سجـداً ﴾ أي العلماء الذين قرءوا الكتب السالفة من صالحي أهل الكتاب إذا سمعوا القرآن تأثروا فخرّوا ساجـدين للّـه رب العـالمين ، والجملة تعليل لما تقدم والمعنى : إن لم تؤ منوا به أنتم فقد آمن به من هو خير منكم وأعلم ﴿ويقولــون سبحـان ِربنا إن كان وعد ربنا لمفْعُــولاً﴾ أي يقولون تنزُّه الله عن إخلاف وعده إنه كان وعده كائناً لا محالة ﴿ويـخِرُّون للأذقان يبكون ويزيدهم خشـوعاً﴾ أي ويخرُّون لناحية الأذقان ساجدين على وجوههم باكين عند استماع القرآن ويزيدهم تواضعاً لله قال الرازي : والفائدة في هذا التكرير اختلاف الحالين وهــو خرورهم للسجود وفي حال كونهم باكين عند استاع القرآن(١) ﴿قل ادعـوا الله أو ادعوا الرحمـن ﴾ أي نادوا ربكم الجليل باسم ﴿الله ﴾ أو باسم ﴿الرحمن ﴾ ﴿أيّاً ما تدعوافله الأسهاء الحسنى ﴾ أي بأي هذين الإسمين ناديتموه فهو حسن لأن أسهاءه جميعها حسني وهذان منها قال المفسرون : سببها أن الكفار سمعوا النبي على يعلى يعارضن عنه المعن فقالوا إن كان محمد ليأمرنا بدعاء إله واحد وها هو يدعو إلهين فنزلت الآية مبينة أنهما لمسمَّى واحد ﴿ ولا تجهر بصلاتك ولا تخافت بهــا ﴾ أي لا تجهر يا محمد بقراءتك في الصلاة فيسمعك المشركون فيسبوا القرآن ومن أنزله ولا تُسرَّ بقراءتك بحيث لا تسمع من خلفك ﴿وابتغ بين ذلك

<sup>&</sup>lt;u>(١) التفسير الكبير ٢١/ ٦٩</u> .

# وَقُلِ ٱلْحَمَٰدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى لَمْ يَنْخَذْ وَلَدًا وَلَمْ يَكُن لَّهُ شَرِيكُ فِي ٱلْمُلْكِ وَلَمْ يَكُن لَّهُ وَلِيٌّ مِنَ ٱلذَّكِّ وَكَبِرْهُ تَكْبِيراً ١

سبيلاً أي اقصد طريقاً وسطاً بين الجهر والمخافتة قال ابن عباس : كان رسول الله على يرفع صوته بالقراءة فإذا سمعه المشركون سبوا القرآن ومن أنزله فنزلت (١) ﴿ وقل الحمد لله الذي لم يتخذ ولداً ﴾ أي الحمد لله الذي تنزَّه عن الولد ﴿ ولم يكن له شريك في الملك ﴾ أي ليس له شريك في ألوهيته ﴿ ولم يكن له ولي من الذل ﴾ أي ليس بذليل فيحتاج إلى الولي والنصير ﴿ وكبره تكبيراً ﴾ أي عظم ربك عظمة تامة واذكره بصفات العز والجلال ، والعظمة والكهال ، ختمت السورة كها بدأت بحمد الله وتقرير وحدانيته بلا ولد ولا شريك ، وتنزيهه عن الحاجة إلى الولي والنصير ، وهو العلى الكبير .

البَكَكُاغَـة: تضمنت الآيات الكريمة وجوهاً من البيان والبديع نوجزها فيما يلي:

- ١ الاستفهام الإنكاري ﴿أبعث الله بشراً رسولاً ﴾ ؟ .
- ٧ \_ الالتفات من الغيبة إلى التكلم ﴿ ونحشرهم يوم القيامة ﴾ اهتماماً بأمر الحشر .
- ٣ الطباق بين ﴿من يهد . . ومن يضلل﴾ وبين ﴿مبشراً . . ونـذيراً ﴾ وبـين ﴿تجهـر . .
   وتخافت ﴾ .
  - ٤ ـ الجناس الناقص بين ﴿محسوراً ﴾ و ﴿مثبوراً ﴾ لتغير بعض الحروف .
- المقابلة اللطيفة ﴿وإني لأظنك يا فرعون مثبوراً ﴾ مقابل قولة فرعون ﴿وإني لأظنك يا موسى
   مسحوراً ﴾.
- مسحوراً ﴾ . السجع الرصين الذي يزيد في جمال الأسلوب مثل ﴿فتفجّر الأنهار خلالها تفجيراً مبشراً ونذيراً ﴾ . ونذيراً ﴾ ومثل ﴿إني لأظنك يا موسى مسحوراً . . وإني لأظنك يا فرعون مثبوراً ﴾ .

« تم بحمده تعالى تفسير سورة الإسراء »

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ٢١/ ٧٠ .



### بِينَ يَدَى السُّورَة

\* سورةُ الكهف من السور المكية ، وهي إحدى سورٍ خس بُدئت بـ « الحمدُ لله » وهذه السور هي « الفاتحة ، الأنعام ، الكهف ، سبأ ، فاطر » وكلَّها تبتدىء بتمجيد الله جل وعلا وتقديسه ، والاعتراف له بالعظمة والكبرياء ، والجلال والكهال .

\* تعرضت السورة الكريمة لثلاث قصص من روائع قصص القرآن ، في سبيل تقرير أهدافها الأساسية لتثبيت العقيدة ، والإيمان بعظمة ذي الجلال . . أما الأولى فهي قصة « أصحاب الكهف » وهي قصة التضحية بالنفس في سبيل العقيدة ، وهم الفتية المؤ منون الذين خرجوا من بلادهم فراراً بدينهم ، ولجئوا إلى غارٍ في الجبل ، ثم مكثوا فيه نياماً ثلاثمائة وتسع سنين ، ثم بعثهم الله بعد تلك المدة الطويلة .

\* والقصة الثانية: قصة موسى مع الخضر، وهي قصة التواضع في سبيل طلب العلم، وما جرى من الأخبار الغيبية التي أطلع الله عليها ذلك العبد الصالح « الخضر » ولم يعرفها موسى عليه السلام حتى أعلمه بها الخضر كقصة السفينة، وحادثة قتل الغلام، وبناء الجدار.

\* والقصة الثالثة : قصة « ذي القرنين » وهو ملك مكَّن الله تعالى له بالتقوى والعدل أن يبسط سلطانه على المعمورة ، وأن يملك مشارق الأرض ومغاربها ، وما كان من أمره في بناء السد العظيم .

\* وكما استخدمت السورة \_ في سبيل هدفها \_ هذه القصص الثلاث ، استخدمت أمثلة واقعية ثلاثة ، لبيان أن الحق لا يرتبط بكثرة المال والسلطان ، وإنما هو مرتبط بالعقيدة ، المثل الأول : للغني المزهو بماله ، والفقير المعتز بعقيدته وإيمانه ، في قصة أصحاب الجنتين . والثاني : للحياة الدنيا وما يلحقها من فناء وزوال ، والثالث : مثل التكبر والغرور مصوراً في حادثة امتناع إبليس عن السجود لآدم ، وما ناله من الطرد والحرمان ، وكل هذه القصص والأمثال بقصد العظة والاعتبار .

التيب ميك : سميت «سورة الكهف » لما فيها من المعجزة الربانية ، في تلك القصة العجيبة الغريبة قصة أصحاب الكهف .

قال الله تعالى : ﴿ الحمد للـه الذي أنـزل على عبـده الكتاب . . إلى . . ولا يُشرك في حكمه أحداً ﴾ من آية (١) إلى نهاية آية (٢٦) .

# بِسْ لِللهِ ٱلرَّمْ لِٱلرَّحِيمِ

الحَمْدُ لِلّهِ اللّذِي أَنْزَلَ عَلَى عَبْدِهِ الْكِتَابَ وَلَمْ يَجْعَلَ لَهُ, عِوَجَا ﴿ قَيْمًا لِيُنذِرَ بَأْسًا شَدِيدًا مِن لَدُنَهُ وَيُبَشِّرَ اللّهُ وَيُنذِرَ اللّذِينَ قَالُواْ التَّخَذَ اللّهُ وَلِدِينَ اللّهُ وَلِدَا لَيْ مَا عَلْمُ وَلَا لِلّابَآيِمِ مَّ كَبُرَتْ كَلِمَةً تَخْرُجُ مِنْ أَفُواهِهِمْ إِن يَقُولُونَ إِلّا كَذِبًا فَيْ اللّهُ وَلَدًا فَيْ مَا لَمُ مُ إِن يَقُولُونَ إِلّا كَذِبًا فَيْ

النفسيسير : ﴿ الحمد لله السني أنزل على عبده الكتاب وي الثناء الكامل مع التعظيم والإجلال لله الذي أنزل على رسوله محمد القرآن نعمة عليه وعلى سائر الخلق ﴿ ولم يجعل لله عوجاً وي معانيه ، وليس فيه أي عيب أو تناقض ﴿ قيما و يستقياً لا اختلاف فيه ولا تناقض قال الطبري : هذا من المقدم والمؤخر أي أنزل الكتاب قياً ولم يجعل له عوجاً يعني مستقياً لا اختلاف فيه ولا تفاوت ، ولا اعوجاج ولا ميل عن الحق (١٠٠٠) ، ﴿ لينذر بأسا شديداً من لدُنه و أي لينذر بهذا القرآن الكافرين عذاباً شديداً من عنده تعالى ﴿ ويبشر المؤمنين النيد المنافرة النين يعملون الأعمال الصالحة ﴿ أن لهم الجنة وما فيها من النعيم المقيم ﴿ ماكثين فيه أب داك أي ويخوف أولئك النعيم الذي لا انتهاء له ولا انقضاء ﴿ ويُنذر النين قالوا اتخذ الله ولداً وكرر الإنذار استعظاماً الكافرين الذين نسبوا لله الولد عذابه الأليم قال البيضاوي : خصّهم بالذكر وكرر الإنذار استعظاماً الكفرهم ، وإنما لم يذكر المنذر به استغناءً بتقدم ذكره (١٠) ﴿ ما لهم به من علم وأي ما لهم بذلك الافتراء الشنيع شيءٌ من العلم أصلاً ﴿ ولا لآبائه م أي ولا لأسلافهم الذين قلدوهم فتاهوا جمعاً في الافتراء الشنيع شيءٌ من العلم أصلاً ﴿ ولا لآبائه م أي ولا لأسلافهم الذين قلدوهم فتاهوا جمعاً في الافتراء الشنيع شيءٌ من العلم أصلاً ﴿ ولا لآبائه م أي ولا لأسلافهم الذين قلدوهم فتاهوا جمعاً في

<sup>(</sup>١) الطبري ١٥/ ١٩٠ . (٢) البيضاوي ٢/٢ .

بيداء الجهالة والضلالة ﴿كبرت كلمةً تخرج من أفواههم ﴾ أي عظمت تلك المقالة الشنيعة كلمة قبيحة ما أشنعها وأفظعها ؟ خرجت من أفواه أولئك المجرمين ، وهي في غاية الفساد والبطلان ﴿ إِن يقولُــون إلا كذباً﴾ أي ما يقولون إلا كذباً وسفهاً وزوراً ﴿فلعلُّـك باخـعُ نفسـك علــى آثارهــم﴾ أي فلعلك قاتــلٌ نفسك يا محمد ومهلكها غمّاً وحزناً على فراقهم وتوليهم وإعراضهم عن الإيمان ﴿ إِن لَـم يؤمنـوا بهـذا الحديث أسفاً أي إن لم يؤ منوا بهذا القرآن حسرةً وأسفاً عليهم ، فما يستحق هؤ لاء أن تحزن وتأسف عليهم ، والآية تسلية للنبي عليه السلام ﴿إنا جعلنا ما على الأرض زينة لها ﴾ أي جعلنا ما عليها من زخارف ورياش ومتاع وذهب وفضة وغيرها زينة للأرض كها زينا السهاء بالكواكب ﴿لنبلوهـــم أيهــم أحسن عملاً ﴾ أي لنختبر الخلق أيهم أطوع لله وأحسن عملاً لأخرته ﴿وإنَّا لجاعلون ما عليها صعيداً جُرُزاً ﴾ أي سنجعل ما عليها من الزينة والنعيم حطاماً وركاماً حتى تصبح كالأرض الجرداء التي لا نبات فيها ولا حياة بعد أن كانت خضراء بهجة قال القرطبي : الآية وردت لتسلية النبي ﷺ والمعنى : لا تهتم يا محمد للدنيا وأهلها فإنا إنما جعلنا ذلك امتحاناً واختباراً لأهلها ، فمنهم من يتدبر ويؤ من ومنهم من يكفُّر ، ثم إن يوم القيامة بين أيديهم ، فلا يعظمنُّ عليك كفرهُم فإنا سنجازيهم(١) ﴿أم حسبت أنَّ أصحاب الكهف والرقيم كانوا من آياتنا عجباً ﴾ ؟ بدء قصة أصحاب الكهف، والكهفُ الغارِ المتسع في الجبل ، والرقيمُ اللوح الذي كتب فيه أسهاء أصحاب الكهف على المشهور والمعنى : لا تظنـنُّ يا محمد أن قصة أهل الكهف ـ على غرابتها ـ هي أعجبُ آيات الله ، ففي صفحات هذا الـكون من العجائب والغرائب ما يفوق قصة أصحاب الكهف قال مجاهد : أحسبت أنهم كانوا أعجب آياتنا ؟ قد كان في آياتنا ما هو أعجب(٢) منهم ﴿إِذْ أُوى الفتيــة إلـــى الكهـف﴾(٣) أي اذكر حين التجأ الشبان إلى الغار في الجبل وجعلوه مأواهم ﴿فقالـوا ربُّنـا آتنـا من لدنـك رحمـة ﴾ أي أعطنا من خزائـن رحمـك

<sup>(</sup>۱) القرطبي ١٠٤٠٠ . (۲) زاد المسير ١٠٨٠ . (٣) خلاصة قصة أصحاب الكهف كها ذكرها المفسرون أن ملكاً جباراً يسمى دقيانوس ظهر على بلدة من بلاد الروم تدعى وطرطوس ، بعد زمن عيسى عليه السلام ، وكان يدعو الناس إلى عبادة الأصنام ويقتل كل مؤمن لا يستجيب لدعوته الضالة ، حتى عظمت الفتنة على أهل الإيمان ، فلها رأى الفتية ذلك حزنوا حزناً شديداً وبلغ خبرهُم الملك الجبار فبعث في طلبهم فلها مثلوا عند الملك توعدهم بالقتل إن لم يعبدوا الأوثان ويذبحوا للطواغيت ، فوقفوا في وجهه وأظهروا إيمانهم وقالوا فوربنا رب السموات والأرض لن ندعو من دونه إلها في فقال لهم : إنكم فتيان حديثة أسنانكم وقد أخرتكم إلى الغد لتروا رأيكم فهربوا ليلاً ومروا براع معه كلب فتبعهم فلها كان الصباح آووا إلى الكهف وتبعهم الملك وجنده فلها وصلوا إلى الكهف هاب الرجال وفزعوا من الدخول عليهم فقال الملك : سدّوا عليهم باب الغار حتى يموتوا فيه جوعاً وعطشاً ، وألقى الله على أهل الكهف النوم فبقوا نائمين وهم لا يدرون ثلاثها ثة وتسع =

لِنَعْلَمَ أَى الْحَرْبَيْنِ أَحْصَىٰ لِمَا لَبِنُواْ أَمَدًا ﴿ إِنَّى ثَمَّنُ نَقُصْ عَلَيْكَ نَبَأَهُم بِالْحَقِّ إِنَّهُمْ فِتْمَةً عَامَنُواْ بِرَبِّمْ وَنِهِ عَلَيْكَ نَبَأَهُم بِالْحَقِّ إِنَّهُمْ فِتْمَةً عَامَنُواْ بِرَبِمْ وَذِدْ نَكُمْ هُدًى ﴿ وَلَا يَأْتُونَ عَلَيْهِم لِللَّا عَلَى قُلُو بِهِمْ إِذْ قَامُواْ فَقَالُواْ رَبْنَا رَبُ السَّمَلُواتِ وَالْأَرْضِ لَن نَدْعُواْ مِن دُونِهِ عَالِمَةً لَوْلَا يَأْتُونَ عَلَيْهِم بِسُلْطَانِ بَيْنِ فَمَنْ إِلَيْهَا لَقَدَ قُلْنَا إِذَا شَطَطًا ﴿ يَهِي هَنَوُلاَءِ قَوْمُنَا آتَكَذُواْ مِن دُونِهِ عَالِمَةً لَوْلَا يَأْتُونَ عَلَيْهِم بِسُلْطَانِ بَيْنِ فَمَنْ إِلَيْهَا لَقَهُ لَوْلَا يَا لَهُ فَاللَّهُ مَا اللَّهُ فَالْوَرَ إِلَّا اللّهَ فَأَوْرَا إِلَى اللّهَ عَلَيْهِم بِسُلْطَانِ بَيْنِ فَمَنْ اللّهَ عَلَيْهِم فِي اللّهِ كَذِبًا ﴿ وَإِنَّ عَنَوْلُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ إِلّا اللّهَ فَأَوْرَا إِلَى الْكَهْفِ يَنْشُرْ لَكُمْ رَبُكُمْ وَاللّهُ عَلَى اللّهِ كَذَبًا ﴿ وَإِنْ اللّهُ عَلَيْهِ مَا يَعْبُدُونَ إِلّا اللّهَ فَأُورَا إِلَى اللّهَ عَلَى اللّهِ كَذَبًا ﴿ وَإِنْ الْمَالُونُ مُعَالِمُ اللّهُ عَلَيْكُولُوا إِلّهُ اللّهُ فَأَوْرَا إِلَى اللّهُ فَالْوَرَا إِلَى اللّهُ مَا لَكُولُ مَا لَكُمْ لِكُولُولُ اللّهُ مَا لَهُ مَا لَا لَهُ كَذَا لَا لَهُ مَا لِهُ مُلْكُولُ وَاللّهُ لَا لَهُ لَا لَا لَلّهُ فَأُورَا إِلَى اللّهُ فَالْوَالْ إِلَالُولُ اللّهُ مَا لِللّهُ مَا لَلْهُ فَاللّهُ لَا لَكُولُولُ اللّهُ لَا لَا لَهُ فَا اللّهُ لَا لَا لَكُولُولُ اللّهُ لَا لَا لَهُ مَا لِللْهُ فَاللّهُ لَا لَهُ لَاللّهُ لَا لَهُ لَا لَا لَا لَا لَاللّهُ فَا لَكُولُولُ اللّهُ لَاللّهُ فَا لَا لَهُ لَا لَا لَهُ مِلْ اللّهُ فَا لَا لَهُ لَا لَاللّهُ فَا لَلْهُ فَا لَاللّهُ لَا لَلْهُ فَا لَاللّهُ فَا لَا لِلْهُ فَاللّهُ لَا لِللْهُ فَاللّهُ لَا لَلْهُ فَاللّهُ لَا لَهُ لَا لَلْهُ فَا لَلْهُ لَا لَا لَلْهُ فَا لَا لَهُ لَا لَلْهُ لَا لَلْهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَلْهُ فَاللّهُ لَا لَلْهُ فَا لَلْهُ لَا لَلْهُ لَا لَلْهُ لَا لَا لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَا لَاللّهُ فَا لَا لَا لَا لَلْهُ لَا لَا لَلْهُ لَا لَا لَا لَا لَالْهُ لَاللّهُ لَا لَا لَهُ لَا لَا لَا لَاللّهُ لَا لَاللّهُ لَا ل

الخاصة مغفرة ورزقاً ﴿وهي عناه من أمرنا رشداً ﴾ أي أصلح لنا أمرنا كلّه واجعلنا من الراشدين المهتدين ﴿فضربنا علي آذانهم في الكهف سنين عدداً ﴾ أي ألقينا عليهم النوم في الغار سنين عديدة ﴿ثُمّ بعثناهم لِنعلم أي الحرْبيين أحصى لما لبِثُوا أمداً ﴾ أي ثم أيقظناهم من بعد نومهم الطويل لنرى وي الفريقين أدق إحصاء للمدة التي ناموها في الكهف ؟ قال في التسهيل : والمراد بالحزبين : أصحاب ألكهف ، والذين بعثهم الله إليهم حتى رأوهم (() وقال مجاهد : الحزبان من أصحاب الكهف لما استيقظوا اختلفوا في المدة التي لبثوها في الكهف فقال بعضهم : يوماً أو بعض يوم وقال آخرون : ربكم أعلم بما لبثتم (()) ، والقول الأول مروي عن ابن عباس ﴿نحن نقص عليك نبأهم بالحق في أي نحن نقص عليك يا محمد خبرهم العجيب على وجه الصدق دون زيادةٍ ولا نقصان ﴿إنهم فتية آمنوا بربهم وزدناهم هدى ﴾ أي إنهم جماعة من الشبان آمنوا بالله فثبتناهم على الدين وزدناهم يقيناً ﴿وربطنا على معتزةً بالإيمان ﴿إذْ قامُوا فِقالُوا ربنًا ربُّ السموات والأرض ﴾ أي حين قاموا بين يدي الملك الكافر الجبار معنى معتزة بالإيمان ﴿وزه قامُوا فقالُوا ربنًا وخالق السموات والأرض لا ما تدعونا إليه من عبادة الأوثان والأصنام ﴿لن ندعوا من دونه إلها ﴾ أي لن نشرك معه غيره فهو واحد بلا شريك ﴿لقد قلنا إذاً شططاً ﴾ أي لئن ندعوا من دونه إلها ﴾ أي لن نشرك معه غيره فهو واحد بلا شريك ﴿لقد قلنا إذاً شططاً ﴾ أي لئن عبدنا غيره نكون قد تجاوزنا الحق ، وحُدنا عن الصواب ، وأفرطنا في الظلم والضلال ﴿هؤلاء قومنا عبدنا غيره نكون قد تجاوزنا الحق ، وحُدنا عن الصواب ، وأفرطنا في الظلم والضلال ﴿هؤلاء قومنا

<sup>=</sup> سنين ثم أيقظهم الله وظنواأنهم أقاموا يوماً أو بعض يوم ، وشعر وا بالجوع فبعثوا أحدهم ليشتري لهم طعاماً وطلبوا منه التخفي والحذر فسار حتى وصل البلدة فوجد معالمها قد تغيرت ولم يعرف أحداً من أهلها فقال في نفسه : لعلي أخطأت الطريق إلى البلدة ثم اشترى طعاماً ولما دفع النقود للبائع جعل يقلبها في يده ويقول : من أين حصلت على هذه النقود ؟ واجتمع الناس وأخذوا ينظرون لتلك النقود ويعجبون ، ثم قالوا من أنت يا فتى لعلك وجدت كنزاً ؟ فقال لا والله ما وجدت كنزاً إنها دراهم قومي ، قالوا له إنها من عهد بعيد ومن زمن الملك دقيانوس ، قال : وما فعل دقيانوس ؟ قالوا مات من قرون عديدة ، قال والله ما يصدقني أحد بما أقوله : لقد كنا فتية وأكرهنا الملك على عبادة الأوثان فهر بنا منه عشية أمس فأوينا إلى الكهف فأرسلني أصحابي اليوم الأشتري لهم طعاماً ، فانطلقوا معي إلى الكهف أريكم أصحابي ، فتعجبوا من كلامه ورفعوا أمره إلى الملك وكان مؤ مناً صالحاً - فلم السمع خبره خرج الملك والجند وأهل البلدة وحين وصلوا إلى الغارسمعواالأصوات وجلبة الخيل فظنوا أنهم رسل دقيانوس فقاموا إلى الصلاة فدخل الملك عليهم فرآهم يصلون فلما انتهوا من صلاتهم عانقهم الملك وأخبرهم أنه رجل مؤ من وأن دقيانوس قد هلك من زمن بعيد وسمع كلامهم وقصتهم وعرف أن الله بعثهم ليكون أمرهم آية للناس ثم ألقى الله عليهم النوم وقبض أرواحهم فقال الناس : لنتخذن عليهم مسجداً .

<sup>(</sup>١) التسهيل ١/٣٨٢ . (٢) حاشية الجمل على الجلالين ٣/٧ .

مِّن رَّمْتِهِ عَ وَيُهِيِّ لَكُم مِّنَ أَمْرِكُم مِّ فَقُا ﴿ وَهُمْ فِي فَجُوةٍ مِّنْهُ ذَالِكَ مِنْ اَلِيَتِ اللَّهِ مَن يَهْدِ اللَّهُ فَهُو الْمَيْنِ وَإِذَا غَرَبَت تَقْرِضُهُمْ ذَاتَ الشِّمَالِ وَهُمْ فِي فَجُوةٍ مِّنْهُ ذَالِكَ مِنْ اَيَاتِ اللَّهِ مَن يَهْدِ اللَّهُ فَهُو الْمُهْتَدُ وَمَن يُضْلِلْ فَلَن تَجِدَ لَهُ, وَلِيَّ مُرْشِدًا ﴿ وَتَحْسَبُهُمْ أَيْقَاظًا وَهُمْ رُقُودٌ وَنُقَلِّبُهُمْ ذَاتَ الْمَيْنِ وَذَاتَ الشَّمَالِ وَكُلْبُهُم بَسِطٌ ذِرَاعَيْهِ بِالْوَصِيدِ لَوِ اطَّلَعْتَ عَلَيْهِمْ لَوَلَيْتَ مِنْهُمْ فِرَارًا وَلَمُلِئْتَ مِنْهُمْ

اتخـذوا مـن دونـه آلهـة ﴾ أي هؤ لاء أهل بلدنا عبدوا الأصنام تقليداً من غير حجة ﴿لُولَا يَأْتُـونَ عليهـم بسلط ان بيَّ ن ﴾ أي هلا يأتون على عبادتهم لها ببرهان ظاهر ، والغرض من التحضيض ﴿لولا ﴾ التعجيز كأنهم قالوا إنهم لا يستطيعون أن يأتوا بحجة ظاهرة على عبادتهم للأصنام فهم إذاً كذبة على الله(١) ﴿فمن أظلم ممن افترى على الله كذباً ﴾ استفهام بمعنى النفي أي لا أحد أظلم بمن كذب على الله بنسبة الشريك إليه تعالى ﴿وإِذْ اعتزلتمــوهـم وما يعبدون إلا اللـه﴾ أي وإذْ اعتزلتم أيها الفتية قومكم وما يعبدون من الأوثان غير الله تعالى ﴿فأووا إلى الكهف﴾ أي التجئوا إلى الكهـف ﴿ينشــر لكــم ربكم من رحمته اي يبسطر بكم ويوسع عليكم رحمته ﴿ويهي، لكم من أمركم مِرفقاً ﴾ أي يُسهّل عليكم أسباب الرزق وما ترتفقون به من غداء وعشاء في هذا الغار ﴿وتـرى الشمـس إذا طلعـت تـزاورُ عن كهفهم ذات اليمين ﴾ أي ترى أيها المخاطب الشمس إذا طلعت تميل عن كهفهم جهة اليمين ﴿وإذا غربت تقرضهم ذات الشمال، أي وإذا غربت تقطعهم وتُبعد عنهم جهة الشمال والغرض أن الشمس لا تصيبهم عند طلوعها ولا عند غروبها كرامةً لهم من الله لئلا تؤ ذيهم بحرها ﴿وهم في فجوةٍ منه ﴾ أي في متَّسع من الكهف وفي وسطه بحيث لا تصيبهم الشمس لا في ابتداء النهار ، ولا في آخره ﴿ذلك مـن آيات الله اي ذلك الصنيع من دلائل قدرة الله الباهرة قال ابن عباس: لو أن الشمس تطلع عليهم لأحرقتهم ، ولو أنهم لا يُقلَّبونَ لأكلتهم الأرض(٢) ﴿ من يهد الله فهو المهد ﴾ أي من يُوفقه الله للإيمان ويرشده إلى طريق السعادة فهو المهتدي حقاً ﴿ومن يُضلل فلن تجد له ولياً مرشداً ﴾ أي ومن يضلله الله بسوء عمله فلن تجد له من يهديه ﴿وتحسبُهـم أيقاظـاً وهـم رقـود﴾ أي لو رأيتهم أيها الناظر لظننتهم أيقاظاً لتفتح عيونهم وتقلبهم والحال أنهم نيام ﴿وتُقلِّبهم ذات اليمين وذات الشمال ﴾ أي ونقلبهم من

<sup>(1)</sup> يقول الشهيد وسيد قطب » في الظلال : « وإلى هنا يبدو موقف الفتية واضحاً صريحاً حاسماً ، لا تردُّد فيه ولا تلعثم ، إنهم فتية أشداء في أجسامهم ، أشداء في إيمانهم ، أشداء في استنكار ما عليه قومهم ، ولقد تبيَّن الطريقان فلا سبيل إلى الإلتقاء ، ولا بدَّ من الفرار بالعقيدة . . إنهم فتية تبيَّن لهم الهدى في وسط ظالم كافر ، ولا حياة لهم في هذاالوسط؟ إن هم أعلنوا عقيدتهم وجاهروا بها ، وهم لا يطيقون كذلك أن يدار وا القوم ويعبدوا ما يعبدون من الآلهة على سبيل التقية ويخفوا عبادتهم لله . والأرجح أن أمرهم قد كشف ، فلا سبيل لم إلا أن يفروا بدينهم إلى الله وأن يختار وا الكهف على زينة الحياة ، وقد أجمعوا أمرهم فهم يتناجون بينهم ثم يأوون إلى الكهف الضيق المظلم يستروحون فيه رحمة الله ، فإذا الكهف فسيح تنتشر فيه الرحمة وتمتد ظلالها فتشملهم بالرفق والرخاء واللين» . الظلال ١٣/١٥ .

رُعْبًا ﴿ وَكَذَٰ لِكَ بَعَثَنَاهُمْ لِيَتَسَاءَ لُواْ بَيْنَهُمْ قَالَ قَابِلٌ مِّنْهُمْ كُرْ لِيَثْنَمُ قَالُواْ لِيَثْنَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمِ قَالُواْ لِيَثْنَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمِ قَالُواْ لِيَثْنَا يَكُمْ لِيَرْقِ مِنْهُ وَبَعْنَ أَعْلَمُ عَالَمُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ أَعْلَمُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ أَعْلَمُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهُمُ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهُمُ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهُمُ وَا عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهُمُ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهُمُ وَاللَّهُ عَلَيْهُمُ وَاللَّهُ عَلَيْهُمُ وَاللَّهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ وَا عَلَيْهُمُ وَاللَّهُ عَلْمُ وَاللَّهُ عَلَيْهُمُ وَلَا لَكُمْ عَلَيْهُمُ وَلَا يَعْمَلُوا أَوْ يَعْمَلُوا اللَّهُ عَلَيْهُمُ وَاللَّهُ عَلَيْهُمُ وَاللَّهُ عَلْمُ وَاللَّهُ عَلَيْهُمُ وَالْمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ وَاللَّهُ عَلَّهُمُ وَاللَّهُ عَلَيْهُمُ وَا لَلْهُ عَلَّهُمُ وَاللَّهُ عَلَيْهُمُ وَاللَّهُ عَلَّهُمُ وَالْمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ وَاللَّهُ عَلَّهُمُ وَاللَّهُ عَلَيْهُمُ وَاللَّهُ عَلَيْهُمُ وَاللَّهُ عَلْمُ وَاللَّهُ عَلَّهُمُ عَلَيْهُمُ وَاللَّهُ عَلْمُ وَاللَّهُ عَلْمُ عَلَيْهُمُ وَاللَّهُ عَلْمُ عَلَّهُمُ اللَّهُ عَلْمُ عَلَّهُمُ اللَّهُ عَلْمُ عَلَّهُمُ عَلَيْهُمُ وَاللَّهُ عَلْمُ وَاللَّهُ عَلَالِهُ اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ اللَّهُ عَلْمُ وَاللَّهُ عَلَّهُ عَلَا مُعْمَلًا وَالْمُعْمُ عَلَا مُعَلِّهُمُ عَلَّهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ الْمُلَّا عَلَيْهُمْ عَلَا مُعْمَا عَلَالِكُمْ عَلَالِهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَالَكُمْ عَلَالِكُمْ عَلَالِكُمْ عَلَالِكُمْ عَلَالِمُ اللَّهُ عَلَالِكُمْ عَلَالِكُمُ اللَّهُ عَلَاكُمُ عَلَالُوا لِلْمُعْمِعُمُ اللَّهُ عَلَا مُعَلِمُ اللَّهُ عَلَا مُعَلَّا

جانب إلى جانب لئلا تأكل الأرض أجسامهم ﴿وكلبُهُم بالسطِّ ذراعيه بالوصيد﴾ أي وكلبهم الذي تبعهم باسطُّ يديه بفناء الكهف كأنه يحرسهم ﴿ لو اطَّلعتَ عليهم لولَّيتَ منهم فِراراً ولمُلتَّت منهم رعباً ﴾ أي لو شاهدتهم وهم على تلك الحالة لفررت منهم هارباً رعباً منهم ، وذلك لما ألبسهم الله من الهيبة ، فرؤيتهم تثير الرعب إذ يراهم الناظر نياماً كالأيقاظ، يتقلبون ولا يستيقظون ﴿وكذلك بعثناهم ليتساء لوا بينهم ﴾ أي كما أغناهم كذلك بعثناهم من النوم وأيقظناهم بعد تلك الرقدة الطويلة التي تشبه الموت ليسال بعضهم بعضاً عن مدة مكثهم وإقامتهم في الغار ﴿قال قَائِلُ منهم كم لبثتِم قالـوا لبثنـا يوماً أو بعض يـوم﴾ أي قال أحدهم : كم مكثنا في هذا الكهف ؟ فقالوا مكثنا فيه يوماً أو بعض اليوم قال المفسرون : إنهم دِخلوا في الكهف صباحاً وبعثهم الله في آخر النهار فلما استيقظوا ظنوا أن الشمس قد غربت فقالوا لبثنا يوماً ، ثم رأوها لم تغرب فقالوا أو بعض يوم ، وما دروا أنهم ناموا ثلاثمائة وتسع سنين ﴿قالوا ربكم أعلمُ بما لبثتم﴾ أي قال بعضهم ، الله أعلم بمدة إقامتنا ولا طائل وراء البحث عنها فخذوا بما هو أهم وأنفع لكم فنحن الأن جياع ﴿فابعثوا أحدكم بو رقِكم هـذه إلى المدينـة﴾ أي فأرسلوا واحداً منكم إلى المدينة بهذه النقود الفضية ﴿فلينظر أيها أزكى طعاماً فليأتكم برزق منه ﴾ أي فليختر لنا أحلُّ وأطيب الطعام فليشتر لنا منه ﴿وليتلطُّف ولا يُشعرن بكم أحداً ﴾ أي وليتلطف في دخول المدينـة وشراء الطعام حتى لا يشعر بأمرنا أحد ﴿إنهم إن يظهروا عليكم يرجموكم أو يعيدوكم في ملَّتهم ﴾ أي إن يظفروا يقتلوكم بالحجارة أو يردوكم إلى دينهم الباطل ﴿ولـن تُقْلحـوا إذاً أبـداً ﴾ أي وإن عدتم إلى دينهم ووافقتموهــمعلى كفرهم فلن تفوزوا بخيرٍ أبداً ، وهكذا يتناجى الفتية فيما بينهم خائفين حذرين أن يظهر عليهم الملك الجبار فيقتلهم أو يردهم إلى عبادة الأوثان فيوصون صاحبهم بالتلطف بالدخول والخروج وأخذ الحيطة والحذر ﴿وكذلك أعثرنا عليهم ليعلموا أنَّ وعد الله حقٌّ وأن الساعة لا ريب فيها ﴾ أي وكما بعثناهم من نومهم كذلك أطلعنا الناس عليهم ليستدلوا بذلك على صحة البعث ويوقنوا أن القيامة لا شك فيها ، فتكون قصة أصحاب الكهف حجة واضحة ودلالة قاطعة على إمكان البعث والنشور فإن القادر على بعث أهل الكهف بعد نومهم ثلاثهائة عام قادر على بعث الخلق بعد مماتهم ﴿إذ يتنازعون بينهم أمرهم ﴾ أي حين تنازع القوم في أمر أهل الكهف بعد أن أطلعهم الله عليهم ثم قبض أرواحهم

أَمْرَهُمْ فَقَالُواْ آبُنُواْ عَلَيْهِم بُنْيَكُنَا رَبُهُمْ أَعْلَمُ بِهِمْ قَالَ آلَٰذِينَ عَلَبُواْ عَلَى أَمْرِهِمْ لَنَتَخِذَنَّ عَلَيْهِم مَّسْجِدًا لَيْ سَيَقُولُونَ ثَلَائَةٌ رَّابِعُهُمْ كَلُبُهُمْ وَيَقُولُونَ مَنْهُمْ وَيَقُولُونَ مَنْهُمْ مَا يَعْلَمُهُمْ وَيَقُولُونَ مَعْسَةُ سَادِسُهُمْ كَلُبُهُمْ وَجْمَ يِالْغَيْبِ وَيَقُولُونَ سَبْعَةٌ وَثَامِنُهُمْ كَلُبُهُمْ وَجَمَّ بِالْغَيْبِ وَيَقُولُونَ سَبْعَةٌ وَثَامِنُهُمْ كَلُبُهُمْ وَيَقُولُونَ سَبْعَةٌ وَثَامِنُهُمْ كَلُبُهُمْ وَجَمَّ فِي الْعَلَيْ فَلَا تُمَارِ فِيهِمْ إِلَّا مِرَا عَظَيْهِوا وَلَا تَسْتَفْتِ فِيهِم مِنْهُمْ كَلُبُهُمْ وَلَا تَقُولُونَ لِشَاعُهُمْ إِلَّا قَلِيلٌ فَلا تُمَارِ فِيهِمْ إِلَّا مِرَا عَظَيْهِوا وَلا تَسْتَفْتِ فِيهِم مِنْهُمْ مَنْهُمُ مَا لَكُونُ فَي مَا يَعْلَمُهُمْ إِلَّا قَلِيلٌ فَلا تُمَارِ فِيهِمْ إِلَّا مِرَا عَظَيْهِمُ وَلا تَشْفِقِ فَي وَلَا تَقُولُنَ لِشَاعُهُمْ وَلَا تَقُولُنَ لِشَاعًا فَي فَاعِلُ ذَلِكَ غَدًا فَي إِلَّا قَلْ يَشَاءَ اللّهُ وَاذْ فَي مَا عَلَى اللّهُ مَا أَنْ يَشَاءَ اللّهُ وَاذْ فَي مَاللّهُ وَالْمُهُمْ وَلَا تَقُولُنَ لِشَاعًا لِي مَنْ هَلَا مَن يَلْفَ مِنْ فَاعِلُ ذَلِكَ غَدًا وَشَدًا وَشَدًا وَيَهُمْ وَلَا يَعْمَ فَلَاثُ مِالْهُ مِن مَا فَاعِلُ وَلَا عَلَى اللّهُ عَلَيْ فَاعِلُ وَلَا عَلَيْكُ وَالْمُ اللّهُ وَلَا تَقُولُونَ مَا مَا يَعْمَ مُنْهُمُ مُ وَلَا مُعْمَى أَن يَهُمُ مُن مَا فَا عَلَى فَاعِلُ وَلَا مَعْمَ وَلَا مُعْمَى أَن يَهُ مِنْ مَلْكُ مَا فَا عَلَالُ وَلَا لَكُونُ وَلَا عَلَيْكُ مِنْ فَاعِلُوهُمْ مُ لَلْكُ مَا فَاعِلُ وَلَا مَلْكُوا وَلَا عَلَيْكُ مِنْهِمُ اللّهُ مِنْ الْمُعُولُولُولُ اللّهُ اللّهُ فِي مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْ اللّهُ مُنْهُمُ مُنْهُ مِنْ فَلَا فَلَا مُنْهُمُ مُنْهُ لِلْ مُنْفِعُ مُ مُلْكُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ مُنْ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُلِكُمُ وَاللّهُ مُنْهُمُ مُلْكُولُولُ مَا مُعْلِقُولُولُ مَا مُعْلِقُولُولُ مَا مُعْلِقُولُ مُنْهُمُ مُنْ فَلِي مُعْفِي مُنْ فَا مُنْهُمُ مُنْ فَا مُلْمُولُولُ مُعَلِّلُ مُنْ اللّهُ مُنْهُمُ مُلِقُولُولُ مُنْ مُنْهُمُ مُنْ فَاعِلُولُ مُنْهُمُ مُنْ فَا مُنْهُمُ مُولُولُولُ مُنَالِقُولُ مُنْ مُلْمُ اللّهُ مُنِ

﴿ فَقَالُوا ابنُوا عَلَيْهُم بنياناً ﴾ أي قال بعض الناس: ابنوا على باب كهفهم بنياناً ليكون علَماً عليهم ﴿ ربهم أعلم بهم أي الله أعلم بحالهم وشأنهم ﴿ قال الذِّين غلبوا على أمرهم لِنتخذنَّ عليهم مسجداً ﴾ أي قال الفريق الآخر وهم الأكثرية الغالبة : لنتخذنَّ على باب الكهف مسجداً نصلي فيه ونعبد الله فيه ﴿سيقولون ثلاثـة رابعهـم كلبهـم﴾ أي سيقول هؤ لاء القوم الخائضـون في قصتهـم في عهـد الرسول ﷺ من أهل الكتاب هم ثلاثة رجال يتبعهم كلبهم ﴿وِيقـولون خمسـةٌ سادسهـم كلبُهـم رجمـاً بالغيب ﴾ أي ويقول البعض : إنهم خمسة سادسهم الكلب قذفاً بالظنِّ من غير يقين ولا علم كمن يرمي إلى مكان لا يعرفه ﴿ويقولون سبعةٌ وثامنهم كلبهم ﴾ أي ويقول البعض إنهم سبعةٌ والثامن هو الكلب ﴿قبل ربي أعلم بعدتهم أي الله أعلم بحقيقة عددهم ﴿ما يعلمهم إلا قليل ﴾ أي لا يعلم عدتهم إِلَّا قليل منَّ الناس قال ابن عباس : أنا من ذلك القليل ، كانوا سبعةً إن الله عدَّهم حتى انتهى إلى السبعة (١) قال المفسرون : إن الله تعالى لمّـا ذكر القول الأول والثاني أردفه بقوله ﴿رَجُمَّا بِالْغَيبِ﴾ ولما ذكر القول الأخير لم يقدح فيه بشيء فكأنه أقرِ قائله ثم نبُّه رسوله إلى الأفضل والأكمل وهو ردُّ العلم إلى علام الغيوب ﴿ فَ لَا تَمَارُ فَيْهِم إِلا مِراءً ظاهراً ﴾ أي فلا تجادل أهل الكتاب في عدتهم إلا جدال متيقن عالم بحقيقة الخبر ﴿ولا تستفـتِ فيهـم منهـم أحـداً ﴾ أي لا تسأل أحداً عن قصتهم فإنَّ فيما أوحي إليك الكفاية ﴿ وَلا تَقُولُ نَ لَشِيء إِنْ فِي فَاعِلُ ذَلِكُ غِداً إِلا أَن يشاء الله ﴾ أي لا تقولنَّ لأمرٍ عزمت عليه إني سأفعله غداً إلا إذا قرنته بالمشيئة فقلت إن شاء الله قال ابن كثير : سبب نزول الآية أن النبي ﷺ لما سئل عن قصة أصحاب الكهف قال: (غداً أجيبكم) فتأخر الوحي عنه خمسة عشر يوماً(١) ﴿ وَاذْكُر رَبُّكُ إِذَا نسيت ﴾ أي إذا نسيت أن تقول إن شاء الله ثم تذكرت فقلها لتبقى نفسك مستشعرةً عظمة الله ﴿وقل عســـى أن يهدينـــي ربي لأقــرب مــن هــذا رشداً﴾ أي لعلَّ الله يوفقني ويرشدني إلى ما هو أصلح من أمر ديني ودنياي ﴿ولبشوا في كهفهم ثلاثهائةٍ سنين وازدادوا تسعاً ﴾ أي مكثوا في الكهف نائمين ثلاثهائـة وتسع سنين ، وهذا بيانً لما أُجمل في قوله تعالى ﴿سنين عدداً ﴾ ﴿قـل الـله أعلم بما لبثوا ﴾ أي الله أعلم

<sup>(</sup>١) زاد المسير ٥/ ١٢٦ . (٢) مختصر ابن كثير ٢/ ٤١٥ .

تِسْعًا ﴿ قُلِ اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا لَبِثُواْ لَهُ عَيْبُ السَّمَاوَتِ وَالْأَرْضِ أَبْصِرْ بِهِ وَأَشْمِعْ مَا لَهُم مِّن دُونِهِ عِمِن وَلِيّ وَلَا يُشْرِكُ فِي حُصْحِمِهِ عَأْحَدًا ﴿ ﴿

بمدة لبثهم في الكهف على وجه اليقين ﴿ له غيب السموات والأرض ﴾ أي هو تعالى المختص بعلم الغيب وقد أخبرك بالخبر القاطع عن أمرهم الحكيمُ الخبير ﴿ أَبْصِرْ بهِ وأسمِع ﴾ أي ما أبصره بكل موجود ، وما أسمعه لكل مسموع ، يدرك الخفيات كما يدرك الجليات ﴿ ما لهم من دونه من ولي ﴾ أي ليس للخلق ناصر ولا معين غيره تعالى ﴿ ولا يُشركُ في حكمه أحداً ﴾ أي ليس له شريك ولا مثيل ولا نظير ، ولا يقبل في قضائه وحكمه أحداً لأنه الغني عما سواه .

البكلاغكة: تضمنت الآيات الكريمة وجوهاً من البيان والبديع نوجزها فيما يلي:

١ - الطباق بين ﴿يبشر . . وينذر ﴾ وبين ﴿يهدي . . ويضلل ﴾ وبين ﴿أيقاظاً . . ورقود ﴾ وبين ﴿ ذات السهال ﴾ .

٢ - الطباق المعنوي بين ﴿فضربنا على آذانهم . . ثم بعثناهم ﴾ لأن معنى الأول أنمناهم والثاني
 أيقظناهم .

٣ ـ الجناس الناقص بين ﴿قاموا . . وقالوا﴾ .

3 - الإطناب بذكر الخاص بعد العام ولينذر بأساً شديداً ووينذر الذين قالوا اتخذ الله ولداً الشناعة دعوى الولد لله ، وفيه من بديع الحذف وجليل الفصاحة حذف المفعول الأول أي لينذر الكافرين بأساً شديداً ، ثم ذكر المفعول الأول وحذف الثاني في قوله وينذر الذين قالوا اتخذ الله ولداً عذاباً شديداً فحذف العذاب لدلالة الأول عليه وحذف من الأول المنذرين لدلالة الثاني عليه ، وهذا من الطف الفصاحة .

٥ ـ صيغة التعجب ﴿أسمع به وأبصِر﴾ .

٦ - الاستعارة التمثيلية ﴿بَاخِعُ نفسك على آثارهـم﴾ شبّه حاله عليه السلام مع المشركين بحال
 من فارقته الأحباب فهمّ بقتل نفسه أو كاد يهلك نفسه حزناً ووجداً عليهم .

٧ ـ الاستعارة التبعية ﴿ فضر بنا على آذانهم ﴾ شبّهت الإنامة الثقيلة بضرب الحجاب على الآذان كما تضرب الخيمة على السكان وكذلك يوجد استعارة في ﴿ وربطنا على قلوبهم ﴾ لأن الربط هو الشد والمراد شددنا على قلوبهم كما تشد الأوعية بالأوكية .

قال الله تعالى : ﴿ واتل ما أُوحي إليك من كتاب ربك . . إلى قوله . . ولم يجدوا عنها مصرفاً ﴾ من آية (٢٧) إلى نهاية آية (٥٣) .

المُنَاسَبَكَ : لما ذكر تعالى قصة أهل الكهف وهي تُمثل صور التضحية والبطولة في سبيل العقيدة والإيمان ، أعقبها بذكر قصة صاحب الجنتين وهي نموذج آخر للعقيدة ممثلة في قصة الأخوين من بني إسرائيل : المؤمن المعتز بإيمانه ، والكافر وهو صاحب الجنتين ، وما فيها من عبر وعظات ، وفي ثنايا

الآيات جاءت بعض التوجيهات القرآنية الكريمة .

اللغ بَن ﴿ مَلتحداً ﴾ ملجاً وأصله من لحد إذا مال ، ومن لجأت اليه فقد ملت اليه هكذا قال أهل اللغة ﴿ فُرطاً ﴾ مجاوزاً للحد من قولهم فرس فُرُط إذا كان متقدماً للخيل ، قال الليث : الفُرُط الأمر الذي يفرَّط فيه قال الشاعر :

لقد كلفتني شطاً وأمراً خائباً فُرُطاً() وسرادقها السرادق : السور والحائط (المهل) كل ما أذيب من المعادن قال أبو عبيدة : كل شيء أذبته من ذهب أو نحاس أو فضة فهو المهل (سندس) السندس : الرقيق من الحرير (استبرق) الاستبرق : الغليظ من الحرير وهو الديباج قال الشاعر :

تراهن علبسن المشاعر مرة واستبرق الديباج طوراً لباسها<sup>(۱)</sup> (الأرائك) جمع أريكة وهي السرير المزين بالثياب والستور كسرير العروس (حسباناً) جمع حسبانة وهي الصاعقة (هشياً) الهشيم: اليابس المتكسر من النبات (نغادر) نترك.

سَبَبُ النَّرُولِ: روى أن أشراف قريش اجتمعوا عند رسول الله على وقالوا له: إن أردت أن نؤ من بك فاطرد هؤ لاء الفقراء من عندك يعنون « بلالاً ، وخباباً ، وصهيباً » وغيرهم فإنا نأنف أن نجتمع بهم ، وتعيَّن لهم وقتاً يجتمعون فيه عندك فأنزل الله ﴿واصبر نفسك مع الذين يدعون ربَّهم بالغداة والعشي يريدون وجهه ولا تعد عيناك عنهم . . ﴾ (٣) الآية .

واْ تَلُ مَاۤ أُوحِىَ إِلَيْكَ مِن كِتَّابِ رَبِّكَ لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَنتِهِ ء وَلَن تَجِدَ مِن دُونِهِ ع مُلْتَحَدًا ﴿ وَأَصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبِّهُم بِالْغَدُوةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ وَلَا تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَةَ الْحَيَوةِ الدُّنْيَا وَلَا تُطِعْ

النفسي ألى النفر الحكيم (لا مبدّل لكلمات عنه أي لا يقدر أحد أن يغيّر أو يبدّل كلام الله (ولن تجد من آيات الذكر الحكيم (لا مبدّل لكلمات عنه أي لا يقدر أحد أن يغيّر أو يبدّل كلام الله (ولن تجد من دونه ملتحداً) أي لن تجد ملجأ غير الله تعالى أبداً (واصبر نفسك مع الذين يدعون ربهم بالغداة والعشي) أي احبس نفسك مع الضعفاء والفقراء من المسلمين الذين يدعون ربهم بالصباح والمساء (يريدون وجهه) أي يبتغون بدعائهم وجه الله تعالى (ولا تعد عيناك عنهم) أي لا تصرف بصرك إلى غيرهم من ذوي الغنى والشرف قال المفسرون: كان عليه السلام حريصاً على إيمان الرؤ ساء ليؤ من أتباعهم ولم يكن مريداً لزينة الدنيا قط، فأصِر أن يجعل إقباله على فقراء المؤ منين وأن يُعرض عن أولئك العظاء والأشراف من المشركين (تريد زينة الحياة الدنيا) أي تبتغي بمجالستهم الشرف والفخر قال ابن

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ١١٨/٢١ . (٢) البحر ٦/ ٩٤ . (٣) التفسير الكبير ٢١/ ١١٥ .

مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ, عَن ذِكْرِنَا وَٱتَّبَعَ هَوَنهُ وَكَانَأُمُّرُهُ, فُرُكًا ۞ وَقُلِ ٱلْحَتَّى مِن رَّبِكُرٌّ فَمَن شَآءَ فَلْيُؤْمِن وَمَن شَآءَ فَلْيَكْفُرُ ۚ إِنَّآ أَعْتَدْنَا لِلظَّالِمِينَ نَارًا أَحَاطَ رَبِمْ سُرَادِقُهَا ۖ وَإِن يَسْتَغِيثُواْ يُغَاثُواْ بِمَآءٍ كَٱلْمُهْلِ يَشْوِى ٱلْوُجُوهُ بِنُسَ ٱلشَّرَابُ وَسَاءَتْ مُرْتَفَقًا ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ إِنَّا لَانُضِيعُ أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلًا ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ مُ خَنَّتُ عَدْنٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهِمُ ٱلْأَنْهَارُ يُحَلَّوْنَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهَبِ عباس : لا تجاوزهم إلى غيرهم تطلب بدلهم أصحاب الشرف والثروة(١) ﴿ ولا تُطع من أغفلنا قلبه عن ذكرنا ﴾ أي لا تطع كلام الذين سألوك طرد المؤ منين فقلوبهم غافلة عن ذكر الله ، وقد شغلوا عن الدين وعبادةِ ربهم بالدنيا قال المفسرون: نزلت في عُيينة بن حصن وأصحابه أتى النبي على وعنده جماعة من الفقراء منهم « سلمان الفارسي » وعليه شملة صوف قد عرق فيها فقال عُيينة للنبي ﷺ : أما يؤ ذيك ريح هؤ لاء ؟ ونحن سادةُ مضر وأشرافُها إن أسلمنا يسلم الناس، وما يمنعنا من اتباعك إلا هؤ لاء فنحُّهمُّ عنك حتى نتبعك ، أو اجعل لنا مجلساً ولهم مجلس ، فهمَّ رسول الله ﷺ أن يجيبهم إلى ما طلبوا فلما نزلت أمتي من أمرني ربي أن أصبر نفسي معهم ) ﴿واتَّبع هـواه﴾ أي سار مع هواه وترك أمر الله ﴿وكـان أمره فُرُطاً ﴾ أي كان أمره ضياعاً وهلاكاً ودماراً ﴿وقـل الحـقُّ مـن ربكم فمـن شاء فليؤْمـن ومن شاء فليكفر، ظاهرُه أمرٌ وحقيقته وعيدٌ وإنذار أي قـل يا محمد لهؤ لاء الغافلين لقد ظهر الحق وبان بتوضيح الرحمن فإن شئتم فآمنوا وإن شئتم فاكفروا كقوله ﴿اعملوا ما شئتـم﴾ ﴿إنَّا أعتدنا للظالمين نارأ أحاط بهم سُرَادقها﴾ أي هيأنا للكافرين بالله ورسوله ناراً حاميةً شديدة أحاط بهم سورها كإحاطة السوار بالمعصم ﴿ وَإِن يستغيثُ وا يُغاثُ وا بماءٍ كالمهل يشوي الوجوه ﴾ أي وإن استغاثوا من شدة العطش فطلبوا الماء أُغيثوا بماءٍ شديد الحرارة كالنحاس المذاب أو كعكر الزيت المحمى يشوي وجوههم إذا قَرُّب منهم من شدة حره وفي الحديث ( ماءٌ كعكر الزيت فإذا قُرب إليه سقطت فروة وجهه فيه )(٢) أي سقطت جلدة وجهه فيه أعاذنا الله من جهنم ﴿ بنس الشراب وساءت مرتفَقاً ﴾ أي بئس ذلك الشراب الذي يُغاثون به وساءت جهنم منزلاً ومقيلاً يرتفق به أهل النار ﴿إن الذين آمنوا وعملوا الصالحات إنّا لا نضيع أجر من أحسـن عمـلاً﴾ لما ذكر تعـالى حال الأشـقياء أعقبــه بذكر حال السعــداء، على طريقــة القــرآن في التـرغيب والتـرهيب، أي إنــا لا نضيع ثواب من أحســن عملــه وأخلص فيه بل نزيده وننميه ﴿ أُولَـنك لهم جنات عدن ﴾ أي لهم جنات إقامة ﴿ تجري من تحتهم الأنهار ﴾ أي تجري من تحت غرفهم ومنازلهم أنهار الجنة ﴿يُحلُّون فيها من أساور من ذهب ﴾ أي يُحلُّون في الجنبة بأساور الذهب قال المفسرون : ليس أحد من أهل الجنة إلا وفي يده ثلاثة أساور : سوارٌ من ذهب ، وسوار من فضة ، وسوار (١) المختصر ٤١٦/٢ . (٢) أخرجه أحمد والترمذي . وَ يَلْبَسُونَ ثِيَابًا خُضْرًا مِن سُندُسٍ وَ إِسْتَبَرَقِ مُتَكِئِنَ فِيهَا عَلَى ٱلْأَرَآبِكَ نِعْمَ الثَّوَابُ وَحَسُنَتْ مُرْتَفَقًا ﴿
\* وَأَضْرِبْ لَهُم مَّنُلًا رَّجُلَنِ جَعَلْنَا لِأَحَدِهِمَا جَنَّتَنِ مِنْ أَعْنَبِ وَحَفَفْنَهُمَا بِغَثْلِ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمَا زَرْعًا ﴿
كِلْتَا ٱلْجُنَّتِيْنِ عَاتَتْ أَكُلَهَا وَلَمْ تَفْلِم مِنْهُ شَيْعًا وَفَجَرْنَا خِلَلَهُمَا نَهُوا ﴿
وَكَانَ لَهُ مُكَرِّ فَقَالَ لِصَحِيهِ عَوْهُو 
كِلْتَا ٱلْجُنَّتِيْنِ عَاتَتْ أَكُلَهَا وَلَمْ تَفْلِم مِنْهُ شَيْعًا وَفَجَرْنَا خِلَلَهُمَا نَهُوا ﴿
وَهُو ظَالِمٌ وَكَانَ لَهُ مُكَرِفُونَ مَا لَا وَأَعَنَ نَفَرًا ﴿
وَدَخَلَ جَنَتَهُ وَهُو ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ عَالَ مَا أَظُنُ أَن تَبِيدَ هَذِهِ عَلَى عَالًا مَا أَظُنُ أَن تَبِيدَ هَذِهِ عَلَى مَا أَكُنُ أَن تَبِيدَ هَذِهِ عَلَى مَا أَلُونُ أَن تَبِيدَ هَذِهِ عَلَى مَا أَكُنُ مُن مَا لَا وَأَعَنُ نَفُوا ﴿ فَيْ وَدَخَلَ جَنْتَهُ وَهُو ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ عَالَ مَا أَظُنُ أَن تَبِيدَ هَذِهِ عَلَى مَا أَكُنُ مُن لَا مُن اللّهُ وَأَعَنْ نَفُوا فَيْ وَدَخَلَ جَنْتَهُ وَهُو ظَالِمٌ لِينَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا لَا مَا أَظُنُ أَن تَبِيدَ هَا لَاللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ وَاعَنْ نَفُوا فَيْ وَدَخَلَ جَنْتَهُ وَهُو ظَالِمٌ لِنَعْسِهِ عَالَ مَا أَظُنُ أَن تَبِيدَ هَالِهُ مَا اللّهُ وَاعَنْ مَا لَا وَاعَنْ نَفُوا فَيْ وَدَخَلَ جَنْتَهُ وَهُو ظَالِمٌ لِي لَهُ اللّهُ مَا لَا مَا أَنْ اللّهُ اللّهُ وَاعَالَهُ اللّهُ اللّهُ وَاعْلُولُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

من لؤلؤ ، لأن الله تعالى قال ﴿وحلوا أساور من فضة ﴾ وقال ﴿ولؤلؤا أولباسهم فيها حرير ﴾ وفي الحديث (تبلغ حلية المؤ من حيث يبلغ الوضوء) ﴿ ويلبسون ثياباً خضراً من سندس واستبرق ﴾ أي وهم رافلون في ألوانٍ من الحرير ، برقيق الحرير وهو السندس ، وبغليظه وهو الاستبرق قال الطبري : معنى الآية أنهم يلبسون من الحلي أساور من ذهب ، ويلبسون من الثياب السنـدس وهـو ما رقَّ من الديبـاج ، والاستبرق وهو ما غلظ فيه وتُخُن (١) ﴿متكئين فيها على الأرائك ﴾ أي متكئين في الجنة على السرر الذهبية المزينة بالثياب والستور قال ابن عباس : الأرائك الأسرة من ذهب وهي مكلِّلة بالدُر والياقوت عليها الحجال ، الأريكةُ ما بين صنعاء إلى أيلة ، وما بين عدن إلى الجابية(١) ﴿نعـم الثـواب وحسنـت مرتفقاً ﴾ أي نعم ذلك جزاء المتقين ، وحسنت الجنة منزلاً ومقيلاً لهم ﴿وَاصْرِبْ لهُم مثلاً رجليه في اضرب لهؤ لاء الكفار الذين طلبوا منك أن تطرد الفقراء هذا المثل قال المفسرون : هما أخوان من بني إسرائيل ، أحدهما مؤمن ، والآخر كافر ، ورثا مالاً عن أبيهما فاشترى الكافر بما له حديقتين ، وأنفق المؤ من ماله في مرضاة الله حتى نفد ماله فعيَّـره الكافر بفقره ، فأهلك الله مال الكافر ، وضرب هذا مثلاً للمؤ من الذي يعمل بطاعة الله ، والكافر الذي أبطرته النعمة ﴿جعلنا لأحدهما جنتين من أعناب﴾ أي جعلنا لأحدهما \_ وهو الكافر \_ بستانينِ من شجر العنب، مثمريُّن بأنـواع العنب اللـذيذ ﴿وحففناهما بنخل ﴾ أي أحطناهما بسياج ٍ من شجر النخيل ﴿وجعلنا بينهما زرعاً﴾أي جعلنا وسط هذين البستانين زرعــاً ويتفجــر بينهما نهــر، وإنــه لمنظــرٌ بهيجٌ يصــوره القــرآن أروع تصوير ، منظر الحديقتين المثمرتين بأنواع الكرم ، المحفوفة بن بأشجار النخيل ، تتوسطهما الـزروع وتتفجر بينهما الأنهار ﴿كلتـا الجنتيـن آتـت أُكُلهـا ولـم تظلِـم منـه شيئاً ﴾ أي كلُّ واحدة من الحديقتين أخرجت ثمرها يانعاً في غاية الجودة والطيب ولم تنقص منه شيئاً ﴿وَفَجُّـرنا خَلَالْهُمَا نَهُـراً﴾ أي جعلنا النهر يسير وسط الحديقتين ﴿وكان له تُمر ﴾ أي وكان للأخ الكافر من جنتيه أنواع من الفواكه والثمار ﴿فقال لصاحبه وهـ و يحـاوره أنا أكثـر منك مالاً وأعزُّ نَهـراً ﴾ أي قال صاحب الجنتين لصاحبه المؤمن وهو يجادله ويخاصمه ويفتخر عليه ويتعالى : أنا أغنى منك وأشرف ، وأكثر أنصاراً وخدماً ﴿ودخـل جنتـه وهـو

الطبري ١٥/ ٢٤٣ . (٢) القرطبي ١٠/ ٣٩٨ .

ظالم لنفسـه اي أخذ بيد أخيه المؤمن ودخل الحديقة يطوف به فيها ويريه ما فيها من أشجار وثمار وأنهار وهو ظالم لنفسه بالعُجب والكفر ﴿قال ما أظنُّ أنْ تبيدَ هذه أبداً ﴾ أي ما أعتقد أن تفني هذه الحديقة أبداً ﴿وما أظِن الساعـة قائمـة﴾ أي وما أعتقد القيامة كائنة وحاصلة ، أنكر فناء جنته وأنكر البعث والنشور ﴿ ولمن رددتُ إلى ربى الأجدنَّ خيراً منها ﴾ أي ولئن كان هناك بعث ـ على سبيل الفرض والتقدير كما تزعمُ ـ فسوف يعطيني الله خيراً من هذا وأفضل ﴿منقلباً ﴾ أي مرجعاً وعاقبة ، فكما أعطاني هذا في الدنيا فسيعطيني في الآخرة لكرامتي عليه ﴿قال لـ ماحب وهو يحاوره ﴾ أي قال ذلك المؤ من الفقير وهو يراجع أخاه و يجادله ﴿أَكْفَـرَتُ بِالَّـذِي خَلَقَـكُ مَـن تَرَابُ ثُم مَـن نطفة ثم سوًّاك رجلاً ﴾ أي أجحدت الله الذي خلق أصلك من تراب ثم من مني ثم سوَّاك إنساناً سوياً ؟ الاستفهام للتقريع والتوبيخ ﴿لكنَّا هـو اللهُ ربـي﴾ أي لكن ْأنا أعترف بوجود الله فهو ربي وخالقي ﴿ولا أَشرك بربي أحداً ﴾ أي لا أشرك مع الله غيره ، فهو المعبودُ وحده لا شريك له ﴿ولولا إذ دخلتَ جنتك قلت ما شاء الله ﴾ أي فهلا حين دخلت حديقتك وأعجبت بما فيها من الأشجار والثمار قلت : هذا من فضل الله ، فها شاءَ اللهُ كان وما لم يشأ لم يكن ﴿لا قـوة إلا بالـله ﴾ أي لا قدرة لنا على طاعته إلا بتوفيقه ومعونته ﴿إِنْ تَـرِنِ أَنَّا أَقَلَّ مَنْكَ مَالاً وولْـداً ﴾ أي قال المؤ من للكافر : إن كنت ترى أنني أفقر منك وتعتز علىَّ بكثرة مالك وأولادك ﴿فعسى ربي أن يؤتين خيراً من جنتك ﴾ جواب الشرط أي إني أتوقع من صنع الله تعالى وإحسانه أن يقلب ما بي وما بك من الفقر والغنى فيرزقني جنةً خيراً من جنتك لإيماني به ، ويسلب عنك نعمته لكفرك به ويخرّب بستانك ﴿ويرسـل عليهـا حسبانـاً مـن السمـاء﴾ أي يرسل عليها آفةً تجتاحها أو صواعق من السهاء تدمّرها ﴿فتصبح صعيـداً زِلَقـاً﴾ أي تصبح الحديقة أرضاً ملساء لا تثبت عليها قدم ، جرداء لا نبات فيها ولا شجر ﴿أو يصبح ماؤها غوراً فلن تستطيع لــه طلباً﴾ أي يغور ماؤ ها في الأرض فيتلف كل ما فيها من الزرع والشجر ، وحينئندٍ لا تستطيع طلبه فضلاً عن إعادته وردّه ، وينتهي الحوار هنا وتكون المفاجأة المدهشة فيتحقُّق رجاءُ المؤمن بزوال النعيم عن الكافر ، وَأَحِيطَ بِثَمَرِهِ عَ فَأَصْبَحَ يُقَلِّبُ كَفَّيهِ عَلَى مَا أَنفَقَ فِيهَا وَهِى خَاوِيَةً عَلَى عُرُوشِهَا وَيَقُولُ يَلَيْتَنِي لَرَّ أَشْرِكَ بِرَبِّيَ أَعَدًا ﴿ وَهَا كَانَ مُنتَصِرًا ﴿ وَهَا كَانَ مُنتَصِرًا ﴿ وَهَا كَانَ مُنتَصِرًا ﴿ وَهَا كَانَ مُنتَصِرًا ﴿ وَهَا كَانَ اللَّهُ لِلَّهِ الْحَيْقِ الْحَيْقِ اللَّهُ عَلَى مُونَ اللَّهِ وَمَا كَانَ مُنتَصِرًا وَهِي هُنَا لِكَ الْوَلْكِيةُ لِلَّهِ الْحَيِّقَ هُو خَيْرٌ مُونَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَى اللّ

وفجأة ينقلنا السياق من مشهد البهجة والازدهار الى مشهد البوار والدمار ﴿وأحيط بثمره ﴾ أي هلكت جنته بالكلية واستولى عليها الخراب والدمار في الزروع والثمار ﴿فأصبح يُقلب كفيـه علـى مـا أنفـق فيها، أي يقلب كفيه ظهراً لبطن أسفاً وحزناً على ماله الضائع وجهده الذاهب قال القرطبي : أي يضرب إحدى يديه على الأخرى ندماً لأن هذا يصدر من النادم ﴿وهـي خاويـةٌ علـي عروشهـا﴾ أي مهشّمة محطمة قد سقطت السقوف على الجدران فأصبحت خراباً يباباً ﴿ويقول يا ليتنبي لـم أشرك بربي أحداً ﴾ أي وهو نادم على إشراكه بالله يتمنى أن لم يكن قد كفر النعمة ، ندم حين لا ينفع الندم قال تعالى ﴿ ولم تِكُن لَـ ه فئـةً ينصرونـ مـن دون الله ﴾ أي لم تكن له جماعة تنصره وتدفع عنه الهلاك ﴿ ومـاكان منتصـراً ﴾ أي وما كان بنفسه ممتنعاً عن انتقام الله سبحانه ، فلم تنفعه العشيرة والولد حين اعتـز وافتخر بهم وما استطاع بنفسه أن يدفع عنه العذاب ﴿ هنالك الولايـةُ للـهِ الحـقُّ ﴾ أي في ذلك المقام وتلك الحال تكون النصرة لله وحده لا يقدّر عليها أحد فهو الوليُّ الحق الذي ينصر أولياءه ﴿هـو خيـرٌ ثوابـاً وخيـرٌ عُقْبًا﴾ أي الله خير ثواباً في الدنيا والآخرة لمن آمن به ، وهو خيرٌ عاقبةً لمن اعتمد عليه ورجاه ﴿واضرب لهـم مثـل الحياة الدنـياكماءِ أنزلناه مـن السهاء فاختلط بــه نبـاتُ الأرض﴾ هذا مثلُ آخر للدنيا وبهرجها الخادع يشبه مثل الجنتين في الفناء والزوال والمعنى اضرب يا محمد للناس مثل هذه الحياة في زوالها وفنائها وانقضائها بماءٍ نزل من السهاء فخرج به النبات وافياً غزيراً وخالط بعضه بعضاً من كثرته وتكاثفه ﴿ فَأَصِبِ حَ هُمُنِماً تَـذَرُوهُ الرياحِ ﴾ أي صار النبات متكسراً من اليبس متفتتاً تنسفه الرياح ذات اليمين وذات الشمال ﴿ وكان الله على كل شيء مقتدراً ﴾ أي قادراً على الإفناء والإحياء لا يعجزه شيء في الأرض ولا في السماء ﴿المال والبنون زينة الحياة المدنيا﴾ أي الأموال والأولاد زينة هذه الحياة الفانية ، ذاك مثلها وهذه زينتها والكل إلى فناء وزوال لا يغتر بها إلا الأحمـق الجهـول ﴿والبـاقيــات الصالحاتُ خيرٌ عند ربك ثواباً وخيرٌ أمالاً ﴾ أي أعمال الخير تبقى ثمرتها أبد الآباد فهي خير ما يؤمله الإنسان ويرجوه عند الله قال ابن عباس: الباقيات الصالحات هي الصلوات الخمس وعنه أيضاً أنها كل عمل صالح ٍ من قول أو فعل ٍ يبقى للآخرة(١) وفي الحديث ( سبحان الله ، والحمد لله ، ولا إلـه إلا (١) هذا ما رجحه الطبرى قال القرطبي : وهو الصحيح إن شاء الله .

وَيَوْمَ نُسَيِّرُ أَجِّ اللَّوْ وَرَى الْأَرْضَ بَارِزَةً وَحَشَرْنَكُهُمْ فَكُمْ نُعَادِرْ مِنْهُمْ أَحَدًا ﴿ وَعُرِضُواْ عَلَى رَبِّكَ صَفَّا لَقَدْ جِعْتُمُونَا كَا حَلَقَنَكُو أَوَّلَ مَرَّقَم بَلَ زَعَمْتُمْ أَلَّنَ خَعْلَ لَكُمْ مَّوْعِدًا ﴿ وَوُضِعَ الْكِتَابُ فَتَرَى لَقَدْ جِعْتُمُونَا كَا حَلَقَنَكُو أَوَّلَ مَرَّقَم بَلَ زَعَمْتُمْ أَلَّنَ خَعْلَ لَكُمْ مَّوْعِدًا ﴿ وَوُضِعَ الْكِتَابُ فَتَرَى الْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَيقُولُونَ يَنُو يَلْتَنَا مَالِ هَنذَا الْكِتَابِ لَايُعَادُورُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَلَهَا المُحْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَيقُولُونَ يَنُو يَلْتَنَا مَالِ هَلذَا الْكِتَابِ لَايُعَادُورُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَلَهَا اللَّهُ لَكِهُ وَالْمَالِ اللَّهُ اللَّ

الله ، والله أكبر ، هن الباقيات الصالحات ) ﴿ ويوم نسيّر الجبال ﴾ لما ذكر الدنيا ومآلها ذكر القيامة وأهوالها أي واذكر يوم نزيل الجبال من أماكنها ونسيّرها كما نسيّر السحاب فنجعلها هباءً منبثاً ﴿وترى الأرض بارزة ﴾ أي وترى الأرض ظاهرة للعيان ليس عليها ما يسترها من جبل ولا شجر ولا بنيان ، قد قلعت جبالها وهُدم بنيانها فهي بارزة ظاهرة ﴿وحشرناهـم فلـم نغادر منهـم أحـداً ﴾ أي جمعنـا الأولـين والآخرين لموقف الحساب فلم نترك أحداً منهم ﴿وعُرضوا على ربك صفاً ﴾ أي عُرضوا على رب العالمين مصطفين ، لا يحجبُ أحدُ أحداً وفي الحديث ( يجمع الله الأولين والآخرين في صعيدٍ واحدٍ صفوفاً ) قال مقاتل : يُعرضون صفاً بعد صف كالصفوف في الصلاة كل أمةٍ وزمرةٍ صفاً (١) ﴿لقد جئتمونـاكمـا خلقناكـم أول مـرة﴾ أي يقال للكفار على وجه التوبيخ والتقريع : لقد جئتمونا حفاةً عراةً لا شيء معكم من المال والولد كهيئتكم حين خلقناكم أول مرة ﴿بـل زعمتـم أَلَّـن نجعـل لكـم موعـداً ﴾ أي زعمتم أن لا بعث ولا جزاء ، ولا حساب ولا عقاب ﴿ووُضع الكتـابِ﴾ أي وضعت صحـائف أعمال البشر وعُرضت عليهم ﴿فترى المجرمين مشفقين مما فيه ﴾ أي فترى المجرمين خائفين مما فيه من الجرائم والذنوب ﴿ويقولون يا ويلتنا﴾ أي يا حسرتنا ويا هلاكنا على ما فرطنا في حياتنا الدنيا ﴿مُلَّا لهـذا الكتاب لا يغادر صغيـرةً ولا كبيرةً إلا أحصاهـا، أي ما شأن هذا الكتاب لا يترك صغيرة ولا كبيرة إلا ضبطها وأحاط بها ؟ قال تعالى ﴿ووجـدوا ما عملـوا حاضراً ﴾ أي مكتوباً مثبتاً في الكتـاب ﴿ولا يظلـم ربك أحداً ﴾ أي لا يعاقب إنساناً بغير جرم ، ولا يُنقص من ثواب المحسن ﴿ وإِذ قلنا للملائكة اسجدوا لآدم ﴾ أي اذكر حين أمرنا الملائكة بالسجود لآدم سجود تحية وتكريم لا سجود عبادة ﴿فسجدوا إلا إبليس كان من الجن ففسق عن أمر ربه اي سجد جميع الملائكة لكن إبليس الذي هو من الجن خرج عن طاعة ربه ، والآية صريحة في أن إبليس من الجن لا من الملائكة (٢) ﴿ أَفتتخذونـ ه وذريتـ ه أولياء مـن دوني وهم لكم عدوَّ أي أفتتخذونه يا بني آدم هو وأولاده الشياطين أولياء من دون الله وهم لكم

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٠/ ٤١٧

<sup>(</sup>٢) انظر التحقيق الذي ذكرناه في كتابنا « النبوة والأنبياء » على أن ابليس لم يكن من الملائكة ص ١٢٨ .

لِلظَّنلِمِينَ بَدَلًا \* ﴿ مَنَّ مَّا أَشَهَد تَهُمُ خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَا خَلْقَ أَنْفُسِمِمْ وَمَا كُنتُ مُتَّخِذَ ٱلْمُضِلِّينَ عَضُدًا ﴿ وَ وَيَوْمَ يَقُولُ نَادُواْ شُرَكَآءِى ٱلَّذِينَ زَعَمْتُمْ فَلَاعَوْهُمْ فَلَمْ يَسْتَجِيبُواْ لَمُ مَ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُم مَّوْبِقًا ﴿ وَاللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللّهُ الللللَّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّه

أعداء ﴿بئس للظالمين بدلاً﴾ أي بئست عبادة الشيطان بدلاً عن عبادة الرحمن ﴿ما أشهدتهم خلق السموات والأرض﴾ أي ما أشهدت هؤ لاء الشياطين الذين عبدتموهم من دوني خلق السموات والأرض ﴿ولا خلق أنفسهم ﴾ أي ولا أشهدت بعضهم خلق بعض فهم عبيد أمثالكم لا يملكون شيئاً ﴿وماكنتُ متخذَ المضلين عضُداً ﴾ أي وماكنت متخذ الشياطين أعواناً في الخلق فكيف تطيعونهم من دوني ؟ ﴿ويوم يقول نادوا شركائي الذين زعمتم ﴾ أي ويوم يقول الله للمشركين : أدعوا شركائي ليمنعوكم من عذابي ويشفعوا لكم كها كنتم تزعمون ﴿فدعوهم فلم يستجيبوا لهم ﴾ أي فاستغاثوا بهم فلم يغيثوهم ﴿وجعلنا بينهم موبقاً ﴾ أي جعلنا بين العابدين والمعبودين مهلكة لا يجتازها هؤ لاء وهي النار ﴿ولم يجدوا عنها مصرفاً ﴾ أي لم يجدوا عنها معدلاً وذلك لأنها أحاطت بهم من كل جانب فلم يقدر والم يجدوا عنها مصرفاً ﴾ أي لم يجدوا عنها معدلاً وذلك لأنها أحاطت بهم من كل جانب فلم يقدر والحل منها .

الككاغكة: تضمنت الآيات الكريمة وجوهاً من البيان والبديع نوجزها فيما يلي:

- ١ \_ الطباق بين ﴿ الغداة . . والعشي ﴾ وبين ﴿ فليؤ من . . فليكفر ﴾ .
- ٢ ـ المقابلة البديعة بين الجنة ﴿نعم الثواب وحسنت مرتفقاً ﴾ والنار ﴿بئس الشراب وساءت مرتفقاً ﴾ .
  - ٣ ـ التشبيه ﴿ بَمَاءٍ كَالْمُهُلُ يَشُويُ الْوَجَـُوهُ ﴾ ويسمى مرسلاً مفصلاً لذكر الأداة ووجه الشبه .
- ٤ ـ التشبيه التمثيلي ﴿واضرب لهم مثلاً رجلين جعلنا لأحدهما جنتين ﴿لأن وجه الشبه منتزع من
   متعدد وكذلك يوجد التشبيه التمثيلي في ﴿واضرب لهم مثل الحياة الدنيا كماءٍ أنزلناه ﴾ .
  - و لبالغة بإطلاق المصدر على اسم الفاعل ﴿ أو يصبح ماؤها غوراً ﴾ أي غائراً .
  - ٦ ـ الكناية ﴿يقلُّب كفيه ﴾ كناية عن التحسر والندم لأن النادم يضرب بيمينه على شماله .
    - ٧ ـ الانكار والتعجيب ﴿أفتتخذونه وذريته أولياء﴾ ؟ .

تبييل : الجمهور على أن الباقيات الصالحات هن الكلمات المأثور فضلها « سبحان الله ، والحمد لله ، ولا إله إلا الله ، والله أكبر ، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم » وقد ورد بذلك حديث تقدم ذكره وفي الترمذي أن رسول الله ﷺ قال : لقيتُ إبراهيم ليلةً أُسري بي فقال يا محمد :

أقرىءُ أمتك مني السلام وأخبرهم أن الجنة طيبة التربة ، عذبة الماء ، وأنها قيعـان ، وأن غراسهـا : سبحان الله ، والحمد لله، ولا إله إلا الله ، والله أكبر » رواه الترمذي .

قال الله تعالى : ﴿ولقد صرفنا في هذا القرآن للناس من كل مثل . . إلى . . ما لم تسطِّع عليه مبراً ﴾ من آية (٥٤) إلى نهاية آية (٨٢) .

المن أسكبة: لما ضرب تعالى المثل في قصة صاحب الجنتين ، وضرب المثل للحياة الدنيا وما فيها من نعيم خادع ومتاع زائل ، نبَّه تعالى إلى الغاية من ذكر هذه الأمثال وهي « العظةُ والاعتبار » ثم ذكر القصة الثالثة « قصة موسى مع الخضر » وما فيها من أمور غيبيَّة عجيبة .

اللغيبَ : ﴿قَبُلاً﴾ مقابلةً وعياناً ﴿مُونَـلاً﴾ ملجأ ومنجى قال ابن قتيبة : وأل فلان إلى كذا لجأ إليه وألاً ووءولاً والموئل : الملجأ قال الأعشى :

وقد أخالِسُ ربَّ البيت غفلته وقد يحاذِرُ مني ثم لا يئلُ ١٠٠ ﴿ حُقُباً ﴾ جمع حقبة وهي السنة والمراد بالحُقُب هنا الزمان الطويل ﴿ سرَباً ﴾ السَّرب: المسلك في جوف الأرض ﴿ نَصباً ﴾ النَّصب: التعب والمشقة ﴿ إمْ راً ﴾ أمراً عظياً يقال: أمر الأمر إذا عظم ﴿ نُكراً ﴾ منكراً فظيعاً جداً .

النفسي ير: ﴿ولقد صرّفنا في هذا القرآن للناس من كل مثيل أي بيّنا في هذا القرآن الأمثال وكرَّرنا الحجج والمواعظ ﴿وكان الإنسان أكثر شيءٍ جدلاً ﴾ أي وطبيعة الإنسان الجدل والخصومة لا ينيب لحق ولا ينزجر لموعظة ﴿وما منع الناس أن يؤمنوا إذْ جاءهم الهُدى ﴾ أي ما منع الناس من الإيمان حين جاءهم الهُدى من الله ﴿ويستغفروا ربّه م أي ومن الاستغفار من الذنوب والآثام ﴿إلاّ أن تأتيهم سنة الأولين وهي الإهلاك ﴿أو يأتيهم العذابُ قُبُلاً أي يأتيهم عذاب الله عياناً ومقابلة ومعنى الآية أنه ما منعهم من الإيمان والاستغفار إلا طلبهم أن يشاهدوا العذاب الذي وعدوا به عياناً ومواجهة كقولهم ﴿فأمطر علينا حجارة من السهاء أو ائتنا بعذاب اليم ﴾ " ﴿وما نرسل الرسل إلا لغرض التبشير والإنذار للإهلاك والدمار ، مبشرين لأهل الإيمان ومنذرين لأهل العصيان ﴿ويجادلُ الذين كفروا بالباطل

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ٦/ ١٣٢ . (٢) هذا خلاصة المعنى الذي اختاره ابن كثير ، كذا في المختصر ٢/ ٢٠٥ .

هُزُوا ﴿ وَمَنْ أَظْلُمُ مِمَّن ذُرِّرَ بِعَايَتِ رَبِّهِ عَأَعَرَضَ عَنْهَا وَنَسِى مَا قَدَّمَتْ يَدَاهُ إِنَّا جَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِم أَكِنَّةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِى ءَاذَانِهِمْ وَقُرَّا وَإِن تَدْعُهُمْ إِلَى الْمُدَى فَلَن يَهْتَدُواْ إِذًا أَبَدُانِ وَرَبُّكَ الْغَفُورُ ذُو الْرَحْمَةِ لَوْ يُوَاخِذُهُم مِمَا كَسَبُواْ لَعَجَلَ لَهُمُ الْعَذَابُ بَل لَمُهُم مَوْعِدٌ لَن يَجِدُواْ مِن دُونِهِ عَمَو بِلا ﴿ وَيَلْكَ اللَّهُ مَوْعِدٌ لَن يَجِدُواْ مِن دُونِهِ عَمَو بِلا ﴿ وَيَلْكَ اللَّهُ مَوْعِدٌ لَن يَجِدُواْ مِن دُونِهِ عَمَو بِلا ﴿ وَيَلْكَ اللَّهُ مَوْعِدٌ لَن يَجِدُواْ مِن دُونِهِ عَمَو بِلا ﴿ وَيَلْكَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُ الْعَذَابُ لَمُهُ الْعَذَابُ بَل لَمُ مَوْعِدٌ لَن يَجِدُواْ مِن دُونِهِ عَمَو بِلا ﴿ وَيَالُكُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ مَوْعِدٌ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا طَلَكُواْ وَجَعَلْنَا لِمَهْ لِكِهِم مَوْعِدًا ﴿ وَيَهُ وَلَا مُوسَى لِفَتَلُهُ لَا أَبْرُحُ حَتَى أَبْلُغُ مَجْمَعَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مُلَا اللَّهُ مُعَمَّ اللَّهُ مَا أَوْلَكُمُ مَا اللَّهُ مُن اللَّهُ مَلْهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا قَاتُمَا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِهُمَا لَا اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ وَلَكُ اللَّهُ الللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ ال

ليُدْحضوا بِـه الحق﴾ أي ومع وضوح الحق يجادل الكفار بالباطل ليغلبوا به الحق ويبطلوه فهم حين يطلبون الخوارق ويستعجلون العذاب لا يريدون الإيمان وإنما يستهزئون ويسخرون ﴿ وَاتَّخَذُوا آيَاتُــي وما أَنْذِر وا هُـزُواً ﴾ أي اتخذوا القرآن وما خُوّنوا به من العذاب سخرية واستهزاءً ﴿ومنْ أظلمُ مُّـنْ ذُكر بآيات ربه فأعرض عنها ﴾ أي لا أحد أظلم ممن وعظ بآيات الله البينة ، وحججه الساطعة ، فتعامى عنها وتناساها ولم يُلق ِ لها بالا ﴿ ونسي ما قدمت يداه ﴾ أي نسي ما عمله من الجرائم الشنيعة ، والأفعال القبيحة ، ولم يتفكر في عاقبتها ﴿إنا جعلنا على قلو بهــم أكنَّـةً أن يفقهــوه﴾ أي جعلنا على قلوبهم أغطية تحول دون فقه هذا القرآن وإدراك أسراره ، والانتفاع بما فيه من المواعظ والأحكام ﴿وَفَــي آذانهم وقراً ﴾ أي وفي آذانهم صمماً معنوياً يمنعهم أن يسمعوه سماع تفهم وانتفاع ﴿وانِ تدعهم إلى الهدى فلن يهتدوا إذاً أبداً ﴾ أي وإن دعوتهم إلى الإيمان والقرآن فلن يستجيبوا لك أبداً لأنهم لا يفقهون ولا يسمعون ، فللهدى قلوبٌ متفتحة مستعدة لقبول الإِيمان وهؤ لاء كالأنعام ﴿وربُّـك الغفـورُ ذو الرحمة ﴾ أي وربك يا محمد واسع المغفرة عظيم الرحمة بالعباد مع تقصيرهم وعصيانهم ﴿ لو يؤاخذهم بما كسبوا لعجَّل لهم العداب، أي لو يعاقبهم بما اقترفوا من المعاصي والإجرام لعجَّل لهم عذاب الدنيا ، ولكنه تعالى يمهلهم ويؤخر عنهم العذاب الذي يستعجلونه به رحمةً بهم ، وقد جرت سنته بأن يمهل الظالم ولكن لا يهمله ﴿ بل لهم موعدٌ لن يجدوا من دونه موئلاً ﴾ أي لهم موعد آخر في القيامة يرون فيه الأهوال لن يجدوا لهم فيه ملجأ ولا منجى ﴿وتلك القرى أهلكناهم لما ظلموا ﴾ أي تلك هي أخبار الأمم السالفة والقرون الخالية كقوم هود وصالح ولوط وشعيب أهلكناهم حين ظلموا ووجعلنا لمهلكهم موعداً ﴾ أي جعلنا لهلاكهم وقتاً محدَّداً معلوماً ، أفلا يعتبر هؤ لاء المكذبون المعاندون ؟ والآية وعيد وتهديد لكفار قريش قال ابن كثير: والمعنى احذر وا أيها المشركون أن يصيبكم ما أصابهم فقد كذبتم أعظم نبيٌّ وأشرف رسول ، ولستم بأعزُّ علينا منهم فخافوا عذابي ونُذري(١) ﴿ وَإِذْ قَـالَ مُوسَـى لَفْتَـاهُ لَا أبرح حتى أبلغ مجمع البحريس ﴾ هذه هي القصة الثالثة في هذه السورة الكريمة والمعنى اذكر حين قال

<sup>(</sup>١) مختصر ابن كثير ٢/ ٤٢٦ .

قَالَ لِفَتَلُهُ ءَاتِنَا غَدَآءَ نَا لَقَدْ لَقِينَا مِن سَفَرِنَا هَلَذَا نَصَبًا ﴿ قَالَ أَرَءَ يْتَ إِذْ أُو يْنَآ إِلَى ٱلصَّخْرَةِ فَإِنِّي قَالَ لَا لِشَانِيهُ إِلَّا ٱلشَّيْطُانُ أَنْ أَذْ كُرُّهُ وَآتَحَٰذَ سَبِيلَهُ فِي ٱلْبَحْرِ عَجَبًا ﴿ قَالَ ذَلِكَ مَا نَسِيلَهُ وَالْبَحْرِ عَجَبًا ﴿ قَالَ ذَلِكَ مَا كُنَا نَبْعُ فَا أَنْسَانِيهُ إِلَّا ٱلشَّيْطُانُ أَنْ أَذْ كُرُّهُ وَآتَحُذَا عَبْدًا مِّنْ عِبَادِنَا ءَا تَبْنَلُهُ وَمُمَّ مَنْ عِندِنَا وَعَلَمْنَا هُ مِن كُنَّا نَبْعُ فَا أَرْبَدُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ مِن عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْنَا وَعَلَمْنَا وَمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْنَا وَعَلَمْنَا وَعَلَمْ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَمُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْنَا وَعَلَمْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُوا عَلَيْ عَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ الللّهُ عَلَى اللّهُ عَل

لَّدُنَّا عِلْمَا رَبِّي

موسى الكليم لفتاه « يوشع بن نون » لا أزال أسير وأتابع السير حتى أصل الى ملتقى بحر فارس وبحر الروم مما يلي جهة المشرق وهو مجمع البحرين (١) ﴿ أُو أَمضي حُقباً ﴾ أي أسير زماناً إلى أن أبلغ ذلك المكان ﴿ فلما بلغا مجمع بينهم نسيا حوتهما ﴾ أي فلما بلغ موسى وفتاه مجمع البحرين نسي « يوشع » أن يخبر موسى بأمر الحوت وما شاهده منه من الأمر العجيب ، روي أن الله تعالى أوحى إلى موسى أنَّ يأخذ معه حوتاً فيجعله في مِكْتل فحيثها فقد الحوت فهناك الرجل الصالح ﴿فَاتَّخَـذُ سَبِيلُهُ فَي البحر سَرَباً ﴾ أي اتخذ الحوت سبيله في البحر مسلكاً قال المفسرون : كان الحوت مشوياً فخرج من المِكْتل ودخل في البحر وأمسك الله جرية الماء على الحوت فصار كالطاق عليه وجمد الماء حوله وكان ذلك آيةً من آيات الله الباهرة لموسى عليه السلام ﴿فلما جاوزا قال لفتاه أتنا غداءنا ﴾ أي فلما قطعا ذلك المكان وهومجمع البحرين الذي جُعل موعداً للملاقاة قال موسى لفتاه أعطنا طعام الغداء ﴿لقد لقينا من سفرنا هذا نصباً ﴾ أي لقينا في هذا السفر العناء والتعب ، وكان قد سار ليلة وجزءاً من النهار بعد أن جاوز الصخرة ﴿قَـالُ أرأيتَ إذْ أوينا إلى الصخرة فإني نسيتُ الحوت﴾ أي قال الفتى « يوشع بن نون » حين طلب موسى منه الحوت للغداء أرأيت حين التجأنا إلى الصخرة التي غت عندها ماذا حدث من الأمر العجيب ؟ لقد خرج الحوتُ من المكتل ودخل البحر وأصبح عليه مثل الكوة وقد نسيتُ أن أذكر لك ذلك حين استيقظتَ ﴿ وما أنسانيه إلا الشيطانُ أن أذكره ﴾ أي وقد أنساني الشيطان أن أخبرك عن قصته الغريبة ﴿ واتخــذ سبيله في البحر عجباً ﴾ أي واتخذ الحوتُ طريقه في البحر وكان أمره عجباً ، يتعجب الفتي من أمره لأنه كان حُوتاً مشوياً فدبَّت فيه الحياة ودخل البحر ﴿قال ذلك ماكنا نبغ ﴾ أي قال موسى هذا الذي نطلبه ونريده لأنه علامة على غرضنا وهو لُقْيا الرجل الصالح فارتدا على آثارهما قَصَصاً أي رجعا في طريقهما الذي جاءًا منه يتتبعان أثرهما الأول لئلا يخرجًا عن الطريق ﴿فُوجَـدًا عَبَـداً مَـن عبـادنا﴾ أي وجدًا الخضر عليه السلام عند الصخرة التي فقد عندها الحوت ، وفي الحديث أن موسى وجــد الخضر مسجَّى بثوبه مستلقياً على الأرض فقال له: السلام عليك فرفع رأسه وقال: وأنَّى بارضك السلام(٢) ؟ ﴿ آتيناه رحمةً من عندنا ﴾ أي وهبناه نعمة عظيمة وفضلاً كبيراً وهي الكرامات التي أظهرها الله على يديه (٣) ﴿ وعلمناه من لدُّنَّا علماً ﴾ أي علماً خاصاً بنا لا يُعلم إلا بتوفيقنا وهو علم الغيوب قال العلماء :

<sup>(</sup>١) هكذا نقـل الطبري عن قتادة ١٥/ ٢٧١ . (٢) الحديث سيأتي مفصلاً إن شاء الله . (٣) الصحيح أن الخضر عليه السلام ليس بنبي وإنما هو من عباد اللهالصالحين وأوليائه المقربين وقد أظهر الله على يديه هذه الكرامات والأمور الغيبية تعليًا للخلق فضل العبودية .

قَالَ لَهُ مُوسَىٰ هَلْ أَنَّبِعُكَ عَلَىٰ أَن تُعَلِّمَنِ مِنَّ عُلِّمَتَ رُشَدًا ﴿ قَالَ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِى صَبْرًا ﴿ وَكَيْفَ تَصْبِرُ عَلَى مَالَمْ يُحِطْ بِهِ عَنْجُرًا ﴿ قَالَ سَتَجِدُ فِي إِن شَآءَ اللّهُ صَابِرًا وَلاَ أَعْصِى لَكَ أَمْرًا ﴿ وَكَيْفَ تَصْبِرُ عَلَى مَالَمْ يُحِطَ بِهِ عَنْ مَنْ وَحَتَّى أَمْرًا ﴿ قَالَ سَتَجِدُ فِي إِن شَآءَ اللّهُ صَابِرًا وَلاَ أَعْصِى لَكَ أَمْرًا ﴿ قَالَ فَإِنِ اتَّبَعْنَنِي فَلا تَسْعَلْنِي عَن شَيْءً وَحَتَى أَمْدِثَ لَكَ مِنْ هُ ذِكْرًا إِنْ فَآنطَلَقَا حَتَى إِذَا رَكِبًا فِي السَّفِينَةِ فَلَا اللّهُ عَلَيْ فَلَا تَسْعَلَعُ مَعِي عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

هذا العلم الرباني ثمرة الإخلاص والتقوى ويسمى « العلم اللدُّنِّي » يورثه الله لمن أخلص العبودية له ، ولا ينال بالكسب والمشقة وإنما هو هبة الرحمن لمن خصَّه الله بالقرب والولاية والكرامة ﴿قال لــه موسى هل أتَّبعك على أنْ تُعلمن ممّا عُلمت رأشداً ﴾ أي هل تأذن لي في مرافقتك الأقتبس من علمك ما يرشدني في حياتي ؟ قال المفسرون : هذه مخاطبة فيها ملاطفة وتواضع من نبي الله الكريم وكذلك ينبغي أن يكون الإنسان مع من يريد أن يتعلم منه ﴿قال إنك لن تستطيع معي صبراً ﴾ أي قال الخضر: إنك لا تستطيع الصبر على ما ترى قال ابن عباس : لن تصبر على صنعي لأني علمت من غيب علم ربي ﴿وكيف تصبـرُ على مـا لم تُحِـطُ به خُبْـراً ﴾ أي كيف تصبر على أمرٍ ظاهره منكرٌ وأنت لا تعلم باطنـه ؟ ﴿قَــال ستجدني إن شاء الله صابراً ولا أعصبي لـك أمراً ﴾ أي قال موسى ستراني صابراً ولا أعصي أمرك إن شاء الله ﴿قَالَ فَإِن اتبعتني فلا تسألني عن شيء حتى أحدث لك منه ذكراً ﴾ شرط عليه قبل بدء الرحلة ألا يسأله ولا يستفسر عن شيء من تصرفاته حتى يكشف له سرها ، فقبل موسى شرطه رعايةً لأدب المتعلم مع العالم ، والمعنى لا تسألني عن شيء مما أفعله حتى أبيّنه لك بنفسي ﴿فانطلقا حتى إذا ركبا في السفينــة خرقهــا، أي انطلق موسى والخضر يمشيان على ساحل البحر حتى مرت بهما سفينة فعرفوا الخضر فحملوهما بدون أجر فلما ركبا السفينة عمد الخضر إلى فأس فقلع لوحاً من ألواح السفينة بعد أن أصبحت في لجة البحر ﴿قال أخرقتها لتغرق أهلها ﴾ أي قال له موسى مستنكراً: أخرقت السفينة لتغرق الركاب ؟ ﴿لَقَـد جَنَّـت شَيْئًا إِمْـراً﴾ أي فعلت شيئاً عظياً هائلاً ، يروى أن موسى لما رأى ذلك أخذ ثوبه فجعله مكان الخرق ثم قال للخضر: قومٌ حملونا بغير أجرٍ عمدت إلى سفينتهم فخرقتها لتغرق أهل السفينة لقد فعلت أمراً منكراً عظياً!! ﴿ قَالَ أَلَّمَ أَقَلَ إِنْكُ لَنْ تَسْتَطْيَعَ مِعْنَي صَبِراً ﴾ أي ألم أخبرك من أول الأمر أنك لا تصبر على ما ترى من صنيعي ؟ ذكِّره بلطفٍ في مخالفته الشرط ﴿قَـالَ لا تَوْاخذنِّي بما نسيتُ ﴾ أي لا تؤ اخذني بمخالفتي الشرط ونسياني العهد ﴿ولا تُرهقـني مـن أمـري عُسـراً ﴾ أي لا تكلفني مشقةً في صحبتي إياك وعاملني باليسر لا بالعُسر ﴿فانطلقا حتى إذا لقيا غلاماً فقتله ﴾ أي فقبل عذره وانطلقا بعد نزولهما من السفينة يمشيان فمرًا بغلمانٍ يلعبون وفيهم غلام وضيء الوجه جميل

الصورة فأمسكه الخضر واقتلع رأسه بيده ثم رماه في الأرض ﴿قال أقتلت نفساً زكيَّةً بغير نفس ﴾ أي قال موسى : أقتلت نفساً طاهرةً لم ترتكب جرماً ولم تقتل نفساً حتى تقتل به ﴿لقد جنتَ شيئاً نُكراً ﴾ أي فعلت شيئاً منكراً عظيماً لا يمكن السكوت عنه . . لم يكن موسى ناسياً في هذه المرة ولا غافلاً ولكنه قَاصِدٌ أَن يُنكر المنكر الذي لا يِصبر على وقوعه بالرغم من تذكره لوعده ، وقال هنا ﴿نُكراً ﴾ أي منكراً فظيعاً وهو أبلغ من قوله ﴿إمْراً﴾ في الآية السابقة ، ذكر القرطبي أن موسى عليه السلام لما قال للخضر ﴿ أَقْتُلْتَ نَفْساً زَكَيَّةً ﴾ غضِب واقتلع كتف الصبي الأيسر وتشر اللحم عنه فإذا مكتوب في عظم كتفه كافر لا يؤ من بالله أبداً (١) ﴿ قال أَلْم أقل لك إنك لن تستطيع معي صبراً ﴾ أي ألم أقل لك أنت على التعيين والتحديد لن تستطيع الصبر على ما ترى مني ؟ قال المفسرون : وقَّره في الأول فلم يواجهه بكاف الخطاب فلم خالف في الثآني واجهه بقوله ﴿لك﴾ لعدم العذر هنا ، ويعود موسى لنفسه ويجد أنه خالف وعده مرتين ، فيندفع ويقطع على نفسه الطريق و يجعلها آخر فرصة أمامه ﴿قَـالُ إِنْ سَأَلْتُـكُ عَـن شيء بعدها فلا تصاحبني، أي إنَّ أنكرت عليك بعد هذه المرة واعترضتُ على ما يصدر منك فلا تصحبني معك ﴿قد بلغتَ من لدنّي عُذراً ﴾ أي قد أعذرت إلى في ترك مصاحبتي فأنت معذور عندي لمخالفتي لك ثلاث مرات ﴿فانطلقا حتى إِذا أتيا أهل قرية استطعما أهلها فأبوا أن يضيَّفوهما ﴾ أي مشيا حتى وصلا إلى قرية قال ابن عباس : هي انطاكية فطلبا طعاماً وكان أهلها لئاماً لا يطعمون جاثعاً ، ولا يستضيفون ضيفاً ، فامتنعوا عن إضافتهما أو إطعـامهما ﴿فـوجَــدا فيهــا جداراً يريــد أن ينقبض ﴾ أي وجدا في القرية حائطاً ماثلاً يوشك أن يسقط ويقع ﴿فأقـامـه ﴾ أي مسحـه الخضرِ بيده فاستقام ، وقيل إنه هدمه ثم بناه وكلاهما مرويٌ عن ابن عباس ﴿قال لـو شنـت لاتخذت علـيه أجراً ﴾ أي قال له موسى لو أخذت منهم أجراً نستعين به على شراء الطعام!! أنكر عليه موسى صنيع المعروف مع غير أهله ، روي أن موسى قال للخضر : قومٌ استطعمناهم فلم يطعمونا ، وضِفِناهم فلم يضيَّفونا ثم قعدت تبني لهم الجدار لو شئت لاتخذت عليه أجراً ! ﴿قَالَ هَـذَا فَرَاقُ بَيْنَـي وَبَيْنَـكُ ﴾ أي قال الخضر : هذا وقت الفراق بيننا حسب قولك ﴿سأنبئـك بتـأويل ما لم تستطـع عليه صبـراً﴾ أي سأخبـرك بحكمة هذه المسائل الثلاث التي أنكرتها عليَّ ولم تستطع عليها وفي الحديث (رحم الله

<sup>(</sup>١) القرطبي ٢٢/١١

أَمَّا ٱلسَّفِينَةُ فَكَانَ أَبِوَاهُ مُؤْمِنَيْنَ يَعْمَلُونَ فِي ٱلْبَحْرِ فَأَرَدَتُ أَنْ أَعِيبَا وَكَانَ وَرَاءَهُم مَلِكٌ يَأْخُذُ كُلَّ سَفِينَةٍ غَصَبًا ﴿ وَأَمَّا ٱلْغُلَكُمُ فَكَانَ أَبُوهُمَا رَبُّهُمَّا أَنْ يُرْهِقَهُمَا طُغْيَنَا وَكُفْرًا ﴿ وَكَانَ يَبْدِهُمُ مَا رَبُّهُمَّا رَبُّهُمَّا وَكُونَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَكَانَ يَعْمَلُونَ فِي ٱلْمَدِينَةِ وَكَانَ يَعْمَدُ كُنَّ هَمُا وَكَانَ أَبُوهُمَا وَكُونَا أَبُوهُمَا وَيَسْتَخْرِجَا كَنزَهُمَا وَمُؤَمِنَا وَيَسْتَخْرِجَا كَنزَهُمَا وَمَا فَعَلْتُهُ, عَنْ أَمْرِي قَالَهُ وَمَا فَعَلْتُهُ, عَنْ أَمْرِي قَالَمُ اللّهُ عَلَيْهِ صَبْرًا ﴿ وَهَا فَعَلْتُهُ وَمَا فَعَلْتُهُ وَمُ اللّمَ اللّهُ عَلَيْهُ وَمَا فَعَلْتُهُ وَمِنْ وَكُونَا أَنْ يَبِلُونَا اللّهُ عَلَيْهُ وَمُ مَا وَيَسْتَعْ عَلِيهُ وَمَا فَعَلْتُهُ وَمَا فَعَلْتُهُ وَمَا فَعَلْتُهُ وَمُ اللّهُ مَا مَا لَمُ لَعُلُونَا اللّهُ عَلَيْهُ وَمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَمُعْمَا وَيَعْمُونُونَا أَنْ يَبْعُونُونُ فَي اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَمُنْ اللّهُ عَلَيْهُ وَمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ واللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

أخي موسى لوددت أنه صبر حتى يقص الله علينا من أمرهما ولو لبث مع صاحبه لأبصر العجب)(١) ﴿ أُمَّا السفينة فكانت لمساكين يعملون في البحر، هذا بيانٌ وتفصيل للأحداث العجيبة التي رآها موسى ولم يطق لها صبراً والمعنى أما السفينة التي خرقتها فكانت لأناس ضعفاء لا يقدرون على مدافعـة الظُّلمـة يشتغلون بها في البحر بقصد التكسب ﴿فأردتُ أنْ أعيبها ﴾ أي أردت بخرقها أن أجعلها مغيبة لئلا يغتصبها الملك الظالم ﴿وكان وراءهم ملك ﴾ أي كان أمامهم ملك كافر ظالم ﴿ وَيَأْخُذُ كُلُّ سَفَيْتُ مِ غصباً ﴾ أي يغتصب كل سفينة صالحة لا عيب فيها ﴿وأما الغلام فكان أبواه مؤمنين ﴾ أي وأما الغلام الذي قتلتُه فكان كافراً فاجراً وكان أبواه مؤ منين وفي الحديث ( إن الغلام الذي قتله الخضر طُبع كافراً ، ولو عاش لأرهق أبويه طغياناً وكفراً )(٢) ﴿فخشينا أن يُرهقهما طغياناً وكفراً ﴾ أي فخفنا أن يحملهما حبُّه على اتّباعه في الكفر والضلال ﴿فأردنا أن يبدلهما ربهما خيـراً منه زكاةً وأقـربَ رُحمـاً ﴾ أي فأردنا بقتله أن يرزقهما الله ولداً صالحاً حيراً من ذلك الكافر وأقربَ براً ورحمة بوالديه ﴿وأمَّا الجدار فكان لغلامين يتيمين في المدينة وكان تحته كنزٌ لهما ﴾ أي وأما الجدار الذي بنيتُه دون أجر والذي كان يوشك أن يسقط فقد حبىء تحته كنزٌ من ذهب وفضة لغلامين يتيمين ﴿وكان أبوهما صالحاً ﴾ أي وكان والدهما صالحاً تقياً فحفظ الله لهما الكنز لصلاح(٣) الوالد قال المفسرون : إن صلاح الآباء ينفع الأبناء ، وتقوى الأصول تنفع الفروع ﴿فأراد ربك أن يبلغا أشدُّهما ويستخرجا كنزهما ﴾ أي فأراد الله بهذا الصنيع أن يكبرا ويشتد عودهما ويستخرجا كنزهما من تحت الجدار ﴿رحمةً من ربك﴾ أي رحمةً من الله بهما لصلاح أبيهما ﴿وما فعلته عن أمري﴾ أي ما فعلتُ ما رأيتَ من خرْق ِ السفينة ، وقتل الغلام ، وإقامة الجدار عن رأيي واجتهادي ، بل فعلته بأمر الله وإلهامه ﴿ ذلك تأويلُ ما لـم تسطِّع عليـه صبـراً ﴾ أي ذلك تفسير الأمور التي لم تستطع الصبر عليها وعارضت فيها قبل أن أخبرك عنها .

١ \_ الطباق بين ﴿مبشرين . . ومنذرين﴾ وبين ﴿نسيت . . وأذكر﴾ .

<sup>(</sup>١) هذا جزء من حديث أخرجه الشيخان . (٢) رواه مسلم . (٣) قيل إنه الأب السابع ، وظاهر اللفظ أنه أبوهما مباشرةً وهو الأرجع .

- ٢ ـ اللف والنشر المرتب ﴿أما السفينة ﴾ ﴿وأما الغلام ﴾ ﴿وأما الجدار ﴾ فقد جاء بها مرتبة بعد ذكر
   ركوب السفينة وقتل الغلام وبناء الجدار بطريق اللف والنشر المرتب وهو من المحسنات البديعية.
- ٣ ـ الحذف بالإيجاز ﴿ كل سفينة ﴾ أي صالحة حذف لدلالة لفظ « أعيبها » وكذلك حذف لفظ كافر
   من ﴿ وأما الغلام ﴾ لدلالة قوله تعالى ﴿ فكان أبواه مؤ منين ﴾ .
  - ٤ ـ التغليب ﴿أبواه﴾ المراد باللفظ أبوه وأمه .
- و \_ الاستعارة ﴿ يريد أن ينقض ﴾ لأن الإرادة من صفات العقلاء وإسنادها إلى الجدار من لطيف الاستعارة وبليغ المجاز كقول الشاعر :

ويرغب عن دماء بني عقيل(١)

يريد الرمح صدر أبي براءٍ

- ٦ ـ التنكير للتفخيم والإضافة للتشريف ﴿عبداً من عبادنا﴾
- ٧ ـ السجع مراعاة لرءوس الآيات مثل ﴿ نصباً ، سرباً ، عَجباً ﴾ .
- ٨ ـ تعليم الأدب ﴿فأردتُ أَن أعيبها ﴾ وهناك قال ﴿فأراد ربك ﴾ حيث أسند ما ظاهره شر لنفسه وأسند الخير إلى الله تعالى ، وذلك لتعليم العباد الأدب مع الله جل وعلا .

#### « قصة موسى والخضر كما في الصحيحين »

عن أبي بن كعب عن رسول الله على أنه قال : (إن موسى قام خطيباً في بني إسرائيل فسئل أي الناس أعلم ؟ فقال : أنا، فعتب الله عز وجل عليه إذ لم يرد العلم إليه ، فأوحى الله إليه أن ي عبداً بمجمع البحرين هو أعلم منك ، قال موسى يا رب فكيف لي به ؟ قال : تأخذ حوتاً فتجعله في مِكْتل فحيثا فقدت الحوت فهو ثم ، فانطلق موسى : ومعه فتاه « يوشع بن نون » حتى إذا أتيا الصخرة وضعا رؤوسهمافناما واضطرب الحوت في المِكْتل فخرج منه فسقط في البحر فاتخذ سبيله في البحر سرباً ، وأمسك الله عن الحوت جرية الماء فصار عليه مثل الطاق ، فلما استيقظ نسي صاحبه أن يخبره بالحوت فانطلقا بقية يومهما وليلتهما حتى إذا كان من الغد قال موسى لفتاه : آتنا غداءنا لقد لقينا من سفرنا هذا فانطلقا بقية يومهما وليلتهما حتى إذا كان من الغد قال موسى لفتاه : آتنا غداءنا لقد لقينا من سفرنا هذا الصخرة فإني نسيتُ الحوت وما أنسانيه إلا الشيطان أن أذكره واتخذ سبيله في البحر عجباً فقال فكان للحوت سرباً ولموسى وفتاه عجباً فقال موسى ﴿ ذلك ما كنّا نبغ فارتدا على آثارهما قصصاً ﴾ قال رجعا للحوت سرباً ولموسى وفتاه عجباً فقال موسى ﴿ ذلك ما كنّا نبغ فارتدا على آثارهما قصصاً ﴾ قال رجعا يقصان آثارهما حتى انتهيا إلى الصخرة ، فإذا هو مسجى بثوب فسلّم عليه موسى فقال الخضر : وأنّى بأرضك السلام (١٠٠ من أنت ؟ قال : أنا موسى ، قال موسى بني إسرائيل ؟ قال نعم أتيتك لتعلمني مما علمت رشداً ﴿ قال إنك لن تستطيع معي صبراً ﴾ . .يا موسى بني إسرائيل ؟ قال نعم أتيتك لتعلمني مما علمت رشداً ﴿ قال إنك لن تستطيع معي صبراً ﴾ . .يا موسى بني إسرائيل ؟ قال الله لا تعلمه علمنه ،

<sup>(</sup>١) الطبري ١٥/ ٢٨٩ . (٢) يعني من أين السلام في هذه الأرض التي لا يعرف فيها السلام ؟

وأنت على علم من علم الله علّمكه لا أعلمه ، فقال موسى ﴿ ستجدني إن شاء الله صابراً ولا أعصى لك أمراً ﴾ فقال له الخضر ﴿ فإن اتبعتني فلا تسألني عن شيء حتى أحدث لك منه ذكراً ﴾ فانطلقا يمشيان على الساحل فمرت سفينة فكلموهم أن يحملوهم فعرفوا الخضر فحملوهم بغير نو ل - أي بدون أجر - فلما ركبا في السفينة لم يفجأ إلا والخضر قد قلع لوحاً من ألواح السفينة بالقدوم ، فقال له موسى : قوم قد حملونا بغير نو ل عمدت إلى سفينتهم فخرقتها ﴿ لتغرق أهلها لقد جئت شيئاً إمراً ﴾ وقال رسول الله على : وكانت الأولى من موسى نسياناً ، وجاء عصفور فوقع على حرف السفينة فنقر في البحر نقرة فقال له الخضر : ما علمي وعلمك من علم الله تعالى إلا مثل ما نقص هذا العصفور من هذا البحر ، ثم خرجا من السفينة فينا هما يمشيان على الساحل إذ أبصر الخضر غلاماً يلعب مع الغلمان ، فأخذ الخضر رأسه فاقتلعه فقتله ، عبراً هما سموسي ﴿ أقتلت نفساً زكياً بغير نفس لقد جئت شيئاً نكراً ﴾ قال ألم أقل لك إنك لن تستطيع معي ضبراً قال سموسي ﴿ أقتلت نفساً زكياً بغير نفس لقد جئت شيئاً نكراً ﴾ قال ألم أقل لك إنك لن تستطيع معي لدئني عذراً ﴾ فانطلقا ﴿ حتى إذا أتيا أهل قرية استطعما أهلها فأبوا أن يضيقوهما فوجدا فيها جداراً يريد لدئني عذراً ﴾ فقال الحضر بيده هكذا - أي أشار بيده - فأقامه فقال موسى : قوم أتيناهم فلم يطعمونا ، ولم يضيفونا ﴿ لو شئت لا تخذت عليه أجراً ﴾ قال الخضر : ﴿ هذا فراق بيني وبينك سأنبك بتأويل ما لم تستطع عليه صبراً ﴾ قال رسول الله على المهموسي لوددت أنه كان صبر حتى يقص الله علينا من أخبارهما » !! أخرجه الشيخان .

تسبيلي أن قال العلامة القرطبي: «كرامات الأنبياء ثابتة على ما دلت عليه الأخبار والآيات المتواترة ، ولا ينكرها إلا المبتدع الجاحد أو الفاسق الحائد ، فالآيات ما أخبر الله تعالى في حق مريم من ظهور الفواكه الشتوية في الصيف ، والصيفية في الشتاء ، وما ظهر على يدها حيث هزّت النخلة وكانت يابسة فأثمرت ، وهي ليست بنبية ، ويدل أيضاً ما ظهر على يد الخضر من خرق السفينة ، وقتل الغلام ، وإقامة الجدار » أ ه . القرطبي ٢٨/١١ .

قال الله تعالى : ﴿ ويسألونك عن ذي القرنين . . إلى . . فليعمل عملاً صالحاً ولا يشرك بعبادة ربه أحداً ﴾ أحداً ﴾

المنكاسكبة: لما ذكر تعالى قصة الخضر أعقبها بقصة ذي القرنين ورحلاته الثلاث إلى الغرب، والشرق، وإلى السّدين، وبناؤه للسدّ في وجه «يأجوج ومأجوج» وهي القصة الرابعة من القصص المذكورة في هذه السورة، وجميعها ترتبط بالعقيدة والإيمان، وهو الهدف الأصيل للسورة الكريمة.

اللغيبَ : ﴿ وَوَ القرنين ﴾ هو الاسكندر المقدوني وهو ملك صالح أعطي العلم والحكمة ، سمي بذي القرنين لأنه ملك مشارق الأرض ومغاربها وكان مسلماً عادلاً قال الشاعر :

قد كان ذو القرنين قبلي مسلماً ملكاً علا في الأرض غير مفنّد

50°, 271

<sup>(</sup>١) الراجح أن ذا القرنين ملك مسلم من ملوك اليمن .

بلغ المسارق والمغارب يبتغي أسباب مكك من كريم سيد (المرهمة كثيرة الحمأة وهي الطينة السوداء (سداً) السد الحاجز والحائل بين الشيئين (ردماً) الردم السد المنيع وهو أكبر من السد لأن الردم ما جعل بعضه على بعض حتى يصبح كالحجاب المنيع فالردم الحاجز الحصين المتين (ربر الحديد) قطع الجديد مفرده زبرة وهي القطعة (الصدفين) جانبا الجبل قال أبو عبيدة : الصدف كل بناء عظيم مرتفع (قطراً) القطر : النحاس المذاب (نقباً) خرقاً وثقباً وكتاب مدكوكاً مسوى بالأرض قال الأزهري : دككته أي دققته (يموج) يختلط ويضطرب (الفردوس) قال الفراء : البستان الذي فيه العنب وقال ثعلب : كل بستان يحوط عليه فهو فردوس (۱۱) . مربك الترول : أ قال قتادة : إن اليهود سألوا النبي عن ذي القرنين فأنز ل الله (ويسألونك عن ذي القرنين فأنز ل الله (ويسألونك عن ذي القرنين . ) الآية (۱۲) .

ب ـ قال مجاهد: جاء رجل إلى النبي على فقال يا رسول الله: إني أتصدق، وأصلُ الرحم، ولا أصنع ذلك إلا لله تعالى، فيُذكر ذلك مني وأحمد عليه فيسرني ذلك وأُعجب به، فسكت رسول الله على ولم يقل شيئاً فأنزل الله ﴿ فمن كان يرجو لقاء ربه فليعمل عملاً صالحاً ولا يُشرك بعبادة ربه أحداً ﴾ (١٠).

وَيَسْعَلُونَكَ عَن ذِى ٱلْقَرْنَيْنِ قُلْ سَأَتَلُواْ عَلَيْكُم مِّنْهُ ذِكُا شَيْ إِنَّا مَكَا لَهُ, فِي ٱلأَرْضِ وَءَاتَدِنَهُ مِن كُلِّ شَيْءٍ سَبَا شَيْ فَأَتْبَعَ سَبَبًا شِي حَتَّى إِذَا بَلَغَ مَغْرِبَ ٱلشَّمْسِ وَجَدَهَا تَغْرُبُ فِي عَيْنٍ حَمِئَةٍ وَوَجَدَعِن دَهَا قَوْمًا

النفسي أر : ﴿ويسألونك عن ذي القرنين ﴾ أي يسألك اليهود يا محمد عن ذي القرنين ما شأنه ؟ وما قصته ؟ ﴿قَالَ سأتلوا عليكم منه ذكراً ﴾ أي قل لهم سأقص عليكم من نبأه وخبره قرآناً ووحياً ﴿إنا مكتّاله في الأرض وآتيناه من كل شيء سبباً ﴾ أي يسرنا له أسباب الملك والسلطان والفتح والعمران ، وأعطيناه كل ما يحتاج إليه للوصول إلى غرضه من أسباب العلم والقدرة والتصرف قال المفسرون : ذو القرنين هو « الاسكندر اليوناني » ملك المشرق والمغرب فسمي ذا القرنين ، وكان ملكاً مؤ مناً مكن الله له في الأرض فعدل في حكمه وأصلح ، وكان في الفترة بين عيسي ومحمد صلوات الله عليها روي أن الذين ملكوا الأرض أربعة : مؤ منان وكافران ، أما المؤ منان فسليان وذو القرنين ، وأما الكافران فنمر ود وبختنصر ( ﴿ وَفَأَتْبِ عَسِباً ﴾ أي سلك طريقه الذي يسره الله له وسار جهة المغرب ﴿ وجدى إذا بلغ مغرب الشمس أي وصل المغرب ﴿ وجدها تغرب في عين عن عن عيون الأرض قال مغرب الشمس كأنها تغيب في البحر في وهدة مظلمة وإن لم تكن كذلك في الحقيقة كها أن راكب البحريرى الشمس كأنها تغيب في البحر إذا عين وهدة مظلمة وإن لم تكن كذلك في الحقيقة كها أن راكب البحريرى الشمس كأنها تغيب في البحر إذا عين وهدة مظلمة وإن لم تكن كذلك في الحقيقة كها أن راكب البحريرى الشمس كأنها تغيب في البحر إذا

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير للرازي ٢١/ ١٦٤ . (٢) البحر ٦/ ١٥٧ . (٣) أسباب النزول ١٧٢ .

<sup>(</sup>٤) القرطبي ٢١/ ٧٠ . (٥) البحر ٦/ ١٥٧ .

قُلْنَا يَلْذَا ٱلْقَرْنَيْنِ إِمَّا أَنْ تُعَذِّبَ وَإِمَّا أَنْ تَخَذِ فِيمِ مُحسَّنَا ﴿ قَالَ أَمَّا مَنْ ظَلَمَ فَسَوْفَ نُعَذِّبُهُ مُمَّ يُرَدُّ إِلَىٰ وَيَعَذِبُهُ عَذَابًا نَكُرا ﴿ وَأَمَّا مَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَلَهُ , جَزَآءً ٱلْحُسْنَىٰ وَسَنَقُولُ لَهُ مِنْ أَمْرِنَا يُسْرًا ﴿ وَيَعَالَمُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَا عَا عَلَا عَلْمُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا

لم ير الشطُّوهي في الحقيقة تغيب وراء البحر(١) ﴿ووجد عندها قوماً ﴾ أي وجد عند تلك العين الحارة ذات الطين قوماً من الأقوام ﴿قلنا يا ذا القرنيــن إمّــا أن تُعذِّب وإِما أن تتخــذ فيهــم حسناً ﴾ أي قلنا له بطريق الإلهام : إما أن تقتلهم أو تدعوهم بالحسنى إلى الهداية والإيمان قال المفسرون : كانوا كفاراً فخيَّره الله بين أن يعذبهم بالقتل ، أو يدعوهم إلى الإسلام فيُحسن إليهم ﴿قال أمَّا من ظلم فسوفَ نعذبه ﴾ أي من أصرَّ على الكفر فسوف نقتله ﴿ شم يُسردُ إلى رب فيعذِّب مُ عذاباً نُكراً ﴾ أي ثم يرجع إلى ربه فيعذبه عذاباً منكراً فظيعاً في نار جهنم ﴿ وأمَّا من آمن وعمل صالحاً فله جزاءً الحسنس ﴾ أي وأمَّا من آمن بالله وأحسن العمل في الدنيا وقدَّم الصالحات فجزاؤه الجنة يتنعَّم فيها ﴿وسنقول له من أمرنا يُسْراً ﴾ أي نيسر عليه في الدنيا فلا نكلفه بما هو شاق بل بالسهل الميسَّر . اختار الملك العادل دعوتهم بالحسنى فمن آمن فله الجنة ، والمعاملة الطيبة ، والمعونة والتيسير ، ومن بقى على الكفر فله العذاب والنكال في الدنيا والآخرة ﴿ ثُم أَتبِع سَبَبَاً ﴾ أي سلك طريقاً بجنده نحو المشرق ﴿ حتى إِذا بلغ مطلِّع الشمس ﴾ أي حتى إذا وصل أقصى المعمورة من جهة الشرق حيث مطلع الشمس في عين الراثي ﴿وجدها تطلُعُ على قوم لم نجعل فيم من دونها سِتراً أي وجد الشمس تشرق على أقوام ليس لهم من اللباس والبناء ما يسترهم من حر الشمس فإذا طلعت الشمس دخلوا في أسراب تحـت الأرض ، وإذا غربت حرجوا لمكاسبهم قال قتادة: مضى ذو القرنين يفتح المدائن ويجمع الكنوز ويقتل الرجال إلاّ من آمن حتى أتى مطلع الشمس فأصاب قوماً في أسراب عراةً ، ليس لهم طعام إلا ما أنضجته الشمس إذا طلعت ، حتى إذا زالت عنهم الشمس خرجوا من أسرابهم في طلب معايشهم ، وذكر لنا أنهم كانوا في مكان لا يثبت عليه بنيان ويقال إنهم الزنج (٢) ﴿كذلك وقد أحطنا بما لديه خُبراً ﴾ أي كذلك فعل بأهل المشرق من آمن تركه ومن كفر قتله كما فعل بأهل المغرب وقد أحطنا علماً بأحواله وأخباره ، وعتاده وجنوده ، فأمرُه من العظمة وكثرة الرجال بحيث لا يحيط به إلا علم اللطيف الخبير ﴿ ثُمْ أَتْبُعُ سَبَبًا ﴾ أي سلك طريقاً ثالثاً بين المشرق والمغرب يوصله جهة الشهال حيث الجبال الشاهقة ﴿ حتى إذا بلغ بين السَّدين ﴾ أي حتى إذا وصل إلي منطقة بين حاجزين عظيمين ، بمنقطع أرض بلاد الترك مما يلي أرمينية وأذر بيجان قال الطبري : والسُّدُ : الحاجز بين الشيئين وهما هنا

 <sup>(</sup>١) التفسير الكبير ٢١/ ١٦٦ . (٢) زاد المسير ٥/ ١٨٧ والطبري ١٤/١٦ .

جبلان سُـدً ما بينهما ، فردَم ذو القرنين حاجزاً بين يأجوج ومأجوج من ورائهم ليقطع مادة غوائلهم وشرهم عنهم(١) ﴿وجد من دونهما قوماً لا يكادون يفقهـون قولاً ﴾ أي وجد من وراء السـدين قومـاً متخلفين لا يكادون يعرفون لساناً غير لسانهم إلا بمشقة وعُسر قال المفسرون : إنما كانوا لا يفقهون القول لغرابة لغتهم ، وبطء فهمهم ، وبعدهم عن نخالطة غيرهم ، وما فهم كلامهم إلا بواسطة ترجمان ﴿قالـوا يا ذا القرنيان إن يأجوج ومأجوج مفسدون في الأرض ﴾ أي قال القوم لذي القرنين : إن يأجوج ومأجوج ــ قبيلتان من بني آدم في خلقهم تشويهٌ ، منهم مفرطً في الطول ، ومنهم مفرطً في القِصر(٢) ــ قومً مفسدون بالقتل والسلب والنهب وسائر وجوه الشر قال المفسرون : كانوا من أكلة لحوم البشر ، يخرجون في الربيع فلا يتركون أخضر إلا أكلوه ، ولا يابساً إلا احتملوه ﴿فهـل نجعـل لك خـرْجـاً ﴾ أي هل نفرض لك جزءاً من أموالنا كضريبة وخراج ﴿على أن تجعل بيننا وبينهم سداً﴾ أي لتجعل سداً يحمينا من شر يأجوج ومأجوج قال في البحر: هذا استدعاءً منهم لقبول ما يبذلونه على جهة حسن الأدب(٣) ﴿قَالُ مَا مكنِّي فيمه ربي خيرً ﴾ أي ما بسطه الله عليَّ من القُدرة والمُلك خيرٌ مما تبذلونه لي من المال ﴿فأعينوني بقـوة﴾ أي لا حاجة لي إلى المال فأعينوني بالأيدي والرجال ﴿أجعـلْ بينكـمْ وبينهـم ردْمــأَ﴾ أي أجعل بينكم وبينهم سداً منيعاً ، وحاجزاً حصيناً ، وهذه شهامة منه حيث رفض قبول المال وتطوَّع ببناء السد واكتفى بعون الرجال ﴿ آتـونــي زُبـر الحديــد ﴾ أي أعطوني قطع الحديد واجعلوهــا لي في ذلك المكان ﴿ حتى إذا ساوى بين الصَّدَفين ﴾ أي حتى إذا ساوى البناء بين جانبي الجبلين ﴿ قـــال انفخوا ﴾ أي انفخوا بالمنافيخ عليه ﴿حتى إِذا جعله ناراً ﴾ أي جعل ذلك الحديد المتراكم كالنار بشدة الإحماء ﴿قال آتونى أفرغ عليه قِطراً ﴾ أي أعطوني أصب عليه النحاس المذاب قال الرازي: لما أتوه بقطع الحديد وضع بعضها على بعض حتى صارت بحيث تسدُّ ما بين الجبلين إلى أعلاهما ثم وضع المنافخ عليها حتى إذا صارت كالنار صبُّ النحاس المذاب على الحديد المحمي فالتصق بعضه ببعض وصار جبلاً صلداً (١٠) ﴿ فَمَا اسْطَاعُوا أَن يَظْهُرُوهُ ﴾ أي فها استطاع المفسدون أن يعلوه ويتسوروه لعلوه وملاسته ﴿ وما استطاعـوا لـه نقْبـاً ﴾ أي وما استطاعوا نقبه من أسفل لصلابته وثخانته ، وبهذا السد المنيع أغلق ذو

 <sup>(</sup>١) الطبري ١٦/ ١٥ . (٢) روى ذلك عن على وابن عباس . (٣) البحر ٦/ ١٦٤ . (٤) التفسير الكبير ٢١/ ١٧٢ .

القرنين الطريق على يأجوج ومأجوج ﴿قال هذا رحمةٌ من ربي ﴾ أي قال ذو القرنين : هذا السدُّ نعمةً من الله ورحمة على عباده ﴿فَإِذَا جَاءُ وعد ربي ﴾ أي فإذا جاء وعد الله بخروج يأجوج ومأجوج وذلك قرب قيام الساعة ﴿جعله دكاء﴾ أي جعله الله مستوياً بالأرض وعاد متهدّماً كأنّ لم يكن بالأمس ﴿وكان وعدر بعي حقاً ﴾ أي كان وعده تعالى بخراب السدُّ وقيام الساعة كائناً لا محالة . . وههنا تنتهي قصة ذي القرنين ثم يأتي الحديث عن أهوال الساعة وشدائد القيامة قال تعالى ﴿وتركنا بعضهم يومئنِّهِ يوج في بعض ﴾ أي تركنا الناس يوم قيام الساعة يضطرب بعضهم ببعض \_ لكثرتهم \_ كاضطراب موج البحر ﴿ وَنُفْخ فِي الصور فجمعناهم جمعاً ﴾ أي ونفخ في الصور النفخة الثانية فجمعناهم للحساب والجزاء في صعيد واحدٍ جمعاً لم يتخلف منهم أحد ﴿وعرضنا جهنم يومنذٍ لِلكافرين عرِضاً ﴾ أي أبرزنا جهنم وأظهرناها للكافرين يوم جمع الخلائق حتى شاهدوها بأهوالها عرضاً مخيفاً مفزعاً ﴿الذين كانت أعينهم في غطاءٍ عـن ذكـري، أي هم الذين كانوا في الدنيا عُمياً عن دلائل قدرة الله ووحدانيته فلا ينظرون ولا يتفكرون ﴿وكانوا لا يستطيعون سمعاً ﴾ أي لا يطيقون أن يسمعوا كلام الله تعالى لظلمة قلوبهم قال أبو السعود: وهذا تمثيلٌ لإعراضهم عن الأدلة السمعية ، وتعاميهم عن الآيات المشاهدة بالأبصار فكأنهم عمي صمر(١) ﴿ أفحسب الذين كفروا أن يتخذوا عبادي من دوني أولياء ﴾ الهمزة للإنكار والتوبيخ أي أفظنُّ الكافرون أن يتخذوا بعض عبادي آلهة يعبدونهم دونـي كالملائـكة وعــزير والمسيح ابن مريم، وأن ذلك ينفعهم أو يدفع عنهم عذابي ؟ قال القرطبي : جواب الاستفهام محذوف تقديره أفحسبوا أن ذلك ينفعهم ، أو لا أعاقبهم (١) ﴿إنا أعتدنا جهنم للكافرين نُـزُلاً ﴾ أي هيأنا جهنم وجعلناها ضيافةً لهم كالنُّزُل المعد للضيف قال البيضاوي : وفيه تهكمٌ بهم وتنبيهٌ على أن لهم وراءها من العذاب ما تستحقر جهنم دونه (٢) ﴿قل هل ننبئكم بالأخسرين أعمالاً ﴾ أي قل يا محمد لهؤ لاء الكافرين هل نخبركم بأخسر الناس عند الله ؟ ﴿ الذين ضلُّ سعيهم في الحياة الدناك أي بطل عملهم وضاع في هذه الحياة الدنيا لأن الكفر لا تنفع معه طاعة قال الضحاك : هم القسيسون والرهبان يتعبدون ويظنون أن عبادتهم تنفعهم وهي لا تقبل منهم ﴿وهـم يحسبـون أنهـم يحسنـون صنعـاً ﴾ أي يظنون أنهم محسنون (١) أبو السعود ٣/ ٧٦٧ . (٢) القرطبي ١١/ ٦٥ . (٣) البيضاوي ٢/ ١٣ .

بأفعالهم ﴿أُولُنُـكُ الذِّيـنَ كَفُـرُوا بآيات ربهـم ولقائـه فحبطـت أعمالهـم﴾ أي كفروا بالقرآن وبالبعـث والنشور فبطلت أعمالهم ﴿فلانقيم لهم يـوم القيامـة وزنـاً ﴾ أي ليس لهم عند الله قيمة ولا وزن ، ولا قدرٌ ولا منزلة وفي الحديث ( يُؤتى بالرجل الطويل الأكول الشروب فلا يزن جناح بعوضة )(١) ﴿ ذَلَـكَ جزاؤهم جهنم بما كفروا واتخذوا آياتي ورسلي هُزُواً ﴾ أي ذلك جزاؤهم وعقوبتهم نارُ جهنم بسبب كفرهم واستهزائهم بآيات الله ورسله ﴿إن الذين آمنوا وعملوا الصالحات ﴾ أي آمنوا بالله وعملوا بما يرضيه ﴿كَانَتُ لَهُمْ جَنَاتُ الْفِردُوسُ نُـزُلاً﴾ أي لهم أعلى درجات الجنة وهي الفردوس منزلاً ومستقرأ ﴿خالديـن فيهـا لا يبغـون عنهـا حِـولاً ﴾ أي ماكثين فيها أبداً لا يطلبون عنها تحولاً قال ابن رواحة : في جنانِ الفِردوس ليس يخافون : خُروجاً عنها ولا تحويلاً ﴿قبل لوكان البحر مداداً لكلمات ربي ﴾ هذا تمثيلٌ لسعة علم الله والمعنى لوكانت بحار الدنيا حبراً ومداداً وكتبت به كلمات الله وحكمه وعجائبه ﴿لنفد البحر قبل أن تنفد كلمات ربي، أي لفني ماء البحر على كثرته وانتهى ، وكلامُ الله لا ينفد لأنه غير متناهٍ كعلمه جل وعلا ﴿ولو جئنا بمشله مدداً ﴾ أي ولو أتينا بمثل ماء البحر وزدناه به حتى يكثر فإن كلام الله لا يتناهى ﴿قبل إِنَّا أَنَّا بشرُّ مثلكم يُوحي إليَّ أَنَّا إِلْهَكُم اللهُ واحد﴾ أي قل لهم يا محمد إنما أنا إنسان مثلكم أكرمني الله بالوحي، وأمرني أن أخبركم أنه واحد أحد لا شريك له ﴿فمن كان يرجو لقاء ربه ﴾ أي فمن كان يرجو ثواب الله و يخاف عقابه ﴿ فليعمل عملاً صالحاً ﴾ أي فليخلص له العبادة ﴿ ولا يُشرك بعبادة ربه أحداً ﴾ أي لا يرائي بعمله ولا يبتغي بما يعمل غير وجه الله ، فإن الله لا يقبل إلا ما كان خالصاً لوجهه الكريم .

البَــُـكُاغــُـة : تضمنت الآيات الكريمة وجوهاً من البيان والبديع نوجزها فيما يلي :

١ ـ الطباق بين ﴿مطلع . . ومغرب﴾ .

<sup>(</sup>١) ذكره الحافظ في الفتح ٨/ ٣٢٤ .

- ٢ ـ التشبيه البليغ ﴿جعله ناراً﴾ أي كالنار في الحرارة وشدة الا مرار حذفت أداة التشبيه ووجه
   الشبه فأصبح بليغاً .
- ٣ ـ الاستعارة ﴿ يُوج في بعض ﴾ شبّههم لكثرتهم وتداخل بعضهم في بعض مِوج البحر المتلاطم واستعار لفظ يموج لذلك ففيه استعارة تبعية .
- الاستعارة أيضاً ﴿كانت أعينهم في غطاء عن ذكرى ﴾ أي كانوا ينظرون فلا يعتبرون وتُعرض عليهم الآيات الكونية فلا يؤ منون، ولم تكن أعينهم حقيقةً في غطاء وحجاب وإنما هو بطريق التمثيل.
- \_ الجناس الناقص ﴿ يحسبون أنهم يُحسنون ﴾ لتغير الشكل وبعض الحروف، ويسمى أيضاً جناس التصحيف .
  - ٧ ـ الاستفهام الذي يراد به التوبيخ والتقريع ﴿أَفْحَسَبُ الذِّينَ كَفُرُوا﴾ ؟
- ٨ ـ المقابلة اللطيفة ﴿وأما من آمن وعمل صالحاً فله جزاءً الحسنى ﴾ مقابل ﴿أمّا من ظلم فسوف نعذبه . . ﴾ الآية .

لطيف َ : كثيراً ما يرد في القرآن لفظ « حبط » وأصل الحبوط هو انتفاخ بطن الدابة حين تأكل نوعاً ساماً من الكلا ثم تَلْقى حتفها ، وهذا اللفظ أنسب شيء لوصف الأعمال فإنها تنتفخ وأصحابها يظنونها صالحة ناجحة رابحة ثم تنتهي إلى البوار .

« تم بعونه تعالى تفسير سورة الكهف »



### بيَنْ يُدَى السُّورة

\* سورة مريم مكية ، وغرضها تقرير التوحيد ، وتنزيه الله جل وعلا عما لا يليق به ، وتثبيت عقيدة الإيمان بالبعث والجزاء ، ومحور هذه السورة يدور حول التوحيد ، والإيمان بوجود الله ووحدانيته ، وبيان منهج المهتدين ، ومنهج الضالين .

\* عرضت السورة الكريمة لقصص بعض الأنبياء مبتدئةً بقصة نبي الله « زكريا » وولده «يحيى» الذي وهبه على الكبر من امرأة عاقر لا تلد ، ولكنَّ الله قادرٌ على كل شيء ، يسمع دعاء المكروب ، ويستجيب لنداء الملهوف ، ولذلك استجاب الله دعاءه ورزقه الغلام النبيه .

\* وعرضت السورة لقصة أعجب وأغرب ، تلك هي قصة «مريم العذراء» وإنجابها لطفل من غير أب ، وقد شاءت الحكمة الإلهية أن تبرز تلك المعجزة الخارقة بميلاد عيسى من أم بلا أب ، لتظل آثار القدرة الربانية ماثلة أمام الأبصار ، بعظمة الواحد القهار .

\* وتحدثت كذلك عن قصة إبراهيم مع أبيه ، ثم ذكرت بالثناء والتبجيل رسل الله الكرام : « إسحاق ، يعقوب ، موسى ، هارون ، إسهاعيل ، إدريس ، نوحا » وقد استغرق الحديث عن هؤ لاء الرسل الكرام حوالي ثلثي السورة ، والهدف من ذلك إثبات « وحدة الرسالة » وأن الرسل جميعاً جاءوا لدعوة الناس إلى توحيد الله ، ونبذ الشرك والأوثان .

به وتحدثت السورة عن بعض مشاهد القيامة ، وعن أهوال ذلك اليوم الرهيب ، حيث يجثو فيه الكفرة المجرمون حول جهنم ليقذفوا فيها ، ويكونوا وقوداً لها .

\* وختمت السورة الكريمة بتنزيه الله عن الولد ، والشريك ، والنظير ، وردَّت على ضلالات المشركين بأنصع بيان ، وأقوى برهان .

التسميكة: سميت « سورة مريم » تخليداً لتلك المعجزة الباهرة ، في خلق إنسان بلا أب ، ثم إنطاق الله للوليد وهو طفل في المهد ، وما جرى من أحداث غريبة رافقت ميلاد عيسى عليه السلام .

## بِسْ لِيَسَادُ الْآَمْرُ الْرَحِيمِ

حَته يَعْضَ ﴿ وَكُورَ مَتِ رَبِّكَ عَبْدَهُ, زَكَرِيَّا ﴿ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ, نِدَآ ۗ خَفِيَّ ﴾ قَالَ رَبِّ إِنِّي وَهَنَ ٱلْعَظْمُ مِنِي وَٱشْتَعَلَ ٱلرَّأْسُ شَيْبًا وَلَمْ أَكُنْ بِدُعَآبِكَ رَبِّ شَقِيًّا ﴿ وَ إِنِّي خِفْتُ ٱلْمَوَالِيَ مِن وَرَآءِى وَكَانَتِ آمْرَأَتِي عَاقِرًا فَهَبْ لِي مِن لَذُنكَ وَلِيًّا ﴿ قَ

اللغب : ﴿وهَنَ﴾ ضعف يقال وَهَن يهن ُفهو وَاهِن ُوالوهن ُضعفُ القوة ﴿اشتعل﴾ الاشتعال الشتعال الشتعال الشتعال التشار شعاع النار ﴿عاقراً ﴾ العاقر : التي لا تلد لكبر سنها ﴿عِتِياً ﴾ العِتِيُّ : النهاية في الكبر واليبس والجفاف يقال : عتا الشيخ كبر ووتى قال الشاعر :

إنما يُعذر الوليدُ ولا يُعذر من كان في الزَّمان عِتيّاً (١) وحناناً المُعان : الشفقة والرحمةُ والمحبةُ ، وأصله من حنين الناقة على ولدها وحنانيُّك تريد رحمتك قال طرفة :

أَبَ منذر أَفنيت فاستبق بعضَا حنانَيْك بعضُ الشر أهونُ من بعض (٢) ﴿ انتبذت ﴾ ابتعدت وتنحَّت ﴿ سوياً ﴾ مستوي الخلقة ﴿ المخاض ﴾ اشتداد وجع الولادة والطلق ﴿ سرياً ﴾ السريُّ : النهر والجدول لأن الماء يسري فيه ﴿ فريّاً ﴾ الفريُّ : العظيم من الأمر .

<sup>(</sup>١) القرطبي ٨٣/١١ . (٢) البحر ٦/١٧٧ . (٣) انظر ماكتبناه في أول سورة البقرة . (٤) البيضاوي ١٤/٢ .

يَرِثُنِي وَيَرِثُمِنْ عَالِ يَعْقُوبَ وَاجْعَلْهُ رَبِّ رَضِيًّا ﴿ يَكُونُ لِي عَلَيْمِ اللَّهُ يَكُونُ لِي عُلَيْمِ اللَّهُ عَلَيْمِ اللَّهُ عَلَيْمِ اللَّهُ عَلَيْمِ اللَّهُ عَلَيْمَ وَكَانَتِ آمْرَأَتِي عَاقِيرًا وَقَدْ بَلَغْتُ مِنَ ٱلْكِبَرِ عِتِيًّا ﴿ قَالَ سَمِيًّا ﴿ قَالَ رَبِّ الْجَعَلِ لِنَ عَلَيْهُ وَكَانَتِ آمْرَأَتِي عَاقِيرًا وَقَدْ بَلَغْتُ مِنَ ٱلْكِبَرِ عِتِيًا ﴿ قَالَ مَلْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا يَتُكُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا يَعْفُونُ لِي عُلَيْمَ وَكَانَتِ آمْرَأَتِي عَاقِيرًا وَقَدْ بَلَغْتُ مِنَ ٱلْمِحْرَابِ فَالْ رَبِّ ٱجْعَلَ لِنَ عَالَيْهُ قَالَ اللَّهُ عَلَى عَلَيْهِ وَلَا يَتُكُ مَن قَبْلُ وَلَدْ تَكُ شَيَّا لَهُ عَلَى وَلَا يَتُهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى عَوْمِهِ عِنَ ٱلْمِحْرَابِ فَأَوْحَى إِلَيْهِمْ أَن سَيْحُواْ بُكُونًا لَكُونُ لُكُ مِن اللَّهُ عَلَى عَوْمِهِ عِنَ ٱلْمِحْرَابِ فَأَوْحَى إِلَيْهِمْ أَن سَيْحُواْ بُكُونًا لَكُونَ لَكُونُ لِكُونُ اللَّهُ عَلَى عَوْمِهِ عِنَ ٱلْمِحْرَابِ فَأَوْحَى إِلَيْهِمْ أَن سَيْحُواْ بُكُونًا لَكُونَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ عَلَيْ عَلَى عَلْمَ عَلَى عَوْمِهِ عِنَ الْمِحْرَابِ فَأَوْحَى إِلَيْهِمْ أَن سَيْحُواْ بُكُولًا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى عَلْمَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا

يتولاني ﴿ يرثني ويرث من آل يعقوب ﴾ أي يرثني ويرث أجداده في العلم والنبوة قال البيضاوي : المراد وراثة الشرع والعلم فإن الأنبياء لا يورّثون المال(١) ﴿ واجعله ربّ رضياً ﴾ أي اجعله يا رب مرضياً عندك قال الرازي: قدُّم زكريا عليه السلام على طلب الولد أموراً ثلاثة: أحدها: كونه ضعيفاً، والثاني: أن الله ما ردُّ دعاء البُّنة ، والثالث : كون المطلوب بالدعاء سبباً للمنفعة في الدين ثم صرَّح بسؤ ال الولد وذلك مما يزيد الدعاء توكيداً لما فيه من الاعتاد على حول الله وقوته والتبري عن الأسباب الظاهرة (٢) ﴿يا زكريا إنّا نبشرك بغلام اسمه يحيى اي نبشرك بواسطة الملائكة بغلام يسمى يحيى كما في آل عمران ﴿فنادته الملائكة وهو قائم يصلى في المحراب أن الله يبشرك بيحيي ﴿ له نجعل له من قبل سمياً ﴾ أي لم يسمُّ أحدٌ قبله بيحيى فهو اسم فذُّ غير مسبوق سمّاه تعالى به ولم يترك تسميته لوالديه وقال مجاهد : ليس له شبيه في الفضل والكمال ﴿قَالَ رَبِّ أَنَّى يَكُونَ لَـي غَـلام﴾ أي كيف يكون لي غلام ؟ وهو استفهام تعجب وسرور بالأمر العجيب ﴿وكانت امرأتي عاقـراً ﴾ أي والحال أن امرأتي كبيرة السن لم تلد في شبابها فكيف وهي الآن عجوز!! ﴿وقد بلغتُ من الكبر عِتياً ﴾ أي بلغتُ في الكبر والشيخوخة نهاية العمر قال المفسرون : كان قد بلغ مائةً وعشرين سنة ، وامرأتُه ثمانٍ وتسعين سنة ، فأراد أن يطمئن ويعرف الوسيلة التي يرزقه بها هذا الغلام ﴿قَالَ كَذَلُّكَ قَالَ رَبُّكَ هُـو عَلَيٌّ هَيِّنُّ ﴾ أي قال الله لزكريا: هكذا الأمر أخلقه من شيخين كبيرين ، وخلقه وإيجادُه سهلٌ يسيرٌ عليٌّ ﴿وقد حَلَقتُ كَ مَن قبـلُ ولم تك شيئاً ﴾ أي كما خلقتُك من العدم ولم تك شيئاً مذكوراً فأنا قادر على خلـق يحيى منكما قال المفسرون : ليس في الخلق هين وصعب على الله ، فوسيلة الخلق للصغير والكبير ، والجليل والحقير واحدةً ﴿كن فيكون﴾ وإنما هو أهون في اعتبار الناس ، فإن القادر على الخلق من العدم قادرٌ على الخلق من شيخين هرمين ﴿قال ربِّ اجعـل لـي آيـة﴾ أي اجعل لي علامة تدل على حمل امرأتي ﴿قال آيتـك ألاَّ تكلم الناس ثلاث ليال سوياً ﴾ أي علامتك ألا تستطيع تكليم الناس ثلاثة أيام بلياليهن وأنت سوي الله الماليهن وأنت سوي الخلق ليس بك خرس ولا علة قال ابن عباس : اعتُقل لسانه من غير مرض وقال ابن زيد : حُبس لسانه فكان لا يستطيع أن يكلم أحداً وهو مع ذلك يسبح ويقرأ التوراة لم يكن الإنجيل ظهر بعد لأن هذا قبل ولادة عيسى عليه السلام فإذا أراد كلام الناس لم يستطع أن يكلمهم(٣) ﴿فخرج على قومـه مـن المحـراب﴾ أي أشرف عليهم من المصلّى وهـو بتلك (۱) البيضاوي ١٤/٢ . (٢) التفسير الكبير ١٨١/٢١ . (٣) الطبري ١٨١/٥٠ .

وَعَشِيًّا ١ ﴿ يَكُن جَبًا لَكِتَابَ بِقُوَّةٍ وَ اللَّهَ الحُكُم صَبِيًّا ﴿ وَحَنَانًا مِن لَدُنَّا وَزَكُوَّةً وَكَانَ تَقِيًّا ﴿ وَكَانَ مَقِيًّا ﴿ وَكَانَ مَا أَنْ فَا مَكُنَ اللَّهُ عَلَيْهِ يَوْمَ وُلِدَ وَيَوْمَ يَمُوتُ وَيَوْمَ يَبْعَثُ حَيًّا ﴿ وَاذْكُرُ فِي وَكَرَا بِوَلِادَيْهِ وَلَمْ يَبْعَثُ حَيًّا ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْهِ يَوْمَ وَلِدَ وَيَوْمَ يَمُوتُ وَيَوْمَ يَبْعَثُ حَيًّا ﴿ وَاذْكُرُ فِي وَاللَّهُ مَا يَا عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ وَلَا وَيَوْمَ اللَّهُ وَلَا وَيَوْمَ اللَّهُ وَلَا مَا وَاذْكُرُ فِي وَاللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ وَلَا مَا اللَّهُ وَلَا مَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ

الصَّفة ﴿فأوحــى إليهــم أنْ سَبَّحوا بكـرة وأصيــلاَّ﴾ أي أشار إلى قومه بأن سبَّحوا الله في أوائل النهار وعُشْرُكِياً وأواخره ، وكان كلامه مع الناس بالإشارة لقوله تعالى في آل عمران ﴿قال آيتك ألا تكلم الناس ثلاثة أيامٍ إلا رمـزاً﴾ ﴿يـا يحـيى خَـذ الكتـاب بقـوة﴾ في الكلام حذفٌ والتقدير فلما ولد يحيى وكبر وبلغ السنَّ الذي يؤمر فيه قال الله له : يا يحيى خذ التوراة بجد واجتهاد ﴿وآتيناه الحكم صبياً ﴾ أي أعطيناه الحكمة ورجاحة العقل منذ الصغر ، روي أن الصبيان قالوا ليحيى : اذهب بنا نلعب ْ فقال لهم : ما للَّعب خُلقت ، وقيل : أعطي النبوة منذ الصغر والأول أظهر قال الطبري : المعنى أعطيناه الفهم لكتاب الله في حال صباه قبل بلوغه سن الرجال(١٠) ﴿وحنَاناً من لدنَّا وزكاةً ﴾ أي فعلنا ذلك رحمةً منا بأبويه وعطفاً عليه وتزكيةً له من الخصال الذميمة ﴿وكان تقياً ﴾ أي عبداً صالحاً متقياً لله ، لم يهم معصية قط قال ابن عباس : طاهراً لم يعمل بذنب ﴿وبراً بوالديه ولم يكن جباراً عصياً ﴾ أي جعلناه باراً بأبيه وأمه محسناً إليهما ولم يكن متكبراً عاصياً لربه ﴿وسلامُ عليه يوم وُلد ويـوم يموتُ ويوم يُبعـثُ حيـاً ﴾ أي سلام عليه من الله من حين مولده إلى حين مبعثه ، في يوم ولادته وفي يوم موته ويوم يُبعث من قبره قال ابن عطية : حيًّاه في المواطن التي يكون الأنِّسان فيها في غاية الضعف ، والحاجة ، والافتقار إلى الله(٢) ﴿واذكر في الكتاب مريم ﴾ هذه هي القصة الثانية في هذه السورة وهي أعجب من قصة «ميلاد يحيي » لأنها ولادة عذراء من غير بعل ، وهي أغرب من ولادة عاقرٍ من بعلها الكبير في السن والمعنى اذكر يا محمد قصة مريم العجيبة الغريبة الدالة على كهال قدرة الله ﴿إذِ انتبذت من أهلها مكاناً شرقياً ﴾ أي حين تنحَّتْ واعتزلت أهلها في مكان شرقيَّ بيت المقدس لتتفرغ لعبادة الله ﴿فاتخــذتْ مـن دونهـم حجابــأَ﴾ أي جعلت بينها وبين قومها ستراً وحاجزاً ﴿ فأرسلنا إليها وحنا ﴾ أي أرسلنا إليها جبريل عليه السلام ﴿فتمثُّـل لهَـا بشـراً سويــاً﴾ أي تصوَّر لها في صورة البشر التام الخلقة قال ابن عباس : جاءها في صورة شاب أبيض الوجه جعْدَ الشعر مستوى الخلقة (٣) قال المفسرون : إنما تمثل لها في صورة الإنسان لتستأنـس بكلامه ولا تنفر عنه ، ولو بدا لها في الصورة الملكية لنفرت ولم تقدر على السماع لكلامه ، ودلًّ على عفافها وورعها أنها تعوذت بالله من تلك الصورة الجميلة الفائقة في الحسن('' ﴿قــالــت إنــي أعوذُ بالرحمن منك إن كنت تقياً ﴾ أي فلما رأته فزعت وخشيت أن يكون إنما أرادها بسوء فقالت: إني أحتمي

 <sup>(</sup>١) الطبري ١٦/٥٥. (٢) القرطبي ٨٨/١١. (٣) زاد المسير ٥/٢١٧. (٤) البحر ٦/١٨٠.

قَالَ إِنَّمَ أَنَاْ رَسُولُ رَبِّكِ لِأَهَبَ لَكِ غُلَامًا زَكِّا ﴿ قَالَتُ أَنَى يَكُونُ لِى غُلَامٌ وَكُو يَمُسَسِّنِي بَشَرٌ وَلَوْ أَكُ بَغِيًّا ﴿ فَيَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّ

وألتجيء إلى الله منك ، وجواب الشرط محذوفٌ تقديره إن كنت تقيأ فاتركني ولا تؤ ذني ﴿قَالَ إِنَّا أَنَّا رسولُ ربِّك لأهبَ لـكِ غلاماً زكيـاً ﴾ أي قال لها جبريل مزيلاً لما حصل عندها من الخوف: ما أنا إلا ملك مرسل من عند الله إليك ليهب لك غلاماً طاهراً من الذنوب ﴿قالت أنَّى يكون لي غلام ﴾ أي كيف يكون لي غلام ؟ وعلى أيّ صفةٍ يوجد هذا الغلام مني ؟ ﴿ ولم يُسَسُّنَّ بِ بشرُّ ولم أكُ بغياً ﴾ أي ولستُ بذاتِ زوج حتى يأتيني ولد ولستُ بزانية ﴿قال كذلك قال ربُّك هو عليَّ هيَّن ﴾ أي كذلك الأمر حكم ربُّك بمجيء الغلام منك وإن لم يكن لك زوج ، فإنَّ ذلك على الله سهل يسير ﴿ولنجعلـه آيـة للناس ورحمةً مناكه أي وليكون مجيئه دلالةً للناس على قدرتنا العجيبة ورحمة لهم ببعثته نبياً يهتدون بإرشاده ﴿وكان أمراً مقضياً ﴾ أي وكان وجوده أمراً مفروغاً منه لا يتغيّر ولا يتبدل لأنه في سابق علم الله الأزلي ﴿فحملته فانتبذت به مكاناً قصياً ﴾ انتهى الحوار بين الروح الأمين ومريم العذراء قال المفسرون : إن جبريل نفخ في جيب درعها فدخلت النفخة في جوفها فحملت به وتنحت إلى مكان بعيد ومعنى الآية أنها حملت بالجنين فاعتزلت \_ وهو في بطنها \_ مكاناً بعيداً عن أهلها خشية أن يعير وها بالولادة من غير زوج ﴿فأجاءهـا المخاض إلِـي جذع النخلـة﴾ أي فألجأها ألم الطُّلق وشدة الولادة إلى ساق نخلةٍ يابسة لتعتمد عليه عند الولادة ﴿قالت يـا ليتنـي مِـتُ قبـل هذا وكنـتُ نسْيـاً منسيـاً ﴾ أي قالت يا ليتني كنت قد مِتُّ قبل هذا اليوم وكنت شيئاً تافهاً لا يُعرف ولا يُذكر (١١) قال ابن كثير : عرفت أنها ستُبتلي وتُمتحن بهذا المولود فتمنت الموت لأنها عرفت أن الناس لا يصدقونها في خبرها ، وبعدما كانت عندهم عابــدةً ناسكة تصبح عاهرة زانية ولذلك قالت ما قالت(١) ﴿ فناداها مِنْ تحتها ألاَّ تحزني ﴾ أي فناداها الملك من تحت النخلة قائلاً لها : لا تحزني لهذا الأمر ﴿قـد جعـل ربُّك تحتـك سريّــاً ﴾ أي جعل لك جدولاً صغيراً يجري أمامك قال ابن عباس : ضرب جبريل برجلـه الأرض فظهـرت عـين ماءٍ عذب فجـرى جدولاً ﴿وهـزي إليـك بِجـذع النخلِـة ﴾ أي حركي جذع النخلة اليابسة ﴿تُسـاقـط عليـك رُطباً جنـياً ﴾ أي يتساقط عليك الرُّطب الشهيُّ الطريُّ قال المُفسرون : أمرها بهز الجذع اليابس لترى آية أخرى في إحياء موات الجذع بعد رؤيتها عين الماء العذب الذي جرى جدولًا ، وذلكَ ليسكن ألمها وتعلم أن ذلك كرامةً

<sup>(</sup>١) هذا قول قتادة وقال ابن عباس ﴿وكنت نسياً منسياً ﴾ أي لم أُخلق ولم أك شيئاً . (٢) مختصر ابن كثير ٢/ ٤٤٨ .

فَكُلِى وَاشْرَبِى وَقَرِّى عَيْنًا فَإِمَّا تَرَيِنَ مِنَ ٱلْبَشِرِ أَحَدًا فَقُولِى إِنِي نَذَرْتُ لِلرَّحْمَانِ صَوْمًا فَلَنُ أَكِلَمَ ٱلْمَوْكِ إِنْسِيَّا ﴿ فَيَ اللَّهُ عَلَيْهُ الْمَاكُونَ الْمَلَامُ اللَّهُ الْمَوْكِ الْسَيَّا ﴿ فَيَ اللَّهُ الللَّهُ الللْلَهُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللَّهُ اللللْمُ الللللِهُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللللِمُ اللللللِمُ اللللللْمُ الللللللللِمُ الللللللللللللللْمُ اللللللللِمُ اللللللللللللِ

من الله لها ﴿ فَكِلْتِي وَاشْرِبِي ﴾ أي كلي من هذا الرطب الشهي ، واشربي من هذا الماء العذب السلسبيل ﴿وقـرّي عينــاً﴾ أي طيبي نفساً بهذا المولود ولا تحزني ﴿فإمّـا تُريـنَّ مـن البشر أحـداً﴾ أي فإن رأيتِ أحداً من الناس وسألك عن شأن المولود ﴿فقولي إنِي نذرتُ للرحمن صوماً ﴾ أي نذرت السكوت والصمت لله تعالى ﴿ فلن أكلُّم اليوم إنسياً ﴾ أي لن أكلُّم أحداً من الناس . . أمِرت بالكفُّ عن الكلام ليكفيها ولدها ذلك فتكون آية باهرة ﴿فأتَت مُ به قومها تحملُه ﴾ أي أتت قومها بعد أن طهرت من النفاس تحمل ولدها عيسى على يديها ﴿قالـوا يا مريـمُ لقد جئتِ شيئاً فُرِيـاً ﴾ أي فلما رأوها وابنهـا أعظمـوا أمرهـا واستنكروه وقالوا لها : لقد جئتِ شيئاً عظياً مُنكراً ﴿يا أَخْتَ هَارُونَ مِا كَانَ أَبُوكَ امْرَءُ سنوء ﴾ أي يا شبيهة هارون في الصلاح والعبادة ماكان أبوك رجلاً فاجراً ﴿وماكانت أُمَّكِ بغياً ﴾ أي وماكانت أُمكِ زانية فكيف صدر هذا منك وأنت من بيت طاهر معروف بالصلاح والعبادة ؟ قال قتادة : كان هارون رجلاً صالحاً في بني إسرائيل مشهوراً بالصلاح فشبهوها‹‹› به ، وَليس بهارون أخي موسى لأن بينهما ما يزيد على ألف عام وقال السهيلي: هارون رجل من عُباد بني إسرائيل المجتهدين كانت مريم تُشبّه به في اجتهادها وليس بهارون أخي موسى بن عمران فإن بينهما دهراً طويلاً (١) ﴿فأشارت إليه ﴾ أي لم تجبهم وأشارت إلى عيسي ليكلموه ويسألوه ﴿قالـواكيـف نكلّـم من كان فـي المهـد صبياً ﴾ أي قالوا متعجبين : كيف نكلم طفلاً رضيعاً لا يزال في السرير يغتذي بلبان أُمه ؟ قال الرازي : رويي أنه كان يرضع فلما سمع ذلك ترك الرضاع وأقبل عليهم بوجهه وكلمهم ، ثم لم يتكلم حتى بلغ مبلغاً يتكلم فيه الصبيان (٣) ﴿قَالَ إِنِّي عَبِدُ اللَّهِ ﴾ أي قال عيسى في كلامه حين كلمهم : أنا عبد لله خلقني بقدرته من دون أب ، قدّم ذكر العبودية ، ليبطل قول من ادّعى فيه الربوبية ﴿ آتاني الكتاب وجعلني نبياً ﴾ أي قضى ربي أن يؤ تَيني الإنجيل ويجعلني نبياً ، وإنما جاء بلفظ الماضي لإفادة تحققه فإن ما حكم به الله أزلاً لا بدُّ إلا أن يقع ﴿وجعلني مباركاً أين ماكنتُ ﴾ أي جعل في البركة والخير والنفع للعباد حيثها كنت وأينها حللت ﴿ وأوصاني بالصلاة والزكاة ما دمتُ حياً ﴾ أي أوصاني بالمحافظة على الصلاة والزكاة مدة حياتي ﴿ وبراً بوالدَّتِي ﴾ أي وجعلني باراً بوالدَّتي محسَّناً لها ﴿ وَلَـم يجعلنـي جباراً شقيـاً ﴾ أي ولـم يجعلنـي

<sup>(</sup>١) الطبري ١٦/ ٧٧ . (٢) مختصر ابن كثير ٢/ ٥٥٠ . (٣) التفسيرالكبير ٢١ / ٢٠٨ .

وَالسَّلَامُ عَلَى ّ يَوْمَ وُلِدِتُّ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَبُوتُ وَيَوْمَ أَبُعَثُ حَبَّا ﴿ فَا خَالَهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

متعظماً متكبراً على أحد شقياً في حياتي ﴿والسلام على يوم ولدت ويوم أموت ويوم أبعث حياً ﴾ أي سلام الله عليَّ في يوم ولادتي ، وفي يوم مماتي ، وفي يوم خروجي حياً من قبري ، هذا ما نطق به المسيح عليه السلام وهو طفل رضيع في المهد . . وهكذا يعلن عيسى عبوديته لله ، فليس هو إلها ، ولا ابن إله ، ولا ثالث ثلاثة كما يزعم النصارى ، إنما عبدٌ ورسول ، يحيا ويموت كسائر البشر ، خلقه الله من أم دون أب ليكون آية على قدرة الله الباهرة ، ولهذا جاء التعقيب المباشر ﴿ذَلُّكُ عَيْسُـىَابُـنَ مُرْيَـمُ قَـولَ الحـقّ الذي فيمه يمترون، أي ذلك هو القول الحقُّ في عيسى بن مريم لا ما يصفه النصارى من أنه ابن الله ، أو اليهود من أنه ابن زني ويشكُّون في أمره ويمترون ﴿ماكان لله أن يتخـذ مـن ولد﴾ أي ما ينبغي لله ولا يجوز له أن يتخذ ولداً ﴿سبحانه ﴾ أي تنزُّه الله عن الولد والشريك ﴿إذا قضى أمراً فَإِنَّا يَقُولُ له كن فيكون﴾ أي إذا أراد شيئاً وحكم به قال له كن فكان ، ولا يحتاج إلى معاناةٍ أو تعب ، ومن كان هذا شأنه كيف يتوهم أن يكون له ولد ؟ قال المفسرون : وهذا كالدليل لما سبق كأنه قال : إن اتخاذ الولـد شأن العاجز الضعيف المحتاج الذي لا يقدر على شيء ، وأما القادر الغني الذي يقول للشيء ﴿كن فيكون﴾ فلا يحتاج في اتخاذ الولد إلى إحبال الأنثى وحيث أوجده بقوله ﴿كُـنُّ ﴾ لا يسمى ابناً له بل هو عبده ، فهو تبكيت وإلزام لهم بالحجج الباهرة ﴿ وإنَّ الله ربي وربكم فاعبدوه هذا صراطٌ مستقيم ﴾ أي وممّا أمر به عيسى قومه وهو في المهد أن أخبرهم أن الله ربه ورجم فليفردوه بالعبادة هذا هو الدين القويم الذي لا اعوجاج فيه ﴿فاختلف الأحزاب من بينهم ﴾ أي اختلفت الفرق من أهل الكتاب في أمر عيسى وصاروا أحزاباً متفرقين ، فمنهم من يزعم أنه ابن الله ، ومنهم من يزعم أنه ابن زنى ﴿فويل للذين كفـروا مـن مشهـد يوم عظيـم﴾ أي ويلٌ لهم من المشهد الهائل ومن شهود هول الحساب والجزاء ﴿أُسْمِعْ بهم وأبصر يوم يأتوننا ﴾ أي ما أسمعهم وأبصرهم في ذلك اليوم الرهيب ﴿لَكُن الظَّالِمُونَ اليُّومِ فَي ضلال مبين ﴾ أي لكن الظالمون في هذه الدنيا في بعد وغفلة عن الحق واضح جلي ﴿ وأنـ ذرهم يـوم الحسرة ﴾ أي أنـذر الخلائق وخوّفهم يوم القيامة يوم يتحسر المسيء إذ لم يُحسن، والمقصر إذ لم يزدد من الخير ﴿إِذْ قُضِي الأمر﴾ أي قُضي أمرُ الله في الناس ، فريقٌ في الجنة وفريق في السعير ﴿وهم في غفلة ﴾ أي وهم اليوم في غفلة سادرون ﴿وهم لا يؤمنون ﴾ أي لا يصدقون بالبعث والنشور ﴿إنا نُحن

# إِنَّا نَحْنُ نَرِثُ ٱلْأَرْضَ وَمَنْ عَلَيْهَا وَ إِلَيْنَا يُرْجَعُونَ ﴿

نرث الأرض ومن عليها ﴾ أي نحن الوارثون للأرض وما عليها من الكنوز والبشر ﴿وإلينا يُرجعون﴾ أي مرجع الخلائق ومصيرهم إلينا للحساب والجزاء .

البَكْكُغُـة: تضمنت الآيات الكريمة من وجوه البيان والبديع ما يلي:

١ ـ الكناية ﴿وهـن العظم مني﴾ كناية عن ذهاب القوة وضعف الجسم .

٢ ـ الاستعارة ﴿اشتعل الرأس شيباً ﴾ شبّه انتشار الشيب وكثرته باشتعال النار في الحطب واستعير
 الاشتعال للانتشار واشتق منه اشتعل بمعنى انتشر ففيه استعارة تبعية .

- ٣ ـ الطباق بين ﴿ولـد . . ويموت﴾ .
- ٤ \_ جناس الاشتقاق ﴿نادى . . نداءً ﴾ .
- ٥ ـ الكناية اللطيفة ﴿ولم يمسسني بشر﴾ كناية عن المعاشرة الزوجية بالجماع .
  - ٦ ـ صيغة التعجب ﴿أسمع من وأبصر ﴾ .
  - ٧ ـ السجع ﴿سريّاً ، بغياً ، صبياً ، نبياً﴾ وهو من المحسنات البديعة .

ت بليك : في يوم القيامة تشتد الحسرات حتى لكأن اليوم ممحض للحسرة لا شيء فيه سواها ، وفي صحيح مسلم من حديث أبي سعيد الخدري أن الرسول على قال: (إذا دخل أهل الجنة الجنة ، وأهل النار النار ، يجاء بالموت يوم القيامة كأنه كبش أملح ، فيوقف بين الجنة والنار ، فيقال يا أهل الجنة : هل تعرفون هذا ! فيشرئبون - أي يمدون أعناقهم - وينظرون ويقولون نعم هذا الموت ، ثم يقال يا أهل النار هل تعرفون هذا ! فيشرئبون وينظرون ويقولون نعم هذا الموت ، فيؤمر به فيذبح ثم يقال : يا أهل الجنة خلود فلا موت ، ويا أهل النار خلود فلا موت ثم قرأ ﴿وأنذرهم يوم الحسرة . . الآية ) .

قال الله تعالى : ﴿ وَاذْكُر فِي الْكُتَابِ إِبْرَاهِيمَ إِنْهُ كَانْ صَدِّيقاً نَبِياً . . إلى . . هـل تعلم له سوياً ﴾ من آية (٤١) إلى نهاية آية (٦٥) .

المنكاسكبك : لما ذكر تعالى « قصة مريم » واختلاف النصارى في شأن عيسى حتى عبدوه من دون الله ، أعقبها بذكر « قصة إبراهيم » وتحطيمه الأصنام لتذكير الناس بماكان عليه خليل الرحمن من توحيد

الربّ الديّان ، وسواء في الضلال من عبد بشراً أو عبد حجراً ، فالنصارى عبدوا المسيح ، ومشركو العرب عبدوا الأوثان .

اللغب : ﴿ صدّيقاً ﴾ من أبنية المبالغة ومعناه كثير الصدق ﴿ ملياً ﴾ دهراً طويلاً من قولهم أمليتُ لفلان في الأمر إذا أطلت له قال الشاعر:

فتصدَّعت شُـمُ الجبال لموته وَبكت عليه المُرْمــلات مليّاً ١٠٠ ﴿ حَفَياً ﴾ الحفيُّ : المبالغ في البر واللطف به ﴿ حلف ﴾ الخلف : بسكون اللام الذي يخلف سلفه بالشر وبفتحها الذي يخلفه بالخير يقال جعلك الله خير خلف لخير سلف وقال الشاعر :

ذهب الذين يُعاش في أكنافهم وبقيتُ في خَلْف كجلد الأجرب(٢) ﴿ عَيا الله عَلَمُ الله الله عَلَمُ الله الله عَلَمُ عَلَّا عَلَمُ عَلَّ عَلَمُ عَلَ

سَبَبُ الْنَزُولِ: عن ابن عباس قال قال رسول الله ﷺ: يا جبريل ما يمنعك أن تزورنا أكثـر ممّـا تزورنا ؟ فنزلت الآية ﴿وما نتنزل إلا بأمـر ربك . . ﴾ الآية (٣) .

وَآذَ كُرۡ فِى الۡكِتَٰٮٰبِ إِبۡرَهِمْ ۚ إِنَّهُۥكَانَ صِدِّيقًا نَبِيًّا ﴿ إِنَّهُ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ يَنَأَبَتِ لِمَ تَعْبُدُمَالَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِي عَنكَ شَيْعًا ﴿ يَنَأَبَتِ إِنِّي قَدۡ جَآءَنِي مِنَ الْعِلْمِ مَالَمۡ يَأْتِكَ فَا تَبِعْنِى أَهْدِكَ صِرَطًا سَوِيًّا ﴿ يَأْبَتِ لَا تَعْبُدِ الشَّـيْطَنَّ إِنَّ الشَّيْطَانَ كَانَ لِلرَّحْمَٰنِ عَصِيًّا ﴿ يَ

النفسيسير : ﴿واذكر في الكتاب إبراهيم أي اذكر يا محمد في الكتاب العزيز خليل الرحمن إبراهيم عليه السلام ﴿إنه كان صِدِيقاً نبياً ﴾ أي ملازماً للصدق مبالغاً فيه ، جامعاً بين الصديقية والنبوة والغرض تنبيه العرب إلى فضل إبراهيم الذي يزعمون الانتساب إليه ثم يعبدون الأوثان مع أنه إمام الحنفاء وقد جاء بالتوحيد الصافي الذي دعاهم إليه خاتم المرسلين ﴿إذ قال لأبيه يا أبت لم تعبد ما لا يسمع ولا يبصر ولا يغني عنك شيئاً ﴾ أي ناداه متلطفاً بخطابه ، مستميلاً له نحو الهداية والإيمان ، يا أبت لم تعبد حجراً لا يسمع ولا يبصر ، ولا يجلب لك نفعاً أو يدفع عنك ضراً ؟ ﴿يا أبت إني قد جاءني من العلم ما لم يأتك ﴾ كرَّر النصح باللطف ولم يصف أباه بالجهل الشنيع في عبادته للأصنام وإنما ترفق وتلطف في كلامه أي جاءني من العلم بالله ومعرفة صفاته القدسية ما لا تعلمه أنت ﴿فاتبعني أهدك صراطاً سوياً ﴾ أي اقبل نصيحتي وأطعني أرشدك إلى طريق مستقيم فيه النجاة من المهالك وهو دين الله الذي لا عوج فيه ﴿يا أبت لا تعبد الشيطان ﴾ أي لا تطع أمر الشيطان في الكفر وعبادة الأوثان دين الله الذي لا عوج فيه ﴿يا أبت لا تعبد الشيطان عاص للرحن ، مستكبر على عبادة ربه ، فمن

<sup>(</sup>١) البحر ١٩٥/٦ . (٢) البيت للبيد كذا في الرازي ٢١/ ٢٣٥ . (٣) أخرجه البخاري .

أطاعه أغواه ، قال القرطبي : وإنما عبّر بالعبادة عن الطاعة لأن من أطاع شيئاً في معصية الله فقد عبده (١٠ ﴿ يَا أَبِتِ إِنِّي أَخَافَ أَن يُسَّكَ عَذَابِ مِن الرَّمْن فتكون للشيطان وليًّا ﴾ تحذيرٌ من سوء العاقبة والمعنى أخاف أن تموت على كفرك فيحل بك عذاب الله الأليم وتكون قريناً للشيطان بالخلود في النيران قال الإمام الفخر: وإيراد الكلام بلفظ ﴿يا أبت﴾ في كل خطاب دليل على شدة الحب والرغبة في صونه عن العقاب ، وإرشاده إلى الصواب ، وقد رتَّب إبراهيم الكلام في غاية الحسن ، لأنه نبَّهه أولاً إلى بطلان عبادة الأوثان ، ثم أمره باتباعه في الاستدلال وترك التقليد الأعمى ، ثم ذكَّره بأن طاعة الشيطان غير جائزة في العقول ، ثم ختم الكلام بالوعيد الزاجر عن الإقدام مع رعاية الأدب والرفق ، وقوله ﴿إنَّي أخاف ﴾ دليلٌ على شدة تعلق قلبه بمصالحه قضاءً لحق الأبوَّة (١) ﴿قَالَ أَراغَبُ أَنْتَ عَن آلهتي يا إبراهيسم ﴾ أي قال له أبوه آزر: أتارك يا إبراهيم عبادة آلهتي ومنصرف عنها ؟ استفهام فيه معنى التعجب والإنكار لإعراضه عن عبادة الأوثان كأن ترك عبادتها لا يصدر عن عاقل قال البيضاوي: قابل أبوه استعطافه ولطفه في الإرشاد بالفظاظة وغلظة العناد ، فناداه باسمه ولم يقابل قول ه (يا أبت ب « يا ابني» وقدَّم الخبر وصدَّره بالهمزة لإنكار نفس الرغبة كأنها مما لا يرغب عنها عاقل(٢) ، ثم هدَّده بقوله ﴿لئن لم تنتبهِ لأرجمنُّك﴾ أي لئن لم تترك شتم وعيب آلهتي لأرجمنك بالحجارة ﴿واهجرنبي ملياً ﴾ أي اهجرني دهراً طويلاً قال السديُّ : أبداً . . جذه الجهالة تلقى « آزر » الدعوة إلى الهدى ، وجهذه القسوة قابل القول المؤدَّب المهذَّب ،وكذلك شأن الكفر مع الإيمان، وشأن القلب الذي هذَّبه الإيمان ، والقلب الذي أفسده الطغيان ﴿قال سلامٌ عليكَ سأستغفر لك ربي ﴾ أي قال إبراهيم في جوابه : أمَّا أنا فلا ينالك مني أذى ولا مكروه ، ولا أقول لك بعدُ ما يؤ ذيك لحرمة الأبوَّة ، وسأسأل الله أن يهديك ويغفر لك ذنبك ﴿إنه كان بي حفياً ﴾ أي مبالغاً في اللطف بي والاعتناء بشأني ﴿وأعتزلكم وما تدعون من دون الله ﴾ أي أترككم وما تعبدون من الأوثان وأرتحل عن دياركم ﴿وأدعو ربي ﴾ أي وأعبد ربي وحده مخلصاً له العبادة ﴿عســـى ألاّ أكــون بدعــاء ربــي شقياً﴾ أي راجياً بسبب إخلاصي العبادة له ألاّ يجعلني شقياً ، وفيه تعريض بشقاوتهم بدعاء آلهتهم . . وهكذا اعتزل إبراهيم أباه وقومه وعبادتهم للأوثان ، وهجر الأهل والأوطان ، فلم يتركه الله وحيداً بل وهب له ذريةً وعوَّضه خيراً ﴿فلما اعتزلهم

 <sup>(</sup>١) القرطبي ١١/١١ . (٢) التفسير الكبير ٢١/ ٢٢٦ . (٣) البيضاوي ١٧/٢ .

وَجَعَلْنَا هُمُ لِسَانَ صِدْقِ عَلِيًّا ﴿ وَآذَكُمْ فِي ٱلْكِتَابِ مُوسَىٰ إِنَّهُ كَانَ مُعْلَطًا وَكَانَ رَسُولًا نَبِيًّا ﴿ وَاذْكُرْ فِي ٱلْكِتَابِ مُوسَىٰ إِنَّهُ كَانَ مُعْلَطًا وَكَانَ رَسُولًا نَبِيًّا ﴿ وَقَالَمَ اللَّهُ مِن رَّمْمَنِنَا أَخَاهُ هَلُوونَ نَبِيًّا ﴿ وَ وَاذْكُرْ فِي وَنَهَ اللَّهُ مِن رَّمْمَنِنَا أَخَاهُ هَلُوونَ نَبِيًّا ﴿ وَ وَاذْكُرْ فِي وَنَهُ اللَّهُ مِن رَّمْمَنِنَا أَخَاهُ هَلُوونَ نَبِيًّا ﴿ وَ وَاذْكُرُ فِي وَاللَّهُ مِن مَا لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاذْكُو فِي وَاللَّهُ مِن مَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَكَانَ مِلْكُونَ وَكَانَ عِندَ اللَّهُ وَكَانَ عَلَا وَاللَّهُ وَكَانَ مَا وَقَالًا لَهُ وَكَانَ مَا اللَّهُ وَكَانَ مَا وَكَانَ مَا وَكَانَ عَلَا اللَّهُ وَكَانَ مَا وَلَا لَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَكَانَ مَا اللَّهُ وَكَانَ مَا وَلَا لَا إِلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَكَانَ مَا وَلَا اللَّهُ وَكَانَ مَا مُعْلَقُوا وَالزّا كُولُو وَكَانَ مَا مِنْ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

وما يعبدون من دون الله وهبنا له إسحق ويعقوب﴾ قال المفسرون : لما هاجر إبـراهيم إلى أرض الشام ، واعتزل أباه وقومه في الله ، أبدله الله من هو خيرٌ منهم ، فوهب له إسحـق ويعقـوب أولاداً أنبياء ، فآنس الله بهما وحشته عن فراق قومه بأولئك الأولاد الأطهار ، ويعقوبُ ابن اسحق ، وهما شجرتا الأنبياء فقد جاء من نسلهما أنبياء بني إسرائيل قال ابن كثير: المعنى جعلنا له نسلاً وعقباً أنبياء، أقرَّ الله بهم عينه في حياته بالنبوة(١) ولهذا قال ﴿وكلاً جعلنا نبياً﴾ أي كل واحدٍ منهما جعلناه نبياً ﴿ ووهبنا لهم من رحمتنا ﴾ أي أعطينا الجميع َ ـ إبراهيم وإسحق ويعقوب ـ كل الخير الديني والدنيوي ، من المال والولد والعلم والعمل ﴿وجعلنا لهم لسان صدق علياً ﴾ أي جعلنا لهم ذكراً حسناً في الناس، لأن جميع أهل الملل والأديان يثنون عليهم لما لهم من الخصال المرضية ، ويُصلون على إبراهيم وعلى آله إلى قيام السَّاعة ، قال الطُّبري : أي رزقناهم الثناء الحسن ، والدِّكر الجميل في النَّاس(٢) ﴿وَاذْكُر فَي الكتاب موسى ﴾ أي اذكر يا محمد لقومك في القرآن العظيم خبر موسى الكليم ﴿إنهكان مُخلَصاً ﴾ أي استخلصه الله لنفسه ، واصطفاه من بين الحلق لكلامه ﴿وكان رسولاً نبياً ﴾ أي من الرسل الكبار ، والأنبياء الأطهار ، جمع الله له بين الوصفين الجليلين ، وإنما أعاد لفظ« كان » لتفخيم شأن النبي المذكور ﴿وناديناه من جانب الطور الأيمن ﴾ أي نادينا موسى من جهة جبل الطور من ناحية اليمين حين كلمناه بلا واسطة ﴿وقربناه نجياً ﴾ أي أدْنيناه للمناجاة حين كلمناه قال ابن عباس : أُدني موسى من الملكوت ورُفعت له الحُجُب حتى سمع صريف الأقلام (٣) قال الزمخشري : شبّهه بمن قرَّ به بعض العظماء للمناجاة حيث كلِّمه بغير واسطة ملك ﴿ ووهبنا لـ ه مـن رحمتنا أخاه هارون نبيــاً ﴾ أي وهبنا له من نعمتنا عليه أخاه هارون فجعلناه نبياً إجابة لدعائه حين قال﴿واجعل لي وزيراً من أهلي هارون أخي﴾ جعلناه له عضُداً وناصراً ومعيناً ﴿واذكر في الكتاب اسماعيل ﴾ أي اذكر يا محمد في القرآن العظيم خبر جدّك « إسماعيل » الذبيح ابن إبراهيم ، وهو أبو العرب جميعاً ﴿إنه كان صادق الوعد ﴾ أي كان صادقاً في وعده ، لا يعد بوعد إلا وفي به قال المفسرون : وذُكر بصدق الوعد وإن كان موجوداً في غيره من الأنبياء تشريفاً وإكراماً ، ولأنه عانى في الوفاء بالوعد ما لم يعانه غيره من الأنبياء ، فمن مواعيده الصبر وتسليم نفسه للذبُّح فلذلك أثنى الله عليه ﴿وكان رسولاً نبياً ﴾ أي جمع الله له بين الرسالة والنبوة قال ابن كثير: وفي الآية دليل على شرف إسهاعيل على أخيه إسحق لأنه إنماً وُصف بالنبوة فقط، وإسهاعيل وصف بالنبوة والرسالة (١٠) ، ومن إسها عيل جاء خاتم المرسلين محمد على ﴿ وكان يأمر أهله بالصلاة والزكاة ﴾ أي كان

<sup>(</sup>١) المختصر ٢/ ٤٥٤ . (٢) الطبري ٩٣/١٦ . (٣) البحر ٦/ ١٩٩ . (٤) المختصر ٢/ ٤٥٦ .

رَبِّهِ عُرْضِيًّا ﴿ وَاذْ كُرْ فِي ٱلْكِتَٰبِ إِذْرِيسَ إِنَّهُ كَانَ صِدِّيقًا نَّبِيًّا ﴿ وَ إِلَّهُ مُرْضِيًّا ﴿ وَاذْ كُرْ فِي ٱلْكِتَٰبِ إِذْرِيسَ إِنَّهُ كَانَ صِدِّيقًا نَّبِيًّا ﴿ وَا وَرَفَعَنَّهُ مَكَانًا عَلِبًّا ۞ أُوْلَكَيِكَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيِّئَ مِن ذُرِّيَّةِ ءَادَمَ وَمِمَّنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوجِ وَمِن ذُرِّيَّةِ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْرَاءِيلَ وَمِمَّنْ هَدَيْنَا وَأَجْتَبَيْنَا إِذَا نُتَلَى عَلَيْهِمْ ءَايَنُ ٱلرَّحْمَنِ خَرُّواْ سُجَدًا وَبُكِيًّا ﴿ ﴿ فَا لَكُ مَ اللَّهُ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ أَضَاعُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَٱتَّبَعُواْ ٱلشَّهَوَاتُّ فَسَوْفَ يَلْقُونَ غَيًّا ﴿ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامِنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَأُولَا بِكَ يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ وَلَا يُظْلَمُونَ شَيْعًا ﴿ يَهَا جَنَّاتٍ عَدْنٍ ٱلَّتِي وَعَدَ ٱلرَّحْمَنُ عِبَادَهُ, بِٱلْغَيْبِ إِنَّهُ كَانَ وَعُدُهُ, مَأْتِيَّا ﴿ إِنَّهُ عَلَى اللَّهُ يحث أهله على طاعة الله ، وبخاصة الصلاة التي هي عهاد الدين ، والزكاة التي بهـا تتحقـق سعـادة المجتمع ﴿وكان عند ربه مرضياً ﴾ أي نال رضى الله قال الرازي : وهذا نهاية المدح لأن المرضيِّ عند الله هو الفائز في كل طاعاته بأعلى الدرجات(١) ﴿ واذكر في الكتاب إدريس إنه كان صدّيقاً نبياً ﴾ أي اذكر يا محمد في الكتاب الجليل خبر إدريس إنه كان ملازماً للصدق في جميع أحواله ، موحى إليه من الله قال المفسرون : إدريس هو جدُّ نوح ، وأول مرسل بعد آدم ، وأول من خطُّ بالقلم ولبس المخيط ، وكانوا من قبل يلبسون الجلود ، وقد أنزل الله عليه ثلاثين صحيفة ﴿ورفعنـاه مكانـاً عليـاً﴾ أي رفعنا ذكره وأعلينا قدره ، بشرف النبوة والزلفي عند الله (٢) ﴿ أُولئك الذين أنعم الله عليهم من النبيين ﴾ أي أولئك المذكورون هم أنبياء الله ورسله الكرام ، الذين قصصنا عليك خبرهم في هذه السورة ـ وهــم عشرة أولهم زكريا وآخرهم إدريس \_ وهم الذين أنعماللهعليهم بشرف النبوة ﴿من ذرية آدم﴾ أي من نسل آدم كإدريس ﴿وممن حملنا مع نـوح﴾ كإيـراهيم فإنـه من ذرية سام بن نوح ﴿ومـن ذريـة إبراهيم ﴾ كإسماعيل وإسحق ويعقوب ﴿وإسرائيل ﴾ أي ومن ذرية إسرائيل وهو « يعقوب » كموسى وهارون وزكريا ويحيى وعيسي وممن هدينا واجتبينا الله أي وممن هديناهم للإيمان واصطفيناهم لرسالتنا ووحينا ﴿إذا تتلم عليهم آيات الرحمن خرُّوا سُجَّداً وبكياً ﴾ أي إذا سمعوا كلام الله سجدوا وبكوا من خشية الله مع ما لهم من علو الرتبة ، وسموِّ النفس ، والزلفي من الله تعالى، قال القرطبي : وفي الآية دلالة على أنَّ لآياتِ الرحمن تأثيراً في القلوب(٢) ﴿فخلف من بعدهم خلفٌ أضاعـوا الصــلاة واتَّبعــوا الشهوات، أي جاء مِن بعد هؤ لاء الأتقياء قومٌ أشقياء ، تركوا الصلوات وسلكوا طريق الشهوات ﴿ فَسُوفَ يُلْقُونَ غَيْلًا ﴾ أي سوف يلقون كل شرٌّ وخسارٍ ودمار ، قال ابن عباس : غيٌّ وادٍ في جهنم ، وإِن أودية جهنم لتستعيذ بالله من حره ٤٠٠ ﴿ إلا من تاب وآمن وعمل صالحاً ﴾ أي إلا من تاب وأناب وأصلح عمله ﴿فأولئك يدخلون الجنة ولا يُظلمون شيئاً ﴾ أي فأولئك يُسعدون في الجنة ولا يُنقصون من جزاء أعما لهم شيئاً ﴿ جناتِ عدنِ التي وعد الرحمن عباده بالغيب ﴾ أي هي جنات إقامة التي وعدهم بها

<sup>(</sup>١) الفخر الرازي ٢١/ ٢٣٢ . (٢) وقيل المراد رفعه إلى السياء الرابعة . (٣) القرطبي ١١٠/١١ . (٤) القرطبي ١١/ ١٢٥ .

لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوًّا إِلَّا سَلَمَا وَلَهُمْ رِزْقُهُمْ فِيهَا بُكُرَةً وَعَشِيًّا ﴿ تِلْكَ ٱلْجَنَّةُ ٱلَّتِي نُورِثُ مِنْ عِبَادِنَا مَن كَانَ تَقِيًّا ﴿ يَهُ وَمَا نَتَنَزَّلُ إِلَّا بِأَمْرِ رَبِّكَ لَهُ مَا بَيْنَ أَيْدِينَا وَمَا خَلْفَنَا وَمَا بَيْنَ ذَالِكَ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيًّا ﴿ يَكُ اللَّهُ مَا بَيْنَ أَيْدِينَا وَمَا خَلْفَنَا وَمَا بَيْنَ ذَالِكَ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيًّا ﴿ يَا لَكُ اللَّهُ مَا يَلْكُ اللَّهُ مَا بَيْنَ لَهُ مُ اللَّهُ مَا يَلْكُ اللَّهُ عَلَمُ لَهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مَا يَلْكُ اللَّهُ مَا يَقِيلُهُ فَي اللَّهُ مَا يَقِيلُ اللَّهُ مَا يَقْتُهُ مَا فَاعْبُدُهُ وَآصَاطِيرً لِعِبَدَتِهِ عَلَمُ لَكُوا لَكُو اللَّهُ عَلَمُ لَكُوا لِللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا يَقَلَى لَا اللَّهُ مَا يَقَالَ اللَّهُ مَا يَقْتُ إِلَّا إِلَا يَعْلَمُ لَكُونَا وَمَا كَانَ رَبُّكُ فَلَا عَلَمُ لَا لَهُ مَا يَقَالَ اللَّهُ مَا يَعْلَمُ لَكُوا لَا اللَّهُ مَا يَعْلَمُ لَكُوا لِمُ اللَّهُ مَا يَعْلَمُ لَكُوا لَا لَهُ مَا يَعْلَمُ لَا لَا مُعَالِمُ لَكُونُ وَاللَّهُ مَا يَعْلَمُ لَا مُعَلِّمُ لَكُونُ وَلَوْلِهُ فَيْهُ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا يَعْلَمُ لَكُونُ وَلَقُولُ فَا لَهُ مُعْلِمُ لَا يَعْلَمُ لَا مُعْلَا لَكُوا لِمُ اللَّهُ لَلْ مُلْكُولُ مِنْ وَمَا بَيْنَهُمُ مَا قَاعْمُدُانُ وَمَا مَلْفَا عَلَا مُعْلَقُونُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِيمُ لَا يُعْلَمُ لَا لَا مُعْلَى اللَّهُ مُلْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ لَا لَا لِلللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ربهم فآمنوا بها بالغيب قبل أن يروها تصديقاً بوعده تعالى ﴿إنه كان وعده مأتياً ﴾ أي إن وعده تعالى بالجنة آت وحاصل لا يُخلف ﴿لا يسمعون فيها لغواً إلا سلاماً ﴾ أي لا يسمعون في الجنة شيئاً من فضول الكلام ، لكن يسمعون تسليم الملائكة عليهم على وجه التحية والإكرام ، والاستثناء منقطع ﴿ولهم رزقُهم فيها بكرة وعشياً ﴾ أي ولهم ما يشتهون في الجنة من أنواع المطاعم والمشارب بدون كد ولا تعب ، ولا تنغص ولا انقطاع ﴿تلك الجنة التي نورثمن عبادنا من كان تقياً ﴾ أي هذه الجنة التي وصفنا أحوال أهلها هي التي نورثها لعبادنا المتقين ﴿وما نتنزل إلا بأمر ربك ﴾ هذا من كلام جبريل لرسول الله ﷺ حين احتبس عنه فترةً من الزمن والمعنى : ما نتنزل إلى الدنيا إلا بأمر الله وإذنه ﴿له ما بين أيدينا وما خلفنا وما بين ذلك ﴾ أي لله جل وعلا جميع الأمر ، أمر الدنيا والآخرة ، وهو المحيط بين أيدينا وما خلفنا وما بين ذلك ﴾ أي لا ينسى شيئاً من أعال العباد ﴿ربُّ السموات والأرض وما بينهما فاعبده وحده ﴿واصطبر لعبادته و أي اصبر على تكاليف فاعبدة ﴿هل تعلم له شبيها ونظيراً ؟

#### البَــُـكُاغــُة : تضمنت الآيات الكريمة وجوهاً من البيان والبديع نوجزها فيما يلي :

- ١ ـ الكناية اللطيفة ﴿وجعلنا لهم لسان صدق علياً كنتى عن الذكر الحسن والثناء الجميل باللسان
   لأن الثناء يكون باللسان فلذلك قال ﴿لسان صدق ﴾ كما يكنى عن العطاء باليد .
- ٢ ـ الاستعارة ﴿ورفعناه مكاناً علياً ﴾ شبَّه المكانة العظيمة والمنزلة السامية بالمكان العالي بطريق
   الاستعارة .
  - ٣ ـ المبالغة ﴿ صدّيقاً نبياً ﴾ أي مبالغاً في الصدق.
- ٤ ـ الإشارة بالبعيد لعلو الرتبة ﴿أولئك الذين أنعم ﴾ فها فيه من معنى البعد للإشادة بعلو رتبهم
   و بُعد منزلتهم في الفضل .
  - ٥ ـ الجناس الناقص ﴿ خَلَف من بعدهم خلْف ﴾ لتغير الحركات والشكل .

٦ ـ الطباق ﴿ له ما بين أيدينا وما خلفنا﴾ وبين ﴿ بكرةً . . وعشياً ﴾ .

٧ - السجع الحسن الرصين ﴿علياً ، حفياً ، نبياً ﴾ .

فَكَائِكَ، في قول إبراهيم عليه السلام « يا أبت ِ» تلطف واستدعاء ، والتاء عوض عن ياء الإضافة لأن أصله « يا أبي » ولهذا لا يُجمع بينهما .

تَـــنِيكِـــــــهُ : ذكر السيوطي في التحبير أن إبراهيم عليه السلام عاش من العمر مائة وخمساً وسبعين سنة ، وبينه وبين أدم ألفا سنة ، وبينه وبين نوح ألف سنة ، ومنه تفرعت شجرة الأنبياء .

قال الله تعالى : ﴿ويقول الإنسان أئذا ما مت لسوف أُخرج حياً . . إلى . . أو تسمع لهم ركزاً ﴾ من آية (٦٦) إلى آية (٩٨) نهاية السورة .

المنكاسكبة : لما ذكر تعالى طائفةً من قصص الأنبياء للعظة والاعتبار ، وكان الغرضُ الأساسي للسورة الكريمة إثبات قدرة الله على الإحياء والإفناء ، وإثباتُ يوم المعاد ، ذكر تعالى هنا بعض شبهات المكذبين للبعث والنشور وردَّ عليها بالحجج القاطعة ، والبراهين الساطعة ، وختم السورة الكريمة ببيان مآل السعداء والأشقياء .

اللغبَ نَهُ ﴿ جَنْيًا ﴾ جمع جاثٍ يقال : جثا إذا قعد على ركبتيه من شدة الهـول وهـي قعـدة الخائف الذليل قال الكُميت :

هُمُ و تركوا سراتُهم جثيّاً وهم دُونَ السَّراة مقرّنينا(١)

﴿عِتيناً ﴾ عصياناً وتمرداً عن الحق ﴿ندياً ﴾ الندي والنادي : الذي يجتمع فيه القوم للتحدث والمشورة قال الجوهري : الندي مجلس القوم ومتحدثهم وكذلك الندوة والنادي فإن تفرقوا فليس بندي (٢) ﴿أثاثا ﴾ الأثاث : متاع البيت ﴿رثياً ﴾ منظراً حسناً ﴿ تؤرهم ﴾ الأز أ : التهييج والإغراء ، قال أهل اللغة : الأز والمستفزاز متقاربة ومعناها التهييج وشدة الإزعاج ومنه أزيز المرجل وهو غليانه وحركته ﴿وفداً ﴾ جمع وافد وهو الذي يقدم على سبيل التكرمة معززاً مكرماً ﴿ورداً ﴾ مشاة عطاشاً قال الرازي : والورد اسم للعطاش لأن من يرد الماء لا يرده إلا للعطش (٢) ﴿إِداً ﴾ منكراً عظياً قال الجوهري : الإذ : الداهية والأمر الفظيع ﴿ركزاً ﴾ الركز : الصوت الخفي .

سَبَبُ الْمُرُولِ : عن خباب بن الأرت قال : كنتُ رجلاً قيناً ـ أي حداداً ـ وكان لي على العاص بن واثل دينُ فأتيتُه أتقاضاه فقال : لا والله لا أقضيك حتى تكفر بمحمد ، فقلت : لا والله لا أكفر بمحمد

<sup>(</sup>١) القرطبي ١١/١٣٣ . (٢) الصحاح للجوهري . (٣) التفسير الكبير ٢٥٢/٢١ .

وَيَقُولُ ٱلْإِنسَانُ أَءِذَا مَامِتُ لَسَوْفَ أُخْرَجُ حَبَّا ﴿ أَوَ لَا يَذْكُو ٱلْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِن قَبْلُ وَلَمْ يَكُ شَيْعًا ﴿ يَكُ لَنَحْشِرَ أَهُمْ حَوْلَ جَهَنَّمَ جِثِيًّا ﴿ هَا لَمَا لَنَازِعَنَّ مِن كُلِّ شَيْعًا فَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللْمُعَلِقُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَالِمُ عَلَيْهُ عَلَا عَلَيْهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَا عَلَا عَلَاهُ عَلَ

حتى تموت ثم تبعث ـ أي تموت الآن وتبعث أمامي وهذا من باب المستحيل ـ قال : فإني إذا متُّ ثم بُعثتُ جئتني ولي ثمَّ مالٌ فأعطيتك فأنزل الله ﴿أفرأيت الذي كفر بآياتنا وقال لأُوتينَّ مالاً وولداً ﴾(١) .

النَّفسِكِيرِ : ﴿وَيَقُولُ الْإِنسَانُ أَنْذَا مِنْ السَّوْفُ أَخْرَجَ حَيًّا﴾ أي يقول الكافر الَّذِي لا يصدق بالبعث بعد الموت على وجه الإنكار والاستبعاد : أئـذا متُّ وأصبحتُ تراباً ورفاتاً فسوف أُخرج من القبر حياً ؟ قال ابن كثير : يتعجب ويستبعد إعادته بعد موته (٢) ، واللام « لسوف » للمبالغة في الإنكار ، وهو إنكار منشؤه غفلة الإنسان عن نشأته الأولى ، أين كان ؟ وكيف كان ؟ ولو تذكّر لعلم أن الأمر أيسر مما يتصور ﴿ أُولَا يذكر الإنسان أنا خلقناه من قبلُ ولم يك شيئاً ﴾ أي أولاً يتذكر هذا المكذّب الجاحد أول خلقه فيستدل بالبداءة على الإعادة ؟ ويعلم أن الله الذي خلقه من العدم قادرٌ على أن يعيده بعد الفناء وتشتت الأجزاء ؟ قال بعض العلماء : لو اجتمع كل الخلائق على إيراد حجةٍ في البعث على هذا الاختصار لما قدروا عليها ، إذْ لا شكَّ أنَّ الإعادة ثانيًّا أهونُ من الإيجاد أولاً(٣) ، ونظيره قوله ﴿قُـل يُحييها الذي أنشأهـا أول مرة﴾ ﴿فوربك لنحشرتُّهـم والشياطيـن﴾ أي فوربك يا محمدلنحشـر نَّا هؤ لاء المكذبين بالبعث مع الشياطين الذين أغووهم قال المفسرون : يُحشر كل كافر مع شيطان في سلسلة ﴿ ثم لنحضرنهم حول جَهنَّم جثيًّا ﴾ أي نحضر هؤ لاء المجرمين حول جهنم قعوداً على الركب من شدة الهول والفزع ، لا يطيقون القيام على أرجلهم لما يدهمهم من شدة الأمر ﴿ثم لننزعن من كل شيعة ﴾ أي لناخذن ولننتزعن من كل فرقة وجماعة ارتبطت بمذهب ﴿ أَيُّهُم أَشَدٌ على الرحمن عتياً ﴾ أي من منهم أعصى لله وأشد تمرداً ، والمراد أنه يؤخذ من هؤ لاء المجرمين ليقذف في جهنم الأعتى فالأعتى قال ابن مسعود : يُبدأ بالأكابر جرماً ﴿ثم لنحن أعلم بالذين هم أولى بها صلياً ﴾ أي نحن أعلم بمن هم أحق بدخول النار والاصطلاء بحرها وبمن يستحق تضعيف العذاب فنبدأ بهم ﴿وإِن منكم إلا واردها﴾ أى ما منكم أحدُّ من بر أو فاجر ألاَّ وسيرد على النار ، المؤ من للعبور والكافر للقرار ﴿كان على ربك حتماً مقضياً ﴾ أي كان ذلك الورود(٤) قضاءً لازماً لا يمكن خُلفه ﴿ثـم نُنجّي الذين اتَّقوا ﴾ أي ننجّي

<sup>(</sup>١) البخاري ومسلم وانظر سبب النزول ص ١٧٣ . (٢) المختصر ٢/ ٤٦٠ . (٣) الفخر الرازي ٢١/ ٢١١ .

<sup>(</sup>٤) اختلف علماء السلف في معنى الورود فقال ابن عباس : الورود الدخول ، لا يبقى برُّ ولاَّ فاجر إلاَّ دخلها فتكون على المؤمن برداً وسلاماً كما كانت على إبراهيم ، وقال ابن مسعود وقتادة : الورود : المرور عليها حين اجتياز الصراط ، ولعل هذا القول أصح أجارنا الله من حدد

وَإِذَا نُتَالَى عَلَيْهِمْ عَايَلُنَا بَيِّنَتِ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُواْ لِلَّذِينَ عَامَنُواْ أَيُّ الْفَرِيقَيْنِ خَيْرٌ مَّقَامًا وَأَحْسَنُ نَدِيًا ﴿ وَكُمْ أَهُلَا أَنْ فَا الضَّلَلَةِ فَلْمَمُدُدُ لَهُ الرَّحَمَنُ مَدًا وَكُمْ أَهُلَكُما قَبْلَهُمْ مِن قَرْنٍ هُمْ أَخْسَنُ أَثَنَا وَرِءْيًا ﴿ فَي قُلْ مَن كَانَ فِي الضَّلَلَةِ فَلْمَمُدُدُ لَهُ الرَّحَمَنُ مَدًا حَتَى إِذَا رَأُواْ مَا يُوعَدُونَ إِمَّا الْعَذَابَ وَإِمَّا السَّاعَةَ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ هُوَشَرٌّ مَّكَانًا وَأَضْعَفُ جُندًا ﴿ فَي عَنْ إِنَا اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

من جهنم المتقين بعد مرور الجميع عليها ﴿ونـذر الظالميـن فيهـا جثيًّا ﴾ أي ونترك الظالمين في جهنم قعوداً على الركب قال البيضاوي : والآية دليلٌ على أن المراد بالورود الجثوُّ حواليها ، وأن المؤ منين يفارقون الفجرة إلى الجنة بعد نجاتهم ، ويبقى الفجرة فيها على هيئاتهم (١) ﴿ وَإِذَا تُتلَّى عليهم آياتنا بينات ﴾ أي وإذا قرئت على المشركين آيات القرآن المبين ، واضحات الإعجاز ، بينات المعاني ﴿قَـالَ الدَّيــن كَفُــروا للذين آمنوا أيُّ الفريقين خيرٌ مقاماً وأحسنُ ندياً ﴾ أي قال الكفرة المترفون لفقراء المؤ منين أيُّ الفريقين : ـنحن أو أنتم \_أحسنُ مسكناً، وأطيب عيشاً، وأكرم منتدى ومجلساً ؟ قال البيضاوي : إن المشركين لما سمعوا الآيات الواضحات وعجزوا عن معارضتها ، أخذوا في الافتخار بما لهم من حظ وظ الدنيا ، والاستدلال بزيادة حظهم فيها على فضلهم وحسن حالهم لقصور نظرهم(١) ، فردَّ الله عليهم بقولـه ﴿ وكم أهلكنا قبلهم من قرن هم أحسن أثاثاً ورئياً ﴾ أي وكثير من الأمم المكذبين بآياتنا أهلكناهم بكفرهم كانوا أكثر من هؤ لاء متاعاً ، وأجمل صورةً ومنظراً ، فكما أهلكنا السابقين نهلك اللاحقين ، فلا يغترُّ هؤ لاء بما لديهم من النعيم والمتاع ﴿قـل من كان في الضلالة فليمدد لـ الرحمـن مدّاً ﴾ أي قل يا محمد لهؤ لاء المشركين الزاعمين أنهم على حق : من كان في الضلالة منا ومنكم فليمهله الرحمن فيما هو فيه ، وليدعُه في طغيانه ، حتى يلقى ربه وينقضي أجله قال القرطبي : وهذا غايةً في التهديد والوعيد ٣٠) ﴿ حتى إذا رأوا ما يُوعدون ﴾ أي حتى يروا ما يحلُّ بهم من وعد الله ﴿ إمَّا العذاب وإمَّا الساعة ﴾ أي إِمًّا عذاب الدنيا بالقتـل والأسر ، أو عذاب الآخـرة بمـا ينالهـم يوم القيامـة من الشدائـد والأهــوال ﴿ فسيعلمون من هو شرُّ مكاناً وأضعفُ جنداً ﴾ أي فسيعلمون عندئذ حين تنكشف الحقائق أي الفريقين شرٌّ منزلة عند الله ، وأقل فئة وأنصاراً ، هل هم الكفار أم المؤ منون ؟ وهذا في مقابلة قولهم ﴿خيـِر مقاماً وأحســن ندياً﴾ ﴿ويزيــد اللهُ الذيــن اهتــدوا هُدىً﴾ أي ويزيد الله المؤمنين المهتدين ، بصيرةً وإيمانــاً وهداية ﴿والباقيات الصالحاتُ خيرٌ عند ربك ثواباً ﴾ أي والأعمال الصالحة التي تبقى لصاحبها ذخراً في الآخرة خير عند الله من كل ما يتباهى به أهل الأرض من حيث الأجر والثواب ﴿ وَخَيْسٌ مُرَدًّا ﴾ أي وخير رجوعاً وعاقبة ، فإن نعيم الدنيا زائل ونعيم الآخرة باق ٍ دائم ﴿أَفْرأَيْتُ الَّـذِي كَفْسُر بآياتنا وقال لأُوتينَّ

<sup>(</sup>١) البيضاوي ٢/ ١٩ . (٢) البيضاوي ٢٠ / ٢٠ . (٣) القرطبي ١١٤٤ / ١٤٠ .

أَطَّلَعَ الْغَيْبَ أَمِ الْخَدَ عِندَ الرَّحْمَنِ عَهْدًا ﴿ كَالْاً سَنَكْتُ مَا يَقُولُ وَنَمُدُ لَهُ مِنَ الْعَذَابِ مَدًّا ﴿ وَالْحَدَنِ اللّهِ عَالَمَهُ لِيَكُونُواْ لَمُمْ عِزَّا ﴿ مَا كَالْمَ سَيَكُفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَا لَيْنَا فَرْدًا ﴿ مَا أَنَا أَرْسَلْنَا الشَّيَطِينَ عَلَى الْكُفِرِينَ تَوُزُهُمْ أَزًّا ﴿ مَا فَلَا تَعْجَلُ عَلَيْهِمْ إِنَّا الشَّيَطِينَ عَلَى الْكُفِرِينَ تَوُزُهُمْ أَزًّا ﴿ مَا فَلَا تَعْجَلُ عَلَيْهِمُ إِنَّا الشَّيَطِينَ عَلَى الْكُفِرِينَ تَوُزُهُمْ أَزًّا ﴿ مَا فَلَا تَعْجَلُ عَلَيْهِمْ إِنَّا أَرْسَلْنَا الشَّيَطِينَ عَلَى الْكُفِرِينَ تَوُزُهُمْ أَزًّا ﴿ مَنَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُمْ إِنَّا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِمْ فَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِمْ فَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُمْ أَذًا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ مَا عَلَيْهُمْ أَلّهُ وَيُمُ اللّهُ عَاللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى اللللّهُ

مالاً وولـدأ ﴾ نزلت في العاص بن وائل(١٠) ، والاستفهام للتعجب أي تعجُّب يا محمد من قصة هذا الكافر الذي جحد بآيات الله وزعم أن الله سيعطيه في الآخرة المال والبنين ﴿ اطُّلَع الغيب ﴾ أي هل اطُّلع على الغيب الذي تفرَّد به علام الغيوب ؟ ﴿أَم اتَّخـذ عند الرحمن عهداً ﴾ أي أم أعطاه الله عهداً بذلك فهو يتكلم عن ثقة ويقين ؟ ﴿كلاُّ سنكتب ما يقول﴾ ردُّ عليه ، ولفظةُ «كلاًّ » للردع والزجر أي ليرتدع ذلك الفاجر عن تلك المقالة الشنيعة فسنكتب ما يقول عليه ﴿وَنِّمَـدُّ لـه مـن العـذاب مدّاً ﴾ أي سنزيد له في العذاب ونطيله عليه جزاء طغيانه واستهزائه ، ونضاعف له مدد العذاب مكان الإمداد بالمال والولد ﴿ونرث ما يقول ويأتينا فرداً ﴾ أي ونرثه ما يخلفه من المال والولد بعد إهلاكه ، ويأتينا وحيداً لا مال معه ولا ولد ، ولا نصير له ولا سند ﴿واتخـذوا مـن دون اللـه آلهـة ليكونوا لهم عزاً ﴾ أي واتخـذ المشركون أصناماً عبدوها من دون الله لينالوا بها العزُّ والشرف ﴿كلَّ سيكفرون بعبادتهم ويكونون عليهم ضداً ﴾ أي ليس الأمركما ظنوا وتوهموا فإن الألهة التي عبدوها ستبرأ من عبادتهم ويكونون لهم أعداء يوم القيامة ﴿ أَلَم تَسِ أَنَا أَرسَلْنَا الشَّيَاطِينَ عَلَى الْكَافِرِينَ تَؤُزُّهُم أَزًّا ﴾ أي ألم تريا محمد أنَّا سلَّطنا الشياطين على الكافرين تُغريهم إغراءً بالشر ، وتهيُّجُهم تهييجاً حتى يركبوا المعاصي قال الرازي: أي تغريهم على المعاصي وتحثُّهم وتهيَّجهم لها بالوساوس والتسويلات(٢) ﴿ فَلَا تَعْجَـلُ عَلَيْهُمْ إِنَّا نَعُـدُ لَهُم عـداً ﴾ أي لا تتعجل يا محمد في طلب هلاكهم فإنه لم يبق لهم إلا أيام وأنفاس نعدُّها عليهم عدًّا ثم يصيرون إلى عدَّاب شديد قال ابن عباس: نعد أنفاسهم في الدنياكما نعد عليهم سنيَّهم (٣) ﴿ يوم نحشر المتقين إلى الرحمن وفُــداً ﴾ أي يوم نحشر المتقين إلى ربهم معزَّزين مكرَّمين ، راكبين على النوق كما يفد الوفود على الملوك منتظرين لكرامتهم وإنعامهم ﴿ونسـوق المجرمـين إلى جهنـم ورداً ﴾ أي ونسـوق المجرمـين كما تُسـاق البهائم مشاةً عطاشاً كأنهم إبلٌ عطاش تُساق إلى الماء وفي الحديث ( يُحشر الناس يوم القيامة على ثلاث طِرِائق : راغبين ، وراهبين ، واثنان على بعير ، وثلاثة على بعير ، وأربعة على بعير ، وعشرة على بعير ، وتَجرُّ بقيتهم إلى النار ، تقيل معهم حيث قالوا ، وتبيت معهم حيث باتوا )(١) ﴿لا يملكون الشَّفِاعِـة ﴾ أي لا يشفعون ولا يُشفع لهم ﴿ إلا من اتخــذ عند الرحمــن عهــداً ﴾ الاستثناء منقطع أي لكن من تحلَّـى بالإيمان

<sup>(</sup>١) انظر سبب النزول المتقدم . (٢) التفسير الكبير ٢٥٢/٢١ . (٣) القرطبي ١١/١٥٠ . (٤) أخرجه الشيخان .

وَقَالُواْ أَنِّحَدَ الرَّحْمَانُ وَلَدُا إِنِي لَقَدْ جِعْتُمْ شَيْعًا إِذَّا إِنِي تَكَادُ السَّمَاوَاتُ يَتَفَطَّرْنَ مِنْهُ وَتَنَشَقُ الْأَرْضُ وَتَخِرُ اللَّهُ مَا لَا اللَّمَاوَتِ الْجَبَالُ هَدًّا إِنْ كُلُّ مَن فِي السَّمَاوَتِ الْجَبَالُ هَدًّا إِنْ كُلُّ مَن فِي السَّمَاوَتِ الْجَبَالُ هَدًّا إِن كُلُّ مَن فِي السَّمَاوَتِ الْجَبَالُ هَدًّا إِن كُلُّ مَن فِي السَّمَاوَتِ الْجَبَالُ هَدًّا إِن كُلُّ مَن فِي السَّمَاوَتِ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ اللللللِّهُ اللللللِّهُ اللللللِّهُ الللللللِّهُ الللللللِّهُ اللللللِّهُ الللللِّهُ الللللْمُ الللللللللِّهُ اللللِهُ الللللللِّهُ اللللللللللِّهُ اللللللل

بِهِ ۚ قَوْمًا لَٰذًا ﴿ وَكُمْ أَهْلَكُنَّا قَبْلَهُم مِن قَرْنٍ هَلْ يُحِسُّ مِنْهُم مِنْ أَحَدٍ أَوْ تَسْمَعُ لَهُمْ رِكْزَا ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَوْمًا لَذَّا ﴿ وَكُمْ أَهُمْ مِنْ قَرْنٍ هَلْ يُحِسُّ مِنْهُم مِنْ أَحَدٍ أَوْ تَسْمَعُ لَهُمْ رِكْزَا ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ قَرْنٍ هَلْ يَحِسُ مِنْهُم مِنْ قَرْنٍ هَلْ يَحِيْهِ

والعمل الصالح فإنه يملك الشفاعة قال ابن عباس : العهدُ « شهادة أن لا إله إلا الله » ﴿وقالوا اتخــذ الرحمـن ولـداً ﴾ أي اليهود والنصارى ومن زعم أن الملائكة بنات الله ﴿لقـد جئتـم شيئـاً إِدَّا ﴾ أي لقد أتيتم أيها المشركون بقولٍ منكر عظيم تناهى في القبح والشناعة ﴿تكاد السموات يتفطُّرن منه ﴾ أي تكاد السموات تتشقَّق من هوَّل هذا القول ﴿وَتنشـقُّ الأرض وتخـرُّ الجبالُ هـدّاً ﴾ أي وتنشقُّ كذلك الأرض وتندكُ الجبال وتُهدأُ هداً استعظاماً للكلمة الشنيعة ﴿ أن دعوا للرحمن ولداً ﴾ أي ما يليق به سبحانه اتخاذ الولد ، لأن الولد يقتضي المجانسة ويكون عن حاجة ، وهو المنزَّه عن الشبيه والنظير ، والغني عن المعين والنصير ﴿إِنْ كُمَلُّ مَن فِي السموات والأرض إلا آتـي الرحمـن عبداً ﴾ أي ما من مخلوق ٍ في العالم العلوي والسفلي إلا وهو عبدٌ لله ، ذليلٌ خاضعٌ بين يديه ، منقادٌ مطيع له كما يفعل العبيد ﴿لقِـد أحصـاهـم وعدُّهم عدّاً ﴾ أي علم عددهم وأحاط علمه بهم فلا يخفي عليه شيء من أمورهم ﴿وكلُّهم آتيه يسوم القيامة فرداً ﴾ أي وكل فردٍ يأتي يوم القيامة وحيداً فريداً ، بلا مالٍ ولا نصير ، ولا معين ولا خفير ﴿إن الذين آمنوا وعملوا الصالحات سيجعل لهم الرحمن وُداً ﴾ لما ذكر أحوال المجرمين ذكر أحوال المؤ منين والمعنى سيحدث لهم في قلوب عباده الصالحين محبةً ومودة قال الربيع : يحبُّهم ويحببهم إلى الناس ﴿فَإِنَّا يسرناه بلسانك لتبشر به المتقين وتُنذر بـ قوماً لُـداً ﴾ أي فإنما يسرنا يا محمد هذا القرآن بلسانك العربي تقرأه ، وجعلناه سهلاً يسيراً لمن تدبره ، لتبشّر به المؤ منين المتقين ، وتخوّف به قوماً معاندين شديدي الخصومة والجدال ﴿وكم أهلكنا قبلهم من قرن﴾ أي كم من الأمم الماضية أهلكناهم بتكذيبهم الرسل ، و«كم » للتكثير ﴿هـل تُحـسُ منهـم مـن أحـد﴾ أي هل ترى منهم أحداً ؟ ﴿أو تسمـع لهـم ركزاً ﴾ أي أو تسمع لهم صوتاً خفياً ؟ والمعنى أنهم بادوا وهلكوا وخلت منهم الديار ، وأوحشت منهم المنازل ، فكما أهلكنا أولئك نهلك هؤ لاء .

البَكَكُعُـة : تضمنت الآيات الكريمة من وجوه البيان والبديع ما يلي :

١ ـ ذكر العام وإرادة الخاص ﴿ويقول الإنسان﴾ المراد به الكافر لأنه هو المنكر للبعث .

٢ ـ الطباق بين ﴿متُّ. وحياً﴾ وبين ﴿تبشر . . وتنذر﴾ .

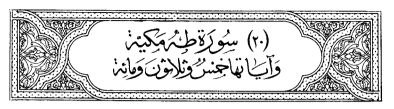
- ٣ ـ الاستفهام للإنكار والتوبيخ ﴿ أُو لا يذكر الإنسان ﴾ .
- ٤ ـ المقابلة اللطيفة بين المتقين والمجرمين وبين حال الأبرار والأشرار (يوم نحشر المتقين إلى الرحمن
   وفداً (ونسوق المجرمين إلى جهنم ورداً)
  - الجناس غير التام ﴿وفداً . . ورداً ﴾ لتغير الحرف الثاني .
- ٦ ـ اللف والنشر المرتب في ﴿شرُّ مكاناً وأضعف جنداً ﴾ حيث رجع الأول إلى ﴿خيرٌ مقاماً ﴾ والثاني إلى ﴿وأحسن نديّاً ﴾ كما يوجد بين ﴿خيرٌ . . وشرَّ ﴾ طباق .
- ٧ ـ المجاز العقلي ﴿سنكتب ما يقـول﴾ أي نأمر الملائكة بالكتابة فهو من إسناد الشيء إلى سببه .
  - ٨ السجع الرصين مثل ﴿عبداً . عداً ، فرداً ، وُداً ﴾ وهو من المحسنات البديعية .

فَ الله على إِذَا الله تعالى إذا أَخرج مسلم في صحيحه عن أبي هريرة أن رسول الله ﷺ قال : ( إن الله تعالى إذا أحب عبداً دعا جبريل فقال : إني أحب فلاناً فأحبه فيحبُّه جبريل ، ثم ينادي في السهاء : إن الله يحب فلاناً فأحبوه فيحبه أهل السهاء . . ) الحديث وهو مصداق قوله تعالى ﴿سيجعل لهـم الرحمن وُدّاً ﴾ .

لطيف : روي أن المأمون قرأ هذه الآية ﴿ فلا تعجل عليهم إنما نعدُ لهم عداً ﴾ وعنده جماعة من الفقهاء فيهم ابن السهاك فأشار إليه المأمون أن يعظه فقال : إذا كانت الأنفاس بالعدد ، ولم يكن لها مدد ، فها أسرع ما تنفد قال الشاعر :

حیاتے کا انفاس تُعد فی فکل مضی نفس منك انتقصت به جزءاً

« تم بعونه تعالى تفسير سورة مريم »



### بين يَدَى السُّورَة

سورة طه مكية ، وهي تبحث عن نفس الأهداف للسور المكية ، وغرضُها تركيز أصول الدين « التوحيد ، والنبوة ، والبعث والنشور » .

\* في هذه السورة الكريمة تظهر شخصية الرسول على ، في شدّ أزره ، وتقوية روحه ، حتى لا يتأثر بما يُلقى إليه من الكيد والعناد ، والاستهزاء والتكذيب ، ولإرشاده إلى وظيفته الاساسية ، وهـي التبليغ والتذكير ، والإنذار والتبشير ، وليس عليه أن يجبر الناس على الإيمان .

\* عرضت السورة لقصص الأنبياء ، تسلية لرسول الله على وتطميناً لقلبه الشريف ، فذكرت بالتفصيل قصة « موسى وهارون » مع فرعون الطاغية الجبار ويكاد يكون معظم السورة في الحديث عنها وبالأخص موقف المناجاة بين موسى وربه ، وموقف تكليفه بالرسالة ، وموقف الجدال بين موسى وفرعون ، وموقف المبارزة بينه وبين السحرة ، وتتجلى في ثنايا تلك القصة رعاية الله لموسى ، نبية وكليمه ، وإهلاك الله لأعدائه الكفرة المجرمين .

\* وعرضت السورة لقصة آدم بشكل سريع خاطف ، برزت فيه رحمة الله لأدم بعـد الخطيئة ، وهدايته لذريته بإرسال الرسل مبشرين ومنذرين ، ثم ترك الخيار لهم لاختيار طريق الخير أو الشر .

\* وفي ثنايا السورة الكريمة تبرز بعض مشاهد القيامة ، في عبارات يرتجف لها الكون ، وتهتز لها القلوب هلعاً وجزعاً ، ويعتري الناس الذهولُ والسكون ﴿ وخشعت الأصوات للرحمن فلا تسمع إلا همساً ﴾.

\* وعرضت السورة ليوم الحشر الأكبر ، حيث يتم الحساب العادل ، ويعود الطائعون إلى الجنة ، ويذهب العصاة إلى النار ، تصديقاً لوعد الله الذي لا يتخلف ، بإثابة المؤمنين وعقاب المجرمين .

\* وختمت ببعض التوجيهات الربانية للرسول على في الصبر وتحمل الأذى في سبيل الله حتى يأتي نصر الله .

التيب ميكة: سميت « سورة طه » وهو اسم من أسهائه الشريفة عليه الصلاة والسلام ، تطييباً لقلبه ،

وتسليةً لفؤ اده عما يلقاه من صدود وعناد ، ولهذا ابتدأت السورة بملاطفته بالنداء ﴿طه ما أنزلنا عليك القرآن لتشقى﴾ .

اللغب : ﴿بقبس﴾ القبسُ : شعلةُ من نار ﴿المقدَّس﴾ المطهَّر والمبارك ﴿طُوى﴾ اسم للوادي ﴿فتردى﴾ تهلك والردى : الهلاك ﴿أهشُ أخبط بها الشجر ليسقط الورق ﴿مآرب جمع مأربة وهي الحاجة ﴿جناحك﴾ الجناح : الجنب وجناحا الإنسان جنباه لأن يدي الإنسان يشبهان جناحي الطائر ﴿أَذْرِي﴾ الأزر : القوة يقال : آزره أي قوّاه ومنه ﴿ فآزره فاستغلظ ﴾ قال الشاعر :

أليس أبونا هاشم شدَّ أَزْره وأوصى بَنيه بالطِّعان وبالضرب (۱) ﴿ اليم البحر ﴿ تقرَّ عينها ﴾ تُسرَّ بلقائك .

## بِسْ لِللهِ ٱلرَّمْرِ ٱلرَّحِيدِ

طه ١٥ مَآ أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لِتَشْهَىٰ ﴿ إِلَّا تَذْكِرَةً لِّكُن يَخْشَىٰ ﴿ تَنْزِيلًا مِّمَّنْ خَلَقَ ٱلْأَرْضَ وَٱلسَّمَوَاتِ ٱلْعُلَى ﴿ ٱلرَّحْمَانُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴿ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا تَحْتَ ٱلثَّرَىٰ ﴿ وَإِن تَجْهَرُ بِٱلْقَوْلِ فَإِنَّهُ يَعْلَمُ ٱلسِّرَّ وَأَخْفَى ﴿ اللَّهُ لَآ إِلَا هُوَّ لَهُ ٱلْأَسْمَآهُ ٱلْحُسْنَى ﴿ وَهَلَ أَتَلْكَ الْـُـفْسِـــــــيْر : ﴿طــه \* ما أنزلنــا عليـك القرآن لتشقـــى﴾ الحروف المقطعـة للتنبيه إلى إعجـاز القرآن(٢) وقال ابن عباس : معناها يا رجل ، ومعنى الآية : ما أنزلنا عليك يا محمد القرآن لتشقى به إنما أنزلناه رحمة وسعادة ، رُوي أن رسول الله ﷺ لما نزل عليه القرآن صلّى هو وأصحابه فأطال القيام فقالت قريش: ما أنزل الله هذا القرآن على محمد إلا ليشقى فنزلت هذه الآية (٢) ﴿ إِلا تذكرةً لمن يخشي ﴾ أي ما أنزلناه إلا عظة وتذكيراً لمن يخشى الله ويخاف عقابه ، وهو المؤمنُ المستنير بنور القرآن ﴿تنزيــــلاً ممّــن خلق الأرضَ والسمواتِ العُلسي﴾ أي أنزله خالقُ الأرض ، ومبدعُ الكون ، ورافع السموات الواسعة العالية ، والآية إخبارٌ عن عظمته وجبروته وجلاله قال في البحر : ووصفُ السموات بالعُلي دليلٌ على عظمة قدرة من اخترعها إذ لا يمكن وجود مثلها في علُوِّها من غيره تعالى(٤) ﴿الرحمـنُ علــــي العـــرْش استـوى﴾ أي ذلك الربُّ الموصوف بصفات الكمال والجمال هو الرحمن الذي استوى على عرشه استواءً يليق بجلاله من غير تجسيم ، ولاتشبيه ، ولا تعطيل ، ولا تمثيل كما هو مذهب السلف(٥) ﴿ لـــه ما فــــى السموات وما في الأرض وما بينهـــا ومــا تحــت الثـــرى﴾ أي له سبحانه ما في الوجود كلُّه : السمــواتُ السبعُ ، والأرضون وما بينهما من المخلوقات وما تحت التراب من معادن ومكنونات ، الكلُّ ملكُه وتحت تصرفه وقهره وسلطانه أي وإن تجهر يا محمد بالقول أو ﴿ وإِن تجهر بالقولِ فإنه يعلم السرَّ وأخفى ﴾

<sup>(</sup>١) البيت لأبي طالب وانظر القرطبي ١٩٣/١. (٢) انظر أول سورة البقرة . (٣) هذا قول الضحاك وانظر زاد المسير ٥/ ٢٦٨ .

<sup>(</sup>٤) البحر ٦/ ٢٢٦ . (٥) انظر أقوال السلف الصالح في سورة الأعراف والرعد .

حَدِيثُ مُوسَىٰ ﴿ إِذْ رَءَا نَارًا فَقَالَ لِأَهْلِهِ ٱمْكُنُواْ إِنِّي ءَانَسْتُ نَارًا لَّعَلِّي عَاتِيكُم مِّنْهَا بِقَبَسٍ أَوْ أَجِدُ عَلَى ٱلنَّارِ هُدُى ﴿ فَلَكَ أَتَنَهَا نُودِى يَنمُوسَى ﴿ إِنِّي أَنَا الرَّبُ فَآخَلَعْ نَعْلَيْكُ إِنَّكَ بِٱلْوَادِ ٱلْمُقَدَّسِ طُوى ﴿ اللَّهِ مَا لَكُ فَاخْلُعْ نَعْلَيْكُ إِنَّكَ بِٱلْوَادِ ٱلْمُقَدَّسِ طُوى ﴿ اللَّهِ مَا لَكُ فَا خَلُعْ لَا لَكُ لِلَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ وَأَنَا ٱخْـتَرْتُكَ فَٱسْتَمِعْ لِمَا يُوحَىٰ ١٠ إِنَّنِي أَنَا ٱللَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَآعْبُـدْنِي وَأَقِم ٱلصَّـلَوْةَ لِذِكْرِى ١٠٠٠ تخفه في نفسك فسواءً عند ربك ، فإنه يعلم السرَّ وما هو أخفى منه كالوسوسة والهاجس والخاطـر . . والغرضُ من الآية طمأنينة قلبه عليه السلام بأن ربه معه يسمعه ، ولن يتركه وحيداً يواجه الكافرين بلا سند فإذا كان يدعوه جهراً فإنه يعلم السرُّ وما هو أخفى ، والقلب حين يستشعر قرب الله منه ، وعلمه بسرِّه ونجواه يطمئن ويرضى ويأنس بهذا القرب الكريم ﴿اللَّهُ لا إِلَّه إِلا هُـو له الأسماء الحسنــى ﴾ أي ربكم هو الله المتفرد بالوحدانية ، لا معبود بحق سواه ، ذو الأسماء الحسنة التي هي في غاية الحُسن وفي الحديث (إن لله تسعة وتسعين اسما ، من أحصاها دخل الجنة ) (١) ﴿ وهل أتاك حديث موسى ﴾ الاستفهام للتقرير وغرضه التشويق لما يُلقى إِليه أي هل بلغك يا محمد خبر موسى وقصته العجيبة الغريبة ؟ ﴿إِذْ رأى ناراً فقال الأهله امكثوا إني آنستُ ناراً ﴾ أي حين رأى ناراً فقال المرأته أقيمي مكانك فإني أبصرت ناراً قال ابن عباس : هذا حين قضي الأجل وسار بأهله من مدين يريد مصر ، وكان قد أخطأ الطريق وكانت ليلة مظلمة شاتية فجعل يقدح بالزناد فلا يخرج منها شرَرٌ فبينها هو كذلك إذْ بصر بنارٍ من بعيد على يسار الطريق ، فلم رآها ظنها ناراً وكانت من نور الله ﴿لعلم آتيكم منها بقبس ﴾ أي لعلي آتيكم بشعلة من النار تستدفئون بها ﴿أو أجد على النار هدى ﴾ أي أجد هادياً يدلني على الطريق ﴿ فلما أتاها نُودي يا موسى إني أنا ربُّك فاخلع نعلَيْك ﴾ أي فلما أتى النار وجدها ناراً بيضاء تتّقد في شجرة خضراء وناداه ربُّه يا موسى(١) : إني أنا ربُّك الذي أكلمك فاخلع النعلين من قدميك رعايةً للأدب وأُقْبِل ﴿إِنْكَ بِالواد المقدَّس طـوى﴾ أي فإنك بالوادي المطهَّر المبارك المسمّى طوى ﴿وأنـا اخترتـك فاستمع لما يُــوحى ﴾ أي اصطفيتك للنبوة فاستمع لما أُوحيه إليك قال الرازي : فيه نهايةُ الهيبة والجلالة فكأنه قال : لقد جاءك أمر عظيم هائل فتأهب له وآجعل كل عقلك وخاطرك مصروفاً إليه(٢) ﴿ إِنَّــني أَنَّــا الله لا إله إلا أنا فاعبدني، أي أنا الله المستحق للعبادة لا إله غيري فأفردني بالعبادة والتوحيد ﴿ وأقه الصلاة لذكري ﴾ أي أقم الصلاة لتذكرني فيها قال مجاهد : إذا صلَّى ذكر ربه لاشتالها على الأذكار (١) وقال الصاوي : خصُّ الصلاة بالذكر وإن كانت داخلةً في جملة العبادات لعظم شأنها ، واحتوائها على الذكر ، وشغل القلب واللسان والجوارح ، فهي أفضل أركان الدين بعد التوحيد (٥) ﴿ إِن الساعة آتية أكاد أخفيها الله أي إن الساعة قادمة وحاصلة لا محالة أكاد أخفيها عن نفسي فكيف

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي . (٢) قال سيد قطب تغمده الله بالرحمة ، وجمَّل قاتليه باللعنة : إن القلب ليجفُّ ، وإن الكيان ليرتجف ، وهو يتصور ذلك المشهد . . موسى فريد في تلك الفلاة ، والليل دامسُ ، والظلام شامل ، والصمت نحيم ، وهو ذاهب يلتمس النار التي آنسها من جانب الطور ، ثم إذا الوجود كله من حوله يتجاوب بذلك النداء العلوي ﴿إني أنا ربك فاخلع نعليك إنك بالواد المقدس طوى﴾ الظلال ٥٠ . (٣) الرازي ٢٢/ ١٩ . (٥) حاشية الصاوي على الجلالين ٣/ ٥٠ .

إِنَّ ٱلسَّاعَةَ ءَاتِيةً أَكَادُ أُخْفِيهَالِتُجْزَىٰ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا تَسْعَىٰ ﴿ فَلَا يَصُدَّنَّكَ عَنْهَا مَن لَّا يُؤْمِنُ بِهَا وَٱتَّبَعَ هَوَلَهُ فَتَرَدَىٰ ﴿ وَمَا تِلْكَ بِيَمِينِكَ يَنْمُوسَىٰ ﴿ قَالَ هِي عَصَاىَ أَتَوَكَّؤُاْ عَلَيْهَا وَأَهُشْ بِكَ عَلَى غَنَمِى وَلِيَ فِيهَا مَعَارِبُ أَخْرَىٰ ﴿ قَالَ أَلْقِهَا يَنْمُوسَىٰ ﴿ فَأَلْقَلْهَا فَإِذَا هِي حَيَّةٌ تَسْعَىٰ ﴿ فَالَ خُذْهَا وَلَا تَحَفَّ سَنُعِيدُهَا أطلعكم عليها(١) ؟ قال المبرِّد : وهذا على عادة العرب فإنهم يقولون إذا بالغوا في كتان الشيء : كتمته حتى من نفسي أي لم أطلع عليه أحداً ﴿لتُجْــزى كــلُّ نفــس مِــا تَسْعــى﴾ أي لتنال كلُّ نفس ٍ جزاء ما عملت من خير أو شر قال المفسرون: والحكمة من إخفائها وإخفاء وقت الموت أن الله تعالى حكم بعدم قبول التوبة عند قيام الساعة وعند الاحتضار ، فلو عرف الناس وقت الساعة أو وقت الموت ، لاشتغلوا بالمعاصى ثم تابوا قبل ذلك ، فيتخلصون من العقاب ، ولكنَّ الله عمَّى الأمر ، ليظلُّ الناس على حذر دائم ، وعلى استعداد دائم ، من أن تبغتهم الساعة أو يفاجئهم الموت ﴿ فَ لَا يَصُدُّن كَ عنها من لا يــؤمن بهــا، أي لا يصرفنَّك يا موسى عن التأهب للساعة والتصديق بها من لا يوقس بها ﴿واتَّبع هـواه، أي مال مع الهوى وأقبل على اللذائذ والشهوات ولم يحسب حساباً لآخرته ﴿فتردى، أي فتهلك فإن الغفلة عن الأخرة مستلزمة للهلاك ﴿ وما تلك بيمينك يا موسى ﴾ أي وما هذه التي بيمينك يا موسى ؟ أليست عصا ؟ والغرضُ من الاستفهام التقريرُ والإيقاظُ والتنبيهُ إِلَى ما سيبـدو من عجائب صنع الله في الخشبة اليابسة بانقلابها إلى حية ، لتظهر لموسى القدرة الباهرة ، والمعجزة القاهرة قال ابن كثير : إَنَّمَا قال له ذلك على وجه التقرير ، أى أمَا هذه التي في يمينك عصاك التي تعرفها ؟ فسترى ما نصنع بها الأن (١) ؟ ﴿قال هي عصاي أتوكأ عليها ﴾ أي أعتمد عليها في حال المشي ﴿وأَهُـ شُ بها على غنمي الله أي أهزُّ بها الشجرة وأضرب بها على الأغصان ليتساقط ورقها فترعاه غنمي ﴿ولسي فيها مآربُ أُخــرى، أي ولي فيها مصالح ومنافع وحاجات أُخَـر غير ذلك قال المفسرون : كانّ يكُفي أنّ يقول هي عصاي ولكنه زاد في الجواب لأنَّ المقام مقام مباسطة وقد كان ربه يكلمه بلا واسطة ، فأراد أن يزيد في الجواب ليزداد تلذذاً بالخطاب ، وكلام الحبيب مريح للنفس ومُذهب للعناء ﴿قال أَلْقِها يا موسى ﴾ أي اطرح هذه العصا التي بيدك يا موسى لترى من شأنها ما ترى ! ﴿ فألقاها فإذا هي حيةٌ تسعى ﴾ أي فلما ألقاها صارت في الحال حية عظيمة تنتقل وتتحرك في غاية السرعة قال ابن عباس: انقلبت ثعباناً ذكراً يبتلع الصخر والشجّر ، فلما رآه يبتلع كل شيءٍ خافه ونفر منه وو تى هارباً(٣) قال المفسرون : لما رأى هذا الأمر العجيب الهائل ، لحقه ما يلحق البشر عند رؤ ية الأهوال والمخاوف ، لا سيما هذا الأمر الـذي يذهـب بالعقول، وإنما أظهر له هذه الآية وقت المناجاة تأنيساً له بهذه المعجزة الهائلة حتى لا يفزع إذا ألقاها عند منها ﴿سنعيدها سيرتها الأولسي﴾ أي سنعيدها إلى حالتها الأولى كما كانت عصا لا حيَّة ، فأمسكها

<sup>(</sup>١) هذا خلاصة قول مجاهد وابن عباس واختاره الطبري وهو الأرجح في تفسير الآية وهناك أقوال أخرى لا تخلو من ضعف وانظر البحر المحيط ٢/ ٢٣٢ . (٢) المختصر ٢/ ٤٧٢ . (٣) القرطبي ١٩٠/١١ .

سِيرَتَكَ ٱلْأُولَىٰ ١٤ وَأَضُمُمْ يَدَكَ إِلَىٰ جَنَاحِكَ تَخْرُجْ بَيْضَآءَ مِنْ غَيْرِسُوَّءِ ءَايَةً أُخْرَىٰ ١٤ لِنُرِيكَ مِنْ عَايَلْتِنَا ٱلْكُبْرَى ﴿ اللَّهِ مِلْ عَوْنَ إِنَّهُ طَغَى ﴿ قَالَ رَبِّ ٱشْرَحْ لِي صَدْدِى ﴿ وَيَسِّرُ لِى أَمْرِى اللَّ وَٱحْلُلْ عُقْدَةً مِن لِسَانِي ﴿ يَفْقَهُواْ قَـوْلِي ﴾ وَأَجْعَل لِي وَزِيرًا مِنْ أَهْلِي ﴿ هَٰ هَارُونَ أَسِى ﴿ آشَدُهُ بِهِ ۗ أَزْدِى ١ وَأَشْرِكُهُ فِي أَمْرِى ١ كَيْ نُسَبِّحَكَ كَثِيرًا ١ وَهَا وَنَذْ كُلِكَ كَثِيرًا ١ إِنَّكَ كُنتَ بِنَا بَصِيرًا ١ قَالَ قَدْ أُوتِيتَ سُؤُلَكَ يَهُوسَى ﴿ وَلَقَدْ مَنَنَّا عَلَيْكَ مَنَّةً أُنْرَى ۚ إِذْ أُوحَيْنَا إِلَى أُمِّكَ مَا يُوحَى ﴿ قَالَ قَدْ أُوتِيتَ سُؤُلُكَ يَهُوسَى ﴿ وَلَقَدْ مَنَنَّا عَلَيْكَ مَنَّةً أَنْرَى ۚ إِذْ أُوحَيْنَا إِلَى أُمِّكَ مَا يُوحَى فعادت عصا ﴿ واضْمُ م يدك َ إلى جناحِك تخرُجْ بيضاء من غير سُوءٍ ﴾ أي أدخل يدك تحت إبطك ثم أخرجها تخرج نيَّرة مضيئة كضوء الشمس والقمر من غير عيب ولا برص قال ابن كثير: كان إذا أدخل يده في جيبه ثم أخرجها تخرج تتلألأ كأنها فلقة قمر من غير برص ٍ ولا أذى (١) ﴿ آيــةً أخــرى ﴾ أي معجزة ثانية غير العصا ﴿ لنريك من آياتنا الكبرى ﴾ أي لنريك بذلك بعض آياتنا العظيمة . . أراه الله معجزتين « العصا ، واليد » وهي بعض ما أيَّده الله به من المعجزات الباهرة ، ثم أمره أن يتوجه إلى فرعون رأس الكفر والطغيان ﴿ إِذْهِبِ إِلَى فرعون إنه طغيى ﴿ أَي إِذَهِبِ بَمَا مَعْكُ مِنَ الآيَاتِ إِلَى فرعون إنه تكبُّر وتجبَّر وجاوز الحدَّ في الطغيان حتى ادَّعي الألوهية ﴿قَالَ رَبُّ اشْرَحْ لَــي صَدْرِي﴾ أي وسنِّعه ونـوِّره بالإيمان والنُبوّة ﴿وِيسِّـرْ لــي أمــري﴾ أي سهّل عليَّ القيام بمـا كَلَفْتنـي من أعبـاء الرسالـة والدعـوة ﴿واحلُــلُ عُقْــدةً من لساني يفْقهوا قــوْلي﴾ أي حلَّ هذه اللُّكْنــة الحاصلة في لساني حتى يفهموا كلامي قال المفسرون : عاش موسى في بيت فرعون فوضعه فرعون مرة في حِجْرهِ وهو صغير فجرَّ لحية فرعون بيده فهمَّ بقتله ، فقالت له آسية : إنه لا يعقل وسأريك بيان ذلك ، قدَّمْ إليه جمرتين ولؤلؤتين ، فإن أخذ اللؤ لؤة عرفت أنه يعقل ، وإن أخذ الجمرة عرفت أنه طفل لا يعقل ، فقدَّم إليه فأخذ الجمرة فجعلها في فيه فكان في لسانه حَبْسة (٢) ﴿ واجعــل ْ لــي وزيراً مـن أهلــي هارونَ أخـــي ﴾ أي اجعل لي معيناً يساعدني ويكون من أهلي وهو أخي هارون ﴿أَشدُدُ به أزري﴾ أي لتقوّي به يا رب ظهري ﴿وأَشْرِكُهُ فِي أمري الله أي اجعله شريكاً لي في النبوة وتبليغ الرسالة ﴿كَـيُّ نسبحــك كثيراً \* ونذكــرك كثيــراً الله أي كي نتعاون على تنزيهك عما لا يليق بك ونذكرك بالدعاء والثناء عليك ﴿إِنَّـك كُنَّتُ بِنَا بِصِيراً ﴾ أي عالماً بأحوالنا لا يخفى عليك شيء من أفعالنا ، طلب موسى من ربه أن يعينه بأخيه يشدُّ به أزره ، لما يعلم منه من فصاحة اللسان ، وثبات الجنَّان ، وأن يشركه معه في المهمة لما يعلم من طغيان فرعـون وتكبـره وجبر وته ﴿قِالَ قد أُوتِيتَ سُؤُلِكِ يا موسى ﴾ أي أعطيت ما سألتَ وما طلبتَ ، ثـم ذكّره تعالى بالمنن العظام عليه ﴿ولقد منَّنَّما عليمك مسرةً أخرى﴾ أي أنعمنا عليك يا موسى بمنَّة أخرى غير هذه المنة ﴿إِذْ أوحينًا إلى أمَّك ما يُوحيى اي ألهمناها ما يُلهم ممّا كان سبباً في نجاتك ﴿ أَنِ اقدْفيه في التابوتُ

<sup>(</sup>١) المختصر ٢/ ٤٧٣ . (٢) انظر الطبري ١٦/ ١٥٩ وقيل كان ذلك خلقة فسأل الله تعالى إزالته .

فاقذفيه في اليهم أي ألهمناها أن ألْق ِ هذا الطفل في الصندوق ثم اطرحيه في نهر النيل ، ثم ماذا ؟ ومن يتسلمه ؟ ﴿ فِلْيلق اليام مُ بالساحل يأخذُه عدو له ي وعدو له اي يلقيه النهر على شاطئه ويأخذه فرعون عدوي وعدوُّه قال في البحر : ﴿فلْيلْقــه﴾ أمرٌ معناه الخبر جاء بصيغة الأمر مبالغة إذْ الأمر أقطع الأفعال وأوجبها(١) ﴿ وألقيتُ عليك محبـةً منـي ﴾ أي زرعتُ في القلوب محبتـك بحيث لا يكاد يصبر عنك من رآك حتى أحبَّك فرعون قال ابن عباس : أحبَّه الله وحبَّبه إلى خلقه ﴿ولتُصنع علـــى عينـــي﴾ أي ولتُربّى بعين الله بحفظي ورعايتي ﴿إِذْ تَمْسَــي أَخْتَـك فَتَقُولُ هَلْ أَدْلَكُـم عَلَى مَنْ يَكْفُلُـــه﴾ أي حين تمشي أختك وتتَّبع أثرك فتقول لآل فرعون حين طلبوا لك المراضع: هل أدلكم على من يضمن لكم حضانته ورضًّا عته ؟ قال المفسرون : لمَّا التقطه آل فرعون جعل لا يقبل ثدي امرأة لأن الله حرَّم عليه المراضع وبقيت أمه بعد قذفه في اليم مغمومة فأمرت أخته أن تتَّبع خبره ، فلما وصلت إلى بيت فرعونورأتهقالت: هل أدلكم على امرأة أمينة فاضلة تتعهد لكم رضاع هذا الطفل ؟ فطلبوا منها إحضارها فأتت بأم موسى فلما أخرجت ثديها التقمه ففرحت زوجة فرعون فرحاً شديداً وقالت لها : كوني معي في القصر فقالت : لا أستطيع أن أترك بيتي وأولادي ولكنْ آخذه معي وآتي لك به كل حين فقالت نعم وأحسنت إليها غاية الإحسان فذلك قوله تعالى ﴿ فرجعناك إلى أملك كسي ْ تقرُّ عينها ولا تحزن ﴾ أي رددناك إلى أمك لكي تُسرُّ بلقائك ، وتطمئن بسلامتك ونجاتك ، ولكيلا تحزن على فراقك ﴿وقتلــت نفساً فنجينــاك مـن الغــم ﴾ أي قتلت القبطي حين أصبحت شاباً فنجيناك من غم القتل وصرفنا عنك شرٌّ فرعون وزبانيته ، وفي صحيح مسلم : وكان قتله خطأً ﴿وَفَتنَّــاك فَتُوناً﴾ أي ابتليناك ابتلاءً عظياً بأنواع ٍ من الحِن ﴿فَلَبُثُــت سنيــنَ فِي أهــل مَدْيِنِ ﴾ أي مكثت سنين عديدة عند شعيب في أرض مدين ﴿ثُمْ جَنْتُ على قَدرٍ يا موسى ﴾ أي جئت على موعدٍ ووقت مقدر للرسالة والنبوة .

البَكَكُعُتُ : تضمنت الآيات الكريمة وجوهاً من البيان والبديع نوجزها فيما يلي :

١ ـ التشويق والحث على الإصغاء ﴿وهِل أَتَاكُ حَدَيْثُ مُوسَى﴾ ؟

٢ ـ الإطناب ﴿قال هي عصاي أتوكا عليها وأهش بها على غنمي ﴾ وكان يكفي أن يقول: هي عصاي ولكنه توسع في الجواب تلذذاً بالخطاب .

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ٦/ ٢٤١ .

- ٣ \_ الاستعارة التصريحية ﴿واضمم يدك إلى جناحك﴾ أصل الجناح للطائر ثم استعير لجنب الإنسان لأن كل جنب في موضع الجناح للطائر فسميت الجهتان جناحين بطريق الاستعارة .
- الاحتراس وهو عند علماء البيان أن يؤتى بشيء يرفع توهم غير المراد مثل قوله ﴿بيضاء من غير سوء﴾ فلو اقتصر على قوله ﴿بيضاء﴾ لأوهم أن ذلك من برص أو بهو ولذلك احترس بقوله ﴿من غير سوء﴾.
- و ـ الاستعارة التمثيلية ﴿ولتُصنع على عيني ﴾ تمثيل لشدة الرعاية وفرط الحفظ والكلاءة بمن يصنع بمرأى من الناظر لأن الحافظ للشيء في الغالب يديم النظر إليه فمثّل لذلك بمن يصنع على عين الآخر .
- ٦ السجع الحسن الذي يزيد الكلام جمالاً وبهاءً في أواخر الآيات ﴿فتشقى ، يخشى ، أخفى ، تسعى ﴾ الخ .

فَ الله على العلماء : ما نفع أخ أخاه كها نفع موسى هرون فقد طلب له من ربه أن يجعله وزيراً له ويكرمه بالرسالة فاستجاب الله دعاءه وجعله نبياً مرسلاً .

تبليلية : ذكر تعالى بعض المنن على موسى وعدَّد منها ستاً :

المنة الأولى : إلهام أُمه صنع الصندوق وإلقاءه في النيل ليربّى في بيت فرعون ﴿إِذْ أُوحينا إِلَى أَمَكُ مَا يُوحى أَنِ اقذفيه في التابوت﴾ .

الثانية : إلقاء المحبة عليه من الله تعالى بحيث لا يراه أحد إلا أحبه ﴿وألقيت عليك محبةً مني ﴾ .

الثالثة : حفظ الله ورعايته له بالكلاءة والعناية ﴿ولتُصْنع على عيني﴾ .

الرابعة : ردُّه إلى أمه مع الإنعام والإكرام ﴿ فرجعناك إلى أُمك كي تقرُّ عينها ﴾ .

الخامسة : إنجاء موسى من القتل بعد قتله القبطي ﴿ونجيناكُ من الغمُّ ﴾ .

السادسة : تكليم الله له بعد عودته من أرض مدين وتكليفه بالرسالة (ثم جئت على قدرٍ يا موسى)

قال الله تعالى : ﴿ واصطنعتك لنفسي . . إلى . . وذلك جزاء من تزكى ﴾ من آية (٤١) إلى نهاية آية (٧٦) .

المناسبة: لما ذكر تعالى نعمته على موسى باستجابة دعائه وإعطائه سُؤُله ، ذكر هنا ما خصَّه به من الاصطفاء والاجتباء ، وأمره بالذهاب إلى فرعون مع أخيه هارون لتبليغه دعوة الله ، ثم ذكر ما دار من الحوار بين موسى وفرعون وما كان من أمر السحرة وسجودهم لله رب العالمين .

اللغبَكَ : ﴿اصطنعتك﴾ اصطفيتك واخترتك ، وأصل الاصطناع : اتخاذ الصَّنيعة وهو الخير تُسُديه إلى إنسان ﴿تنيا﴾ الوني : الضَّعف والفتور قال العجَّاج :

فها وَنَى محمَّدٌ مُذْ أَنْ غَفَرْ لَهِ الْإِلَهُ مَا مَضَى ومَّا غَبَر(١) ﴿ يَفُرُط ﴾ يتعجل ويبادر إلى عقوبتنا ، ومنه الفارط الذي يتقدم القوم إلى الماء ﴿ يُسْحتكم ﴾ يستأصلكم ويبيدكم وأصله استقصاء الحلق للشَّعْر قال الفرزدق :

وعضُّ زمانٍ يا ابن مروانَ لم يَدعْ من المال إلا مُسْحــتُ أو مجُلَّف (٢) ثم استعمل في الإهلاك والإذهاب ، والسُّحت : المال الحرام لأنه يهلك الإنسان ويدمّره ﴿النجـوى﴾ التناجي وهو الإسرار بالكلام ﴿أوجسَ﴾ أضمر واستشعر الخوف في نفسه .

وَاصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِي ﴿ اَذْهَبْ أَنتَ وَأَخُوكَ بِعَا يَنتِي وَلَا تَنْيَا فِي ذِكْرِي ۚ اَذْهَبَاۤ إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَىٰ ﴿ وَاصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِي ﴾ اَذْهَبَ إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَىٰ ﴿ وَالْعَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللللَّا اللَّهُ الل

المنفسسيّر: ﴿واصطنعتك لنفسي﴾ أي اخترتك لرسالتي ووحيي ﴿إذهب أنت وأخوك بآياتي﴾ أي اذهب مع هارون بحججي وبراهيني ومعجزاتي قال المفسرون: المراد بالآيات هنا اليد والعصا التي أيّد الله بها موسى ﴿ولا تنيا في ذكري﴾ أي لا تفترا وتقصّرا في ذكر الله وتسبيحه قال ابن كثير: والمراد ألاّ يفترا عن ذكر الله بل يذكران الله في حال مواجهة فرعون ، ليكون ذكر الله عوناً لهما عليه ، وقوة لهما وسلطاناً كاسراً له (٢) ﴿إذهبا إلى فرعون إنه طغيى أي تجبّر وتكبّر وبلغ النهاية في العتو والطغيان ﴿فقو له له قدولاً لله العقية في العتو والطغيان ﴿فقو له له قدولاً لله أي تولا لفرعون قولاً لطيفاً رفيقاً ﴿لعله يتذكر أو يخشى أي لعله يتذكر عظمة الله أو يخاف عقابه فيرتدع عن طغيانه ﴿قالا ربّنا إننا نخاف أن يفرط علينا أو أن يطغيي أي قال موسى وهارون: يا ربنا إننا نخاف إن دعوناه إلى الإيمان أن يعجل علينا العقوبة ، أو يجاوز الحد في الإساءة إلينا ﴿قال لا تخافا إنني معكما أسمع وأرى أي لا تخافا من سطوته إنني معكما بالنصرة والعون أسمع جوابه لكها ، وأرى ما يفعل بكها ﴿فأتياه فقولا إنا رسولا مربوبٌ وعبدٌ مملوك لله إذ كان يدعي الربوبية ﴿فأرسلْ معنا بني إسرائيل ولا تعذبهم بتكليفهم بالأعهال الشاقة ﴿قد جئناك بآية مدن ربك ﴾ أي أطلق مربوبٌ وعبدٌ مملوك لله إذ كان يدعي الربوبية ﴿فأرسلْ معنا بني إسرائيل ولا تعذبهم بتكليفهم بالأعهال الشاقة ﴿قد جئناك بآية مدن ربك ﴾ أي قد جئناك بمعجزة تدل على صدقنا ﴿والسلام على من اتبع الهدى أي والسلامة من عذاب الله لمن اهتدى وآمن بالله قال المفسرون: لم يقصد به التحية لأنه ليس بابتداء الخطاب وإنما قصد به السلام من عذاب

<sup>(</sup>١) الطبري ١٦٨/١٦ . (٢) القرطبي ٢١/ ٢١٥ . (٣) المختصر ٢/ ٤٨٢ .

قَدْ جِئِنَكَ بِعَايَةٍ مِن رَّبِكَ وَالسَّلَكُمُ عَلَى مَنِ ٱتَّبَعَ ٱلْهُدَىٰ ١ ﴿ إِنَّا قَدْ أُوحِى إِلَيْنَا أَنَّ ٱلْعَذَابَ عَلَى مَن كَذَّبَ وَتَوَلَّىٰ ۞ قَالَ فَمَن رَّبُّكُما يَكُمُوسَىٰ ۞ قَالَ رَبُّنَا ٱلَّذِيَّ أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُۥ ثُمَّ هَدَىٰ ۞ قَالَ فَمَا بَالُ ٱلْقُرُونِ ٱلْأُولَىٰ ﴿ إِنَّ قَالَ عِلْمُهَا عِندَرَبِي فِي كِتنبِ لَّا يَضِلُّ رَبِّي وَلَا يَنسَى ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ مَهْـدًا وَسَلَكَ لَكُرْ فِيهَا سُبُلًا وَأَنْزِلَ مِنَ ٱلسَّمَاءَ مَآءً فَأَنْحَرَجْنَا بِهِ ۦٓ أَزُواجًا مِّن نَّبَاتٍ شَــتَىٰ ﴿ يَ كُلُواْ وَٱرْعَوْاْ أَنْعَدَمُكُمْ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنتِ لِّأُولِي ٱلنَّهَىٰ ﴿ ﴿ مِنْهَا خَلَقْنَكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا نُحْرِجُكُمْ تَارَةً الله وسخطه ﴿إِنَّا قِد أُوحِي إِلينا أَنَّ العذاب على من كذَّب وتولَّسي ﴾ أي قد أخبرنا الله فيما أوحاه إلينا أن العذاب الأليم على من كُذَّب أنبياء الله وأعرض عن الإيمان ﴿قال فمن ربكما يا موسى ﴾ أَى قال فرعون : ومنُّ هذا الربُّ الذي تدعوني إليه يا موسى ؟ فإني لا أعرفه ؟ ولم يقل : من ربّي لغاية عتوه ونهاية طغيانه بل أضافه إلى موسى وهارون ﴿من ربكما﴾ ﴿قــال ربُّنــا الذي أعطـــى كل شيءٍ خُلْقَــه ثم هـــدى﴾ أي ربُّنا هو الذي أبدع كل شيءٍ خَلَقه ثم هداه لمنافعه ومصالحه ، وهذا جوابٌ في غاية البلاغة والبيان لاختصاره ودلالته على جميع الموجودات بأسرها ، فقد أعطى العين الهيئة التي تطابق الإبصار ، والأذُن الشكل الذي يوافق الاستماع ، وكذلك اليد والرجل والأنف واللسان قال الزمخشري : ولله درُّ هذا الجواب ما أخصره وأجمعه وأبينه لمن ألقي الذهن ونظر بعين الإنصاف ﴿قال فما بال القــرون الأولى ﴾ أي ما حال من هلك من القرون الماضية ؟ لِم لَمْ يُبعثوا ولم يُحاسبوا إِن كان ما تقول حقاً ؟ قال ابن كثير : لما أخبر موسى بأن ربه الذي أرسله هو الذي خلق ورزق ، وقدَّر فهدى ، شرع فرعون يحتج بالقرون الأولى كأنه يقول: ما بالهم إذْ كان الأمر كذلك لم يعبدوا ربَّك بل عبدوا غيره ؟(١) ﴿قال علمها عند ربي في كتــاب، أي قال موسى : علم أحوالها وأعمالها عند ربي مسطرٌ في اللوح المحفوظ ﴿لا يضـــلُّ ربي ولا ينسي اي لا يخطىء ربي ولا يغيب عن علمه شيء منها . . ثم شرع موسى يبين له الدلائل على وجود الله وآثار قدرته الباهرة فقال ﴿الـذي جعـل لكـم الأرض مهْداً ﴾ أي جعلِ الأرض كالمهد تمتهدونها وتستقرون عليها رحمة بكم ﴿وسلَــك لكـم فيهـا سُبُـلاً﴾ أي جعل لكم طُرقاً تسلكونها فيهـا لقضاء مصالحكم ﴿وأنزَل من السماء ماءً﴾ أي أنزل لكم من السحاب المطرَ عذباً فراتاً ﴿فأخرجنا بــ أز واجـاً من نبـاتٍ شتَّى﴾ أي فأخرج بذلك الماء أنواعاً من النباتات المختلفة الطعم والشكل والرائحة كلُّ صنف منها زوج ، وفيه التفاتُ من الغيبـة إلى المتكلـم تنبيهـاً على عظمـة اللـه ﴿كلــوا وارْعــوا أنعامكم، أي كلواً من هذه النباتات والثمار واتركوا أنعامكم تسرح وترعى من الكلا الذي أخرجه الله ، والأمر للإباحة تذكيراً لهم بالنِّعم ﴿إِنَّ فِي ذلك لآياتٍ لأولي النُّهَـى ﴾ أي إِنَّ فيما ذُكر لعلامات واضحة لأصحاب العقول السليمة على وجود الله ووحدانيته ﴿منها خلقناكم وفيها نعيدكم ﴾ أي من الأرض

<sup>(</sup>١) المختصر ٢/ ٤٨٣ .

خلقناكم أيها الناس وإليها تعودون بعد مماتكم فتصيرون تراباً ﴿ومنهـــا نُخرجكــم تارةً أُخـــرى﴾ أي ومن الأرض نخرجكم مرة أخرى للبعث والحساب . . ثم أخبر تعالى عن عتوٍّ فرعون وعناده فقال ﴿ولقـــد أريناه آياتنا كلُّها، أي والله لقد بصَّرْنا فرعون بالمعجزات الدالة على نبوَّة موسى من العصا، واليد، والطوفان ، والجراد ، وسائر الآيات التسع ﴿فكذُّب وأبــــى﴾ أي كذُّب بها مع وضوحها وزعــم أنهــا سحر ، وأبى الإيمان والطاعة لعتوِّه واستكباره ﴿قـال أجئتنـا لتخرجنـا مـن أرضنا بسحرك يا موسـي أي قال فرعون : أجئتنا يا موسى بهذا السحر لتخرجنا من أرض مصر ؟ ﴿ فَلنَاتَينَّكُ بُسِحَـرٍ مثلــه ﴾ أي فلنعارضنَّك بسحرٍ مثل الذي جئت به ليظهر للناس أنك ساحر ولستَ برسول ﴿فاجعل بيننـــا وبينــك موعــداً ﴾ أي عيِّنْ لنا وقت اجتماع ﴿لا نُخْلفــه نحنُ ولا أنــتَ مكاناً سُــوَى ﴾ أي لا نخلف ذلك الوعد لا من جهتنا ولا من جهتك ويكون بمكان معيَّن ووقت معيَّن (١) ﴿قـال موعدُكــم يــومُ الــزينــة وأن يُحْشــر الناسُ ضُحَمى ﴾ أي قال موسى : موعدنا للاجتاع يوم العيد \_ يومٌ من أيام أعيادهم \_ وأن يجتمع الناس في ضحى ذلك النهار قال المفسرون : وإنما عيَّن ذلك اليوم للمبارزة ليظهر الحق ويزهق الباطل على رءوس الأشهاد ، ويشيع ذلك في الأقطار بظهور معجزته للناس ﴿فتولُّكَ فرعُـونُ فجمُّع كيـده ثم أتـى﴾ أي انصرف فرعون فجمع السَّحرة ثم أتى الموعد ومعه السَّحرة وأدواتهم وما جمعه من كيد ليطفيء نور الله قال ابن عباس : كانوا اثنين وسبعين ساحراً مع كل ساحر منهم حبال وعصيّ (١) ﴿قــال لهم موســـي ويلكـــمْ لا تفتروا على اللــه كذباً فيسحتكــم بعــذاب﴾ أي قال موسى للسحرة لما جاء بهم فرعون : ويلكم لا تختلقوا على الله الكذب فيهلككم ويستأصلكم بعـذاب ِهائـل ﴿وقــدخاب مِـن افتــرى﴾ أي خسر وهلك من كذب على الله . . قدَّم لهم النصح والإنذار لعلُّهم يثوبون إلى الهُدى ، ولما سمع السَّحرة منه هذه المقالة هالهم ذلك ووقعت في نفوسهم مهابته ولذلك تنازعوا في أمره ﴿فتنازعـــوا أمرهــم بينَهــم وأسرُّوا النجــوى﴾ أي اختلفوا في أمر موسى فقال بعضهم : ما هذا بقول ساحر وأخفوا ذلك عن الناس وأخذوا يتناجون سرًّا ﴿قالــوا إِنْ هذانِ لساحرانِ يريدان أن يخرجاكــم مـن أرضكـم بسحرهمـــا﴾ أي قالوا بعد التناظر والتشاور ما هذان إلاّ ساحران يريدان الاستيلاء على أرض مصر وإخراجكم منها بهذا السحر · (١) هذا ما اختاره ابن كثير في تفسير ﴿مكاناً سُوى﴾ واختار الطبري أن المراد مكاناً تستوي مسافته على الفريقين . (٢) القرطبي ٢١٤/١١ .

فَأَجْمِعُواْ كَيْدَكُمْ ثُمَّ آنْتُواْ صَفًّا وَقَدْ أَفَلَحَ ٱلْيَوْمَ مَنِ ٱسْتَعْلَىٰ ١٠٠٠ قَالُواْ يَدُمُوسَىٰ إِمَّا أَن ثُلُونَ وَإِمَّا أَن نَّكُونَ أُوَّلَ مَنْ أَلْقَىٰ ﴿ قَالَ بَلْ أَلْقُوا الْ فَإِذَا حِبَالُهُمْ وَعِصِيْهُمْ يُحَيَّلُ إِلَيْهِ مِن سِمْرِهِمْ أَنَّهَا تَسْعَىٰ ﴿ اللَّهِ مِن سِمْرِهِمْ أَنَّهَا تَسْعَىٰ ﴿ اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن سِمْرِهِمْ أَنَّهَا تَسْعَىٰ ﴿ فَأُوْجَسَ فِي نَفْسِهِ عَ خِيفَةً مُّوسَىٰ ١٠ قُلْنَا لَا تَخَفْ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْأَعْلَىٰ ١٠ وَأَلْقِ مَا فِي يَمِينِكَ تَلْقَفِ مَا صَنَعُواْ إِنَّمَا صَنَعُواْ كَيْدُ سَاحِرٍ وَلَا يُفْلِحُ ٱلسَّاحِرُ حَيْثُ أَنَّىٰ ﴿ فَأَلْقِي ٱلسَّحَرَةُ سُجَّدًا قَالُواْ ءَامَنَّا ﴿ ويذهب الطريقتك م المُثْل ي المُثل أي غرضُهما إِفسادُ دينكم الذي أنتم عليه والذي هو أفضل المذاهب والأديان قال الزمخشري : والظاهر أنهم تشاوروا في السرِّ وتجاذبوا أهـداب القـول ثم قالـوا ﴿إِنْ هذان لساحــران﴾ فكانت نجواهم في تلفيق هذا الكلام وتزويره خوفاً من غلبة موسى وهــارون لهما وتثبيطــأ للناس من اتباعهما(١) ﴿فأجعلُوا كيدكم ثم ائتوا صفاً ﴾ أي أحكموا أمركم واعزموا عليه ولا تتنازعوا وارموا عن قوس واحدة ، ثم ائتوا إلى الميدان مصطفين ليكون أهيب في صدور الناظرين ﴿وقـد أفلـح اليوم من استعلى الله أي فاز اليوم من علا وغلب قال المفسرون : أرادوا بالفلاح ما وعدهم به فرعون من الإنعامات العظيمة والهدايا الجزيلة مع التقريب والتكريم كما قال تعالى ﴿قالُوا أَئِنَّ لَنَا لَأَجْراً إِنْ كُنَّا نحـن الغالبين ؟ قال نعم وإنكـم إذاً لمن المقربيـن ﴿قالـوا يا موسى إمَّا أن تُلْقـي وإمَّا أنْ نكون أولَ من ألقى ﴾ أي قال السحرة لموسى : إمَّا أن تبدأ أنتَ بالإلقاء أو نبدأ نحن ؟ خيرًوه ثقةً منهم بالغلبة لموسى لأنهم كانوا يعتقدون أنَّ أحداً لا يقاومهم في هذا الميدان ﴿قَالَ بَالُ القَوْلَ أَي قال لَهُم مُوسى : بل ابدءوا أنتم بالإلقاء قال أبو السعود: قال ذلك مقابلةً للأدب بأحسن من أدبهم حيث بتَّ القول بالٍقائهم أولاً ، وإظهاراً لعدم المبالاة بسحرهم ليُبرزوا ما معهم ، ويستفرغوا أقصى جهدهم وقصــارى وسعهم ، ثم يُظهر الله سلطانه فيقذف بالحق على الباطل فيدمغه(٢) ﴿فَإِذَا حَبَّالُهُم وعَصَّيُّهُمْ مُخَيَّال إلىه من سحرهم أنها تسعى ، في الكلام حذف دلَّ عليه المعنى أي فألقوا فإذا تلك الحبال والعصيُّ التي ألقوها يتخيلها موسى ويظنُّها ـ من عظمة السحر ـ أنها حياتٍ تتحرك وتسعى على بطونها ، والتعبيرُ يوحي بعظمة السحر حتى إن موسى فزع منها واضطرب ﴿فأوجس في نفسه خيفةً موسى﴾ أي أحسَّ موسى الخوف في نفسه بمقتضى الطبيعة البشرية لأنه رأى شيئاً هائلاً ﴿قَلْنَا لَا تَخْفُ إِنَّكَ أَنَتَ الْأَعْلَى ﴾ أي قِلنا لموسى لا تخف ممّا توهمت(٣) فإنك أنت الغالب المنتصر ﴿وأَلق ِما فَــي يمينـــك تلقفُ ما صنعـــوا﴾ أي ألق عصاك التي بيمينك تبتلع بفمها ما صنعوه من السحر ﴿ إِنْ الذي اخترعوه وافتعلوه هو من باب الشعوذة والسحر ﴿ولا يفلِح الساحــر حيث أتــى﴾ أي لا يسعد الساحر حيث كان ولا يفوز بمطلوبه لأنه كاذب مضلِّل ﴿ فَأَلْقَسِي السحرة سُجَّداً قَالُـوا آمنًا بربِّ هارونُ وموسميك أي فألقى موسى عصاه فابتلعت ما صنعوا فخرَّ السحرة حينئذٍ سجداً لله ربِّ العالمين لما رأوا من الآية الباهرة قال ابن كثير : لما ألقى موسى العصا صارت ثعباناً عظياً هائلاً ، ذا قوائم وعُنق ورأس (١) الكشاف ٣ . (٢) أبو السعود ٣/ ٣١٣ . (٣) أوحى الله تعالى له في تلك الساعة الراهنة بهذا القول .

بِرَبِ هَلْرُونَ وَمُوسَىٰ ﴿ قَالَ عَامَنَتُمْ لَهُ وَقَبْلَ أَنْ عَاذَنَ لَكُمْ إِنَّهُ لِكَبِيرُكُمُ ٱلَّذِي عَلَّمَكُمُ ٱلسِّحْرَ فَلَأْقَطِّعَنَّ أَيْدِيكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ مِنْ خِلَافٍ وَلَأُصَلِّبَنَّكُمْ فِي جُذُوعِ ٱلنَّخْلِ وَلَتَعْلَمُنَّ أَيْنَ أَشَدُّ عَذَابًا وَأَبْقَى ١٠٠ قَالُواْ لَنَ نُّؤْ ثِرَكَ عَلَىٰ مَاجَآءَنَا مِنَ ٱلْبَيِّنَاتِ وَالَّذِى فَطَرَبَا فَأَقْضِ مَآأَنتَ قَاضٍّ إِنَّمَا تَقْضِى هَاذِهِ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَآ رَبِّي إِنَّا ءَامَنَّا بِرَبِّنَالِيَغْفِرَ لَنَاخَطَابَيْنَا وَمَآ أَكُرَهْتَنَا عَلَيْهِ مِنَ ٱلسِّحْرِ وَٱللَّهُ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ ﴿ وَأَلْلَّهُ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ ﴿ إِنَّهُ وَمَن يَأْتِ رَبَّهُ وَ وأضراس ، فجعلت تتَّبع تلك الحبال والعصي حتى لم تبق شيئاً إلا ابتلعته ، والناس ينظرون إلى ذلك عياناً نهاراً ، فلما عاين السحرة ذلك وشاهدوه علموا علم اليقين أن هذا ليس من قبيل السحر والحيل وأنه حقُّ لا مرية فيه ، فعند ذلك وقعوا سجداً لله ، فقامت المعجزة واتضح البرهان ، ووقع الحـق وبطـل السحر ، قال ابن عباس : كانوا أول النهار سحرة ، وفي آخر النهار شهداء بررة(١) ﴿قَــال آمنتــم له قبل أنْ آذن لكم أي قال فرعون للسحرة : آمنتم بموسى وصدقتموه بما جاء به قبل أن أسمِح لكم بذلك وقبل أن تستأذنوني ؟ ﴿إِنه لكبيركم الذي علَّمكم السحر ﴾ أي إنه رئيسكم الذي علَّمكم السحر فاتفقتم معه لتذهبوا بملكي قال القرطبي : وإنما أراد فرعون بقوله هذا أن يُلبِّس على الناس حتى لا يتبعوهم فيؤ منوا كإيمانهم (٢) ، ثم توعَّدهم وهدَّدهم بالقتل والتعذيب فقال ﴿فلأَقطعنَّ أيديكم وأرْجلكم من خـــلاف، أي فوالله لأقطعنَّ الأيدي والأرجل منكم مختلفات بقطع اليد اليمنى ، والرجــل اليسرى أو بالعكس ﴿ولأَصلبنكم في جذوع النخــل﴾ أي لأعلقنكم على جذوعَ النخل وأقتلنكــم شرَّ قِتْلة ﴿ولتعلمُنَّ أينا أشد عذاباً وأبقى ﴾ أي ولتعلمُن َّ أيها السحرة من هو أشدُّ منا عذاباً وأدوم، هل أنا أم ربُّ موسى الذي صدقتم به وآمنتم ﴿قالوا لن نُؤثِرك على ما جاءنا من البينات﴾ أي قال السحرة: لن نختارك ونفضًلك على الهدى والإيمان الذي جاءنا من الله على يد موسى ولوكان في ذلك هلاكنا ﴿والـــذي فطرنا ﴾ قسم بالله أي مقسمين بالله الذي خلقنا ﴿فاقض ما أنت صانع ﴿إِنْمَا تَقْضُسِي هَـذَهُ الْحَيَاةُ الدنيـــا﴾ أي إنما ينفذ أمرك في هذه الحياة الدنيا وهي فانية زائلة ورغبتنا في النعيم الخالد قال عكرمة : لما سجدوا أراهم الله في سجودهم منازلهم في الجنة فلذلك قالوا ما قالـوا(٣) ﴿إِنَّا آمنًا بربنًا ليغفر لنا خطايانًا ﴾ أي آمنا بالله ليغفر لنا الذنوب التي اقترفناها وما صدر منا من الكِفر والمعاصي ﴿وما أكرهتنــا عليــه مـن السحــر﴾ أي ويغفر لنا السحر الذي عملناه لإطفاء نور الله ﴿والله خيـرٌ وأبقــي﴾ أي والله خيرٌ منك ثواباً وأبقى عذاباً ، وهذا جوابُ قوله ﴿ولتعلمُنَّ أَيُّنا أشدُّ عذاباً وأبقى﴾ ﴿إنه من يأتِ ربه مجرماً فإنَّ له جهنهم هذا من تتمة كلام السحرة عظةً لفرعون أي من يلقى ربه يوم القيامة وهو مجرمٌ باقترافه المعاصي وموته على الكفر ، فإن له نار جهنم ﴿لا يموتُ فيها ولا يحيـــا﴾ أي لا يموت في جهنم فينقضي عذابه ، ولا يحيا حياة طيبة هنيئة (١٠) ﴿ ومـــن يأتـــه مؤمناً قد عمل

<sup>(</sup>۱) المختصر ۲/ ۶۸۶ . (۲) القرطبي ۲۱/ ۲۲۶ . (۳) القرطبي ۲۱/ ۲۲۰.

<sup>(</sup>٤) أنشد ابن الأنباري في هذا المعنى : ﴿ أَلاَّ مَنْ لَنْفُ سِ لِا تُمُّ وَتُ فَيَنْقَضِي

السَّرَجَاتُ الْعُلَى فَيْ جَنَّتُ عَدْنِ يَجْرِى مِن يَحْتِهَ الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَ وَذَلِكَ جَرَا عُ مَن تَرَكَى اللَّا السَالحات العلي في الله عَلَى في الله عَلَى في الله عَلَى في الله عَلَى الله السلامات أي ومن يلقى ربه مؤ منا موحداً وقد عمل الطاعات وترك المنهيات ففاولئك الحسم الدرجات العلي أي فأولئك المؤ منون العاملون للصالحات لهم المنازل الرفيعة عند الله فرجنات عدن بيان للدرجات العلى أي جنات أقامة ذات الدرجات العاليات ، والغرف الأمنات ، والمساكن الطيبات فيها الأنهار أي تجري من تحت غرفها وسرُرها أنهار الجنة من الخمر والعسل ، واللّبن ، والماء فخالدين فيها أبداً في ماكثين في الجنة دوماً لا يخرجون منها أبداً فوذلك والعسل ، واللّبن وفي الحديث ( الجنة مائة حرزاء من تزكى أي وذلك ثواب من تطهر من دنس الكفر والمعاصي ، وفي الحديث ( الجنة مائة درجة ، ما بين كل درجتين كما بين الساء والأرض ، والفردوس أعلاها درجة فإذا سألتم الله فاسألوه الفسردوس) (١٠) .

### البَكَاغَة : تضمنت الآيات الكريمة وجوهاً من البيان والبديع نوجزها فيما يلي :

- ١ ـ الاستعارة ﴿واصطنعتك لنفسي﴾ شبّه ما خوّله به من القرب والاصطفاء بحال من يراه الملك أهلاً للكرامة وقرب المنزلة لما فيه من الخلال الحميدة فيصطنعه لنفسه ، ويختاره لخلّته ، ويصطفيه لأموره الجليلة واستعار لفظ اصطنع لذلك ، ففيه استعارة تبعية .
- ٢ ـ المقابلة اللطيفة ﴿منها خلقناكم وفيها نعيدكم ﴾ حيث قابل بين ﴿منها ﴾ و﴿فيها ﴾ وبين الخلق والإعادة وهذا من المحسنات البديعية .
- ٣ \_ إيجاز حذف ﴿ بل ألقوا فاذٍا حبالهُم ﴾ أي فألقوا فاذٍا حبالهم حذف لدلالة المعنى عليه ومثله ﴿ فألقى السحرة سجداً ﴾ بعد قوله ﴿ وألنّ ما في يمينك ﴾ حذف منه كلام طويل وهو فألقى موسى عصاه فتلقفت ما صنعوا من السحر فألقي السحرة سجداً ، وإنما حسن الحذف لدلالة المعنى عليه ويسمى إيجاز حذف .
  - ٤ ـ الطباق بين ﴿ يموت . . ويحيا ﴾ وبين ﴿ نعيد . . ونخرج ﴾ .
- \_ المقابلة بين ﴿إِنه من يأت ربه مجرماً ﴾ وبين ﴿ومن يأته مؤ مناً قد عمل الصالحات ﴾ الخ والمقابلة هي أن يؤتي مجنيين أو أكثر ثم يؤتي بما يقابل ذلك .
  - ٦ ـ السجع الحسن غير المتكلف في مثل ﴿سُوى ، ضُحى ، افترى ، يحيا ، تزكَّى﴾ الخ .
- ٧ \_ المؤكدات ﴿إِنْكَ أَنْتَ الْأَعلَى ﴾ أكّد الخبر بعدة مؤكدات وهي ﴿إِنَّ ﴾ المفيدة للتأكيد ، وتكرير الضمير أنت وتعريف الخبر ﴿الأعلى ﴾ ولفظ العلو الدال على الغلبة ، وصيغة التفضيل ﴿الأعلى ﴾ وللَّه

<sup>(</sup>١) رواه أحمد والترمذي .

در التنزيل ما أبلغه وأروعه ، وهذا من خصائص علم المعاني .

تَــنبيـــهُ : لم تذكر الآيات الكريمة أن فرعون فعل بالسحرة ما هدَّدهم به ، وقد ذكر المفسرون أنه أنفذ فيهم وعيده فقطع أيديهم وأرجلهم وصلبهم فهاتوا على الإيمان ولهذا قال ابن عباس : كانوا في أول النهار سحرة ، وفي آخر النهار شهداء بررة .

#### قال الله تعالى : ﴿وَلَقَدَ أُوحِينَا إِلَى مُوسَى . . إِلَى . . إِلَّا هُــُو وَسَـْعَ كُلُّ شَيَّءَ عَلَماً ﴾

من آية (٧٧) إلى نهاية آية (٩٨).

المنكسكة : لا تزال الآيات الكريمة تتحدث عن قصة موسى وفرعون ، وتشير الآيات هنا إلى عناية الله تعالى بموسى وقومه ، وإنجائهم وإهلاك عدوهم ، وتذكّرهم بنعم الله العظمى ومننه الكبرى على بني إسرائيل ، وما وصاهم به من المحافظة على شكرها وتحذيرهم من التعرض لغضب الله بكفرها ، ثم تذكر الآيات انتكاس بني إسرائيل بعبادتهم العجل ، وقد طوى هنا ما فصل في آيات أخر .

اللغب تن في وركاً له الحاقاً مصدر أدركه إذا لحقه وتطغوا الطغيان : مجاوزة الحدِّ إلى ما لا ينبغي في هوى صار إلى الهاوية وهي قعر النار من هوى يهوي إذا سقط من علو إلى سفل في بلكنا الملك : بفتح الميم وسكون اللام الطاقة والقدرة ومعناه بأمر كنا نملكه من جهتنا وأوزاراً اثقالاً ومنه سمي الذنبوزراً لأنه يثقل الإنسان في خوار الخوار : صوت البقر في ابن أم اي يا ابن أمي واللفظة تدل على الاستعطاف في سولت حسنت وزينت .

وَلَقَدْ أُوْحَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ أَنْ أُسْرِ بِعِبَادِى فَأَضْرِبْ لَمُ مُطَرِيقًا فِي ٱلْبَحْرِ يَبْسَالًا تَخَلَفُ دَرَكًا وَلَا تَخْشَىٰ ١٠٠٠ وَلَقَدْ أُوحَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ أَنْ أُسْرِ بِعِبَادِى فَأَضْرِبْ لَمُ مُطَرِيقًا فِي ٱلْبَحْرِ يَبْسَالًا تَخَلَفُ دَرَكًا وَلَا تَخْشَىٰ ١٠٠٠ وَمَا اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلّمُ عَلّمُ عَلّمُ عَلّمُ عَلّمُ عَلّمُ عَلّمِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلّمُ عَلّمُ عَلّمُ عَلّمُ عَ

فَأْتَبَعُهُمْ فِرْعَوْنُ بِجُنُودِهِ عَفَعْشِيهُم مِنَ ٱلْيَمِ مَاغَشِيهُمْ ﴿ وَأَضَلَ فِرْعَوْنُ قَوْمَهُ وَمَا هَدَىٰ ﴿ يَكُو وَعِفَا إِلَى موسى بعد أن الشهِ المناجدي في الطعيان أن سر ببني إسرائيل ليلاً من أرض مصر ﴿ فاضرب الهم طريقاً في البحر يبسا له أي اضرب البحر بعصاك ليصبح لهم طريقاً يابساً يمرون عليه ﴿ لا تخساف دَركاً ولا تخشي يبسا له أي اضرب البحر بعصاك ليصبح لهم طريقاً يابساً يمرون عليه ﴿ لا تخساف دَركاً ولا تخشي أي لا تخاف لحاقاً من فرعون وجنوده ، ولا تخشى الغرق في البحر ﴿ فَأَتْبِعهِم مِن البحر ما أصابهم ، وغشيهم من اليم ما غشيهم أي فلحقهم فرعون مع جنوده ليقتلهم فأصابهم من البحر ما أصابهم ، وغشيهم من الأهوال ما لا يعلم كُنهه إلا الله ، والتعبير يفيد التهويل لما دهاهم عند الغرق ﴿ وأضل فرعون في قوله ﴿ وما هدى الله عنه أي أضلهم عن الرشد وما هداهم إلى خير ولا نجاة ، وفيه تهكم بفرعون في قوله ﴿ وما أهديكم إلا سبيل الرشاد ﴾ ﴿ يسا بني إسرائيل قد أنجيناكم من عدوكه عن العظيمة عليكم حين خروجهم من البحر وإغراق فرعون وجنوده والمعنى اذكروا يا بني إسرائيل نعمتي العظيمة عليكم حين نجيتكم من فرعون وقومه الذين كانوا يسومونكم سوء العذاب ﴿ وواعدناك مع جانب الطور الأيمن وعدنا موسى للمناجاة وإنزال التوراة عليه جانب طور سيناء الأيمن ، وإنما نسبت المواعدة إليهم لكون أي وعدنا موسى للمناجاة وإنزال التوراة عليه جانب طور سيناء الأيمن ، وإنما نسبت المواعدة إليهم لكون

قَدْ أَنْجَيْنَكُمْ مِّنْ عَدُوِّكُمْ وَوَعَدْنَكُمْ جَانِبَ ٱلطُّورِ ٱلأَيْمَنَ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْمَنَّ وَٱلسَّلُوى ﴿ كُلُواْ مِن طَيِّبَاتِ

مَارَزَقَنَكُمْ وَلَا تَطْغَوْاْ فِيهِ فَيَحِلَّ عَلَيْكُمْ غَضَبِي ۗ وَمَن يَحْلِلْ عَلَيْهِ غَضَبِي فَقَدْ هَوَىٰ ﴿ إِنِّي لَغَفَّارٌ لِّمَن تَابَ

وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا ثُمَّ آهَتَدَىٰ ١٠٠ ﴿ وَمَا أَعْجَلَكَ عَن قَوْمِكَ يَامُوسَىٰ ١٠٠ قَالَ هُمْ أُولَاءِ عَلَىٓ أَثَرِى وَعَجِلْتُ إِلَيْكَ رَبِّ لِتَرْضَىٰ ﴿ فَا قَالَ فَإِنَّا قَدْ فَتَنَّ قَوْمَكَ مِنْ بَعْدِكَ وَأَضَلَّهُمُ ٱلسَّامِرِيُّ ﴿ فَرَجَعَ مُوسَىٰ إِلَىٰ قَوْمِهِ عَ غَضْبَنَ أَسِفًا قَالَ يَنْقُومِ أَلَمْ يَعِدْكُمْ رَبُّكُمْ وَعَدًّا حَسَنًا أَفَطَالَ عَلَيْكُمُ ٱلْعَهْدُ أَمْ أَرَدَتُمْ أَنْ يَحِلَّ عَلَيْكُمْ غَضَبٌ منفعتها راجعة إليهم إذْ في نزول التوراة صلاح دينهم ودنياهم ﴿ونزَّلنا عليكـم المـنَّ والسلـوى﴾ أي رزقناكم وأنتم في أرض التيه بالمنِّ وهو يشبه العسل ، والسلوى وهو من أجود الطيور لحماً تفضلاً منــا عليكم . . وفي هذا الترتيب غايةُ الحسن حيث بدأ بتذكيرهم بنعمة الإنجاء ، ثم بالنعمة الدينية ، ثم بالنعمة الدنيوية ﴿كلوا من طيبات ما رزقناكم ﴾ أي وقلنا لكم كلوا من الحلال اللذيذ الذي أنعمتُ به عليكم ﴿ولا تطُّغوا فيه فيحـلُّ عليكـم غضبـي﴾ أي لا تحملنكم السعـة والعـافية على العصيان لأمري فينزل بكم عذابي ﴿ومن يحلِلْ عليه غضبي فقد هـوي﴾ أي ومن ينزل عليه غضبي وعقابي فقد هلك وشقي ﴿وإنِي لغفَّار لمـن تابَ وآمــن وعمل صالحاً ثــم اهتــدى﴾ أي وإني لعظيم المغفرة لمن تاب من الشرك وحسُن إيمانه وعمله ، ثم استقام على الهدى والإيمان ، وفي الآية ترغيب لمن وقع في وهدة العصيان ببيان المخرج كيلا ييأس ﴿ومــا أعجلــكَ عــن قومــك يــا موســى﴾ أيْ أيُّ شيءٍ عجَّل بك عن قومك يا موسى ؟ قال الزمخشري : كان موسى قد مضى مع النقباء الذين اختارهم من قومه إلى الطور على الموعد المضروب ثم تقدمهم شوقاً إلى كلام ربه(١) ﴿قال هـم أولاء علـى أثـري﴾ أي قومي قريبون مني لم أتقدمهم إلا بشيء يسير وهم يأتون بعدي ﴿وعجلتُ إِليكَ رَبُّ لترضــى﴾ أي وعجلتُ إلى الموضع الذي أمرتني بالمجيء إليه لتزداد رضيَّ عني . . اعتذر موسى أولاً ثم بيَّن السبب في إسراعه قبل قومه وهو الشوق إلى مناجاة الله ابتغاءً لرضى الله ﴿قَــال فَإِنَّــا قــد فتنَّــا قومـك مــن بعدك أي ابتليناهم بعبادة العجل من بعد ذهابك من بينهم ﴿وأضلُّهـم السامـري ﴾ أي وأوقعهم السامريُّ في الضلالة بسبب تزيينه لهم عبادة العجل ، وكان السامري ساحراً منافقاً من قوم يعبدون البقر قال المفسرون : كان موسى حين جاء لمناجاة ربه قد استخلف على بني إسرائيل أخاه هارون ، وأمره أن يتعهدهم بالإقامة على طاعة الله ، وفي أثناء غيبة موسى جمع السامريُّ الحليُّ ثم صنع منها عجلاً ودعاهم إلى عبادته فعكفوا عليه وكانت تلك الفتنة وقعت لهم بعد خروج موسى من عندهم بعشرين يوماً ﴿فرجــع موسى إلى قومه غضبان أسفِ أي رجع موسى من الطور بعدما استوفى الأربعين وأخير التوراة غضبان شديد الحزن على ما صنع قومه من عبادة العجل ﴿قال يا قوم ألم يعدُّكم ربكم وعداً حسناً ﴾

<sup>(</sup>١) الكشاف ٣/ ٨٩.

أي ألم يعدُّكم بإنزال التوراة فيها الهدى والنور؟ والاستفهام للتوبيخ ﴿أَفْطُ الْ عَلَيْكُم العهد أم أردتم أن يحلُّ عليكم غضبٌ من ربكم فأخلفتم موعدي، أي هل طال عليكم الزمن حتى نسيتم العهد أم أردتم بصنيعكم هذا أن ينزل عليكم سخط الله وغضبه فأخلفتم وعدي ؟ قال أبو حيان : وكانوا وعدوه بأن يتمسكوا بدين الله وسنَّة موسى عليه السلام ، ولا يخالفوا أمر الله أبـداً ، فأخلفوا موعـده بعبادتهـم العجل(١) ﴿قالــوا مـا أَخْلَفْنَا مُوْعَدَكُ بِمُلْكِنِــا﴾ أي ما أخلفنا العهد بطاقتنا وإرادتنا واختيارنا بل كنـا مكرهين ﴿ولكنَّا مُمَّلْنَا أُوزاراً مِن زينة القوم فقذفناها﴾ أي حملنا أثقالاً وأحمالاً من حُليِّ آل فرعون فطرحناها في النار بأمر السامري قال مجاهد : أوزاراً : أثقالاً وهي الحلي التي استعاروها من آل فرعون ﴿ فكذلك ألقى السامري ﴾ أي كذلك فعل السامري ألقى ما كان معه من حلي القوم في النار قال المفسرون : كان بنو إسرائيل قد استعاروا من القبط الحُليّ قبل خروجهم من مصر ، فلما أبطأ موسى في العودة إليهم قال لهم السامري: إنما احتبس عليكم لأجل ما عندكم من الحلي فجمعوه ودفعوه إلى السامري ، فرمى به في النار وصاغ لهم منه عجلاً ، ثم ألقى عليه قبضةً من أثر فرس جبريل عليه السلام فجعل يخور(١) فذلك قوله تعالى ﴿فأخرج لهم عجلاً جسَداً له خروار ﴾ أي صاغ لهم السامري من تلك الحليُّ المذابة عجلاً جسداً بلا روح له خوارٌ وهو صوت البقر(٣) ﴿فقـالـــوا هـــذا إلهـكُـم وإلــهُ موسى فنُســي﴾ أي هذا العجل إلهكم وإله موسى فنسي موسى إلهه هنا وذهب يطلبه في الطور ، قال قتادة : نسي موسى ربه عندكم ، فعكفوا عليه يعبدونه ، قال تعالى رداً عليهم وبياناً لسخافة عقولهم في عبادة العجل ﴿ أَفُ لَا يَسْرُونَ أَلاَّ يُرْجُعُ إِلِيهِمْ قُولاً وَلا يُمْلُكُ لَهُمْ ضَمِراً وَلا نَفْعًا ﴾ أي أفلا يعلمون أن العجل الذي زعموا أنه إلههم لا يردُّ لهم جواباً ، ولا يقدر أن يدفع عنهم ضراً أو يجلب لهم نفعاً فكيف يكون إلهاً ؟ والاستفهام للتوبيخ والتقريع ﴿ولقــد قال لهــم هارونُ من قبِلُ يا قــوم إنها فُتِنْتُـم بــه﴾ أي قال لهم هارون ناصحاً ومذكراً من قبل رَجوع موسى إليهم : إنما ابْتُليتُم وأَضللتم بهذا العجل ﴿ وإِنَّ ربَّكُم الرحم نُ فاتَّبع وني وأطيعوا أمــري﴾ أي وإنَّ ربكم المستحقُّ للعبادة هو الرحمن لا العجل ، فاقتدوا بي فيما أدعوكم إليه من عبادة الله ، وأطيعوا أمري بترك عبادة العجل ﴿قالوا لن نبرح عليه عاكفين حتى يرجع إلينا

<sup>(</sup>۱) البحر ۲۲۸/۲ . (۲) هذا خلاصة قول ابن عباس وقتادة ومجاهد كذا في الطبري ۲۰۰/۱۰ . (۳) قال الرازي : قيل إنه صار حياً وخار ، وقيل : لم تحله الحياة وإنما جعل فيه منافذ تدخل فيه الريح فيخرج له صوت يشبه صوت العجل . الرازي ۱۰۳/۲۲ .

مُوسَىٰ ﴿ قَالَ يَهَدُونُ مَامَنَعُكَ إِذْ رَأَيْتَهُمْ ضَلُّواْ ﴿ فَيَ أَلَّا لَتَبِعَنِ أَفَعَصَبْتَ أَمْرِى ﴿ قَالَ يَبْنَوُمْ لَا تَأْخُذُ لِي اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

موسمي أي قالوا لن نزال مقيمين على عبادة العجل حتى يعود إلينا موسى فننظر في الأمر(١) ﴿قُــالْ يَا هـارون مـا منعــك إذ رأيتهــم ضلّوا ألاَّ تَتَّـبِعن ﴾ ؟ في الكلام حذفٌ أي فلما رجع موسى ووجدهم عاكفين على عبادة العجل امتلأ غضباً لله وأخذ برأس أخيه هار ون يجره إليه وقال له : أيُّ شيء منعك حين رأيتهم كفروا بالله أن لا تتبعني في الغضب لله والإنكار عليهم والزجر لهم عن ذلك الضلال؟ ﴿ أَفْعُصِيْتَ أَمْسِرِي ﴾ أي أخالفتني وتركت أمري ووصيتي ؟ قال المفسرون : وأمرهُ هو ما كان أوصاه به فيا حكاه تعالى عنه ﴿وقال موسى لأخيه هرون اخْلُفني في قومي وأصلح ولا تتَّبع سبيل المفسديـن ﴿ قَــال تأخذ بلحيتي ولا بشعر رأسي قال ابن عباس : أخذ شعر رأسه بيمينه ولحيته بشماله من شدة غيظه وفرط غضبه لأن الغيرة في الله ملكتُه ﴿إِنْــي خشيتُ أن تَقــولَ فرَّقــتَ بين بنـــي إِسرائيل﴾ أي إني خفت إن زجرتُهم بالقوة أن يقع قتالٌ بينهم فتلومني على ذلك وتقول لي : لقد أشعلتَ الفتنة بينهم ﴿ولُّـم ترقُـبُ قولي، أي لم تنتظر أمري فيهم ، فمن أجل ذلك رأيت الآ أفعل شيئاً حتى ترجع إليهم لتتدارك الأمر بنفسك قال ابن عباس : وكان هارون هائباً مطيعاً له ﴿قَــال فمــا خطبُـك يا سامــري﴾ أي ما شأنك فيما صنعت ؟ وما الذي حملك عليه يا سامري ؟ ﴿قال بَصِـرْتُ بِمِـا لَم يَبْصُـرُوا بِـه ﴾ أي قال السامريُّ : رأيتُ ما لم يروه وهو أن جبريل جاءك على فرس الحياة فألقي في نفسي أن أقبض من أثره قبضة فما ألقيتُه على شيءٍ إلا دبَّت فيه الحياة ﴿فقبضـتُ قبضـةً مـن أثر الرســول فنبذتُهـا﴾ أي قبضت شيئاً من أثر فرس جبريل فطرحتها على العجل فكان له خوار ﴿وكذلك سِوَّلت ْ لَـي نفسي﴾ أي وكذلك حسَّنتْ وزيَّنَتْ لى نفسي ﴿قَـالَ فَاذَهُبُّ فَإِن لَـكَ فِي الحِياةِ أَن تقول لا مِساس﴾ أي قال موسى للسامري : عقوبتك في الدنيا ألا تمسَّ أحداً ولا يمسَّك أحد قال الحسن : جعل الله عقوبة السامري ألا يماسَّ الناسَ ولا يمسُّوه عقـوبة له في الدنيا وكأنَّ الله عز وجل شدَّد عليه المحنة ﴿وإِنَّ لــك موعـداً لــن تَخْلفــه﴾ أي وإنَّ لك

<sup>(</sup>١) قال سيد قطب عليه الرحمة في تفسير الظلال « ماكاد بنو إسرائيل يرون عجلاً من ذهب يخور حتى نسوا رجم الذي أنقذهم من أرض الذل وعكفوا على عجل الذهب ، وفي بلاهة فكر ، وبلادة روح قالوا ﴿هذا إلهكم وإله موسى ﴾ راح يبحث عنه على الجبل وهو هنا معنا وقد نسي موسى الطريق الى ربه وضل عنه ، وهي قولة تضيف الى معنى البلادة والتفاهة اتهامهم لنبيهم بأنه غير موصول بربه حتى ليضل الطريق إليه فلا هو يهتدي ولا ربه يهديه ، وهذا العجل لم يكن حياً يسمع قولهم ويستجيب نداءهم لأنه جسد لا حياة فيه فهو في درجة أقل من درجة الحيوانية ، ولقد نصحهم هارون ولكنهم بدلاً من الاستجابة التووا وتملصوا من نصحه».

ٱلَّذِى ظَلْتَ عَلَيْهِ عَا كِفَّالَّنُحَرِّقَنَّهُ مُمَّ لَنَنسِفَنَّهُ فِي ٱلْيَمِّ نَسْفًا ﴿ إِلَّهُ إِلَّا هُوَ وَسِعَ كُلُّ اللهُ كُو ٱللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

موعداً للعذاب في الآخرة لن يتخلَّف ﴿وانظر إلى إلها الذي ظلت عليه عاكفاً ﴾ أي انظر إلى هذا العجل الذي أقمت ملازماً على عبادته ﴿لنحرّقنَّه ثم لنتْسفنَّه في اليمّ نسفاً ﴾ أي لنحرقنَّه بالنار ثم لنظيرنَّه رماداً في البحر لا يبقى منه عين ولا أثر ﴿إِنها إلهكم الله الذي لا إله إلا هو ﴾ أي يقول موسى لبني إسرائيل : إنما معبودكم المستحق للعبادة هو الله الذي لا ربَّ سواه ﴿وسع كملَّ شيءٍ علماً ﴾ أي وسع علمه كلَّ شيء فلا يخفى عليه شيء في الأرض ولا في السماء .

البكلاغكة: تضمنت الآيات الكريمة من وجوه البيان والبديع ما يلي:

- ١ التهويل ﴿فغشيهم من اليمِّ ما غشيهم ﴾ .
  - ٢ ـ الطباق بين ﴿وأضـلُّ . . وما هدى ﴾ .
- ٣ ـ الاستعارة ﴿ فقد هوى ﴾ استعار لفظ الهوي وهو السقوط من عُلو إلى سُفل للهلاك والدمار .
  - ٤ صيغة المبالغة ﴿وإني لغفّار﴾ أي كثير المغفرة للذنوب .
    - ٥ ـ الطباق ﴿ضراً ولا نفعاً ٨ .
    - ٦ ـ الايجاز بالحذف في مواطن عديدة بيناها في التفسير .
- ٧ ـ السجع الحسن غير المتكلف مثل ﴿أمري ، قولي ، نفسي﴾ و ﴿نفعاً ، علماً ، نسفاً﴾ الخ .

تَسَبِّلِيَّهُ : إِنَمَا عبد بنو إسرائيل العجل بسبب فتنة السامريّ وقد كانت بذور الوثنية راسخة في قلوبهم ولذلك لما نجَّاهم الله من طغيان فرعون طلبوا من موسى أن يصنع لهم تمثالاً ليعبدوه كما قال تعالى ﴿وجاوزنا ببني إسرائيل البحر فأتوا على قوم يعكفون على أصنام ٍ لهم قالوا يا موسى اجعل لنا إلهاً كما لهم آلهة قال إنكم قوم تجهلون ﴾ فلا عجب إذا أن يعكفوا على عبادة عجل من ذهب له خوار!!

قال الله تعالى : ﴿كذلك نقص عليك من أنباء ما قد سبق . . إلى . . من أصحاب الصراط السوي ومن اهتدى ﴾

المُنَاسَبَكَ: لما ذكر تعالى قصة موسى بالتفصيل ، أعقبها بذكر أنَّ هذا القصص وحيُّ من الله ، وأن محمداً على ما كان له علم بهذه الأخبار والأنباء العجيبة لولا أن الله تعالى أوحى إليه ، وذلك من أكبر الدلائل والبراهين على صدق الرسالة .

اللغ بناء ﴿ صفصفاً ﴾ القاع: الأرض الملساء التي لا نبات فيها ولا بناء ﴿ صفصفاً ﴾ الصقصف : المستوي من الأرض كأنه على صف واحد في استوائه ﴿ أمتاً ﴾ الأمن : المكان المرتفع كالتل والهضبة ﴿ همْساً ﴾ صوتاً خفياً ﴿ عَنت ﴾ ذلّت وخضعت قال أمية : «لعزّته تعنو الوجوه وتسجد » قال الجوهري : عنا يعنو خضع وذل وأعناه غيره ومنه الآية ﴿ وعنت الوجوه ﴾ ﴿ هضما ﴾ الهضم : النقص يقال : هضمه حقه إذا أنقصه والفرق بين الظلم والهضم أن الظلم المنع من الحق كله ، والهضم المنع من بعضه (١) ﴿ تضعی ضحی للشمس برز لها حتی يصيبه حرها قال ابن أبي ربيعة :

رأت ْ رجلاً أيماً إذا الشمسُ عارضت ْ فيَضْحَى وأمَّا بالعشيِّ فينحصر (٢) ﴿ ضِنكا ﴾ الضَّنْك : الضيق والشدة يقال : منزلٌ ضنْك وعيشٌ ضنْك إذا كان شديداً ضيقاً ﴿ سوآتهما ﴾ عوراتهما ﴿ فتربصوا ﴾ انتظروا ﴿ الصراط السويّ ﴾ الطريق المستقيم .

كَذَالِكَ نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآءِ مَاقَدْ سَبَقَ وَقَدْ وَاتَدْنَاكَ مِن لَّذُنَا ذِكْرًا ﴿ مَنْ مَّنْ أَعْرَضَ عَنْهُ فَإِنَّهُ بَعِمْ لُومَ الْقَيْنَمَةِ حِمْلًا ﴿ مَنْ مَنْفَخُ فِي الصَّورِ وَتَعْشُرُ لِيَهُمْ الْقِينَمَةِ حِمْلًا ﴿ مَنْ مَنْفَخُ فِي الصَّورِ وَتَعْشُرُ الْفَيْمَةِ حِمْلًا ﴿ مَنْ مَنْفَخُ فِي الصَّورِ وَتَعْشُرُ الْمَ مَنْ مَوْمَ الْقَيْمَةُ إِلَّا عَشْرًا ﴿ مَنْ مَنْ أَعْلَمُ مِمَا يَقُولُونَ إِذْ يَقُولُ الْمَ مَنْ أَعْلَمُ مِمَا يَقُولُونَ إِذْ يَقُولُ

النفسيسيني : ﴿كذلك نقُصُ عليك من أنباء ما قد سبق أي كما قصصنا عليك يا محمد خبر موسى مع فرعون وما فيه من الأنباء الغريبة كذلك نقص عليك أخبار الأمم المتقدمين ﴿وقد آتيناك من لدنّا ذكراً ﴾ أي أعطيناك من عندنا قرآناً يتلى منطوياً على المعجزات الباهرة قال في البحر : امتن تعالى عليه بايتائه الذكر المشتمل على القصص والأخبار ، الدال على معجزات أوتيها عليه السلام (٢) ﴿من أعرض عنه فإنه يحمل يوم القيامة وزراً ﴾ أي من أعرض عن هذا القرآن فلم يؤ من به ولم يتبع ما أعرض عنه فإنه يحمل يوم القيامة حملاً ثقيلاً ، وذنباً عظياً يثقله في جهنم ﴿خالدين فيه وساء لهم يوم القيامة حملاً ﴾ أي مقيمين في ذلك العذاب بأوزارهم ، وبئس ذلك الحمل الثقيل حملاً لهم ، شبّه الوزر بالحمل لثقله ﴿يوم ينفخ إسرافيل في الصور النفخة الثانية، ونحشر المجرمين يومنيز زُرقاً ﴾ أي يوم ينفخ إسرافيل في القرطبي: تُشوه خلقتُهم بزرقة العيون وسواد الوجوه (١) ﴿يتخافتون بينهم إن لبثتم إلا عشراً ﴾ أي يتهامسون بينهم ويسر بعضهم إلى بعض قائلين : ما مكتتم في الدنيا إلا عشر ليال قال أبو السعود : أي يتهامسون إنهم فيها لما عاينوا الشدائد والأهوال (٥) ﴿نحن أعلم بما يقولون إذ يقول أمثلهم طريقة أي نبتم إلا يوماً واحداً والبيوم أي نبتم إلا يوماً واحداً واللهم وأعلهم وأعدلم قولاً ما لبثتم إلا يوماً واحداً

<sup>(</sup>١) القرطبي ١١/ ٢٤٩ . (٢) البحر ٦/ ٢٧١ . (٣) البحر المحيط ٦/ ٢٧٨ . (٤) القرطبي ١١/ ٢٤٤ . (٥) أبو السعود ٣/ ٣٢٤ .

أَمْنَكُهُمْ طَرِيقَةٌ إِن لَيِنْتُمْ إِلَّا يَوْمَا إِنَى وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ أَلِحَبَالِ فَقُلْ يَنِسِفُهَا رَبِي نَسْفًا فَيْ فَيَدَرُهَا قَاعًا صَفْصَفُا فَيْ لَا تَرَىٰ فِيهَا عِوَجًا وَلَا أَمْنًا فِي يَوْمَيِذِ يَتَبِعُونَ الدَّاعِي لاَعِوَجَ لَهُ وَخَشَعَتِ الْأَصْوَاتُ قَاعًا صَفْصَفُا فَيْ لاَ عَرَبُ لِلاَ مَن أَذِنَ لَهُ الرَّحَمِنُ وَرَضِي لَهُ وَقُولًا فَيْ لِلرَّحَمِنِ فَلَا تَسْمَعُ إِلَّا هَمْسَافِي يَوْمَيِذِ لَا تَنفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحَمِنُ وَرَضِي لَهُ وَقُولًا فَيْ لِلرَّحْمِنِ فَلَا تَسْمَعُ إِلَّا هَمْسَافِي يَوْمَيِذِ لَا تَنفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِن لَهُ الرَّحَمِنُ وَرَضِي لَهُ وَقُولًا فَيْ يَعْمَلُ مِنَ الْعَلَيْ فَلَا عَلَى اللَّهُ وَعَنَتِ الْوَجُوهُ لِلْحَيِّ الْقَلْسُونِ يَعْمَلُ مِنَ الْعَلَيْ الْعَلَيْ وَمَا خَلْفَكُمْ وَكَا يَعْمَلُ مِنَ الْوَعِيدِ لَعَلَيْهُمْ يَتَقُونَ أَوْ يُحْدِثُ فَلَا يَكُافُ ظُلْمًا وَلا هَمْمَا فَلَا عَلَيْ اللهَ الْعَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ ا

﴿ ويسألونك عن الجبال فقل ينسفها ربي نسفاً ﴾ أي ويسألونك عن حال الجبال يوم القيامة فقل لهم: إِن ربي يفتُّنها كالرمل ثم يرسل عليها الرياح فيطيّرها ﴿فيذرهـا قاعــاً صفصفــاً﴾ أي فيتركهـا أرضـاً ملساء مستوية لا نبات فيها ولا بناء ﴿لا تــري فيها عِوجــاً ولا أمتاً﴾ أي لا ترى فيها انخفاضاً ولا ارتفاعاً ﴿يومئذِ يتَّبعون الداعي لا عوج له أي في ذلك اليوم العصيب يتَّبع الناس داعي الله الذي يدعوِهم لأرض المحشر يأتونه سراعاً لا يزيغون عنه ولا ينحرفون ﴿وخشعــت الأصــواتُ للـرحـــن﴾ أي ذلَّت وسكنت أصوات الخلائق هيبةً من الرحمن جل وعلا ﴿فـلا تسمـعُ إلا همســــأَ﴾ أي لا تسمع إلا صوتاً خفياً لا يكاد يُسمع وعن ابن عباس : هو همس الأقدام في مشيها نحو المحشر(١١) ﴿ يومئذ لا تنفع الشفاعة إِلاَّ مـن أذن لــه الرحمــن ورضي له قولاً﴾ أي في ذلك اليُّوم الرهيب لا تنفع الشفاعة أحداً إِلاَّ لمن أذن له الرحمن في أن يشفع له ، ورضي لأجله شفاعة الشافع ، وهو الذي كان في الدنيا من أهل لا إله إلا الله ، قاله ابن عباس ﴿يَعلَــمُ مَا بِيـنَ أَيديهم وما خلفهــم﴾ أي يعلم تعالى أحوال الخلائق فلا تخفي عليه خافية من أمور الدنيا وأمور الآخرة ﴿ولا يُحيطون بـه علمــاً﴾ أي لا تحيط علومهـم بمعلوماتـه جل وعــلا(٢) ﴿وعنَت الوجوه للحمي القيدوم اي ذلت وخضعت وجوه الخلائق للواحد القهار جبار السموات والأرض الذي لا يموت قال الزمخشري : المراد بالوجوه وجوهُ العصاة وأنهم إذا عاينوا يوم القيامة الخيبة والشقوة وسوء الحساب ، صارت وجوهُهم عانيةً أي ذليلة خاضعة مثل وجوه العُناة وهم الأسارى كقوله ﴿سيئت وجوه الذين كفروا﴾ (٣) ﴿وقد خاب من حمل ظُلماً ﴾ أي خسر من أشرك بالله ، ولم ينجح ولا ظفر بمطلوبه ﴿ومـن يعمـل من الصالحـات وهو مؤمـن ﴾ أي من قدَّم الأعمال الصالحة بشرط الإيمان ﴿ فُــلا يَخَافُ ظَلْمًا ولا هضماً ﴾ أي فلا يخاف ظلماً بزيادة سيئاته ، ولا بخساً ونقصاً لحسناته ﴿ وكذلك أنزلناه قرآناً عربياً ﴾ أي مثل إنزال الآيات المشتملة على القصص العجيبة أنزلنا هذا الكتاب عليك يا

<sup>(</sup>١) الطبري ٢١٪ ٢١٪ . (٢) وقيل المراد : لا يحيطون بمعرفة ذاته إذ لا يعرف الله على الحقيقة إلا الله واختاره في التسهيل .

<sup>(</sup>٣) الكشاف ٣/ ٩٢ .

اللهُ الْمَلِكُ الْحَتَّ وَلا تَعْجَلْ بِالْقُرْ الِ مِن قَبْلِ أَنْ يُقْضَى إِلَيْكَ وَحْيُهُ وَقُل رَّبِ زِدْنِي عِلْسَا اللهُ الْمَلكَ إِلَى الْمَلكَ إِلَى عَلْسَا اللهَ اللهُ اللهَ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهُ اللهَ اللهُ اللهُ

محمد بلغة العرب ليعرفوا أنه في الفصاحة والبلاغة خارج عن طوق البشر ﴿وصرَّفنا فيه من الوعيـــد﴾ أي كررنا فيه الإنذار والوعيد ﴿لعلهـــم يتقـــون أَو يُحــدث لهــم ذكـــراً﴾ أي كي يتقوا الكفر والمعاصى أو يحدث لهم موعظة فى القلوب ينشأ عنها امتثال الأوامر واجتناب النواهي ﴿فتعــالــــى اللَّـهُ الملِكُ الحَـقُ أي جلَّ الله وتقدَّس الملك الحق الذي قهر سلطانه كل جبار عبَّا يصفه به المشركون من خلقه ﴿ ولا تعجل بالقرآنِ من قبل أنْ يُقضى إليك وحيمه أي إذا أقرأك جبريل القرآن فلا تتعجل بالقراءة معه ، بل استمع ْ إِليهِ واصبر حتى يفرغَ من تلاوته وحينتانٍ تقرأه أنت قال ابن عباس : كان عليه السلام يبادر جبريل فيقرأ قبل أن يفرغ جبريل من الوحي حرصاً على حفظ القرآن ومخافة النسيان فنهاه الله عن ذلك قال القرطبي : وهذا كقوله تعالى ﴿لا تحرِّكُ بــه لســانــك لتعجــلَ بـــه﴾(١) ﴿وقــــل ربّ زدني علماً ﴾ أي سل الله عز وجل زيادة العلم النافع قال الطبري : أمره بمسألته من فوائد العلم ما لا يعلم (٢) ﴿ ولقد عهدنا إلى آدم من قبل ) أي وصيناه أن لا يأكل من الشجرة من القديم ﴿ فنسي ولم نجد الله عزماً ﴾ أي نسي أمرنا ولم نجد له حزماً وصبراً عمّا نهيناه عنه ﴿ وَإِذْ قلنا للملائكة اسجدوا لآدم فسجدوا إلا إبليــس أبــي، يذكر تعالى تشريف آدم وتكريمه وما فضَّله به على كثير من الخلق أي واذكر يا محمد حين أمرنا الملائكة بالسجود لآدم سجود تحيةٍ وتكريم فامتثلوا الأمر إلا إبليس فإنه أبى السجود وعصى أمر ربه قال الصاوي : كررت هذه القصة في سبع سور من القرآن تعلياً للعباد امتثال الأوامر ، واجتناب النواهي وتذكيراً لهم بعداوة إبليس لأبيهــم آدم (٣) ﴿فقلنـــا يــا آدمُ إِنَّ هــذا عدوًّ لــك ولزوجك أي ونبهنا آدم فقلنا له إن إبليس شديد العداوة لك ولحواء ﴿فلا يخرجنكما من الجنة فتشقى ﴾ أي لا تطيعاه فيكون سبباً لإخراجكما من الجنـة فتشـقيان ، وإنمـا اقتصر على شقائـه مراعـاةً للفواصل ولاستلزام شقائه لشقائها قال ابن كثير: المعنى إيّاك أن تسعى في إخراجك من الجنة فتتعسب وتشقى في طلب رزقك ، فإنك ههنا في عيش ٍ رغيد ، بلا كلفةٍ ولا مشقة ( ٤) ﴿ إِنَّ لــكَ أَلاَّ تَجـوع فيها ولا تعْسرى ﴾ أي إِنَّ لك يا آدم ألاَّ ينالك في الجنة الجوعُ ولا العريُ ﴿ وأنَّك لا تظماً فيها ولا تضُّحس أى ولك أيضاً ألاّ يصيبك العطش فيها ولا حر الشمس ، لأن الجِنة دار السرور والحبور ، لا تعب فيها ولا ً نصب ، ولا حر ولا ظمأ بخلاف دار الدنيا ﴿ فوسوس إليه الشيطان ﴾ أي حدَّثه خفيةً بطريق

<sup>(</sup>١) القرطبي ١١/ ٢٥٠ . (٢) الطبري ٢١. / ٢٦ . (٣) حاشية الصاوى على الجلالين ٣/ ٦٦ . (٤) المختصر ٢/ ٤٩٦ .

الوسوسة ﴿قَالَ يَا آدمُ هَا أُدُلُّكُ عَلَى شَجْرَةُ الْخُلْدُ وَمُلْكِ لَا يَبْلَكِي أَي قَالَ لَهُ إِبْلِيس اللَّعِينَ : هل أدلك يا آدم على شجرةٍ من أكل منها خُلَّد ولم يمت أصلاً ، ونال المُلك الدائم الذي لا يزول أبداً ؟ وهذه مكيدة ظاهرها النصيحة ومتى كان اللعين ناصحاً ؟ ﴿ فأكـــلا منهـا فبـــدت لهمـا سوآتهمـا ﴾ أي أكل آدم وحواء من الشجرة التي نهاهما الله عنها فظهرت لهما عوراتهما قال ابن عباس : عريا عن النور الذي كان الله تعالى قد ألبسهما إياه حتى بدت فروجهما (١) ﴿وطفقا يخصفان عليهما من ورق الجنة ﴾ أي شرعا يأخذان من أوراق الجنة ويغطيان بها عوراتهما ليستترا بها ﴿وعصـــى آدمُ ربـــه فغـــوى﴾ أي خالف آدم أمر ربه بالأكل من الشجرة فضلُّ عن المطلوب الذي هو الخلود في الجنة حيث اغتر بقول العدوُّ قال أبو السعود : وفي وصفه بالعصيان والغواية \_ مع صغر زلته \_ تعظيمٌ لها وزجرٌ بليغ لأولاده عن أمثالها(٢) ﴿ تـــم اجتباه ربُّ فتاب عليه وهدى أي ثم اصطفاه ربه فقرَّبه إليه وقبل توبته وهداه إلى الثبات على التوبة والتمسك بأسباب الطاعة ﴿قال اهبطا منها جميعاً بعضكم لبعض عدو أي قال الله لآدم وحواء : إنزلا من الجنة إلى الأرض مجتمعين بعض دريتكما لبعض عدوٌّ بسبب الكسب والمعاش واختلاف الطبائع والرغبات قال الزمخشري : لما كان آدم وحواء أصلي البشر جُعلا كأنهما البشر في أنفسهما فخوطبا مخاطبتهم (٢) ﴿ فَإِمَّا يَأْتِينُّكُم مني هدى ﴾ أي فإن جاءكم من جهتي الكتب والرسل لهدايتكم ﴿ فمن اتَّبع هُدايَ فلا يضل ولا يَشْقى ﴾ أي فمن تمسَّك بشريعتي واتَّبع رسلي فلا يضل في الدنيا ولا يشقى في الآخرة قال ابن عباس : ضمن الله تعالى لمن قرأ القرآن وعمّل بما فيه ألاّ يضلُّ في الّدنيا ، ولا يشقى في الآخرة وتلا الآية(١) ﴿ ومُــن أعرض عن ذكــري فإنَّ لــه معيشةً ضنكــاً ﴾ أي ومن أعرض عن أمري وما أنزلته على رسلي من الشرائع والأحكام فإن له في الدنيا معيشة قاسيةً شديدة وإن تنعَّم ظاهره ﴿ونحشـره يسوم القيامة أعمسى ﴾ أي ونحشره في الآخرة أعمى البصر قال ابن كثير : من أعرض عن أمر الله وتناساه فإن له حياة ضنكاً في الدنيا ، فلا طمأنينة له ولا انشراح لصدره ، بل صدره ضيِّقٌ حرج لضلاله وإن تنعُّم ظاهره ولبس ما شاء ، وأكل ما شاء ، وسكن حيث شاء ، فإن قلبه في قلق ٍ وحيرة وشك ، وقيل : يُضيَّق عليه قبره حتى تختلف أضلاعه فيه (٥) ﴿قال رب لم حشرتني أعمى وقد كنت بصيراً ﴾ أي قال الكافر : يا رب بأي ذنب عاقبتني بالعمى وقد كنت في الدنيا بصيراً ؟ ﴿قـال كذلك أتتـك آياتُنا فنسيتها

<sup>(</sup>١) أبو السعود ٣/ ٣٢٧ . (٢) نفس المرجع السابق والصفحة . (٣) الكشاف ٣/ ٩٣. (٤) القرطبي١ ٢٥٨ / (٥) المختصر ٢/ ٤٩٧ .

بَصِيرًا ﴿ إِنَّ قَالَ كَذَالِكَ أَنَتْكَ ءَايَنتُنَا فَنَسِيتَهَا وَكَذَالِكَ ٱلْيَوْمَ تُنسَىٰ ﴿ وَكَذَالِكَ أَلْمَانَ مَنْ أَسْرَفَ وَلَمْ يُؤُمِنُ بِاَيَتِ رَبِّهِ وَلَعَذَابُ ٱلْآخِرَةِ أَشَدُ وَأَبْقَى ١ ﴿ أَفَلَمْ يَهْدِ لَفُمْ كُرْ أَهْلَكْنَا قَبْلَهُم مِّنَ ٱلْقُرُونِ يَمْشُونَ فِي مَسْكِنِيمِـمْ ۚ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيَـٰتٍ لِّأُولِي ٱلنَّهَىٰ ﴿ وَلَوْلَا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن رَّبِّكَ لَكَانَ لِزَامًا وَأَجَـلٌ مُسَمَّى ﴿ فَاصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ ٱلشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوبِهَا وَمِنْ ءَانَآيِ ٱلَّبْلِ فَسَبِّحْ وَأَطْرَافَ ٱلنَّهَارِ لَعَلَّكَ تَرْضَىٰ ﴿ وَلَا تَمُدَّتَ عَيْنَيْكَ إِلَىٰ مَا مَتَّعْنَا بِهِ } أَزُو كَا مِنْهُمْ زَهْرَةَ ٱلْحَيَوةِ وكذلك اليوم تُنســى﴾ أي قال الله تعالى له : لقد أتتك آياتنا واضحة جلية فتعاميتَ عنهـا وتركتهـا ، وكذلك تُترك اليوم في العذاب جزاءً وفاقاً ﴿وكذلك نجزي من أسرف ولم يُؤمن بآيات ربعه أي ومشل ذلك الجزاء الموافق للخيانة والتكذيب بآيات الله نعاقب من أسرف بالانهماك في الشهوات، ولم يصدّق بكلام ربه وآياته البينات ﴿ولعذابُ الآخرة أشدُّ وأبقى اي عذاب جهنم أشدُّ من عذاب الدنيا لأنَّ عذابها أدوم وأثبت لأنه لا ينقطع ولا ينقضي ﴿أَفلم يهد لهم كم أهلكنا قبلهم من القرون﴾ أي أفلم يتبيَّن لكفار مكة الذين كذبوك كم أهلكنا قبلهم من الأمم الخالية المكذبين لرسلهم ويمسون في مساكنهم، أي يرون مساكن عاد وثمود ويعاينون آثار هلاكهم أفلا يتعظون ويعتبرون ؟ ﴿إِنَّ فِي ذَلْكُ لآياتٍ لأولـــي النُّهــي﴾ أي إنَّ في آثــار هذه الأمم البائدة لدلالات وعِبراً لذوي العقول السليمة ﴿ولولا كلمــة سبقت من ربك لكان لزاماً وأجل مسمّــي الله أي لولا قضاء الله بتأخير العذاب عنهم ووقت مسمّى لهلاكِهم لكان العذاب واقعاً بهم قال الفراء : في الآية تقديم وتأخيرٌ والمعنى ولولا كلمةٌ وأجل مسمَّى لكان لزاماً أي لكان العذاب لازماً لهم ، وإنما أخَّره لتعتدل رءوس الآي(١) ﴿فاصبر على ما يقولون ﴾ أي فاصبر يا محمد على ما يقول هؤ لاء المكذبون من قومك ﴿ وسبّع بحمد ربك قبل طلوع الشمس وقبل غروبها، أي صلَّ وأنت حامد لربك قبل طلوع الشمس صلاة الصبح ، وقبـل غروبهـا صلاة العصر ﴿ومَـن آناءِ الليــل ِ فسبّح وأطراف النهار﴾ أي وصل ّ لربك في ساعات الليل وفي أول النهار وآخره ﴿لعلَّك ترضى ﴾ أي لعلَّك تُعطى ما يرضيك قال القرطبي : أكثر المفسرين أن هذه الآية إشارة إلى الصلوات الخمس ﴿قبلَ طلوع الشمس﴾ صلاة الصبح ﴿وقبل غروبها﴾ صلاة العصر ﴿ومن آناءِ الليل﴾ صلاة العشاء ﴿وأطراف النهار﴾ صلاة المغرب والظهر ، لأن الظهر في آخر طرف النهار الأول ، وغروب الشمس آخر طرف النهار الأخير(٢) ﴿ ولا تُمدُّنَّ عينيك إلى ما متعنا به أزواجاً منهم ﴾ أي لا تنظر إلى ما متعنا به أصنافاً من الكفار من نعيم الدنيا وبهرجها الخادع ﴿زهـرة الحيـاة الدنيـا﴾ أي زينة الحياة الدنيا ﴿لنفتنهــم فيــه﴾ أي لنبتليهم ونختبرهم بهذا النعيم حتى يستوجبوا العذاب بكفرهــم ﴿ورزقُ (۱) زاد المسير ٥/ ٣٣٣ . (٢) القرطبي ٢٦١/١١ .

الدُّنْيَ لِنَفْتِنَهُمْ فِيهِ وَرِزْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَأَبْقَ رَبِّ وَأَمُ أَهْلَكَ بِالصَّلَاةِ وَاصْطِبِرْ عَلَيْهَ لَا نَسْعَلُكَ رِزْقًا لَا نَشْعَلُكَ رِزْقًا لَا نَشْعَلُكَ رِزْقًا لَا نَشْعَلُكَ رِزْقًا لَوْلَا يَأْتِينَا بِعَايَةٍ مِن رَبِّهِ عَلَى الصَّحْفِ الْأُولَى ﴿ اللَّهُ مَا فِي الصَّحْفِ الْأُولَى ﴿ اللَّهُ مَا فَالُواْ لَوْلَا يَأْتِينَا بِعَايَةٍ مِن رَبِّهِ عَلَيْهِ مَن رَبِّهِ عَلَيْهِ مَن اللَّهُ وَلَا يَأْتِينَا بِعَايَةٍ مِن رَبِّهِ عَلَيْهِ مَن وَبَهِ اللَّهُ وَلَا أَنْ اللَّهُ مَا لَوْلَا أَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللِلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّذُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

ربك خيسرٌ وأبقى أي ثواب الله خير من هذا النعيم الفاني وأدوم قال المفسرون : الخطاب للرسول ﷺ والمراد به أمته لأنه عليه السلام كان أزهد الناس في الدنيا وأشدُّ رغبة فيا عند الله ﴿وأمر أهلك بالصلاة واصطبــر عليها﴾ أي وأمر يا محمد أهلك وأمتك بالصلاة واصبر أنت على أدائها بخشوعها وآدابها ﴿لا نسألــك رزقاً نحـن نرزقــك﴾ أي لا نكلفك أن ترزق نفسك وأهلك بل نحن نتكفل برزقك وإياهم ﴿والعاقبة للتقـــوى﴾ أي العاقبة الحميدة لأهل التقوى قال ابن كثير : أي حسن العاقبة وهي الجنة لمن اتقى الله(١) ﴿ وقالوا لــولا يأتينــا بآيةٍ مـن ربــه ﴾ أي قال المشركون هلاّ يأتينا بمعجزة تدل على صدقه ؟ ﴿ أُولِم تأتهم بيُّنةُ مَا فِي الصحف الأولى ﴾ أي أولم يكتفوا بالقرآن المعجزة الكبرى لمحمد عليه السلام المحتوي على أخبار الأمم الماضية ؟ والاستفهام للتوبيخ والتقـريع قال في البحـر : اقتـرح المشركون ما يختارون على ديدنهم في التعنت فأجيبوا بأن هذا القرآن الذي سبق التبشير به في الكتب الإلهية السابقة أعظم الآيات في الإعجاز وهو الآية الباقية إلى يوم القيامة(٢) ﴿ ولو أنا أهلكناهم بعذابٍ من قبله ﴾ أي لو أنا أهلكنا كفار مكة من قبل نزول القرآن وبعثة محمد عليه السلام ﴿لقالُـوا ربنـا لولا أرسلت إلينــا رسولاً ﴾ أي لقالوا يا ربنا هلا أرسلت إلينا رسولاً حتى نؤ من به ونتَّبعه ﴿فنتَّبع آياتك من قبل أنْ نـذلَّ ونخزى ﴾ أي فنتمسك بآياتك من قبل أن نذلً بالعذاب ونفتضح على رءوس الأشهاد قال المفسرون : أراد تعالى أن يبيّن أنه لا حجة لأحد على الله بعد إرسال الرسل وإنزال الكتب فلم يترك لهم حجة ولا عذراً ﴿قُـلُ كُلُّ متربِـصٌ ﴾ أي قل يا محمد لهؤ لاء المكذبين كلُّ منا ومنكم منتظر دوائر الزمان ولمن يكون النصر ﴿فتربصوا﴾ أمر تهديد أي فانتظروا العاقبة والنتيجة ﴿فستعلمون مَنْ أصحاب الصراط السويَّ﴾ أي فستعلمون عن قريب من هم أصحاب الطريق المستقيم هل نحن أم أنتم ؟ ﴿ومـن اهتـدى اللهِ اهتدى إلى الحق وسبيل الرشاد ومن بقي على الضلال قال القرطبي : وفي هذا ضربٌ من الوعيد والتخويف والتهديد ختمت به السورة الكريمة (٣) .

البَكَكُغُة : تضمنت الآيات الكريمة من وجوه الفصاحة والبيان والبديع ما يلي :

١ ـ التشبيه ﴿كذلك نقص عليك﴾ وهو تشبيه مرسل مجمل .

 <sup>(</sup>١) المختصر ١٠٠٥ . (٢) البحر المحيط ٦/ ٢٩٢ . (٣) القرطبي ١١/ ٢٦٥ .

- ٢ ـ الاستعارة ﴿ وساء لهـم يوم القيامة حملاً ﴾ شبّه الـوزر بالحمـل الثقيل بطـريق الاستعـارة
   التصريحية .
  - ٣ \_ الكناية ﴿ يعلم ما بين أيديهم وما خلفهم ﴾ كناية عن أمر الدنيا وأمر الآخرة .
    - ٤ ـ الطباق بين ﴿أعمى . . وبصيراً ﴾ .
- \_ التشبيه التمثيلي ﴿ زهرة الحياة الدنيا ﴾ مثّل لنعم الدنيا بالزهر وهو النوار لأن الزهر له منظر حسن ثم يذبل ويضمحل وكذلك نعيم الدنيا .
  - ٦ ـ الوعيد والتهديد ﴿فتربصوا ﴾ .
  - ٧ ـ جناس الاشتقاق ﴿أرسلت إلينا رسولاً ﴾ .
- ٨ ـ السجع اللطيف غير المتكلف مثل ﴿ظلماً ، هضماً ، علماً ﴾ ومثل ﴿تشقى ، تعرى ، ترضى ﴾ النخ . . .

لطيف في الناصر: في الآية سرٌ بديع من البلاغة يسمى قطع النظير عن النظير، وذلك أنه قطع الظمأ عن الجوع، والضحو عن الكسوة مع ما بينهما من التناسب، والغرض من ذلك تحقيق تعداد هذه النعم وتصنيفها، ولو قرن كلاً بشكله لتوهم أن المعدودات نعمة واحدة، على أن في الآية سراً آخر وهو قصد تناسب الفواصل، ولو قرن الظمأ بالجوع لانتثر سلك رءوس الآي (١).

فَ اللَّهُ عَلَّمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَّمُ عَنْ قَلْتُهُ بَمَا ذَكُو ، فَتَفَنْنُ فِي الحَكَايَةُ وَأَتَى فِي كُلُّ مَقَامُ بَمَا يَلِيقَ بِهُ (٢).

« تم بعونه تعالى تفسير سورة طه » .



## بيَنْ يَدُعِ السُّورَة

هذه السورة مكية وهي تعالج موضوع العقيدة الإسلامية في ميادينها الكبيرة « الرسالة ، الوحدانية ، البعث والجزاء » وتتحدث عن الساعة وشدائدها، والقيامة وأهوالها ، وعن قصص الأنبياء المرسلين .

- \* ابتدأت السورة الكريمة بالحديث عن غفلة الناس عن الآخرة ، وعن الحساب والجزاء ، بينا القيامة تلوح لهم وهم في غفلة عن ذلك اليوم الرهيب ، وقد شغلتهم مغريات الحياة عن الحساب المرقوب .
- \* ثم انتقلت إلى الحديث عن المكذبين ، وهم يشهدون مصارع الغابرين ، ولكنهم لا يعتبرون ولا يتعظون ، حتى إذا ما فاجأهم العذاب ، رفعوا أصواتهم بالتضرع والاستغاثة ولكن هيهات .
- \* وتناولت السورة دلائل القدرة في الأنفس والآفاق ، لتنبه على عظمة الخالق المدبر الحكيم ، فيما خلق وأبدع ، ولتربط بين وحدة الكون ، ووحدة الالله الكبير .
- \* وبعد عرض الأدلة والبراهين ، الشاهدة على وحدانية رب العالمين ، تذكر السورة حال المشركين وهم يتلقون الرسول عليه السلام بالاستهزاء والسخرية والتكذيب ، وتعقّب على ذلك بسنة الله الكونية في إهلاك الطغاة المجرمين .
- \* ثم تتناول السورة الكريمة قصص بعض الرسل ، وتتحدث بالإسهاب عن قصة إبراهيم عليه السلام مع قومه الوثنيّين ، في أسلوب مشوّق ، فيه من نصاعة البيان ، وقوة الحجة والبرهان ما يجعل الحصم يقر بالهزيمة في خنوع واستسلام ، وفي قصته عبر وعظات .
- \* وتتابع السورة الحديث عن الرسل الكرام فتتحدث عن « إسحاق ، ويعقوب ، ولوط ، ونوح ، وداود ، وسليان ، وأيوب ، وإسماعيل ، وإدريس ، وذي الكفل ، وذي النون ، وزكريا ، وعيسى » بإيجاز مع بيان الأهوال والشدائد التي تعرضوا لها ، وتختم ببيان رسالة سيد المرسلين محمد بن عبد الله المرسل رحمة للعالمين .

التسِميَة: سميت «سورة الأنبياء ، لأن الله تعالى ذكر فيها جملةً من الأنبياء الكرام في استعراض

سريع ، يطول أحياناً ويقصر أحياناً ، وذكر جهادهم وصبرهم وتضحيتهم في سبيل الله ، وتفانيهم في تبليغ الدعوة لإسعاد البشرية .

## بِسْ \_ أُلِلَّهُ ٱلرَّحْرَ الرَّحِيمِ

آقَتَرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ مُعْرِضُونَ ﴿ مَا يَأْتِيهِم مِّن ذِكْرٍ مِّن رَّبِهِم عُدَثٍ إِلَّا اَسْتَمَعُوهُ وَهُمْ يَلْعَبُونَ ﴿ مِن رَّبِهِم عُدَثٍ إِلَّا اَسْتَمَعُوهُ وَهُمْ يَلْعَبُونَ ﴿ لَا يَسَالُهُمْ وَالْمَدُواْ النَّعْوَى الَّذِينَ ظَلَمُواْ هَلْ هَلْذَا إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ أَفَتَأَتُونَ السِّحْرَ وَأَنتُمْ يَلْعَبُونَ ﴿ لَا يَشَرُونَ لَيْ اللَّهُ مَا لَقُولَ فِي السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ وَهُو السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴿ مَن اللَّهُ الْقَوْلُ فِي السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ وَهُو السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴿ مَن الْعَلَيمُ مَن اللَّهُ اللَّهُ الْمَا الْمَعْنَ أَصَلَامِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ وَهُو السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴿ مَن اللَّهُ اللْمُعْلِيمُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

النفسيرير: ﴿ وَتَسَرِبُ للنياسُ حسابهم ﴾ أي قرب ودنا وقت حسابِ النياسُ على أعمالهم ﴿ وهم مِن غفلة مُعرضون ﴾ أي وهم مستغرقون في الشهوات ، غافلون عن ذلك اليوم الرهيب ، لا يعملون للآخرة ولا يستعدون لها كقول القائل: الناسُ في غفلاتهم: ورحّى المنيَّة تطحن (۱) ، وإنما وصف الآخرة بالاقتراب لأن كل ما هو آت قريب ﴿ ما يأتيهم من ذكر من ربِّهم محدث ﴾ أي ما يأتيهم شيء من الوحي والقرآن من عند الله متجدّد في النزول فيه عظة لهم وتذكير ﴿ إلاّ استمعوه وهم يلعبون ﴾ أي إلا استمعوا القرآن مستهزئين قال الحسن: كلما جُدّد لهم الذكرُ استمروا على الجهل (۱) ﴿ لاهيةً قلوبهم عن كلام الله ، غافلةً عن تدبر معناه ﴿ وأسرُّ وا النجوى الذيب ظلموا ﴾ أي تناجى المشركون فيا بينهم سراً ﴿ هل هذا إلا بشر مثلكُ م ﴾ أي قالوا فيا بينهم خفيةً هل عمد الذي يدعى الرسالة إلا شخص مثلكم يأكل الطعام ويمشي في الأسواق ؟ ﴿ أفتأتون السحر وأنتم تعلمون أنه سحر؟ قال الألوسي: أرادوا أن ما أتى به محمد عليه السلام من قبيل السحر ، وذلك بناءً على ما ارتكز في اعتقادهم أن الرسول لا يكون إلا ملكاً وأن كل ما السلام من قبيل السحر ، وذلك بناءً على ما ارتكز في اعتقادهم أن الرسول لا يكون إلا ملكاً وأن كل ما جاء به من الخوارق من قبيل السحر وعنوا بالسحر القرآن (۱) ﴿ قال الله في السهاء والأرض ﴿ وهو السميع بأقوالكم ، العليم بأحوالكم ، وفي هذا تهديدٌ لهم ووعيد ﴿ إسل قالوا أضغاث العليم أي السميع بأقوالكم ، العليم بأحوالكم ، وفي هذا تهديدٌ لهم ووعيد ﴿ إسل قالوا أضغاث العليم أي السميع بأقوالكم ، العليم بأحوالكم ، وفي هذا تهديدٌ لهم ووعيد ﴿ إسل قالوا أضغاث العليم أي السميع بأقوالكم ، العليم بأحوالكم ، وفي هذا تهديدٌ لهم ووعيد ﴿ إسل قالوا أضغاث العليم بأحوالكم ، وفي هذا تهديدٌ لهم ووعيد ﴿ إسل قالوا أضغاث العليم بأحوالكم ، العليم بأحوالكم ، وفي هذا تهديدٌ لهم ووعيد ﴿ إسل قالوا أضغاث الموالم المناء والأرض والمياء والأرض والمياء والأرف والمياء والأرف والمياء والأرف والمياء والكم المياء والأرف والمياء والوا أضعاف المياء والمياء والمياء والمياء والمياء والوا أصفائ المياء والأرب والمياء والميا

<sup>(</sup>١) البيت لأبي العتاهية كذا في ابن كثير ٢/ ٥٠١ . (٢) القرطبي ٢٦٨/١١ . (٣) الألوسي ١٧/ ٩ .

ٱفْتَرَكُ بَلْ هُو شَاعِرٌ فَلْيَأْتِنَا بِعَايَةٍ كَمَا أُرْسِلَ ٱلْأَوْلُونَ ﴿ مَا عَامَنَتْ قَبْلَهُم مِن قَرْيَةٍ أَهْلَكُنَا هَا أَفَهُمْ يُؤْمِنُونَ ﴿ مَا عَامَنَتْ قَبْلَهُم مِن قَرْيَةٍ أَهْلَكُنَا هَا أَفَهُمْ يُؤْمِنُونَ ﴿ مِ وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ إِلَّا رِجَالًا نُوحِى إِلَيْهِمْ فَسْعَلُواْ أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ وَمَا جَعَلْنَكُمْ جَسَدًا لَّا يَأْ كُلُونَ ٱلطَّعَامَ وَمَا كَانُواْ خَلِدِينَ ١٠ مُمَّ صَدَقَنَنهُمُ ٱلْوَعْدَ فَأَنجَيْنَهُمْ وَمَن نَّسَآءُ وَأَهْلَكُنَا ٱلْمُسْرِفِينَ ١٠ لَقَدْ أَنَرَلْنَآ إِلَيْكُمْ كِتَنْبًا فِيهِ ذِكُكُمْ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴿ وَكُمْ قَصَمْنَا مِن قَرْيَةٍ كَانَتْ ظَالِمَةً وَأَنشَأْنَا بَعْدَهَا قَوْمًا وَاخْرِينَ ١٤ فَلَتَ أَحَسُواْ بَأْسَنَآ إِذَا هُم مِنْهَا يَرْكُضُونَ ١٥ لَا تَرْكُضُواْ وَأرْجِعُواْ إِلَىٰ مَآأَثْرِ فَتُمْ فِيهِ منامات ﴿ بِلِ افتراه ﴾ أي اختلقه محمد من تلقاء نفسه ﴿ بِلِّ هِلْ وَشَاعِلُ اللَّهِ عَمِد شاعر وما أتى به شعر يخيل للسامع أنه كلام رائع مجيد قال في التسهيل : حكى عنهم هذه الأقوال الكثيرة ليظهر اضطراب أمرهم وبطلان أقوالهم فهم متحيرون لا يستقرون على شيء(١) ﴿ فليأتنـــا بآيـــةٍ كمــا أُرســل الأولون﴾ أي فليأتنا محمدٌ بمعجزةٍ خارقة تدل على صدقه كما أرسل موسى بالعصا وصالح بالناقة ﴿ مَا آمنتُ قبلهـم من قريةٍ أهلكناها أفهم يؤمنون، أي ما صدَّق قبل مشركي مكة أهل القرى الذين اقترحوا على أنبيائهم الآيات بل كذبوا فأهلكهم الله أفيصدّق هؤ لاء بالآيات لو رأوها ؟ كلا قال أبو حيان : وهـذا استبعادٌ وإنكار أي هؤ لاء أعتى من الذين اقترحوا على أنبيائهم الآيات فلو أعطيناهم ما اقترحوا لكانوا أضلَّ من أولئك واستحقوا عذاب الاستئصال ولكنَّ الله تعالى حكم بإبقائهم لعلمه أنه سيخرج منهم مؤ منونٌ ﴿ وما أرسلنا قبلـك إلاّ رجالاً نوحـي إليهم﴾ أي وما أرسلنا قبلك يا محمد إلا رسلاً من البشر لا ملائكة فكيف ينكر هؤ لاء المشركون رسالتك ويقولون : ما هذا إلا بشر مثلكم ؟ ﴿فاسألوا أهل الذكر إِن كنتـم لا تعلمــون﴾ أي فاسألوا يا أهل مكة العلماء بالتوراة والإنِجيل هل كان الرسل الذين جاءوهم بشراً أم ملائكة ؟ إن كنتم لا تعلمون ذلك ﴿وما جعلناهـم جسَداً لا يأكلـون الطعـام﴾ أي ما جعلنا الأنبياء أجساداً لا يأكلون ولا يشربون كالملائكة بل هم كسائر البشر يأكلون ويشربون ، وينامون ويموتون ﴿وملا كانـوا خالديـــن﴾ أي ما كانوا مخلَّدين في الدنيا لا يموتون ﴿ تــم صدقناهم الوعـدَ فأنجيناهـم ومن نشاء﴾ أي ثم صدقنا الأنبياء ما وعدناهم به من نصرهم وإهلاك مكذبيهم وإنجائهم مع أتباعهم المؤمنين ﴿وأهلُكنَا المسرفينَ أي وأهلكنا المكذبين للرسل ، المجاوزين الحدُّ في الكفر والضلال ، وهـذا تخويف لأهل مكة ﴿لقد أنزلنا إليكم كتاباً فيه ذكركُمم ﴾ اللام للقسم أي والله لقد أنزلنا إليكم يا معشر العرب كتاباً عظياً مجيداً لا يماثله كتاب فيه شرفُكم وعزُّكم لأنه بلغتكم ﴿أَفْ لا تعقلونَ ﴾ أي أفلا تعقلون هذه النعمة فتؤ منون بما جاءكم به محمد عليه السلام ؟ ﴿ وكـم قصمنا مـن قرية كانت ظالمة ﴾ أي وكثيراً أهلكنا من أهل القرى الذين كفروا بآيات الله وكذبوا رسله ﴿وأنشأنا بعدهم قوماً آخرين ﴾ (١) التسهيل ٣/ ٢٣ . (٢) البحر ٦/ ٢٩٨ . وَمَسَكِنِكُمْ لَعَلَّكُمْ لَسُعَلُونَ ﴿ قَالُواْ يَنَوَيْلَنَ إِنَّا كُنَّا ظَالِمِينَ ﴿ فَكَ زَالَتَ تِلْكَ دَعُولَهُمْ حَتَى جَعَلْنَهُمْ وَمَا يَلْتُهُمَا لَعِيِينَ ﴿ لَا تَعَلَّنَهُمْ الْعَيِينَ ﴿ لَا تَعَلَّنَهُمْ الْعَيِينَ ﴿ لَا تَعَلَّنَا السَّمَاءَ وَ الْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِيِينَ ﴿ لَيْ لَوْ أَلُونَا أَن تَنْخِذَ لَمْ وَالْمَ تَخَذَنهُ مِن لَدُنَا أَن عَنْ عِلِينَ ﴿ وَمَا خَلَقُنَا السَّمَاءَ وَ الْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِينِينَ ﴿ وَلَا يَشْتَحْسِرُونَ مِن اللَّهُ اللِي الللِّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللْمُ الللْمُ الللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللللْمُ الل

أي وخلقنا أمة أخرى بعدهم ﴿فلما أحسوا بأسنا إذا هم منها يركضون ﴾ أي فلم رأوا عذابنا بحاسة البصر وتيقنوا نزوله إذا هم يهربون فارين منهزمين قال أبوحيان: لما أدركتهم مقدمة العذاب ركبوا دوابّم يركضونها هاربين منهزمين(١) ﴿لا تركضوا وارجعوا إلى ما أُترفته فيه اي تقول لهم الملائكة استهزاءً : لا تركضوا هاربين من نزول العذاب وارجعوا إلى ما كنتم فيه من النعمة والسرور ولين العيش ﴿ومساكنكــم﴾ أي ارجعوا إلى مساكنكم الطيبة ﴿لعلكــم تُسألــون﴾ أي لعلكم تُسألـون عما جرى عليكم ، وهذا كله من باب الاستهزاء والتوبيخ ﴿قالـوا يا ويلنـا إِنَّا كُنـا ظالميـن ﴾ أي قالوا يا هلاكنا ودمارنا إنا كنا ظالمين بالإشراك وتكذيب الرسل ، اعترفوا وندموا حين لا ينفعهم الندم ﴿فُمَا زَالَتَ تَلك دعواهــم﴾ أي فها زالت تلك الـكلمات التـي قالوهـا يكررونهـا ويردّدونهـا ﴿حتــى جعلناهــم حصيداً خامدين أي حتى أهلكناهم بالعذاب وتركناهم مثل الحصيد موتى كالزرع المحصود بالمناجل ﴿وملا خلقنا السهاءَ والأرضَ وما بينهما لاعبين أي لم نخلق ذلك عبثاً وباطَّلاً وإنما خلقناهما دلالةً على قدرتنا ووحدانيتنا ليعتبر الناس ويستدلوا بالخلق على وجود الخالق المدبّر الحكيم ﴿لَــو أَردنـــا أَن نتخـــذ لهـواً ﴾ قال ابن عباس : هذا ردُّ على من قال اتخذ الله ولداً والمعنى لو أردنا أن نتخذ ما يُتلهى به من زوجةٍ أو ولد ﴿لاتخذناه مـن لَدُنًّا ﴾ أي لاتخذناه من عندنا من الحور العين أو الملائكة ﴿إِن كنا فاعليـن ﴾ أي لو أردنا فعل ذلك لاتخذنا من لدنا ولكنه مناف للحكمة فلم نفعله ﴿بـل نقذف بالحقِّ على الباطل فيدمغه﴾ أي بل نرمي بالحق المبين على الباطل المتزعزع فيقمعه ويُبطله ﴿فَإِذَا هُـو زَاهُــق﴾ أي هالك تالف ﴿ولكـم الويل ممّا تصفون﴾ أي ولكم يا معشر الكفار العذاب والدمارمن وصفكم الله تعالى بما لا يجوز من الزوجة والولد ﴿ولــه مـن في السمــوات والأرض﴾ أي وله جلَّ وعلا جميع المخلوقات ملكاً وخلقاً وتصرفاً فكيف يجوز أن يشرك به ما هو عبدٌ ومخلوق له ؟ ﴿ومنْ عنده لا يستـكَبــرون عن عبــادتــه ولا يستحسرون﴾ أي والملائكة الذين عبدتموهم من دون الله لا يتكبرون عن عبادة مولاهم ولا يَعْيُون ولا يملُّون ﴿يُسبِّحـون الليـلُ والنهـار لا يفتُــرون﴾ أي هم في عبادة دائمـة ينزُّهـون اللـه عما لا يليق به

<sup>(</sup>١) البحر ٦/٢٠٦.

أُمِ ٱلْخَذُواْ عَالِمَةً مِّنَ ٱلْأَرْضِ هُمْ يُنشِرُونَ ﴿ لَهُ كَانَ فِيهِمَا عَالِمَةٌ إِلَّا ٱللَّهُ لَفَسَدَتَا فَسُبْحَانَ ٱللَّهِ رَبِّ ٱلْعَرْشِ عَلَى يَصِفُونَ ﴿ لَهُ مَا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْعَلُونَ ﴿ لَهُ مَا أَعْدُواْ مِن دُونِهِ } عَالِمَةً قُلُ هَا تُواْ بُرْهَا مَنْ كُرُّ مَا يَعْلَمُونَ الْحَيْقُ فَهُم مَّعْرِضُونَ ﴿ لَهُ مَا تُعَلِّمُ مَا يَعْلَمُونَ ٱلْحَيْقُ فَهُم مَّعْرِضُونَ ﴿ لَهُ اللَّهُ مَا لَا يَعْلَمُونَ ٱلْحَيْقُ فَهُم مَّعْرِضُونَ ﴿ لَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّ

ويصلُّون ويذكرون الله ليل نهارَ لا يضعفون ولا يسأمون ﴿أَمَ اتَخذُوا آلهَــةً مِن الأرضِ هــم يُنشــرون﴾ لما ذكر الدلائل على وحدانيته وأن من في السموات والأرض ملك ً له وأن الملائكة المقربين في طاعته وخدمته عاد إلى ما كان عليه من توبيخ المشركين وذمهم وتسفيه أحلامهم ، و﴿ أُمُّ منقطعة بمعنى بل والهمزة فيها استفهام معناه التعجب والإنكار والمعنى هل اتخـذ هؤ لاء المشركون آلهـةً من الأرض قادرين على إحياء الموتى ؟ كلا بل اتخذوا آلهة جماداً لا تتصف بالقدرة على شيء فهي ليست بآلهة على الحقيقة لأن من صفة الإلّه القدرة على الإحياء والإماتة ﴿لـوكان فيهما آلهـة إلاّ اللـه لفسدتا ﴾ هذا برهان على وحدانيته تعالى أي لوكان في الوجود آلهة غير الله لفسد نظام الكون كله لما يحدث بين الآلهة من الاختلاف والتنازع(١) في الخلق والتدبير وقصد المغالبة ، ألا ترى أنه لا يوجد ملكان في مدينة واحدة ، ولا رئيسان في دائـرة واحـدة ؟ ﴿فسبحان الله ربِّ العرش عما يصفون ﴾ أي تنزُّه الله الواحد الأحد خالق العرش العظيم عما يصفه به أهل الجهل من الشريك والزوجة والولد ﴿لا يُسأل عمَّا يفعل وهم يُسْألُونَ ﴾ أي لا يسأل تعالى عمّا يفعل لأنه مالك كل شيء والمالك يفعل في ملكه ما يشاء ، ولأنه حكيم فأفعاله كلُّها جارية على الحكمة ، وهم يُسألون عن أعمالهم لأنهم عبيد ﴿أُم اتخذوا من دونـه آلهــة﴾ كرَّر هذا الإنكار استعظاماً للشرك ومبالغة في التوبيخ أي هل اتخذوا آلهة من دون الله تصلح للعبادة والتعظيم ؟ ﴿قُـلُ هَاتُـوا برهانكم، أي قل يا محمد لأولئك المشركين ائتوني بالحجة والبرهان على ما تقولون ﴿هـــذا ذكرُ من معـــي وذكرُ من قبلي ﴾ أي هذا الكتاب الذي معي والكتب التي من قبلي كالتوراة والإنجيل ليس فيها ما يقتضي الإشراك بالله ، ففي أي كتابٍ نزل هذا ؟ في القرآن أم في الكتب المنزّلة على سائر الأنبياء ؟! فها زعمتموه من وجود الآلهة لا تقوم عليه حجة لا من جهة العقل ولا النقل ، بل كتب الله السابقة شاهدة بتنزيهه عن الشركاء والأنداد ﴿بـل أكثرهم لا يعلمون الحقُّ فهم معرضون ﴾ أي بل أكثر المشركين لا يعلمون التوحيد فهم معرضون عن النظر والتأمل في دلائل الإيمان .

البَكَ كُنَّ : تضمنت الآيات الكريمة وجوهاً من البيان والبديع نوجزها فيما يلي :

١ ـ التنكير في غفلة للتعظيم والتفخيم ﴿وهم في غفلة﴾ .

<sup>(</sup>١) قال المفسرون : في الآية دليل على التانع الذي أورده الأصوليون وذلك أنا لو فرضنا إلَمين فأراد أحدهما شيئاً وأراد الآخر نقيضه ، فإما أن تنفذ إرادة كل منهما وذلك محال لاستحالة اجتاع النقيضين ، وإما أن تنفذ إرادة واحد منهما دون الآخر فيكون الأول الذي تنفذ إرادته هو الإله ، والثاني عاجزٌ فلا يصلح أن يكون إلمَاً .

- ٢ \_ صيغة المبالغة ﴿ السميع العليم ﴾ .
- ٣ ـ الإضراب الترقي ﴿بل قالوا أضغاث أحلام بل افتراه بل هو شاعر ﴾ وهذا الاضطراب في وصف القرآن يدل على التردُّد والتحير في تزويرهم للحق الساطع المنير فقولهم الثاني أفسد من الأول ٤ والثالث أفسد من الثاني .
  - ٤ \_ الإنكار التوبيخي ﴿أفلا تعقلون ﴾؟
  - ٥ \_ التشبيه البليغ ﴿حصيداً خامدين﴾ أي جعلناهم كالزرع المحصود وكالنار الخامدة .
- ٦ ـ الاستعارة التمثيلية ﴿بل نقذف بالحق على الباطل فيدمغه ﴾ شبة الحق بشيء صلب والباطل بشيء رخو واستعير لفظ القذف والدمغ لغلبة الحق على الباطل بطريق التمثيل فكأنه رمي بجرم صلب على رأس دماغ الباطل فشقة وفي هذا التعبير مبالغة بديعة في إزهاق الباطل .
  - ٧ ـ طباق السلب ﴿لا يسأل عما يفعل وهم يُسألونَ ﴾ .
  - ٨ ـ التبكيت وإلقام الحجر للخصم ﴿قل هاتوا برهانكم ﴾ .

فَكَاتِكَدَة : سئل كعب عن الملائكة كيف يسبّحون الليل والنهار لا يفترون ؟ أما يشغلهم شأن ، أما تشغلهم حاجة ؟ فقال للسائل : يا ابن أخي جعل لهم التسبيح كها جعل لكم النّفس ، ألست تأكل وتشرب ، وتقوم وتجلس ، وتجيء وتذهب وأنت تتنفس ؟ فكذلك جُعل لهم التسبيح(١) .

قال الله تعالى: ﴿وما أرسلنا من قبلك من رسول إلا نوحي. . إلى. . أفأنتم له منكرون﴾ من آية (٥٠) إلى نهاية آية (٥٠) .

المنكاسكبة: لما بيَّن تعالى أحوال المشركين وأقام الأدلة والبراهين على وحدانية الله وبطلان تعدد الألهة ، ذكر هنا أن دعوة الرسل جميعاً إنما جاءت لبيان التوحيد ثم ذكر بقية الأدلة على قدرة الله ووحدانيته في هذا الكون العجيب .

اللغ بن ﴿ رَتَّقا ﴾ الرتق : الضمُّ والالتحام وهو ضد الفتق يقال رتقت الشيء فأرتق أي التأم ومنه الرتقاء للمنضمة الفرج ﴿ تميد ﴾ تتحرك وتضطرب ﴿ فجاجاً ﴾ جمع فج وهو المسلك والطريق الواسع ﴿ يسْبحُون ﴾ يجرون ويسيرون بسرعة كالسابح في الماء ﴿ فتبهتهم ﴾ تدهشهم وتحيرهم قال الجوهري : بهته بتاً أخذه بغتة وقال الفراء : بهته إذا واجهه بشيء يحيره (١) ﴿ يكلاكم ﴾ يحرسكم ويحفظكم والكلاءة : الحراسة والحفظ .

 <sup>(</sup>١) زاد المسير ٥/ ٣٤٥ . (٢) القرطبي ١١/ ٢٩٠ .

سَبُنُ الْنُرُولُ: مرَّ النبي على على أبي سفيان وأبي جهل وهما يتحدثان ، فلما رآه أبو جهل ضحك وقال لأبي سفيان : هذا نبي بني عبد مناف! فغضب أبو سفيان وقال : ما تنكر أن يكون لبني عبد مناف نبيًّ ؟ فرجع رسول الله على إلى أبي جهل وقال له : ما أراك منتهياً حتى يصيبك ما أصاب عمَّك الوليد بن المغيرة فنزلت ﴿ وإذا رآك الذين كفروا إنْ يتخذونك إلا هُزُواً . . ﴾ (١) الآية .

النَّفسِكِيرِ: ﴿ وَمِا أُرْسَلْنِا مِنْ قَبِلُكُ مِنْ رَسُولَ ﴾ أي وما بعثنا قبلك يا محمد رسولاً من الرسل ﴿ إِلا نوحــي إليه أنه لا إلــه إلا أنــا﴾ أي إلا أوحينا إليه أنه لا ربُّ ولا معبود بحق سوى الله ﴿فاعبدون﴾ أي فاعبدوني وحدي وخصوني بالعبادة ولا تشركوا معي أحداً ﴿وقـالوا اتَّخــذ الرحمــنُ ولــداً ﴾ أي قال المشركون اتخذ الله من الملائكة ولداً قال المفسرون : هم حيٌّ من خزاعة قالوا : الملائكة بنات الله ﴿سبحـانه﴾ أي تنزُّه الله وتقدُّس عما يقول الظالمون ﴿بـل عبـادٌ مُكـرمون﴾ أي بل هم عبادٌ مبجَّلون اصطفاهم الله فهم مكرمون عنده في منازل عالية ، ومقاماتٍ سامية وهم في غاية الطاعة والخضوع ﴿لا يسبقونـــه بالقـــول وهـم بأمــره يعملــون﴾ أي لا يقولون شيئاً حتى يقوله شأنهُـم شأن العبيد المؤ دبين وهم بطاعته وأوامره يعملون لا يخالفون ربهم في أمرٍ من الأوامر ﴿يعْلُـم مَــا بيـن أيديهـم وما خَلفهم ﴾ أي علمه تعالى محيط بهم لا يخفي عليه منهم خافية ﴿ولا يشفعون إِلاَّ لمن ارتضي ﴾ أي لا يشفعون يوم القيامة إلا لمن رضي الله عنه وهم أهل الإيمان كما قال ابن عباس : هم أهل شهادة لا إِلَّه إلا الله ﴿وهــم مــن خشيتـه مشفقــون﴾ أي وهم من خوف الله ورهبته خائفون حذرون لأنهم يعرفون عظمة الله قال الحسن: يرتعدون من خشية الله ﴿ومنْ يقُل منهم إني إله من دونه ﴾ أي ومن يقل من الملائكة إني آله ومعبود مع الله ﴿فذلك نجزيه جهنم أي فعقوبته جهنم قال المفسرون : هذا على وجه التهديد وعلى سبيل الفرض والتقـدير لأن هذا شرط والشرطُ لا يلـزم وقوعـه والملائكة معصومون ﴿كذلــك نجـــزي الظالميـن﴾ أي مثل ذلك الجزاء الشديد نجزي من ظلم وتعدى حدود الله ﴿أُولِم يسر الذين كفروا أن السمواتِ والأرض كانتا رتقاً ففتقناهما ﴾ استفهام توبيخ لمن ادعى مع الله آلهة وردٌّ على عبدة الأوثان أي أولم يعلم هؤ لاء الجاحدون أن السموات والأرض كانتا

<sup>(</sup>١) روح المعاني ١٧/ ٤٨ .

رَتْقَا فَفَتَقَنْنُهُمَّا وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَآءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيٍّ أَفَلَا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَجَعَلْنَا فِي الْأَرْضِ رَوَاسِيَ أَن تَمِيدَ بِهِمْ وَجَعَلْنَا فِيهَا فِجَاجًا سُبُلًا لَّعَلَّهُمْ يَمْتَدُونَ ﴿ وَهَا جَعَلْنَا السَّمَآءَ سَقَفًا تَعَفُوظًا وَهُمْ عَنْ اَيْتِهَا مُعْرِضُونَ ﴿ وَهُو اللَّهِ عَلَيْ السَّمَا وَالْقَمَرُ كُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ﴿ وَمَا جَعَلْنَا لِبَشَرِ مِن مُعْرِضُونَ ﴿ وَهُو اللَّذِي خَلَقَ البَّلَ وَالنَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرُ كُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ﴿ وَمَا جَعَلْنَا لِبَشَرِ مِن مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّ

شيئاً واحداً ملتصقتين ففصل الله بينهما ورفع السهاء إلى حيث هي وأقرَّ الأرض كما هي ؟ قال الحسن وقتادة : كانت السموات والأرض ملتزقتين ففصل الله بينهما بالهواء(١) وقال ابن عباس : كانت السموات رتقاً لا تمطر ، وكانت الأرض رتقاً لا تُنبت ففتق هذه بالمطر ، وهذه بالنبات(٢) ﴿وجعلنـــا مـــن المـــاء كــل شيءٍ حــي، أي جعلنا الماء أصل كل الأحياء وسبباً للحياة فلا يعيش بدونه إنسان ولا حيوان ولا نبات ﴿أَفُ لَا يؤمنُ وَاللَّهِ أَي أَفَلا يَصَدُّقُونَ بَقَـدَرَةَ اللَّهُ ؟ ﴿وَجَعَلْنَا فَيِ الأَرْضُ رَوَاسِي أَنْ تَمْيَدُ بهــم أي جعلنا في الأرض جبالاً ثوابت لئلا تتحرك وتضطرب فلا يستقر لهم عليها قرار ﴿وجعلنا فيها فجاجاً سُبُلاً لعلهم يهتدون، أي وجعلنا في هذه الجبال مسالك وطرقاً واسعة كي يهتدوا إلى مقاصدهم في الأسفار قال ابن كثير : جعل في الجبال ثُغراً يسلكون فيها طرقاً من قطر إلى قطر ، وإقليم إلى إقليم ، كما هو المشاهد في الأرض يكون الجبل حائلاً بين هذه البلاد وهذه فيجعل الله فيها فجوةً ليسلك الناس فيها من ههنا إلى ههنا(١)﴿وجعلنا السماء سقفاً محفوظاً ﴾ أي جعلنا السهاء كالسقف للأرض محفوظة من الوقوع والسقوط وقال ابن عباس : حفظت بالنجوم من الشياطين ﴿وهم عمن آياتهما معرضون﴾ أي والكفار عن الآيات الدالة على وجود الصانع وقدرته من الشمس والقمر والنجوم وسائر الأدلة والعبر معرضون لا يتفكرون فيما ابدعته يد القدرة من الخلق العجيب والتنظيم الفريد الدال على الحكمة البالغة والقدرة الباهرة قال القرطبي : بيِّن تعالى أن المشركين غفلوا عن النظر في السموات وآياتها ، من ليلها ونهارها ، وشمسها وقمرها ، وأفلاكها ورياحها ، وما فيها من القدرة الباهرة إذ لو نظروا واعتبروا لعلموا أن لها صانعاً قادراً واحداً يستحيل أن يكون له شريك(١) ﴿وهـو الذي خلـق الليـل والنهـار والشمـس والقمر، أي وهو تعالى بقدرته نوَّع الحياة فجعل فيها ليلاً ونهاراً هذا في ظلامه وسكونه ، وهذا بضيائه وأنسه ، يطول هذا تارة ثم يقصر أخرى وبالعكس ، وخلق الشمس والقمر آيتين عظيمتين دالتين على وحدانيته ﴿كُـلٌّ فَسِي فلـك يَسْبحـون﴾ أي كلٌّ من الشمس والقمر والنجوم والكواكب والليل والنهار يجرون ويسيرون بسرعة كالسابح في الماء ﴿وما جعلنا لبشرٍ من قبلك الخُلد ﴾ أي وما جعلنا لأحدٍ من البشر قبلك يا محمد البقاء الدائم والخلود في الدنيا ﴿أَفْنَن مِتَّ فَهِمْ الْخَالِدُونِ ﴾ أي فهل إذا متَّ يا محمد سيخلَّدون بعدك في هذه الحياة ؟ لا لن يكون لهم ذلك بل كلُّ إلى الفناء قال المفسرون : هذا ردُّ لقول

<sup>(</sup>١) القرطبي ٢٨٣/١١ . (٢) زاد المسير ٥/ ٣٤٨ . (٣) المختصر ٢/ ٥٠٧ . (٤) القرطبي ١١/ ٢٨٥ .

كُلُّ نَفْسِ ذَآيِقَةُ ٱلْمَوْتِ وَنَبُلُوكُمْ بِالشَّرِ وَٱلْخَيْرِ فِتْنَةً وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴿ وَإِذَا رَءَاكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ إِن يَخْلِلُونَكُ إِلَّا هُزُواً أَهَلَذَا ٱلَّذِي يَذْكُو الْهَنَّكُمْ وَهُم بِذِكْرِ ٱلرَّمْنِ هُمْ كَلْفِرُونَ ﴿ عَلَى خُلِقَ ٱلْإِنسَنُ مِنْ عَجَلٍ يَخْذُونَكَ إِلَّا هُزُواً أَهَلَذَا ٱلَّذِي يَذُكُو اللَّهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّذِينَ كَفَرُواْ مَتَى هَلَذَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَلِيقِينَ ﴿ وَيَعُلُونِ فَيْ وَيَقُولُونَ مَتَى هَلَذَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَلِيقِينَ ﴿ وَيَعَلَمُ ٱللَّذِينَ كَفَرُواْ مَنَى هَلَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَلِيقِينَ ﴿ وَيَعَلَمُ ٱللَّذِينَ كَفَرُواْ مَتَى هَلَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَلِيقِينَ ﴿ وَهُ لَا تَسْتَعْجِلُونِ فَي وَيَقُولُونَ مَتَى هَلَذَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَلِيقِينَ ﴿ وَهُ لَا تَسْتَعْجِلُونِ فَيْ وَيُعْلِمُ ٱللَّذِينَ كَفَرُواْ عَن ظُهُورِهِمْ وَلَا هُمْ يُنصَرُونَ وَ فَي بَلُ تَأْتِيهِم بَعْنَةً عِينَا لَا عَن ظُهُورِهِمْ وَلَا هُمْ يُنصَرُونَ وَ فَي بَلُ تَأْتِيهِم بَعْنَةً وَمِينَ لَا لَا عَن طُهُورِهِمْ وَلَا هُمْ يُنصَرُونَ وَقِي بَلْ تَأْتِيهِم بَعْنَةً وَاللَّهُ وَلَا عَن ظُهُورِهِمْ وَلَا هُمْ يُنصَرُونَ وَقِي بَلَ تَأْتِيهِم بَعْنَةً وَلَا عَن ظُهُورِهِمْ وَلَا هُمْ يُنصَرُونَ وَقِي بَلْ مَا يُعْتَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُونَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ مَا لَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْوَعْلِي اللَّهُ الللَّهُ اللّ

المشركين ﴿شَاعرٌ نتربِص به ريب المنون﴾ فأعلم تعالى بأن الأنبياء قبله ماتوا وتولى الله دينه بالنصر والحياطة ، فهكذا نحفظ دينك وشرعك ﴿كُـلُّ نفـس ۚ ذائقـة المــوت﴾ أي كل مخلوق إلى الفناء ولا يدوم إِلا الحيُّ القيوم ﴿ونبلوكـــم بالشــرِّ والخير فتنـــةً﴾ أيّ ونختبركم بالمصائب والنِّعــم لُنــرى الشــاكر من الكافر ، والصابر من القانط قال ابن عباس : نبتليكم بالشدة والرخاء ، والصحة والسُّقم ، والغنى والفقر ، والحلال والحرام ، والطاعة والمعصية ، والهدى والضلال(١) وقال ابن زيد : نختبركم بما تحبون لنرى كيف شكركم ، وبما تكرهون لنرى كيف صبركم (٢)! إ ﴿ وَإِلْينِا تُرجع ون ﴾ أي وإلينا مرجعكم فنجاز يكم بأعمالكم ﴿وإِذَا رآك الذين كفروا إِنْ يتخذونك إِلاّ هُزُواً﴾ أي إذا رآك كفار قريش كأبي جهل وأشياعه ما يتخذونك إلاّمهزُوءاً به يقولون ﴿أهـذا الذي يذكـر آلهتكـم﴾ استفهام فيه إنكار وتعجيب أي هذا الذي يسب آلهتكم ويُسفّه أحلامكم ؟ ﴿وهــم بذكــر الرحمـن هــم كافــرون﴾ أي وهم كافرون بالله ومع ذلك يستهزئون برسول الله قال القرطبي : كان المشركون يعيبون من جحد إلهية أصنامهم وهم جاحدون لإلهية الرحمن ، وهذا غاية الجهل(٣) ﴿خلق الإِنسان من عَجل ﴾ أي رُكّب الإنسان على العَجلة فخُلق عجولاً يستعجل كثيراً من الأشياء وإن كانت مضرَّة قال ابن كثير: والحكمة في ذكر عجلة الإنسان ههنا أنه لما ذكر المستهزئين بالرسول ﷺ وقع في النفوس سرعة الانتقام منهم واستعجلوا ذلك (٤) ولهذا قال ﴿ سأوريكم آيات على من عصاني أي سأوريكم انتقامي واقتداري على من عصاني فلا تتعجلوا الأمر قبل أوانه ﴿ويقولون متى هذا الوعد إن كنتم صادقين ﴾ أي ويقول المشركون على سبيل الاستهزاء والسخرية : متى هذا العذاب الذي يعدنا به محمد إن كنتم يا معشر المؤ منين صادقين فيما أخبرتمونا به قال تعالى ﴿لَـو يعلم الذين كفروا حين لا يكفُّون عن وجوههم النار ولا عن ظهورهم أي لو عرف الكافرون فظاعة العذاب حين لا يستطيعون دفع العذاب عن وجوههم وظهورهم لأنه محيط بهم من جميع جهاتهم لما استعجلوا الوعيد قال في البحر : وجواب ﴿ لَــوْ ﴾ محذوف لأنه أبلغ في الوعيد وأهيب وقدَّره الزمخشري بقوله : لما كانوا بتلك الصفة من الكفر والاستهزاء والاستعجال ولكنُّ جهلهم هو الذي هوَّنه عندهم(٥) ﴿ولا هـم يُنصــرون﴾ أي لا ناصر لهـم من عذاب اللـه ﴿بــل تأتيهــم بغتــةً فتبهتُه م أي بل تأتيهم الساعة فجأة فتدهشهم وتحيرهم ﴿فلا يستطيعون ردُّها ولا هم يُنْظرون ﴾

<sup>(</sup>١) المختصر ٢/ ٥٠٨ . (٢) ابن الجوزي ٥/ ٣٥٠ . (٣) القرطبي ٢٨٨/١١ . (٤) المختصر ٢/ ٥٠٨ . (٥) البحر ٣١٣/٦ .

فَتَبْهَتُهُمْ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ رَدَّهَا وَلَا هُمْ يُنظَرُونَ ﴿ وَلَقَدِ ٱسْتُهْ زِئَّ بِرُسُلٍ مِن قَبْلِكَ فَحَاقَ بِٱلَّذِينَ سَخِرُواْ مِنْهُم مَّا كَانُواْ بِهِۦ يَسْتَهْزِءُونَ ﴿ يَكُلُونُ مُ يَكُلُوكُمُ بِٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ مِنَ ٱلرَّحْمَنِ بَلْ هُمْ عَن ذِكْرِ رَبِّهِم مُعْرِضُونَ ﴿ يَ أَمْ لَهُمْ مَالَىٰ أَمْ مُنْ دُونِنَا لَا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَ أَنْفُسِهِمْ وَلَا هُمْ مِّنَّا يُصْحَبُونَ ﴿ بَلَ مَتَّعْنَا هَـٰ وَلَا عُمْ مِّنَّا يُصْحَبُونَ ﴿ إِنَّ بَلْ مَتَّعْنَا هَـٰ وَلَا عُمْ مِّنَّا يُصْحَبُونَ ﴿ إِنَّ بَلْ مَتَّعْنَا هَـٰ وَلَا عُمْ مِّنَّا يُصْحَبُونَ ﴿ وَ اَبَآءَهُمْ حَتَّى طَالَ عَلَيْهِمُ ٱلْعُمُو أَفَلَا يَرَوْنَ أَنَّا نَأْتِي ٱلْأَرْضَ نَنقُصُهَا مِنْ أَطْرَافِهَا أَفَهُمُ ٱلْغَلِبُونَ ﴿ إِنَّ الْأَرْضَ نَنقُصُهَا مِنْ أَطْرَافِهَا ۖ أَفَهُمُ ٱلْغَلِبُونَ ﴿ إِنَّ الْأَرْضَ نَنقُصُهَا مِنْ أَطْرَافِهَا ۖ أَفَهُمُ ٱلْغَلِبُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ مِن اللَّهُ مُ الْعَلَلِبُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ مُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّلَّا اللَّالَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ قُلَ إِنَّكَ أَنْذِرُكُمْ بِٱلْوَحْيُ ۚ وَلَا يَسْمَعُ ٱلصُّمُّ ٱلدُّعَآءَ إِذَا مَايُنذَرُونَ ﴿ وَإِن مَّسَّتُهُمْ ۚ نَفْحَةٌ مِّنْ عَذَابِ رَبِّكَ أي فلا يقدرون على صرفها عنهم ولا يُمهلون ويُؤخرون لتوبةٍ واعتذار ﴿ولقد استهزىء برســــل ٍ مـــن قبلك تسلية لرسول الله ﷺ عن استهزاء المشركين أي والله لقد استهزىء برسل ٍ أولي شأن خطير وذوي عدد كثير من قبلك يا محمد ﴿فحـاق بالذيـن سخـروا منهم ماكانـوا به يستهزءون﴾ أي فنز ل وحلُّ بالساخرين من الرسل العذاب الذي كانوا يستهزئون به قال أبو حيان : سلاّه تعالى بأنَّ من تقدَّمه من الرسل وقع من أممهم الاستهزاء بهم ، وأن ثمرة استهزائهم جَنَوْهـا هلاكاً وعقاباً في الدنيا والآخرة فكذلك حال هؤ لآء المستهزئين(١) ﴿قــل من يكلؤكـم بالليــل والنهـار مـن الـرحمـن﴾ أي قل يا محمـد لهـؤ لاء المستهزئين من يحفظكم من بأس الرحمن في أوقاتكم ؟ ومن يدفع عنكم عذابه وانتقامه إن أراد إنزاله بكم ؟ وهو سؤ ال تقريع وتنبيه كيلا يغْترُّوا بما نالهم من نعم الله ﴿ بَــل هــم عن ذكــر ربهـم معرضــون﴾ أي بل هؤ لاء الظالمون معرضون عن كلام الله ومواعظه لا يتفكرون ولا يعتبرون ﴿ أَم لهـــم آلهـــة تمنعهــم مــن دوننـــا﴾ أي ألهم آلهة تمنعهم من العذاب غيرنا ؟ ﴿لا يستطيعــون نصــر أنفسِهـــم﴾ أي لا يقدرون على نصر أنفسهم ، فكيف ينصرون عابديهم ؟ ﴿ولا هـــم منــا يُصحبون﴾ أي وليست هذه الألهة تستطيع أن تجير نفسها من عذاب الله لأنها في غاية العجز والضعف قال ابن عباس : يُصحبون : يُجارون أي لًا يُجيرهم منا أحد لأن المجير صاحب لجاره(٢) ﴿بــل متعنــا هؤلاء وآباءهـــم حتى طال عليهــم العُمُـــر﴾ أي متعنا هؤ لاء المشركين وآباءهم من قبلهم بما رزقناهم من حطام الدنيا حتى طالت أعمارهم في رخاء ونعمة وحسبوا أن ذلك يدوم فاغتروا بذلك ﴿أَفْكَ الْمُرْونَ أَنَّا نَاتِّي الأرض ننقصها من أطرافها﴾ أي أفلا ينظرون فيعْتبرون بأننا نأتي أرضهم فننقصها من أطرافها بالفتح على النبي وتسليط المسلمين عليها؟ ﴿أَفْهِمُ الغَالِسُونَ﴾ استفهام بمعنى التقريع والإنكار أي أفهم الغالبون والحالة هذه أم المغلوبون ؟ بل هم المغلوبون الأحسرون الأرذلون ﴿قَـل إِنَّا أَنذركهم بالوحسي﴾ أي قل لهم يا محمد إنما أخوفكم وأحذركم بوحي من الله لا من تلقاء نفسي ، فأنا مبلّغٌ عن الله ما أنذرتكم به من العذاب والنكال ﴿ولا يسمع الصُّمُّ الدعاء إذا ما يُنْدرون، أي ولكنكم أيها المشركون لشدة جهلكم وعنادكم كالصُمّ الذين لا يسمعون الكلام والإندار فلا يتعظون ولا ينزجرون ﴿ولئــن مسَّتْهــم نفحــةٌ مـن عذاب ربـك﴾ أي (١) البحر ٦/٤/٦ . (٢) زاد المسير ٥/٣٥٣ .

لَيَقُولُنَّ يَنُويَلُنَا إِنَّا كُنَّا ظَلِمِينَ ﴿ وَنَضَعُ الْمَوازِينَ الْقِسْطَ لِيَوْمِ الْقِيكَمَةِ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسُ شَيْئًا وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ نَحْرَدُكُ أَتَدُنَا مِنَّ وَهَارُونَ الْفُرْقَانَ وَضِيَآءً وَذِكُا لِمَثَقِينَ مَنْ اللَّهَ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَقَدْ عَاتَدُنَا مُوسَى وَهَارُونَ الْفُرْقَانَ وَضِيَآءً وَذِكُا لِمُتَقِينَ مَنْ اللَّاعَةِ مُشْفِقُونَ وَفِي وَهَاذَا ذِكُرٌ مُّبَارَكُ أَنزَلْنَاهُ أَفَأَنتُمْ لَهُ وَلَيْكُونَ وَهَا لَذَيْنَ يَخْشُونَ وَبَهُم وَلَكُ أَنوَلُنَاهُ أَفَأَنتُمْ لَهُ وَلَيْكُونَ وَفَي اللَّهُ اللْمُولِقُونَ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

ولئن أصابهم شيء خفيف مما أنذروا به من عذاب الله ولـوكان يسـيراً ﴿ليقـولُــنّ يا ويلنـا إنّـا كنــا ظالمين أي ليعترفن بجريمتهم ويقولون : يا هلاكنا لقدكنا ظالمين لأنفسنا بتكذيبنا رسل الله ﴿ونضع الموازين القِسط ليوم القيامة ﴾ أي ونقيم الموازين العادلة التي توزن بها الأعمال في يوم القيامة ﴿فــلا تُظلم نفس شيئاً ﴾ أي فلا يُنقص محسن من إحسانه ، ولا يُزاد مسيءٌ على إساءته ﴿وإِن كان مثقال حبةٍ من خردل أتينا بها الله أي وإن كان العمل الذي عملته زنة حبةٍ من خردل جئنا بها وأحضرناها قال أبو السعود : أي وإن كان في غاية القلة والحقارة ، فإن حبة الخردل مثـلٌ في الصغـر(١) ﴿وكفـــى بنـــا حاسبين في أي كفي بربك أن يكون محصياً لأعمال العباد مجازياً عليها قال الخازن: والغرضُ منه التحذير فإن المحاسب إذا كان في العلم بحيث لا يمكن أن يشتبه عليه شيء ، وفي القدرة بحيث لا يعجز عن شيء فحقيق بالعاقل أن يكون على أشدّ الخوف منه (٢) ﴿ولقــد آتينــا موســـى وهـارون الفـرقـــان وضياءً وذكراً للمتقين أي ولقد أعطينا موسى وهارون التوراة الفارقة بين الحق والباطل والهدى والضلال نوراً وضياءً وتذكيراً للمؤ منين المتقين ﴿الذين يخشون ربهم بالغيب﴾ أي هم الذين يخافون الله ولم يروه لأنهم عرفوا بالنظر والاستدلال أن لهم رباً عظياً قادراً يجازي على الأعمال فهم يخشونه وإن لم يروه ﴿وهــم مـن الساعـة مشفقــون﴾ أي وهم من أهوال القيامة وشدائدها خائفون وجلون ﴿وهــذا ذكـرٌ مبارك أنزلناه ﴾ أي وهذا القرآن العظيم كتاب عظيم الشأن فيه ذكرٌ لمن تذكّر ، وعظة لمن اتعظ، كثير الخير أنزلناه عليكم بلغتكم ﴿أَفَأَنتُ لَهُ مُنكُ رُونَ﴾ أي أفأنتم يا معشر العرب منكرون له وهـو في غاية الجلاء والظهور؟ قال الكرخي: الاستفهام للتوبيخ والخطابُ لأهل مكة فإنهم من أهل اللسان يدركون مزايا الكلام ولطائفه ، ويفهمون من بلاغة القرآن ما لا يدركه غيرهم مع أن فيه شرفهم وصيتَهم فلو أنكره غيرهم لكان لهم مناصبته وعداؤ ه(٣) .

البكلاغكة: تضمنت الآيات الكريمة من وجوه البيان والبديع ما يلي:

١ \_ جناس الاشتقاق ﴿أرسلنا . . رسول ﴾ .

٢ ـ الاستفهام الذي معناه التعجب والإنكار ﴿أولم ير الذين كفروا﴾

 <sup>(</sup>١) أبو السعود ٣/ ١٢٤ . (٢) حاشية الجمل ٣/ ١٣١ . (٣) انظر البحر المحيط ٦/ ٣١٢ .

- ٣ ـ الطباق بين الرتق والفتق في قوله ﴿كانتا رتقاً ففتقناهما ﴾ .
- ٤ ـ التنكير للتعميم ﴿وجعلنا من الماء كل شيءٍ حي﴾ ﴿وما جعلنا لبشر﴾ .
- \_ الالتفات من المتكلم إلى الغائب ﴿وهو الذي خلق الليل والنهار﴾ بعد قوله ﴿وجعلنا من الماء﴾ وذلك لتأكيد الاعتناء بالنعم الجليلة التي أنعم بها على العباد .
  - ٦ ـ الطباق بين الشر والخير ﴿ ونبلوكم بالشر والخير ﴾ .
- المبالغة ﴿خُلق الإنسانُ من عجل﴾ جعل لفرط استعجاله كأنه مخلوق من نفس العجل كقول العرب لمن لازم اللعب: هو من لعب وكوصف بعضهم قوماً بقوله «نساؤ هم لُعُب ورجالهم طرب».
- ٨ ـ الاستعارة ﴿ولا يسمع الصُمُّ الدعاء﴾ استعار الصُمُّ للكفار لأنهم كالبهائم التي لا تسمع الدعاء
   ولا تفقه النداء .
  - الكناية ﴿حبة من خردل﴾ كناية عن العمل ولو كان في غاية القلة والحقارة .
    - ١٠ ـ السجع اللطيف ﴿ يهتدون ، يسبحون ، يُنصرون ﴾ الخ .

تبليب أن السموات والأرض عباس : هل الليل كان قبل أو النهار ؟ فقال : أرأيتم الى السموات والأرض حين كانتا رتقاً هل كان بينهما إلا ظلمة ؟ ذلك لتعلموا أن الليل قبل النهار(١٠).

لطيف : عن ابن عمر أن رجلاً أتاه يسأله عن السموات والأرض كانتا رتقاً ففتقناهما فقال له : إذهب إلى ذلك الشيخ فاسأله ثم تعال فأخبرني بما قال لك \_ يريد ابن عباس \_ فذهب إليه فسأله فقال ابن عباس : كانت السموات رتقاً لا تُمُطر ، وكانت الأرض رتقاً لا تُنبت ، فلما خلق للأرض أهلاً فتق هذه بالمطر ، وفتق هذه بالنبات ، فرجع الرجل الى ابن عمر فأخبره فقال ابن عمر : قد كنت أقول : ما يعجبني جراءة ابن عباس في تفسير القرآن ، فالأن علمت بأنه قد أوتي في القرآن علماً (٢٠) .

قال الله تعالى : ﴿ ولقد آتينا إبراهيم رشده من قبل وكنا به عالمين. . إلى . . وكنا لهم حافظين ﴾ من آية (٥١) إلى نهاية آية (٨٢) .

المنكاسكبة: لمّا ذكر تعالى الدلائل على التوحيد والنبوة والمعاد أتبع ذلك بذكر قصص الأنبياء ، وما نال كثيراً منهم من الابتلاء تسليةً للرسول الأعظم على ليتأسّى بهم في الصبر واحتال الأذى في سبيل الله تعالى ، وتوطين النفس على مجابهة المشركين أعداء الله .

<sup>(</sup>١) مختصر ابن كثير ٢/ ٥٠٦ . (٢) نفس المرجع السابق والصفحة .

اللغي بن الله ورشده هداه إلى وجوه الصلاح (التاثيل) جمع تمثال وهو الصورة المصنوعة مشبهة بمخلوق من مخلوقات الله تعالى يقال : مثّلت الشيء بالشيء أي شبهته به واسم ذلك الممثّل تمثال (جُذاذاً) فتاتاً والجذّ : الكسر والقطع قال الشاعر :

بنو المهلَّب جذَّ الله دابرهم أمسوا رماداً فلا أصلُ ولا طرف (۱) ﴿ نُكسوا ﴾ النَّكْسُ : قلب الشيء بحيث يصير أعلاه أسفل ﴿ نافلة ﴾ زيادة ومنه النفل لأنه زيادة على ما فرض الله ويقال لولد الولد نافلة لأنه زيادة على الولد ﴿ الكرب ﴾ الغم الشديد ﴿ نفشت ﴾ النَّفْش : الرعيُ بالليل بلا راع يقال : نفشت بالليل ، وهملت بالنهار إذا رعت بلا راع .

\* وَلَقَدْ وَاتَدْنَا ٓ إِبْرَهِيمَ رُشَدَهُ مِن قَبْلُ وَكُنَّا بِهِ عَلْمِينَ ١٤ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ عَاهَذِهِ التَّمَاثِيلُ ٱلَّتِي أَنتُمْ لَهَا عَكِفُونَ ﴿ فَي قَالُواْ وَجَدْنَآ وَابَآءَنَا لَهَا عَلِيدِينَ ﴿ قَالَ لَقَدْ كُنتُمْ أَنتُمْ وَءَابَآ وُكُمْ فِي ضَلَالِ مُبِينٍ ﴿ فَي قَالُوٓاْ أَجِئْتَنَا بِٱلْحَيِّ أَمْ أَنتَ مِنَ ٱلَّاعِبِينَ رَبُّ قَالَ بَل رَّبُّكُمْ رَبُّ ٱلسَّمَـٰوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلَّذِي فَطَرَهُنَّ وَأَنَاْ عَلَى ذَالِكُمْ مِنَ ٱلشَّنهِدِينَ ﴿ وَتَاللَّهِ لَأَ كِيدَنَّ أَصْنَامَكُم بَعْدَ أَن تُولُّواْ مُدْبِرِينَ ﴿ فَجَعَلَهُمْ جُذَاذًا الْنَفْسِكِينِ : ﴿ وَلَقُدُ آتَيْنَا إِبِرَاهِيمَ رُسُدِهِ ﴾ أي والله لقد أعطينا إبراهيم هُداه وصلاحه إلى وجوه الخير في الدين والدنيا ﴿مـن قبـلُ أي من صغره حيث وفقناه للنظر والاستدلال إلى وحدانية ذي الجلال ﴿وكنا بــه عالميــن﴾ أي عالمين أنه أهلٌ لما آتيناه من الفضل والنبوة ﴿إِذْ قال الأبيــه وقومه ما هـــذه التاثيل التي أنتـم لها عاكفـون، هذا بيانٌ للرشد الذي أُوتيه إبراهيم من صغره أي حين قال لأبيه آزر وقومه المشركين ما هذه الأصنام التي أنتم مقيمون على عبادتها ؟ وفي قوله ﴿ما هذه التاثيــل﴾ تحقيرٌ لها وتصغيرُ لشأنها وتجاهل بها مع علمه بتعظيمهم لها ﴿قالــوا وجدنـا آباءنـا لها عابديــن﴾ أي نعبدها تقليداً لأسلافنا قال ابن كثير: لم يكن لهم حجة سوى صنيع آبائهم الضلال(٢) ﴿قال لقد كنتم أنتم وآباؤكم جمادات لا تنفع ولا تضر ولا تسمّع ﴿قالوا أجئتنا بالحقُّ أم أنت من اللاعبين ﴾ أي هل أنت جادٌّ فيا تقول أِم لاعبٌ ؟ وهل قولك حقٌّ أم مزاح ؟ استعظموا إنكاره عليهم ، واستبعدوا أنَّ يكون ما هم عليه ضلالاً ، وجوَّزوا أن ما قاله على سبيل المزاح لا الجد فأضرب عن قولهم وأخبر أنه جادًّ فيما قال غير لاعب ﴿قسال بل ربكه ربُّ السموات والأرض الدِّي فطرهُنَّ أي ربكم الجدير بالعبادة هو ربُّ السموات والأرضِ الذي خلقهنَّ وأبدعهنَّ لا هذه الأصنام المزعومة ﴿وأنَّا علَى ذلكُم من الشاهديـن﴾ أي وأنا شاهد للَّهِ بالوحدانية بالبراهين القاطعة والحجج الساطعة كالشاهد الـذي تقطع به الدَّعـاوي ﴿وَتَاللُّهِ الأكيدن أصنامكم بعد أن تولُّوا مدبرين أي وأقسم بالله الأمكرن بآلهتكم وأحتالن في وصول الضر

<sup>(</sup>١) البحر ٦/ ٣١٨ . (٢) المختصر ٢/ ١١٥ .

إِلَّا كَبِيرًا لَمَا مُ لَعَلَهُمْ إِلَيْهِ يَرْجِعُونَ ﴿ قَالُواْ مَن فَعَلَ هَذَا بِالِهِنِنَآ إِنَّهُ لَمِنَ الظَّالِمِينَ ﴿ قَالُواْ سَمِعْنَا فَتَى النَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَشْهَدُونَ ﴿ قَالُواْ عَأْنُواْ بِهِ عَلَى النَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَشْهَدُونَ ﴿ قَالُواْ عَأْنُواْ بِهِ عَلَى النَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَشْهَدُونَ ﴿ قَالُواْ عَأْنُواْ عَلَمُ هَالُوا عَلَيْ النَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَشْهَدُونَ ﴿ قَالُواْ عَأْنُواْ عَلَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمَالُونَ اللَّهُ عَلَهُ وَكِيرُهُمْ هَاذَا فَسْعَلُوهُمْ إِن كَانُواْ يَنْطِقُونَ ﴿ وَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّلَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ الللَّهُو

إليها بعد ذهابكم عنها إلى عيدكم قال المفسرون : كان لهم عيد يخرجون إليه في كل سنة ويجتمعون فيه فقال آزر لاپِراهیم : لو خرجت معنا إلى عیدنا أعجبك دیننا!! فخرج معهم اِپراهیم فلما كان ببعض الطريق ألقى نفسه إلى الأرض وقال إني سقيم أشتكي رجلي فتركوه ومضوا ثم نادى في آخرهم ﴿وَتَالَلَّهِ لأكيدنَّ أصنامكم، فسمعها رجلٌ فحفظها(١) ﴿فجعلهــم جُـــذاذاً ﴾ أي كسَّر الأصنام حتى جعلها فتاتاً وحُطاماً ﴿ إِلا كبيراً لهم أي إلا الصنم الكبير فإنه لم يكسره قال مجاهد : ترك الصنم الأكبر وعلَّق الفأس الذي كسر به الأصنام في عنقه ليحتجُّ به عليهم (١) ﴿ لعله على الله يرجع ون ﴾ أي لعلُّهم يرجعون إلى الصنم فيسألونه عمن كسَّر الأصنام فيتبين لهم عجزه وتقوم الحجة عليهم ﴿قَالُوا مَانُ فَعَالُ هَاذَا بآلهتنا إنه لمن الظالمين ﴾ في الكلام محذوفٌ تقديره : فلما رجعوا من عيدهم ونظروا إلى آلهتهم ورأوا ما فُعل بها قالوا على جهة البحث والإنكار والتشنيع والتوبيخ : إنَّ من حطَّم هذه الآلهة لشديد الظلم عظيم الجرم لجراءته على الألهة المستحقة للتعظيم والتوقير ﴿قالــوا سمعنــا فتــيُّ يذكرهــم يقــال له إبراهيه أي قال من سمع إبراهيم يقول ﴿وتاللهِ لأكيدنَّ أصنامكم ﴾ سمعنا فتى يذكرهم باللذم ويسبُّهم ويعيبهم يسمى إبراهيم فلعله هو الذي حطَّم الآلهة ! ﴿قالــوا فأنتــوا به على أعيــن النــاس﴾ أي قال نمرود وأشراف قومه أحضروا إبراهيم بمرأى من الناس حتى يروه ، والغرضُ أن تكون محاكمته على رءوس الأشهاد بحضرة الناس كلهم ليكون عقابه عبرة لمن يعتبر ﴿لعلهــم يشــهــدون﴾ أي لعلهــم يحضرون عقابه ويرون ما يصنع به ﴿قالــوا أأنــتَ فعلتَ هــذا بآلهتنــا يــا إبراهيــم﴾ أي هل أنتَ الذي حطَّمت هذه الآلهة يا إبراهيم ؟ ﴿قال بل فعله كبيرهم هذا ﴾ أي قال إبراهيم بل حطَّمها الصنم الكبير لأنه غضب أن تعبدوا معه هذه الصغار فكسرها ، والغرض تبكيتُهم وإقامة الحجة عليهم ولهذا قال ﴿ فَاسَالُوهِ مِنْ كَانُوا يَنْطُقُونَ ﴾ أي اسألوا هذه الأصنام من كسرها؟ إِنْ كَانُوا يَقْدُرُ وَنْ عَلَى النطق قال القرطبي : والكلام خرج مخرج التعريض وذلك أنهم كانوا يعبدونهم ويتخذونهم آلهة من دون الله كما قال إبراهيم لأبيه ﴿لـم تعبد ما لا يسمع ولا يبصر ولا يغني عنك شيئاً ﴾ فقال إبراهيم ﴿بــل فعله كبيرهــم هـ ذاك ليقولوا إنهم لا ينطقون ولا ينفعون ولا يضرون فيقول لهم فلم تعبدونهم ؟ فتقوم عليهم الحجة منهم كما يجوز فرض الباطل مع الخصم حتى يرجع إلى الحق من نفسه فإنه أقرب في الحجة وأقطع للشبهة (٣) ﴿ فرجعــوا إِلَى أَنفسهــم ﴾ أي رجعوا إِلَى عقولَم وتفكروا بقلوبهم ﴿ فقالوا إِنكــم أنتــم الظالمــون ﴾ أي <u>(١) تفسير الحازن ٣/ ٢٤١ . (٢) القرطبي ٢٩٨/١١ . (٣) القرطبي ٢١/ ٣٠٠ .</u>

ثُمُّ نُكِسُواْ عَلَىٰ رُءُوسِمِمْ لَقَدْ عَلِمْتَ مَاهَنَوُلاَءِ بَنطِقُونَ ﴿ قَالَ أَفَتَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ مَالا يَنفَعُكُمْ شَيْعًا وَلَا يَضُرُّكُمْ ﴿ فَي أَن اللّهِ مَالا يَنفَعُكُمْ إِن كُنتُمُ وَلَا يَضُرُّكُمْ ﴿ فَي أَنِي أَنْ اللّهِ عَلَيْنَ ﴾ وَلَا يَضُرُكُمْ فَي أَنْ اللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ وَعَمْلَنَاهُ مُ اللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ وَعُمْلِينَ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا إِلَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

أنتم الظالمون في عبادة ما لا ينطق ﴿ تُ م نُكسوا على رءوسهم ﴾ أي انقلبوا من الإذعان إلى المكابرة والطغيان ﴿لقد علمــتَ ما هؤلاء ينطقــون﴾ أي قالوا في لجاجهم وعنادهم : لقد علمتَ يا إبراهيم أن هذه الأصنام لا تتكلم ولا تجيب فكيف تأمرنا بسؤ الها؟ وهذا إقرار منهم بعجز الآلهة ، وحينئذٍ توجِهِت لإبراهيم الحجة عليهم فأخذ يوبخهم ويعنّفهم ﴿قـال أفتعبدون من دون اللــه ما لا ينفعكـم شيئاً ولا يضركه أي أتعبدون جمادات لا تضر ولا تنفع ؟ ﴿ أَفَّ لكهم ولما تعبدون من دون الله ﴾ أي قبحاً لكم ونتناً لكم وللأصنام التي عبدتموها من دون الله ﴿أَفْلَا تَعْقَلُونَ﴾ أي أفلا تعقلون قبح صنيعكم ؟ ﴿قَالُوا حَرَّقُوهِ وَانْصُرُوا ٱلْهَتَكُمُ لَمَّا لَزُمْتُهُم الحُجَّةُ وَعَجْزُوا عَنَ الْجُوابُ عَدَلُوا إِلَى البطش والتنكيل فقالوا : احرقوا إبراهيم بالنار انتقاماً لألهتكم ونصرةً لها ﴿ إِن كنتـم فاعليــن﴾ أي إن كنتم ناصريها حقأ ﴿قلنا يا نار كوني برداً وسلاماً على إبراهيم أي ذات بردٍ وسلامة وجاءت العبارة هكذا للمبالغة قال المفسرون : لما أرادوا إحراق إبراهيم جمعوا له حطباً مدة شهر حتى كانت المرأة تمرض فتنذر إن عوفيت أن تحمل حطباً لحرق إبراهيم ، ثم جعلوه في حفرة من الأرض وأضرموها ناراً فكان لها لهب عظيم حتى إن الطائر ليمرُّ من فوقها فيحترق من شدة وهجها وحرها ، ثم أوثقوا إبراهيم وجعلوه في منجنيق ورموه في النار ، فجاء إليه جبريل فقال : ألك حاجة ؟ قال أمَّا إليك فلا ، فقال جبريل : فاسأل ربك ، فقال : «حسب من سؤ الي علمه بحالي » فقال الله : يا نار كوني برداً وسلاماً على إبراهيم (١١) ، ولم تحرق النار منه سوى وثاقه وقال ابن عباس : لولم يقل الله ﴿وسلاماً ﴾ لأذى إبراهيم بردها(١٠) ﴿وأرادوا بـــه كيداً﴾ أي أرادوا تحريقه بالنار ﴿فجعلناهم الأخسرين ﴾ أي أخسر الناس وأخسر من كل خاسر حيث كادوا لنبيّ اللهِ فردَّ الله كيدهم في نحورهم ﴿ونجيناه ولوطاً إلى الأرض التي باركنا فيها للعالميان﴾ أي ونجينا إبراهيم مع ابن أخيه لوط حيث هاجرا من العراق إلى الشام التي بارك الله فيها بالخِصب وكثرة الأنبياء ووفرة الأنهار والأشجار قال ابن الجوزي : وبركتُها أن الله عزُّ وجُل بعث أكثر الأنبياء منها وأكثر فيها الخِصب والأنهار(٣) ﴿ووهبنـا لــه إسحـاق ويعقوب نافلةً﴾ أي أعطينا إبراهيم ـ بعدما سأل ربـه الولد ـ إسحاقوأعطيناه كذلك يعقوب نافلةً أي زيادة وفضلاً من غير سؤ ال قال المفسرون : سأل إبراهيم ربه ولداً فأعطاه الله إسحاق وزاده يعقوب نافلة زيادة على ما سأل لأنَّ ولد الولد كالولد ﴿وكلاً جعلنـــا

<sup>(</sup>۱) القرطبي ۳۰۳/۱۱ . (۲) المختصر ۲/۱۱ه . (۳) زاد المسير ٥/٣٦٨ .

وَجَعَلْنَهُمْ أَيِّةً يَهَدُونَ بِأَمْرِنَا وَأُوحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ الْخَيْرَتِ وَإِقَامَ الصَّلَوةِ وَإِيتَا ۚ الزَّكُوةِ وَكَانُواْ لَنَ عَلَى الْخَيْرَةِ وَإِقَامَ الصَّلَوةِ وَإِيتَ النَّكُمْ كَانُواْ قَوْمَ عَلِيدِينَ شَى وَلُوطًا ءَاتَيْنَهُ مُحَمَّمًا وَعِلْتُ وَنَجَيْنَ مُنَ الْقَرْيَةِ الَّتِي كَانَت تَعْمَلُ الْخُبَيْثُ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمَ سَوْءِ فَلسِقِينَ شَى وَأَدْخَلْنَهُ فِي رَحْمَيْنَ أَ إِنَّهُم مِنَ الْقَوْمِ السَّلِحِينَ شَى وَنُوطًا إِذْ نَادَى مِن قَبْلُ فَاسْتَجَبْنَا لَهُ مَنَ الْقَوْمِ اللَّهِ مِنَ الْقَوْمِ اللَّهِ مِنَ الْقَوْمِ اللَّهِ مِنَ الْقَوْمِ اللَّهُ مِنَ الْقَوْمِ اللَّهُ مِنَ الْقَوْمِ اللَّهِ مِنَ الْقَوْمِ اللَّهُ مِنَ الْقَوْمِ اللَّهِ مِنَ الْفَوْمِ اللَّهُ مِنَ الْقَوْمِ اللَّهُ مِنَ الْقَوْمِ اللَّهُ مِنَ الْفَوْمِ اللَّهُ مِنَ الْفَوْمِ اللَّهُ مَا الْفَوْمِ وَكُمَّا لِهُ مَا الْعَامِ مِنَ وَدَاوُدَ وَسُلَيْمَنَ إِذْ يَكُمُ إِنْ الْحَرْقِ إِذْ نَفَشَتْ فِيهِ عَنَمُ الْقَوْمِ وَكُمَّا لِهُ مَا الْحَامِ مِنَ الْفَوْمِ وَكُمَّا فِي الْمَدُومِ اللَّهِ مَنَ الْفَوْمِ وَكُمَّا لِهُ عَلَى الْحَرْمِ الْفَوْمِ وَكُمَّا فِي الْمَالِمِينَ عَلَيْ وَالْمُوالِمِ الْمُعْمِلِي فَى الْحَرْمِ الْمُعَلِي فِي الْحَدِي الْمُعْمِلُ الْمُعَلِيمِ مَنَ اللّهُ مَا الْعَالَةُ مِنْ اللّهُ مَا الْمُعْلِمُ اللّهُ مَا الْعَوْمِ وَكُمَّا لِي اللّهِ الْعَمْ مَنَ الْمُعْمِلُ اللّهُ مَا الْمُعْمِلَ الْمُعْمِلِ اللّهُ مَن اللّهُ مُنْ اللّهُ مُعْمِينَ اللّهُ مُ اللّهُ الْعَلَى الْمُعْمِلِيمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُعْمِينَ اللّهُ مُعْمِينَ اللّهُ الْمُعْمِلِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُعْمِينَ اللّهُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُومِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ ا

صالحيــن﴾ أي وكلاً من إبراهيم وإسحاق ويعقوب جعلناه من أهل الخير والصلاح ﴿وجعلناهـم أئمــةً يهدون بأمرناً أي جعلناهم قدوةً ورؤ ساء لغيرهم يرشدون الناس إلى الدين بأمر الله ﴿وأوحينا إليهم فعـــل الخيــرات، أي أوحينا إليهم أن يفعلوا الخيرات ليجمعوا بين العلم والعمل ﴿وإِقام الصــلاةِ وإِيتاء الزكاة﴾ أي وأمرناهم بطريق الوحي بإقامة الصلاة وإيتاء الزكاة ، وإنما خصهما بالذكر لأن الصلاة أفضلُ العبادات البدنية ، والزكاة أفضلُ العبادات المالية ﴿وكانــوا لنـا عابديــن﴾ أي موحـدين مخلصـين في العبادة ﴿ ولوطاً آتيناه حُكماً وعلماً ﴾ أي وأعطينا لوطاً النبوة والعلم والفهم السديد قال ابن كثير: كان لوطقد آمن بإبراهيم عليه السلام واتَّبعه وهاجر معه كما قال تعالى ﴿ فآمْ لَهُ لُوطُ وقالَ إِنِّي مهاجرٌ إلى ربي﴾ فآتاه الله حُكماً وعلماً وأوحى إليه وجعله نبياً وبعثه إلى «ســـدوم » فكذبوه فأهلكهـــم الله ودمَّر عليهم كما قص خبرهم في غير موضع من كتابه العزيز (١) ﴿ونجيناه من القرية التي كانت تعمل الخبائث﴾ أي خلَّصناه من أهل قرية سدوم الذين كانوأ يعملون الأعمال الخبيثة كاللواط وقطع السبيل وغير ذلك ﴿ إِنهِ مَ كَانُوا قُومُ سُوْءٍ فَاسْقِينَ ﴾ أي كانوا أشراراً خارجين عن طاعة الله ﴿ وأدخلناه في رحمتنا إنه من الصالحين ﴿ وَنُوحِنَّا إِذْ نُادَى مِن اللَّهِ مِن عَبَادِنَا الصَّالَحِينَ ﴿ وَنُوحِنَّا إِذْ نَادَى مَن قَبَلُ ﴾ أي واذكر قصة نوح حين دعا على قومه من قبل هؤ لاء الأنبياء المذكورين ، دعا عليهم بالهلاك حين كذبوه بقولُه ﴿رَبُّ لا تَـذَرُّ على الأرض من الكافرين ديَّاراً ﴾ ﴿فاستجبنا له فنجيناه وأهله من الكرب العظيم ﴾ أي استجبنا دعاءه فأنقذنـاه ومن معه من المؤ منين ـ ركاب السفينة ـ من الطوفان والغرق الذي كان كرباً وغماً شديداً يكاد يأخذ بالأنفاس ﴿ونصرناه من القوم الذين كذبوا بآياتنا﴾ أي منعناه من شر قومه المكذبين فنجيناه وأهلكناهم ﴿ إِنْهُم كَانُوا قُومُ سَوْءٍ فأغرقناهُم أَجْمَعِينَ ﴾ أي كانـوا منهمكين في الشرّ فأغرقناهم جميعاً ولم نُبْق منهم أحداً ﴿وداودَ وسليانَ إِذْ يحكمان في الحرث ﴾ أي واذكر قصة داود وسليان حين يحكمان في شأن الزرع ﴿إِذْ نَفَشَتْ فيه غنه القوم القوم ليلاً فأفسدته ﴿وكنا لحكمهم شاهدين أي كنا مطَّلعين على حكم كل منها عالمين به ﴿ففهمناها سليمان اي

<sup>(</sup>١) المختصر ٢/ ٥١٥ .

علمنا وألهمنا سليمان الحكم في القضية ﴿وكلُّ آتينًا حكماً وعلماً ﴾ أي وكلاً من داود وسليمان أعطيناه الحكمة والعلم الواسع مع النبوة قال المفسرون : تخاصم إلى داود رجلان دخلت غنم أحدهما على زرع الآخر بالليل فأفسدته فلم تُبق منه شيئاً ، فقضى بأن يأخذ صاحب الزرع الغنم ، فخرج الرجلان على سليمان وهو بالباب فأخبراه بما حكم به أبوه فدخل عليه فقال : يا نبيَّ الله لو حكمتَ بغير هذا كان أرفق للجميع ! قال : وما هو؟ قال : يأخذ صاحب الغنم الأرض فيصلحها ويبذرها حتى يعود زرعها كما كان ، ويأخذ صاحب الزرع الغنم وينتفع بألبانها وصوفها ونسلها ، فإذا خرج الزرع رُدَّت الغنـم إلى صاحبها والأرض إلى ربها فقال له داود : وُفَّقت يا بُنيَّ وقضى بينهما بذلك فذلك قوله تعالى ﴿ففهمناهــا سليمان ﴿ وسخرنا مع داود الجبال يسبّحن والطير ﴾ أي جعلنا الجبال والطير تسبّح مع داود إذا سبّح قال ابن كثير : وذلك لطيب صوته بتلاوة الزبور فكان إذا ترنّم بها تقف الطير في الهواء فتجاوبه وتردُّ عليه الجبال تأويباً(١) وإنما قدَّم ذكر الجبال على الطير لأن تسخيرها وتسبيحها أعجب وأغرب وأدخل في الإعجاز لأنها جماد ﴿وكنا فاعلين الكي وكنا قادرين على فعل ذلك ﴿وعلمناه صنَّعة لبوس لكم أي علمنا داود صنع الدروع بالِانةِ الحديد له قال قتادة : أول من صنع الدروع داود وكانت صفائح فهو أول من سردها وحلَّقها(٢) ﴿لتُحْصنكم من بأسكم ﴾ أي لتقيكم في القتال شرَّ الأعداء ﴿فهــل أنتـم شاكـرون ﴾ استفهامٌ يراد به الأمر أي اشكروا الله على ما أنعم به عليكم ، ولما ذكر تعالى ما خصٌّ به نبيه داود عليه السلام ذكر ما خصٌّ به ابنه سليمان فقال ﴿ولسليمان الريــح عاصفـــة﴾ أي وسخرنا لسليمان الريح عاصفةً أي شديدة الهبوب ﴿ تجـري بأمـره إلى الأرض التي باركنـا فيهـا ﴾ أي تسير بمشيئته وإرادته إلى أرض الشام المباركة بكثرة الأشجار والأنهار والثمار ، وكانت مسكنه ومقر ملكه ﴿وكنا بكل شيءٍ عالمين ﴾ أي وكنا عالمين بجميع الأمور فيما أعطيناه تلك المكانة إلا لما نعلمه من الحكمة ﴿وَمِن الشَّيَاطِينَ مِنْ يغوصـون لــه اي وسخرنا لسليمان بعض الشياطين يغوصـون في الماء ويدخلـون أعماق البحـار ليستخرجوا له الجواهر واللآليء ﴿ويعملون عمل دون ذلك﴾ أي ويعملون أعمالاً أخرى سوى الغوص كبناء المدن والقصور الشاهقة والأمور التي يعجز عنها البشر ﴿وَكُنَا لَهُمْ حَافَظْيُ نَا ۖ أَي نحفظهم عن الزيغ عن أمره أو الخروج عن طاعته .

<sup>(</sup>١) المختصر ٢/ ٥١٦ . (٢) القرطبي ١١/ ٣٢٠ .

#### البَكْغَة : تضمنت الآيات من وجوه الفصاحة والبديع ما يلي :

- 1 \_ الاستعارة اللطيفة ﴿ثم نُكسوا على رءوسهم﴾ شبه رجوعهم عن الحق إلى الباطل بانقلاب الشخص حتى يصبح أسفله أعلاه بطريق الاستعارة .
  - ٧ ـ الطباق بين ﴿ينفعكم ويضركم﴾ .
  - ٣ ـ المبالغة ﴿كوني برداً﴾ أطلق المصدر وأراد اسم الفاعل أي باردة أو ذات برد .
- عطف الخاص على العام ﴿ فعل الخيرات وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة ﴾ لأن الصلاة والزكاة من فعل الخيرات وإنما خصها بالذكر تنبيهاً لعلو شأنهما وفضلهما .
  - ٥ \_ الاحتراس ﴿وكلا آتينا حكماً وعلماً ﴾ دفعاً لتوهم انتقاص مقام داود عليه السلام .
  - ٦ ــ المجاز المرسل ﴿وأدخلناه في رحمتنا﴾ أي في الجنة لأنها مكان تنزل الرحمة فالعلاقة المحلية .
    - ٧ \_ السجع غير المتكلف ﴿العابدين الصابرين ، الصالحين ﴾ الخ .

تَ بِي لَمُ : وصف تعالى الريح ههنا بقوله ﴿عاصفة﴾ ووصفها في مكان آخر بقوله ﴿رخاء﴾ والعاصفة هي الشديدة ، والرخاء هي اللّينة ، ولا تعارض بين الوصفين لأن الريح كانت ليّنة طيبة وكانت تسرع في جريها كالعاصف فجمعت الوصفين فتدبر .

قال الله تعالى :﴿وأيوب إذ نـادى ربُّـه أني مسني الضر . إلى . .وربُّنــا الرحمنُ المستعانُ على ما تصفون﴾ من آية (٨٣) إلى نهاية السورة الكريمة .

المنكاسكبة: لما ذكر تعالى جملةً من الأنبياء « ابراهيم ، نوح ، لوط ، داود ، سليان » وما نال كثيراً منهم من الابتلاء ، ذكر هنا قصة أيوب وابتلاء الله له بأنواع المحن ثم أعقبها بذكر محنة يونس وزكريا وعيسى وكلُّ ذلك بقصد التسلية للرسول ﷺ ليتأسى بهم .

اللغ بن متى لابتلاع النون له وأحصنت وذا النون لقب ليونس بن متى لابتلاع النون له وأحصنت الإحصان: العفة يقال: رجل محصن وامرأة محصنة أي عفيفة (رغباً ورهباً الرغب: الرجاء، والرهب: الخوف (كفران) الكفر والكفران: الجحود وأصله الستر لأن الكافر يستر نعمة الله ويجحدها (حكب) الحدب: ما ارتفع من الأرض مأخوذ من حدبة الظهر قال عنترة:

فها رعِشت يداي ولا ازدهاني تواترهم إلي من الحِداب(١) وينسلون يسرعون يقال: نسل الذئب ينسل نسلاناً أي أسرع ﴿حصب﴾ الحصب: ما توقد به النار

<sup>(</sup>١) القرطبي ٢١/ ٣٤١ .

كالحطب وغيره ﴿زفير﴾ أنين وتنفس شديد ﴿حسيسها﴾ الحسيس : الصوتُ والحسُّ والحركة الذي يُحس به من حركة الأجرام ﴿السجلُّ﴾ الصحيفة لأن بها يُسجل المطلوب .

سبب الترول: عن ابن عباس قال: لما نزل قوله تعالى ﴿إِنكُم وما تعبدون من دون الله حصب جهنم ﴿ شَقَّ ذلك على كفار قريش وقالوا: شتم آلهتنا وأتوا ابن الزَّبعري وأخبروه فقال: لو حضرتُه لرددت عليه قالوا: وما كنت تقول له؟ قال أقول له: هذا المسيح تعبده النصارى، وهذا عزير تعبده اليهود؛ أفها من حصب جهنم ؟ فعجبت قريش من مقالته ورأوا أنَّ محمداً قد خصم فأنزل الله ﴿إِن الله وإن سبقت هم منا الحسنى أولئك عنها مبعدون ﴿ ''

﴿ وَأَيُّوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ وَأَنِّي مَسَّنِي ٱلضَّرُ وَأَنتَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِينَ ﴿ فَٱسْتَجَبْنَا لَهُ وَكَشَفْنَا مَابِهِ عِن ضُرِ اللهِ وَأَيْتُ أَرْحَمُ ٱلرَّحِينَ ﴿ فَالسَّتَجَبْنَا لَهُ وَمَثْلَهُم مَّعَهُمْ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا وَذِكَرَىٰ لِلْعَلِدِينَ ﴿ وَإِسْمَعِيلَ وَإِدْرِيسَ وَذَا ٱلْكِفْلِ كُلَّ مِّنَ ٱلصَّلِدِينَ ﴾ وَاللهُ اللهُ عَلَيْدِينَ اللهُ عَلَيْدِينَ اللهُ عَلَيْدِينَ اللهُ عَلَيْدِينَ اللهُ عَلَيْدِينَ اللهُ اللهُ عَلَيْدِينَ اللهُ اللهُ

المنفسي ير : ﴿وأيوب إذ نادى ربه ﴾ أي واذكر قصة نبي الله أيوب حين دعا ربّه بتضرع وخشوع ﴿أنه مسنى الضرق أي نالني البلاء والكرب والشدة قال المفسرون : كان أيوب نبياً من الروم ، وكان له أولاد ومال كثير ، فأذهب الله ماله فصبر ، ثم أهلك الأولاد فصبر ، ثم سلط البلاء والمرض على جسمه فصبر فمر عليه ملأ من قومه فقالوا : ما أصابه هذا إلا بذنب عظيم فعند ذلك تضرع إلى الله فكشف عنه ضره ﴿وأنت أرحم الراحمين ﴾ أي أكثرهم رحمة فارحمني ، ولم يصرح بالدعاء ولكنه وصف نفسه بالعجز والضعف ، ووصف ربه بغاية الرحمة ليرحمه ، فكان فيه من حسن التلطف ما ليس في التصريح بالطلب ﴿فاستجبنا له ﴾ أي أجبنا دعاء وتضرعه ﴿فكشفنا ما به من ضرب وبلاء ﴿واتيناه أهله ومثله معهم ﴾ قال ابن مسعود : مات أولاده وهم سبعة أزلنا ما أصابه من ضر وبلاء ﴿واتيناه أهله وولدت له امرأته سبعة بنين وسبع بنات (٢٠) . والمعنى من الذكور وسبعة من الإناث فلما عوفي أحيوا له وولدت له امرأته سبعة بنين وسبع بنات (٢٠) . والمعنى أعطيناه أهله في الدنيا ورزقناه من زوجته مثل ما كان له من الأولاد والأتباع ﴿رحمة من عندنا ﴾ أي من وتذكيراً للعباد لأنهم إذا ذكروا بلاء أيوب ومحنته وصبره وطنوا أنفسهم على الصبر على شدائد الدنيا مثل أي وتذكيراً للعباد لأنهم إذا ذكروا بلاء أيوب ومحنته وصبره وطنوا أنفسهم على الصبر على شدائد الدنيا مثل ما فعل أيوب وهو أفضل أهل زمانه (٢٠) ، يُروى أنَّ أيوب مكث في البلاء ثمان عشرة سنة فقال : إني أستحيى من الله أن أدعوه وما مكثت في بلائي المدة التي مكتها في رخائي (٢٠) ﴿وإسماعيل وإدريس وفا الكفسل أي أي الله أن أدعوه وما مكثت في بلائي المدة التي مكثتها في رخائي (٢٠) ﴿وولِسماعيل وإدريس وفا الكفسل أي أي

<sup>(</sup>١) القرطبي ٣٢٧/١ . (٢) هذا الأثر عن ابن مسعود أن الله أحيا أولاده بعد موتهم فيه نظر ، لأنه لا يرجع أحد إلى الدنيا بعد انتقاله منها إلا ماكان من معجزة المسيح عليه السلام والصحيح أن الله عوَّضه من زوجته أولاداً مثل من فقدهم . (٣) القرطبي ٣٢٧/١١ . (٤) النسفي ٣/٨٨ .

وَأَدْخَلْنَاهُمْ فِي رَحْمَتِنا ۚ إِنَّهُم مِّنَ ٱلصَّالِحِينَ ﴿ وَذَا ٱلنُّونِ إِذ ذَّهَبَ مُغَاضِبًا فَظَنَّ أَن لَّن نَّقُدِرَ عَلَيْهِ فَنَادَىٰ فِي ٱلظُّلُكَتِ أَنَا لَا إَلَـٰهَ إِلَّا أَنتَ سُبْحَـٰنَكَ إِنِّي كُنتُ مِنَ ٱلظَّالِدِينَ ﴿ فَٱسْتَجَبْنَالَهُۥ وَنَجَّيْنَهُ مِنَ ٱلْغَيِّمَ وَكَذَالِكَ نُجِي ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَزَكِرِيَّا إِذْ نَادَىٰ رَبُّهُ رَبِّ لَا تَذَرْنِي فَرْدًا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْوَارِثِينَ ﴿ وَكَا لِلَّهُ مِنْكِ اللَّهُ عَلَيْهُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَإِنَّ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ الْمَا لَوَارِثِينَ ﴿ وَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَهُ عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْه واذكر لقومك قصة إسماعيل بن إبراهيم وإدريس بن شيث وذا الكفل ﴿كَـلُّ مَـن الصابريـن ﴾ أي كل من هؤ لاء الأنبياء من أهل الإحسان والصبر ، جاهدوا في الله وصبروا على ما نالهم من الأذى ﴿وَأَدْخَلْنَاهِم فِي رَحْمَنُكُ أَي أَدْخَلْنَاهُم بَصِبُرِهُم وصلاحهُم الْجِنَّة دَارُ الرَّحْمَةُ والنَّعيم ﴿إِنَّهُم مَن الصالحيين الله أي النهم من أهل الفضل والصلاح ﴿وذا النون أي واذكر لقومك قصة يونس الذي ابتلعه الحوت ، والنونُ هو الحوتُ نُسب إليه لأنه التقمُّه ﴿ إِذْ ذَهِ مِنْ اللَّهِ أَي حَيْنَ حَرْجَ مِنَ بلده مغاضباً لقومه إذ كان يدعوهم إلى الإيمان فيكفرون حتى أصابه ضجر منهم فخرج عنهم ولذلك قال الله تعالى ﴿ ولا تكن كصاحب الحوت ﴾ ولا يصح قول من قال : مغاضباً لربه قال أبو حيان : وقول من قال مغاضباً لربه يجب طرحه إذ لا يناسب منصب النبوة(١) وقال الرازي : لا يجوز صرف المغاضبة إلى الله تعالى لأن ذلك صفة من يجهل كون الله مالكاً للأمر والنهي ، والجاهلُ بالله لا يكون مؤ مناً فضلاً عن أن يكون نبياً ، ومغاضبتُه لقومه كانت غضباً لله ، وأنفةً لدينه ، وبغضاً للكفر وأهله(٢) ﴿فظن أَنْ لَـن نَقْـدر عليه ﴾ أي ظنَّ يونس أنْ لن نضيَّق عليه بالعقوبة كقوله ﴿ومن قُدر عليه رزقُه ﴾ أي ضُيَّق عليه فيه فهو من القدر لا من القُدرة قال الإمام الفخر: من ظنَّ عجز الله فهو كافر، ولا خلاف أنه لا يجوز نسبة ذلك إلى آحاد المؤ منين فكيف إلى الأنبياء عليهم السلام! روي أنه دخل ابن عباس على معاوية فقال له معاوية : لقد ضربتني أمواج القرآن البارحة فغرقتُ فيها فلم أجدٌ لي خلاصاً إِلا بك ، فقال : وما هي ؟ قال : يظنُّ نبيُّ الله يونس أن لن يقدر الله عليه ؟ فقال ابن عباس : هذا من القدر لا من القُدرة(٣) ﴿فنادى في الظلمات، أي نادي ربه في ظلمة الليل وهو في بطن الحوت قال ابن عباس : جمعت الظلمات لأنها ظلمة الليل ، وظلمةُ البحر ، وظلمةُ بطن الحوت ﴿أن لا إِلــه إِلا أنــت﴾ أي نادى بأن لا إِله إلا أنت يا رب ﴿سبحانك إني كنت من الظالمين أي تنزُّهت يا ربٌّ عن النقص والظلم ، وقد كنتُ من الظالمين لنفسي وأنا الآن من التائبين النادمين فاكشف عني المحنة وفي الحديث (ما من مكر وب يدعـو بهـذا الدعاء إلا استجيب له ) (١٠) ﴿ فاستجبنا لـ ه ونجيُّنا من الغمِّ اي استجبنا لتضرعه واستغاثته ونجيناه من الضيق والكرب الذي ناله حين التقمه الحوت ﴿وكذلك نُنْجِي المؤمنين ﴾ أي كما نجينا يونس من تلك المحنة ننجي المؤمنين من الشدائد والأهوال إذا استغاثوا بنا ﴿وزكريــا إذ نادى ربَّــه ربِّ لا تذرنــي فرداً ﴾ أي واذكر يا محمد خبر رسولنا زكريا حين دعا ربه دعاء مخلص منيب قائلاً: ربّ لا تتركني وحيداً بلا ولد ولا وارث قال ابن عباس : كان سنَّه مائة وسنُّ زوجته تسعاً وتسعين(٥) ﴿وأنت خيــر الوارثيـن﴾ (1) البحر ٢/ ٣٣٥ . (٢) تفسير الفخر الرازي ٢٢/ ٢١٤ . (٣) الفخر الرازي ٢٢/ ٢١٥ . (٤) أصل الحديث في سنن أبي داود .

فَٱسْتَجَبْنَا لَهُۥ وَوَهَبْنَا لَهُۥ يَحْيَىٰ وَأَصْلَحْنَا لَهُۥ زَوْجَهُۥ إِنَّهُمْ كَانُواْ يُسْزِعُونَ فِي ٱلْخَـيْرَاتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبُا وَرَهَبًا وَكَانُواْ لَنَا خَلْشِعِينَ ﴿ وَالَّتِي أَحْصَلَتْ فَرْجَهَا فَنَفَخْنَا فِيهَا مِن زُّوحِنَا وَجَعَلْنَنَهَا وَٱبْنَهَا ءَايَةً لِّلْعَنْكِينَ ١٠ إِنَّ هَنذِهِ عَ أَمَّنُ كُمْ أُمَّةً وَإِحدَةً وَأَنَا رَبُكُرْ فَاعْبُدُونِ ١٠ وَتَقَطَّعُواْ أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ كُلُّ إِلَيْنَا رَاجِعُونَ ١ كُن يَعْمَلُ مِنَ ٱلصَّالِحَاتِ وَهُوَمُؤْمِنٌ فَلَا كُفْرَانَ لِسَعْيِهِ ۗ وَإِنَّا لَهُ كُنتِبُونَ ١ أي وأنت يا رب خير من يبقى بعد كل من يموت قال الألوسي : وفيه مدحٌ له تعالى بالبقاء ، وإشارة إلى فناء من سواه من الأحياء ، واستمطارٌ لسحائب لطف عز وجل (١١ ﴿ فأستجبنا لــه ﴾ أي أجبنا دعاءه ﴿ووهبنــا لــه يحيى﴾ أي رزقنــاه ولداً اسمه يحيى على شيخوخته ﴿وأصلحنـــا لـــه زوجــه﴾ أي جعلناها ولوداً بعد أن كانت عاقراً وقال ابن عباس : كانت سيئة الخُلُق طويلة اللسان فأصلحها الله تعالى فجعلها حسنة الخُلُق(٢) ﴿إِنهــم كانوا يسارعـون في الخيــرات﴾ أي إنما استجبنا دعاء من ذُكر من الأنبياء لأنهم كانوا صالحين يجدُّون في طاعة الله ويتسابقون في فعل الطاعات وعمل الصالحات ﴿ويدعـوننـــا رغبــأ ورَهباً﴾ أي طمعاً ورجاءً في رحمتنا وخوفاً وفزعاً من عذابنا ﴿وكانسوا لنا خاشعين ﴾ أي كانوا متذللين خاضعين لله يخافونه في السر والعلن ﴿والتُّمِّي أحصنتْ فرْجهما ﴾ أي واذكر مريم البتول التي أعفت نفسها عن الفاحشة وعن الحلال والحرام كقوله ﴿ لم يُسسنني بشرٌ ولم أكُ بغياً ﴾ قال ابن كثير : ذكر تعالى قصة مريم وابنها عيسي مقرونة بقصة زكريا وابنه يحيى لأن تلك مربوطة بهذه فإنها إيجاد وللإمن شيخ كبير قد طعن في السن وامرأة عجوز لم تكن تلد في حال شبابها ، وهذه أعجب فإنها إيجاد ولدٍ من أنثي بلا ذكر ولذلك ذكر قصة مريم بعدها(٣) ﴿ فنفخنا فيها من روحنا ﴾ أي أمرنا جبريل فنفخ في فتحة درعها ـ قميصها ـ فدخلت النفخة إلى جوفها فحملت بعيسي ، وأضاف الروح إليه تعالى على جهـة التشريف ﴿وجعلناها وابنها آيةً للعالمين أي وجعلنا مريم مع ولدها عيسي علامةً وأعجوبة للخلق تدل على قدرتنا الباهرة ليعتبر بها الناس ﴿ إِنَّ هذه أمتكم أمةً واحدة ﴾ أي دينكم وملتكم التي يجب ان تكونوا عليها أيها الناس ملة واحدة غير مختلفة وهي ملة الإسلام ، والأنبياء كلهم جاءوا برسالة التوحيد قال ابن عباس : معناه دينكم دينٌ واحد (١٠) ﴿ وأنا ربكم فاعبدون ﴾ أي وأنا إلهكم لا ربَّ سواي فأفردوني بالعبادة ﴿وتقطُّعـوا أمرهم بينهم أي اختلفوا في الدين وأصبحوا فيه شيعاً وأحزاباً فمن موحَّد ، ومن يهودي ، ونصراني ومجوسي ﴿كُـلُّ إِلينَـا راجعـون﴾ أي رجوعهم إلينا وحسابهم علينا قال الرازي : معنى الآية جعلوا أمر دينهم فيا بينهم قِطعـاً كما تتــوزع الجماعــة الشيء ويقتسمونــه تمثيلاً لاختلافهــم في الـــدين وصير ورتهم فرقاً وأحزاباً شتى (٥) ﴿فمن يعمل من الصالحات وهو مؤمن ﴾ أي من يعمل شيئاً من الطاعات وأعمال البرّ والخير بشرط الإيمان ﴿ فَ لَا تُفْسِران لسَعيه ﴾ أي لا بُطلان لثواب عمله ولا يضيع

<sup>(</sup>١) روح المعاني ٨٧/١٧ . (٢) القول الأول قول قتادة وسعيد بن جبير وأكثر المفسرين كذا في القرطبي ٢١١ ٣٣٦ . (٣) المختصر ٢/ ٥٢٠ . (٤) نفس المرجع السابق والصفحة . (٥) تفسير الرازي ٢٢/ ٢١٩ .

وَحَرْمُ عَلَىٰ قَرْيَةٍ أَهْلَكُننَهَ آأَنَّهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴿ يَنْ حَقَّىٰ إِذَا فَتِحَتْ يَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ وَهُمْ مِّن كُلِّ حَدَبِ يَسِلُونَ ﴿ وَا قَتْرَبَ ٱلْوَعْدُ ٱلْحَقَّ فَإِذَا هِى شَنِحْمَةً أَبْصَارُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ يَوَيْلَنَا قَدْ ثُكَّا فِي عَفْلَةٍ مِّنْ هَلْذَا بَلْ كُنَّا ظَلِينَ ﴿ وَا قَتْرَبَ ٱلْوَعْدُ الْحَقْ فَا اللّهِ عَصَبُ جَهَنَّمَ أَنتُمْ لَهَا وَرِدُونَ ﴿ يَنَ لَوْ كَانَ هَمْ وَلِهَا لَا يَسْمَعُونَ ﴿ وَا لَكُنْ فِيهَا لَا يَسْمَعُونَ ﴿ اللّهِ عَلَيْهُ وَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ وَلَى اللّهِ عَلَيْهُ وَلَا عَالِمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا عَالِمُ اللّهُ وَكُلّ فِيهَا لَا يَسْمَعُونَ ﴿ اللّهِ عَلَيْهُ وَلَا عَالِمَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللللّهُ اللللللللللّهُ اللّه

شيء من جزائه ﴿وإنا له كاتبون اي نكتب عمله في صحيفته والمراد أمر الملائكة بكتابة أعمال الخلق ﴿وحرامٌ على قريةٍ أهلكناها أنَّهم لا يرجعون الله قل قال ابن عباس : أي ممتنعٌ على أهل قرية أهلكناهم أن يرجعوا بعد الهلاك إلى الدنيا مرة ثانية وفي رواية عنه ﴿أنهـم لا يرجعــونَ﴾ أي لا يتوبون قال ابن كثير : والأول أظهر(١) وقال في البحر : المعنى وممتنع على أهل قرية قدرنا إهلاكهم لكفرهم رجوعهم في الدنيا إلى الإيمان إلى أن تقوم الساعة فحينئذ يرجعون (٢) ﴿حتى إِذَا فُتحت يأجوج ومأجوج أي حتى إِذَا فَتَحَ سَدُّ يَأْجُوجِ وَمَأْجُوجِ ﴿ وَهِمْ مِنْ كُلُّ حَدْبٍ يَنْسُلُونَ ﴾ أي وهم لكثرتهم من كلُّ مرتفّع من الأرض ومن كل أكمة وناحية يسرعون النزول والمراد أن يأجوج ومأجوج لكثرتهم يخرجون من كل طريق للفساد في الأرض ﴿واقترب الوعدُ الحمقُ الحمقُ أي اقترب وقت القيامة قال المفسرُون : جعل الله خروج يأجوج ومأجوج علماً على قرب الساعة قال ابن مسعود: الساعةُ من الناس بعد يأجوج ومأجوج كالحامل المتمّم لا يدري أهلُها متى تفْجؤ هم بولدها ليلاً أو نهاراً (") ﴿ فَإِذَا هِمِي شَاخَصَةٌ أَبِصَارَ الذين كَفُروا ﴾ الضمير للقصة والشأن أي فإذا شأن الكافرين أنَّ أبصارهم شاخصة من هول ذلك اليوم لا تكاد تطرف من الحيرة وشدة الفزع ﴿يا ويلنا قد كنا في غفلة ﴾ أي ويقولون يا ويلنا أي يا حسرتنا وهلاكنا قد كنا في الدنيا في غفلة تامة عن هذا المصير المشئوم واليوم الرهيب ﴿بلِّ كنا ظالمين الضربوا عن القول السابق وأخبروا بالحقيقة المؤلمة والمعنى لم نكن في غفلة ٍ حيث ذكَّرتنا الرسلُ ونبَّهتنا الآيات بل كنا ظالمين لأنفسنا بالتكذيب وعدم الإيمان ﴿ إِنكُــم وما تعبــدون مـن دون اللــه ﴾ أي إنكم أيها المشركون ومـا تعبدونه من الأوثان والأصنام ﴿حَصبُ جهنـم﴾ أي حطب جهنم ووقودها قال أبو حيان : الحَصـب ما يحصب به أي يُرمى به في نار جهنم ، وقبل أن يُرمى به لا يُطلق عليه حصبٌ إلا مجازاً ﴿ أنتـــم لهـــا واردون﴾ أي أنتم داخلوها مع الأصنام ، وإنما جمع الله الكفار مع معبوداتهم في النار لزيادة غمّهم وحسرتهم برؤيتهم الآلهة التي عبدوها معهم في عذَّاب الجحيم ﴿ لُـوَكَانَ هَوْلاَءَ ٱلْهُـــةُ مَا وردوهــا﴾ أي لو كانت هذه الأصنام التي عبدتموها آلهةً ما دخلوا جهنم ﴿وكـلُ فيهـا خالـدون﴾ أي العابدون والمعبدون كلهم في جهنم مخلَّدون ﴿ له م فيها زفير ﴾ أي لهؤ لاء الكفرة في النار زفير وهو صوت النَّفس الذي يخرجُ من قلبُ المغموم وهو يشبه أنين المحزون والمكلوم ﴿وهم فيهما لا يسمعون﴾ أي لا يسمعون في

<sup>(</sup>١) المختصر ٢/ ٧١ . (٢) البحر ٦/ ٣٣٨ . (٣) زاد المسير ٥/ ٣٨٩ . (٤) البحر ٦/ ٣٤٠ .

إِنَّ ٱلَّذِينَ سَبَقَتَ لَهُمْ مِنَّا ٱلْحُسْنَى أَوْلَتَهِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ ﴿ لَا يَسْمَعُونَ حَسِيسَهَا وَهُمْ فِي مَا أَشْتَهَتُ أَنْهُ الْمُلْتِهِمُ الْمُلْتِهِكَةُ هَلْذَا يَوْمُكُمُ ٱلَّذِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَيْهُ الْمُلْتِهِكَةُ هَلْذَا يَوْمُكُمُ ٱلّذِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

جهنم شيئاً لأنهم يُحشرون صُماً كما قال تعالى ﴿ونحشرِهـم يـوم القيامـة علـى وجوههـم عُمياً وبُـكمـاً وصُــاً﴾ قال القرطبي : وسماعُ الأشياء فيها روح وأنس ، فمنع الله الكفار ذلك في النار(١) وقال ابن مسعود : إذا بقي مِن يُخلَّد في نار جهنم جعلوا في توابيت من نار ، فيها مسامير من نار فلا يسمعون شيئاً ، ولا يرى أحد منهم أنه يُعذَّب في النار غيره ثم تلا الآية(١) ﴿ إِنَّ الذين سبقت لهم منا الحُسني، أي سبقت لهم السعادة ﴿أُولئك عنها مبعدون﴾ أي هم عن النار مبعدون لا يصلون حرَّها ولا يذوقـون عذابها قال ابن عباس: أولئك أولياء الله يمرون على الصراط مراً أسرع من البرق ويبقى الكفار فيها جثياً ٣٠) ﴿لا يسمعون حسيسهـــا﴾ أي لا يسمعون حسَّ النار ولا حركة لهبها وصوتها ﴿وهــم فيمـا اشــتهـت أنفسهم خالـــدون﴾ أي وهم في الجنة دائمون ، لهم فيها ما تشتهيه الأنفس وتلذ الأعين ﴿لا يحــزنهـــم الفَزعُ الأكبرُ ﴾ أي لا تصيبهم أهوال يوم القيامة والبعث لأنهم في مأمن منها ﴿وتتلقاهم الملائكة ﴾ أي تستقبلهم الملائكة على أبواب الجنة يهنئونهم قائلين ﴿هــذا يومكــم الــذي كنتــم تــوعــدون﴾ أي هذا يوم الكرامة والنعيم الذي وعدكم الله به فأبشروا بالهناء والسرور ﴿يــوم نطوي السمــاءَ كطــيّ السِجلّ للكتــب﴾ أي اذكر يوم نطوي السماء طياً مثل طيّ الصحيفة على ما كتب فيها قال ابن عباس: كطيّ الصحيفة على ما فيها ، فاللام بمعنى «على» ﴿كما بدأنا أولَ خلقٍ نُعيده﴾ أي نحشرهم حفاةً عُراةً غُرُلاً على الصورة التي بدأنا خلقهم فيها وفي الحديث (إنكــم محشورون إلى اللــه حفاةً عُرالاً ﴿ كَمَا بِدَأْنَا أُولَ خَلَقَ نَعِيدُهُ وَعَدَا عَلَيْنَا إِنَا كَنَا فَاعْلَيْنَ ﴾ أَلاَّ وَإِنَّ أُولَ الخلائق يُكسى يوم القيامة إبراهيم عليه السلام(ن) . . ) الحديث ﴿وعداً علينا ﴾ أي وعداً مؤكداً لا يُخلف ولا يبدّل لازم علينا إنجازه والوفاء به ﴿إِنَّا كُنَّا فَاعْلَيْنَ ﴾ أي قادرين على ما نشاء ، وهو تأكيد لوقوع البعث ﴿ولقد كتبنَّا في الزبور﴾ أي سجلنا وسطرنا في الزبور المنزل على داود ﴿من بعد الـذكر﴾ أي من بعـد ما سطرنـا في اللوح المحفوظ أزلاً ﴿أن الأرض يرثها عباديَ الصالحـون﴾ أي أن الجنة يرثها المؤمنـون الصالحـون قال ابن كثير : أخبر سبحانه في التوراة والزبور وسابق علمه قبل أن تكون السموات والأرض أن يورث أمة محمد ﷺ الأرض ويُدخلهم الجنة وهم الصالحون (٥) وقال القرطبي : أحسن ما قيل فيها أنه يراد بها أرض

<sup>(</sup>١) الْقَرطبي ٢١/ ٣٤٥ . (٢) القرطبي ٢١/ ٣٤٥ . (٣) مختصر ابن كثير ٢/ ٢٣٥ . (٤) رواه مسلم عن ابن عباس .

<sup>(</sup>٥) مختصر ابن كثير ٢/ ٧٢٤ .

وَمَا آرْسَلَنَكَ إِلَّا رَحْمَةُ لِلْعَلَمِينِ ﴿ قُلْ إِنَّمَا يُوحَى إِلَى آَنَمَ أَلَكُمُ إِلَكُ وَاحِدٌ فَهَلَ أَنَهُم مُسْلِمُونَ ﴿ وَمَا آرْسَلَنَكَ إِلَّا اللَّهُ كُرُ إِلَكُ وَاحِدٌ فَهَلَ أَلْجُهُمُ مِنَ الْقُولِ فَإِن اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

الجنة لأن الأرض في الدنيا قد ورثها الصالحون وغيرهم وهو قول ابن عباس ومجاهد ويدل عليه قوله تعالى ﴿وقالوا الحمد لله الذي صدقنا وعُده وأورثنا الأرض﴾ وأكثر المفسرين على أن المراد بالعباد الصالحين أمة محمد ﷺ (١) ، وقال مجاهد : الزبور : الكتب المنزلة ، والذكرُ أمُّ الكتاب عند الله(٢) ﴿ إِنَّ فَــي هذا لبلاغـــاً لقــوم عابديــن﴾ أي إنَّ في هذا المذكور في هذه السورة من الأخبار والوعد والوعيد والمواعظ البالغة لكفايةً لقوم خاضعين متذللين لله جل وعلا ، المؤثرين لطاعة الله على طاعة الشيطان ﴿وما أرسلنـاك إلا رحمـةً للعالميــن﴾ أي وما أرسلناك يا محمد إلا رحمة للخلق أجمعين وفي الحديث ﴿إِنْمَــا أَنَا رهمةٌ مهداة) (٣) فمن قَبِلَ هذه الرحمة وشكر هذه النعمة سعد في الدنيا والأخرة(١) ﴿قـــل إِنْمَــا يُوحـي إِليَّ أنما إلهكُــم إله واحــد﴾ أي قل يا محمد لهؤ لاء المشركين : إنما أوحى إليَّ ربي أنَّ إلهكم المستحق للعبادة إله واحد أحد فرد صمد ﴿فهــل أنتـم مسلمــون﴾ استفهام ومعناه الأمر أي فأسلمـوا له وانقادوا لحكمـه وأمره ﴿ فَإِن تَـولُّــوا ﴾ أي فإن أعرضوا عن الإسلام ﴿ فقــل آذنتـكُــم علــى سواء ﴾ أي فقـل لهـم أعلمتكم بالحق على استواءٍ في الإعلام لم أخصَّ أحـداً دون أحـد ﴿وَإِنْ أَدْرِي أَقَـريــبُ أَم بعيـد ما توعـــدون﴾ أي وما أدري متى يكون ذلك العذاب ؟ ولا متى يكون أجل الساعة ؟ فهو واقع لا محالة ولكن لا علم لي بقربه ولا ببعده ﴿إنه يعلم الجهرَ من القول ويعلم ما تكتمون ﴾ أي اللَّهُ هو العالم الذي لا يخفي عليه شيء ، يعلم الظواهر والضمائر ، ويعلم السرُّ وأخفى ، وسيجازي كلاُّ بعمله ﴿وَإِن أدري لعلــه فتنةً لكــم، أي وما أدري لعل هذا الإمهال وتأخير عقوبتكم امتحـانٌ لكم لنـرى كيف صنيعكم ﴿ومتاعٌ إِلَى حين﴾ أي ولعل هذا التأخير لتستمتعوا إلى زمن معين ثم يأتيكم عذاب الله الأليم ﴿قَــال رَبُّ احكــم بالحــق﴾ أي احكم بيني وبين هؤ لاء المكذبين وافصل بيننا بالحق ﴿وربُّنــا الرحمن المستعان على ما تصفون، أي أستعين بالله على الصبر على ما تصفونه من الكفر والتكذيب. ختم السورة الكريمة بأمر النبي ﷺ بتفويض الأمر إليه وتوقع الفرج من عنده ، فهو نعــم الناصر ونعم

<sup>(</sup>١) القرطبي ٢١/ ٣٤٩ . (٢) اختار هذا القول ابن جرير الطبري وهو قريب مما ذكرناه . (٣) أخرجه الحافظ ابن عساكر .

<sup>(</sup>٤) لم يقل الله تعالى : رحمةً للمؤ منين وإنما قال ﴿ رحمةً للعالمين ﴾ فإن الله سبحانه وتعالى رحم الخلق بإرسال سيد المرسلين ﷺ لأنه جاءهم بالسعادة الكبرى ، والنجاة من الشقاوة العظمى ، ونالوا على يديه الخبرات الكثيرة في الآخرة والأولى ، وعلمهم بعد الجهالة ، وهداهم بعد الضلالة فكان رحمةً للعالمين ، حتى الكفار رُحموا به حيث أخر عقوبتهم ولم يستأصلهم بالعذاب كالمسخ والخسف والغرق .

# البَكْغُكُ : تضمنت الآيات الكريمة من وجوه البيان والبديع ما يلي :

- ١ ـ التعرض للرحمة بطريق التلطف ﴿وأنت أرحم الراحمين﴾ ولّم يقل: ارحمني .
  - ٧ ـ جناس الاشتقاق ﴿أرحم الراحمين ﴾ .
  - ٣ الجناس الناقص (الصابرين . . والصالحين) .
- ٤ الطباق بين ﴿رغباً . . ورهباً ﴾ وبين ﴿بدأنا . . ونعيده ﴾ وبين ﴿قريب أم بعيد ﴾ .
- التشريف ﴿ فنفخنا فيها من روحنا ﴾ أضاف الروح إليه تعالى على جهة التشريف كقوله ﴿ ناقة الله ﴾ .
- ٦ الاستعارة التمثيلية ﴿وتقطّعوا أمرهم بينهم ﴾ مثّل اختلافهم في الدين وتفرقهم فيه إلى شيع
   وأحزاب بالجماعة تتوزع الشيء لهذا نصيب ولهذا نصيب ، وهذا من لطيف الاستعارة .
- ٧ الإيجاز بالحذف ﴿ يا ويلنا ﴾ أي ويقولون يا ويلنا ، ومثله قوله ﴿ وتتلقاهم الملائكة هذا يومكم ﴾
   أي تقول لهم الملائكة هذا يومكم الذي كنتم توعدون .
- ٨ التشبيه المرسل المفصل ﴿نطوي السهاء كطي السبجل للكتب ﴾ أي طياً مثل طي الصحيفة على
   ما كتب فيها .
  - ٩ الاستفهام الذي يراد به الأمر ﴿فهل أنته مسلمون ﴾ أي أسلموا .
  - ١٠ ـ السجع ﴿فاعبدون ، راجعون ، كاتبون﴾ الخ وهو من المحسنات البديعية .

« تم بعونه تعالى تفسير سورة الأنبياء »



# بين يَدَع السُّورَة

\* سورة الحج مدنية وهي تتناول جوانب التشريع ، شأنها شأن سائر السور المدنية التي تُعنى بأمور التشريع ، ومع أن السورة مدنية إلا أنه يغلب عليها جو السور المكية ، فموضوع الإيمان ، والتوحيد ، والإنذار والتخويف ، وموضوع البعث والجزاء ، ومشاهد القيامة وأهوالها ، هو البارز في السورة الكريمة ، حتى ليكاد يُخيل للقارىء أنها من السور المكية ، هذا إلى جانب الموضوعات التشريعية من الإذن بالقتال ، وأحكام الحج والهدي ، والأمر بالجهاد في سبيل الله ، وغير ذلك من المواضيع التي هي من خصائص السور المدنية ، حتى لقد عدّها بعض العلهاء من السور المشتركة بين المدني والمكي .

\* ابتدأت السورة الكريمة بمطلع عنيف مخيف ، ترتجف له القلوب ، وتطيش لهوله العقول ، ذلكم هو الزلزال العنيف الذي يكون بين يدي الساعة ، ويزيد في الهول على خيال الإنسان ، لأنه لا يدك الدور والقصور فحسب ، بل يصل هوله إلى المرضعات الذاهلات عن أطفالهن ، والحوامل المسقطات حملهن ، والناس الذين يترنحون كأنهم سكرى من الخمر ، وما بهم شيء من السكر والشراب ، ولكنه الموقف المرهوب ، الذي تتزلزل له القلوب (يا أيها الناس اتقوا ربكم إن زلزلة الساعة شيء عظيم . . الآيات .

\* ومن أهوال الساعة إلى أدلة البعث والنشور ، تنتقل السورة لتقيم الأدلة والبراهين على البعث بعد الفناء ، ثم الانتقال إلى دار الجزاء ، لينال الإنسان جزاءه إن خيراً فخير ، وإن شراً فشر .

\* وتحدثت السورة عن بعض مشاهد القيامة ، حيث يكون الأبرار في دار النعيم ، والفجار في دار الجحيم .

\* ثم انتقلت للحديث عن الحكمة من الأذن بقتال الكفار ، وتناولت الحديث عن القرى المدمرة بسبب ظلمها وطغيانها ، وذلك لبيان سنة الله في الدعوات ، وتطميناً للمسلمين بالعاقبة التي تنتظر الصابرين .

\* وفي ختام السورة ضربت مثلاً لعبادة المشركين للأصنام ، وبيَّنت أن هذه المعبودات أعجز وأحقر

من ان تخلق ذبابة فضلاً عن أن تخلق إنساناً سميعاً بصيراً ، ودعت إلى اتباع ملة الخليل إبراهيم كهف الإيمان ، وركن التوحيد .

التسب ميك : سميت «سورة الحج» تخليد الدعوة الخليل إبراهيم عليه السلام ، حين انتهى من بناء البيت العتيق ونادى الناس لحج بيت الله الحرام ، فتواضعت الجبال حتى بلغ الصوت أرجاء الأرض ، وأسمع نداؤه من في الأصلاب والأرحام وأجابوا النداء «لبيك اللهم لبيك» .

# بِسْ \_\_\_\_\_\_ُلِللَّهِ ٱلرَّحْمِ الرَّحْمِ الرَّحِيمِ

يَكَأَيُّكَ ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمْ إِنَّ زَلْزَلَةَ ٱلسَّاعَةِ شَيْءٌ عَظِيمٌ ﴿ يَوْمَ تَرَوْنَهَا تَذْهَلُ كُلُّ مُرْضِعَةٍ عَمَّا أَرْضَعَتْ وَتَضَعُ كُلُّ ذَاتِ حَمْلٍ حَمْلُهَا وَتَرَى ٱلنَّاسَ سُكَـلَرَىٰ وَمَا هُم بِسُكَـٰرَىٰ وَلَـٰكِنَّ عَذَابَ ٱللَّهِ شَدِيدٌ ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن اللغيت : ﴿ وَلَوْلَة ﴾ الزلزلة : شدة الحركة وأصل الكلمة من زلَّ عن الموضع أي زال عنه وتحرك ، وزلزل الله قدمه أي حركها ، وهذه اللفظة تستعمل في تهويل الشيء ﴿تذهل﴾ ذهل عن الشيء اشتغل عنه بشاغل من هم أو وجع أو غيره ﴿مضغة﴾ المضغة : اللحمة الصغيرة قدر ما يُضغ ﴿مُلَّقة﴾ تامة الخِلْقة ﴿بهيج﴾ حسن سار للناظر ﴿عِطْفه﴾ العطف : الجانب ومنه قولهم : فلان ينظر في أعطافه أي في جوانبه ويسمى الرداء العطاف والمعطف لأنه يوضع على الجانبين ﴿العشيرِ﴾ الصاحب والخليل. النفسِكِين : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا ربَّكُم ﴾ خطاب لجميع البشر أي خافوا عذاب الله وأطيعوه بامتثال أوامره واجتناب نواهيه ، وجماع القول في التقوى هـو : طاّعةُ الله واجتناب محارمه ولهذا قال بعض العلماء : التقوى أن لا يراك حيث نهاك ، وأن لا يفقدك حيث أمرك ﴿إِنَّ زِلزِلَةِ السَّاعَةِ شيء عظيمٍ تعليلُ للأمر بالتقوى أي إن الزلزال الذي يكون بين يدي الساعة أمر عظيم وخطب جسيم لا يكاد يتصور لهوله ﴿يوم ترونها﴾ أي في ذلك اليوم العصيب الذي تشاهدون فيه تلك الزلزلة وترون هول مطلعها ﴿تذهل كلُّ مرضعة عما أرضعت ﴾ أي تغفل وتذهل ـ مع الدهشة وشدة الفزع ـ كل أنثى مرضعة عن رضيعها ، إذ تنزع ثديها من فم طفلها وتنشغل \_ لهول ما ترى \_ عن أحب الناس إليها وهو طفلها الرضيع ﴿وترى النَّاسُ سَكَارِي﴾ أي تراهم كأنهم سكاري يترنحون ترنح السكران من هول ما يدركهم من الخوف والفزع ﴿وما هم بسكارى﴾ أي وما هم على الحقيقة بسكارى من الخمر ﴿ولـكن عـذاب اللـه شديد استدراك لما دهاهم أي ليسوا بسكارى ولكن أهوال الساعة وشدائدها أطارت عقولهم وسلبت أفكارهم فهم من خوف عذاب الله مشفقون ﴿ومن الناس من يجادل في الله بغير علم ﴾ أي وبعضٌ من النَّاس من يخاصم وينازع في قدرة الله وصفاته بغير دليل ولا برهان ويقول ما لا خير فيه من الأباطيل قال المفسرون : نزلت في النضر بن الحارث وكان جدلاً يقول الملائكة بناتُ الله ، والقرآن أساطير الأولين ، ولا بعث بعد الموت قال أبو السعود : والآية عامة له ولأضرابه من العُتاة المتمردين(١) ﴿ويتبع كل شيطان

<sup>(</sup>١) إرشاد العقل السليم ٣/٤.

يُجَدِلُ فِي ٱللّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَيَتَّبِعُ كُلَّ شَيْطَنِ مَّرِيدٍ رَفَّ كُتِبَ عَلَيْهِ أَنَّهُ مَن تَوَلَاهُ فَأَنَّهُ يُضِلُهُ وَ يَهْدِيهِ إِلَى عَذَابِ السَّعِيرِ فَيْ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن تُرَابِ ثُمَّ مِن تُطَفَةٍ ثُمَّ مِن عَلَقَةٍ ثُمَّ مِن السَّعِيرِ فَي يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِن ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن تُرَابِ ثُمَّ مِن تُطَفَةٍ ثُمَّ مِن تُلَوْقُ فِي ٱلْأَرْحَامِ مَا نَشَاءُ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى ثُمَّ نُغْرِجُكُمْ طِفْلًا ثُمَّ لِيَبْلُغُوا مُن يُرَدُّ إِلَىٰ أَرْدَامِ مَا نَشَاءُ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى ثُمَّ نُغْرِجُكُمْ طِفْلًا ثُمَّ لِينَا لَكُونُ اللّهُ مُ اللّهُ وَعَلَيْ اللّهُ مِن يُتُوفًى وَمِنكُم مَّن يُرَدُّ إِلَىٰ أَرْدَلِ ٱلْعُمُرِ لِكَيْلًا يَعْلَمَ مِن بَعْدِ عِلْمِ شَيْعًا وَتَرَى ٱلْأَرْضَ أَشُدَا فَي مَن يُرَدُّ إِلَىٰ أَرْدَلِ ٱلْعُمُرِ لِكَيْلًا يَعْلَمُ مَن يُتُوفًى وَمِنكُم مَّن يُرَدُّ إِلَىٰ أَرْدَلِ ٱلْعُمُرِ لِكَيْلًا يَعْلَمُ مَن بُعْدِ عِلْمِ شَيْعًا وَتَرَى ٱلْأَرْضَ

مريد﴾ أي يطيع ويقتدي بكل عات متمرد كرؤ ساء الكفر الصادين عن الحق ﴿ كُتب عليه أنه من تولاه ﴾ أي حكم الله وقضى أنَّه من تولى الشيطان واتخذه ولياً ﴿فَأَنَّهُ يُضلُّهُ ويهديــه إلى عذاب السعير﴾ أي فأن الشيطان يغويه ويسوقه إلى عذاب جهنم المستعرة ، وعبر بلفظ ﴿ويهديـه﴾ على سبيل التهكم ، ولما ذكر تعالى المجادلين في قدرة الله ، المنكرين للبعثوالنشورذكر دليلين واضحين على إمكان البعث أحدهما في الإنسان ، والثاني في النبات فقال ﴿ يا أيها الناس إن كنتم في ريب من البعث فإنّا خلقناكم من تراب ﴾ أي إن شككتم في قدرتنا على إحيائكم بعد موتكم فانظروا في أصل خلقكم ليزول ريبكم فقد خلقنا أصلكم « آدم » من التراب ، ومن قدر على خلقكم أول مرة قادر على أن يعيدكم ثاني مرة ، والذي قدر على إخراج النبات من الأرض ، بعد موتها قادر على أن يخرجكم من قبوركم ﴿ثم من نُطفة﴾ أي ثم جعلنا نسله من المني الذي ينطف من صلب الرجل قال القرطبي : والنطف : القطر سمي نطفة لقلته(١) ﴿ثم من علقـة﴾ وهو الدم الجامد الذي يشبه العلقة التي تظهر حول الأحواض والمياه ﴿ثم من مضغة ﴾ أي من قطعة من لحم مقدار ما يمضغ ﴿مخلقة وغير مخلقة﴾ أي مستبينة الخلق مصورة وغير مصورة قال ابن زيد : المخلقة التي خلق الله فيها الرأس واليدين والرجلين ، وغير مخلقة التي لم يخلق فيها شيء ﴿لنبين لكم﴾ أي خلقناكم على هذا النموذج البديع لنبين لكم أسرار قدرتنا وحكمتنا قال الزمخشري : أي لنبين لكم بهذا التدريج قدرتنا ، وأن من قدر على خلق البشر من تراب أولا ، ثم من نطفة ثانياً ، ولا تناسب بين التراب والماء ، وقدر على أن يجعل النطفة علقة وبينهما تباين ظاهر ، ثم يجعل العلقة مضغة والمضغة عظاماً ، قادر على إعادة ما بـدأه ، بل هذا أدخل في القدرة وأهون في القياس(٢) ﴿ ونقر في الأرحام ما نشاء ﴾ أي ونثبت من الحمل في أرحام الأمهات من أردنا أن نُقرَّه فيها حتى يتكامل خلقه ﴿ إلى أجل مسمى ﴾ أي إلى زمن معين هُو وقت الوضع ﴿ثُم نخرجكم طفلاً﴾ أي ثم نخرج هذا الجنين طفلاً ضعيفاً في بدنـه وسمعـه وبصره وحواسه ، ثم نعطيه القوة شيئاً فشيئاً ﴿ثم لتبلغوا أشدكم ﴾ أي كمال قوتكم وعقلكم ﴿ومنكم من يتوفى أي ومنكم من يموت في ريعان شبابه ﴿ومنكم من يرد إلى أرذل العمـر﴾ أي ومنكم من يعمر حتى يصل إلى الشيخوخة والهرم وضعف القوة والخرف ﴿لكيلا يعلم من بعد علم شيئاً ﴾ أي ليعود إلى ما كان عليه في أوان الطفولة من ضعف البنية ، وسخافة العقل ، وقلة الفهم ، فينسى ما علمه وينكر ما عرفه

القرطبي ٦/١٢ . (٢) الكشاف ٣/١٢. .

هَامِدَةً فَإِذَآ أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَٱهۡ مَنَرَّتُ وَرَبَتْ وَأَنْبَتَتْ مِن كُلِّ زَوْجٍ بَهِيجٍ ﴿ ذَٰكِ بِأَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحَـٰقُ وَأَنَّهُم يُحْيِ ٱلْمَوْتَىٰ وَأَنَّهُ مَا كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ وَأَنَّ ٱلسَّاعَةَ ءَاتِينَةٌ لَّا رَيْبَ فِيهَا وَأَنَّ ٱللَّهَ يَبْعَثُ مَن فِي ٱلْقُبُورِ ﴿ يَ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلَا هُدًى وَلَا كِتَبِ مُّنِيرٍ ١٥ ثَانِيَ عِطْفِهِ عِلْمُعِلَّ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ۚ لَهُ فِي ٱلدُّنْيَا خِزْيٌ وَنُكِ يَقُمُ ٱلْقِيَكَمَةِ عَذَابَ ٱلْحَكِرِيقِ ﴿ ذَٰ إِلَّكَ بِمَا قَدَّمَتْ يَدَاكَ وَأَنَّ ٱللَّهَ لَيْسَ بِظَلَّامٍ لِلْعَبِيدِ ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَعْبُدُ ٱللَّهَ عَلَى حَرْفِ فَإِنْ أَصَابَهُ وَخَيْرٌ ٱطْمَأَنَّ بِهِ ءَوَ إِنْ أَصَابَتْهُ فِتْنَـةُ ٱنقَلَبَ ويعجز عما قدر عليه كما قال تعالى ﴿ومن نعمره ننكسه في الخلق﴾ ﴿وتـرى الأرض هامـدة﴾ هذه هي الحجة الثانية على إمكان البعث أي وترى أيها المخاطب أو أيها المجادل الأرض يابسةً ميتة لا نبات فيها ﴿فإذا أنزلنا عليها الماء اهتزت وربت الى أى فإذا أنزلنا عليها المطر تحركت بالنبات وانتفخت وزادت وحييت بعد موتها ﴿وأنبتت من كل زوج بهيج﴾ أي وأخرجت من كل صنف عجيب ما يسر الناظر ببهائه ورونقه ﴿ ذلك بأن الله هو الحق ﴾ أي ذلك المذكور من حلق الإنسان والنبات لتعلموا أن الله هو الخالق المدبر وأن ما في الكون من آثار قدرته وشاهد بأن الله هو الحق ﴿وأنه يحيي الموتى﴾ أي وبأنه القادر على إحياء الموتى كما أحيا الأرض الميتة بالنبات ﴿وأنه على كل شيء قديـر﴾ أي وبأنه قادر على ما أراد ﴿وأن الساعــة آتية لا ريب فيها، أي وليعلموا أن الساعة كائنة لا شك فيها ولا مرية ﴿وأنَّ الله يبعث من في القبور، أي يحيي الأموات ويعيدهم بعدما صاروا رمماً ، ويبعثهم أحياء إلى موقف الحساب ﴿ومن الناس من يجادل في الله بغير علم ولا هدى ولا كتاب منير، أي يجادل في شأنه تعالى من غير تمسك بعلم صحيح يهدي إلى المعرفة ولا كتابٍ نير بيّن الحجة بل بمجرد الرأي والهوى قال ابن عطية : كرر هذه على وجه التوبيخ فكأنه يقول : هذه الأمثال في غاية الوضوح والبيان ومن الناس مع ذلك من يجادل في الله بغير دليل ولا برهان(١) ﴿ثـانــي عطفه أي معرضاً عن الحق لاوياً عنقه كفراً قال ابن عباس: مستكبراً عن الحق إذا دُعي إليه قال الزمخشري: وثني العطف عبارة عن الكبر والخيلاء فهو كتصعير الخد(٢) ﴿ليضل عن سبيل الله ﴾ أي ليصد الناس عن دين الله وشرعه ﴿له في الدنيا خزى ﴾ أي له هوان وذل في الحياة الدنيا ﴿ونذيقه يوم القيامة عذاب الحريق، أي ونذيقه في الآخرة النار المحرقة ﴿ ذلك بما قدمت يداك ﴾ أي ذلك الخزي والعذاب بسبب ما اقترفته من الكفر والضلال ﴿وأن الله ليس بظلام للعبيد ﴾ أي وأن الله عادل لا يظلم أحداً من خلقه ﴿ ومن الناس من يعبد الله على حرف ﴾ أي ومن الناس من يعبد الله على جانب وطرف من الدين ، وهذا تمثيل للمذبذبين الذين لا يعبدون الله عن ثقة ويقين بل عن قلق واضطراب كالذي يكون على طرف من الجيش فان أحسُّ بظفر أو غنيمة استقر وإلا فرّ قال الحسن : هو المنافق يعبده بلسانه دون قلبه وقال ابن عباس : كان الرجل يقدم المدينة فإن ولدت امرأته غلاماً وأنتجت خيله قال : هذا دين صالح ، (1) البحر ٦/ ٣٥٤ . (٢) الكشاف ٣/ ١٤٤ . عَلَى وَجْهِهِ عَنَى وَجْهِهِ عَنَى اللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُ وَالْخُسْرَانُ الْمُبِينُ ﴿ يَهُ يَدْعُواْ مِن دُونِ اللّهِ مَالَا يَضُرُّهُ وَمَا لَا يَنفَعُهُ وَالْمَا يَنفَعُهُ وَالْمَا يَنفُوهُ وَمَا لَا يَنفَعُهُ وَالضَّلَالُ الْبَعِيدُ ﴿ يَ يَدْعُواْ لَمَن ضَرَّهُ وَأَقْرَبُ مِن نَفْعِهِ عَلَيْلُسَ الْمَوْلَى وَلَبِئْسَ الْعَشِيرُ ﴿ يَ إِنَّ اللّهَ يَدْخُلُ اللَّهِ مَا يُويدُ ﴿ يَ اللَّهُ يَفْعُلُ مَا يُرِيدُ ﴿ يَ مَن كَانَ يَظُنُ اللَّهُ يَنْعُولُ مَا يُرِيدُ ﴿ يَ مَن كَانَ يَظُنُ أَلَا يَعْمُوهُ اللَّهُ يَفْعُلُ مَا يُرِيدُ ﴿ يَ مَن كَانَ يَظُنُ أَلَ اللّهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ ﴿ يَ مَن كَانَ يَظُنُ أَلَا يَعْمُوهُ اللّهُ فِي الدُّنْهَا وَالْاَنْجُرَةِ فَلْيَمْدُدُ إِسَبَيٍ إِلَى السَّمَاءِ ثُمَّ لَيَقْطَعْ فَلْيَنظُرُ هَلَ يُذْهِبَنَ كَيْدُهُ مَا يَغِيظُ ﴿ يَ إِلَى السَّمَاءُ ثُمَّ لَيَقْطَعْ فَلْيَنظُرُ هَلْ يُذْهِبَنَ كَيْدُهُ مَا يَغِيظُ وَيَ

وإن لم تلد امرأته ولم تنتج خيله قال : هذا دين سوء(١) ﴿فإن أصابه خيرٌ اطمأن بــه ﴾ أي فإن ناله خير في حياته من صحةٍ ورخاء أقام على دينه ﴿وإن أصابتـه فتنة انقلـب على وجهه﴾ أي وإن ناله شيء يفتتن به من مكروه وبلاء ارتد فرجع إلى ما كان عليه من الكفر ﴿خسر الدنيا والآخرة﴾ أي أضاع دنياه وآخرته فشقي الشقاوة الأبدية ﴿ذلك هُو الخِسران المبين﴾ أي ذلك هو الخسران الواضح الذي لا خسران مثله ﴿يدعو من دون الله ما لا يضره وما لا ينفعـ هـ أي يعبد الصنم الذي لا ينفع ولا يضر ﴿ ذلك هو الضـ لال البعيـ د أي ذلك هو نهاية الضلال الذي لا ضلال بعده ، شبه حالهم بحال من أبعد في التيه ضالاً عن الطريق ﴿يدعو لمن ضره أقرب من نفعه أي يعبد وثناً أو صنهاً ضره في الدنيا بالخزي والذل أسرع من نفعه الذي يتوقعه بعبادته وهو الشفاعة له يوم القيامة ،وقيل: الآية على الفرض والتقدير:أي لو سلمنا نفعه أو ضره لكان ضره أكثر من نفعه(٢) ، والآية سيقت تسفيهاً وتجهيلاً لمن يعتقد أنه ينتفع بعبادة غير الله حين يستشفع بهـا ﴿لبئس المولى ولبئس العشير﴾ أي بئس الناصر وبئس القريب والصاحب ﴿إن الله يدخل الذين آمنوا وعملوا الصالحات جنات تجري من تحتها الأنهار ﴾ لما ذكر حال المشركين وحال المنافقين المذبذبين ذكر حال المؤ منين في الآخرة والمعنى إن الله يدخل المؤ منين الصادقين جنات تجري من تحت قصورها وغرفها أنهار اللبن والخمر والعسل وهم في روضات الجنات يجبرون ﴿إن الله يفعِـل ما يريـد﴾ أي يثيب من يشاء ويعذب من يشاء لا معقب لحكمه ، فللمؤ منين الجنة بفضله ، وللكافرين النار بعدله ﴿من كان يظن أن لن ينصره الله في الدنيا والآخرة ﴾ أي من كان يظن أن لن ينصر الله رسوله ﷺ في الدنيا والآخرة (٣) ﴿ فليمدد بسبب إلى السماء ثم ليقطع ﴾ أي فليمدد بحبل إلى السقف ثم ليقطع عنقه وليختنق به ﴿ فلينظر هل يذهبن كيده ما يغيظ أي فلينظر هل يشفي ذلك ما يجد في صدره من الغيظ؟ قال ابن كثير: وهذا القول قول ابن عباس وهو أظهر في المعنى وأبلغ في التهكم فإن المعنى : من كان يظنُّ أنَّ الله ليس بناصر محمداً وكتابه ودينه فليذهب فليقتل نفسه إن كان ذلك غائظه فإن الله ناصره لا محالة ﴿وكذلك أنزلناه آياتٍ بينات العربة الكريم كله آيات واضحات المنطوي على الحكم البالغة أنزلنا القرآن الكريم كله آيات واضحات

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٢/١٢. (٢) البحر ٦/ ٣٥٦.

<sup>(</sup>٣) للمفسرين في معنى الآية قولان : الأول أن الضمير في « ينصره » للرسول الله والمعنى على هذا : من كان من الكفار يظن أن لن ينصر الله عمداً فليختنق بحبل فإن الله ناصره لا بد ، وهذا ما رجحه ابن كثير ، والثاني أن الضمير يعود على الإنسان نفسه والمعنى : من ظن بسبب ضيق صدره وكثرة غمه أن لن ينصره الله فليختنق وليمت بغيظه ، وهذا ما رجحه صاحب التسهيل .

وَكَذَاكِ أَنْزَلْنَهُ عَايَنِ بَيِّنَتِ وَأَنَّ اللَّهَ يَهْدِى مَن يُرِيدُ ﴿ إِنَّ اللَّهَ عَالَى اللَّهَ عَالَى اللَّهَ عَالَى اللَّهَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّ

الدلالة على معانيها الرائقة ﴿وأنَّ اللهَ يهدي من يريد﴾ أي وأن الله هو الهادي لا هادي سواه يهدي من يشاء هادوا ﴾ أي اليهود وهم المنتسبون إلى موسى عليه السلام ﴿والصابئيـن ﴾ هم قوم يعبدون النجوم ﴿والنصارى ﴾ هم المنتسبون إلى ملة عيسى عليه السلام ﴿والمجـوس ﴾ هم عبدة النيران ﴿والـذين أشركوا ﴾ هم العرب عبدة الأوثان ﴿إن الله يفصل بينهم يوم القيامة ﴾ أي يقضي بين المؤمنين وبين الفرق الخمسة الضالة فيدخل المؤ منين الجنة والكافرين النار ﴿إن الله على كل شيء شهيد ﴾ أي شاهد على أعمال خلقه عالم بكل ما يعملون ﴿ ألم تـر أن الله يسجد له من في السمـوات ومن في الأرض ﴾ أي يسجـد لعظمته كل شيء طوعاً وكرهاً ، الملائكة في أقطار السموات ، والإنس والجن وسائر المخلوقات في العالم الأرضي ﴿والشمس والقمـر والنجوم والجبـال والشجر والـدوابُّ أي وهذه الأجرام العظمـي مع سائـر الجبال والأشجار والحيوانات تسجد لعظمته سجود انقياد وخضوع ، قال ابن كثير : وخص الشمس والقمر والنجوم بالذكر لأنها قد عبدت من دون الله، فبيَّـن أنها تسجد لخالقها وأنها مربوبة مسخرة(١٠). والغرض من الآية : بيان عظمته تعالى وانفراده بألوهيته وربوبيته بانقياد هذه العوالم العظمى له وجريها على وفق أمره وتدبيره ﴿وكثير من الناس﴾ أي ويسجد له كثير من الناس سجود طاعة وعبادة ﴿وكثير حق عليه العنذاب، أي وكثير من الناس وجب له العذاب بكفره واستعصائه ﴿ومن يُهن اللَّهُ فَمَا له من مكرم، أي من أهانه الله بالشقاء والكفر فلا يقدر أحد على دفع الهوان عنه ﴿إن الله يفعَل ما يشاء ﴾ أي يعذب ويرحم ، ويعز ويذل ، ويُغنى ويُفقِر ، ولا اعتراض لأحد عليه .

البَ لَاغَـُـة: تضمنت الآيات الكريمة وجوهاً من البيان والبديع نوجزها فيما يلي :

<sup>1 -</sup> التشبيه البليغ المؤكد ﴿وترى الناس سكارى﴾ أي كالسكارى من شدة الهول ، حذفت أداة التشبيه والشبه .

٢ - الاستعارة ﴿شيطان مريد﴾ استعار لفظ الشيطان لكل طاغية متمرد على أمر الله .

٣ ـ الطباق بين ﴿يُضِلُّهُ . . . ويهديه ﴾ .

<sup>(</sup>١) مختصر ابن كثير ٢/ ٥٣٤.

- ٤ ـ أسلوب التهكم ﴿ويهديه إلى عذاب السعير ﴾ .
  - طباق السلب ﴿ خلقة وغير مخلقة ﴾ .
- ٦ ـ الاستعارة اللطيفة ﴿فإذا أنزلنا عليها الماء اهتـزت وربـت﴾ شبه الأرض بنائم لا حركة له ثم
   يتحرك وينتعش وتدب فيه الحياة بنزول المطر عليه ففيها استعارة تبعية .
  - ٧ ـ الكناية ﴿ثاني عطفه ﴾ كناية عن التكبر والخيلاء .
  - ٨ ــ المجاز المرسل ﴿ بما قدمت يـداك ﴾ علاقته السببية لأن اليد هي التي تفعل الخير أو الشر .
- ٩ ـ الاستعارة التمثيلية ﴿من يعبد الله على حرف ﴾ مثل للمنافقين وما هم فيه من قلق واضطراب
   في دينهم بمن يقف على شفا الهاوية يريد العبادة والصلاة ، ويا له من تمثيل رائع !
  - . ١ ـ المقابلة البديعة بين ﴿فإن أصابه خير اطمأن به . . وإن أصابته فتنة انقلب على وجهه ﴾ .
    - ١١ ـ الطباق بين ﴿يضره . . . وينفعه ﴾ وبين ﴿يهن . . فماله من مكرم ﴾ .
      - ١٢ ـ السجع اللطيف بين كثير من الآيات .

فَكَاتُكَدَة : الْمُرضع التي شأنها أن ترضع ، والمرضعة هي التي في حال الأرضاع ملقمة ثديها لطفلها ولهذا قال ﴿تذهل كل مرضعة﴾ ولم يقل : مرضع ليكون ذلك أعظم في الذهول إذ تنزع ثديها من فم الصبي \_ أحب الناس إليها \_ وذلك غاية في شدة الهول والفزع .

تبليك : روى ابن أبي حاتم أنه قيل لعلى : « إن ههنا رجلاً يتكلم في المشيئة فاستدعاه فقال له ، يا عبد الله : خلقك كما يشاء أو كما تشاء ؟ قال بل كما شاء ، قال : فيمرضك إذا شاء أو إذا شئت وقل : بل إذا شاء ، قال : فيدخلك حيث شئت أو حيث يشاء ؟ قال : بل حيث يشاء ؟ قال : بل حيث يشاء ، قال الذي بين عينيك بالسيف »(١) .

قال الله تعالى :﴿هذان خصهان اختصموا في ربهم. . إلى . . لتكبروا الله على ما هداكم وبشر المحسنين﴾ من آية (١٩) إلى نهاية آية (٣٧) .

المنكاسكبة: لما ذكر تعالى أهل السعادة وأهل الشقاوة ، ذكر هنا ما دار بينهم من الخصومة في دينه وعبادته ، ثم ذكر عظم حرمة البيت العتيق وبناء الخليل له ، وعظم كفر هؤ لاء المشركين الذين يصدون الناس عن سبيل الله والمسجد الحرام .

<sup>(</sup>١) مختصر ابن كثير ٢/ ٥٣٥.

اللغسس، فذاب (مقامع) المقامع: الإذابة صهرت الشيء فانصهر أي أذبته فذاب (مقامع) المقامع: السياط جمع مقمعة سميت بذلك لأنها تقمع الفاجر (العاكف) المقيم الملازم (الباد) القادم من البادية (بوأنا) أنزلنا وهيأنا وأرشدنا (رجالاً) جمع راجل وهو الماشي على قدميه (ضامر) الضامر: البعير المهزول الذي أتعبه السفر (تفثهم) التفث في اللغة: الوسخ والقذر قال الشاعر():

حفوا رءوسهم لم يحلقوا تفثاً ولم يسلُّوا لهم قملاً وصئباناً

قال الثعلبي : أصل التفث في اللغة الوسخ ، تقول العرب للرجل تستقذره : ما أتفثك أي ما أوسخك وأقذرك (٢) ﴿المخبتين﴾ المخبت : المتواضع الخاشع لله .

\* هَلْذَانِ خَصْمَانِ ٱخْتَصَمُواْ فِي رَبِّهِمْ فَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ قُطِّعَتْ لَهُمْ ثِيَابٌ مِّن نَّارٍ يُصَبُّ مِن فَوْقِ رُءُوسِهِمُ الْحَمِيمُ وَلَيْ يُصْمَلُ بِهِ عَمَا فِي بُطُونِهِمْ وَٱلْجَالُودُ ﴿ وَلَهُمْ مَقَامِعُ مِنْ حَدِيدٍ ﴿ مَا فِي بُطُونِهِمْ وَٱلْجَالُودُ ﴿ وَلَيْ وَلَهُمْ مَقَامِعُ مِنْ حَدِيدٍ ﴿ مَا فِي بُطُونِهِمْ وَٱلْجَالُودُ ﴿ وَلَيْ وَلَهُمْ مَقَامِعُ مِنْ حَدِيدٍ ﴿ مَا فِي بُطُونِهِمْ وَٱلْجَالُودُ ﴿ وَلَهُمْ مَقَامِعُ مِنْ حَدِيدٍ ﴿ فَا كُلُودُ اللَّهِ مَا فَا يَخْرُجُواْ

النَّفسِكِينِ : ﴿ هذان خصمان ﴾ أي هذان فريقان مختصمان فريق المؤمنين المتقين ، وفريق الكفرة المجرمين ﴿ اختصموا في ربهم ﴾ أي اختلفوا وتنازعوا من أجل الله ودينه قال مجاهد : هم المؤ منون والكافرون ، فالمؤ منون يريدون نصرة دين الله ، والكافرون يريدون إطفاء نور الله ﴿فالـذين كفـروا قطعت لهم ثياب من نار، أي فصلت لهم ثيابٌ من نار على قدر أجسادهم ليلبسوها إذا صاروا إلى النار قال القرطبي : شبهت النار بالثياب لأنها لباس لهم كالثياب ومعنى ﴿قطعت﴾ خيطت وسويت ، وذكر بلفظ الماضي لأن الموعود منه كالواقع المحقق (٣) ﴿ يصب من فوق رءوسهم الحميم ﴾ أي يصب على رءوسهم الماء الحار المغلي بنار جهنم ﴿ يصهر به ما في بطونهم والجلود ﴾ أي يذاب به ما في بطونهم من الأمعاء والأحشاء مع الجلود قال ابن عباس: لو سقطت منه قطرة على جبال الدنيا لأذابتها وفي الحديث (إن الحميم ليصب على رءوسهم فينفذ الجمجمة حتى يخلص إلى جوفه ، فيسلت ما في جوف ه حتى يمـرق من قدميه وهـو الصهر ، ثم يعاد كما كان ) (٤) قال الإمام الفخر : والغرض أن الحميم إذا صب على رءوسهم كان تأثيره في الباطن مثل تأثيره في الظاهر ، فيذيب أمعاءهم وأحشاءهم كما يذيب جلودهم وهو أبلغ من قوله ﴿وسقوا ماء حمياً فقطع أمعاءهم ﴾ (٥) ﴿ ولهم مقامع من حديـد ﴾ أي ولهم مطارق وسياط من الحديد يضربون بها ويدفعون وفي الحديث (لو وضعت مقمعة منها في الأرض فاجتمع عليها الثقلان ما أقلوها ) (١) ﴿كلما أرادوا أن يخرجوا منها من غم أعيدوا فيها، أي كلما أراد اهل النار الخروج من النار من شدة غمها ردوا إلى أماكنهم فيها قال الحسن: إن النار تضربهم بلهبها فترفعهم حتى إذا كانوا في أعلاها ضربوا بالمقامع فهووا فيها سبعين خريفاً(٧) ﴿وَوَوَوَا عَـذَابِ الحريق﴾ أي يقال لهم : ذوقوا عذاب جهنم المحرق الذي

<sup>(</sup>۱) البيت لأمية بن أبي الصلت كذا في القرطبي ۱۲/ ٥٠ . (۲) القرطبي ۱۲/ ٥٠ . (۳) القرطبي ۲۲/ ۲۲ . (٤) أخرجه الترمذي وقال : حسن صحيح غريب . (٥) تفسير الرازي ۲۲/ ۲۲ . (٦) أخرجه أحمد . (٧) تفسير الرازي ۲۲/ ۲۲ .

مِنْهَا مِنْ غَمِّم أُعِيدُواْ فِيهَا وَذُوقُواْ عَذَابَ ٱلْحَرِيقِ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُدْخِلُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ يُحَلَّوْنَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَمِن ذَهَبٍ وَلُؤْلُوَّ الْكِبَاسُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ ﴿ ٢٥ وَهُدُوٓ ا إِلَى ٱلطَّيِّبِ مِنَ ٱلْقَوْلِ وَهُـدُوٓ اللَّهِ صِرَاطِ ٱلْحَمِيدِ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ٱلَّذِي جَعَلْنَكُ لِلنَّاسِ سَوَآءً ٱلْعَكِفُ فِيهِ وَٱلْبَادُّ وَمَن يُرِدْ فِيهِ بِإِلْحَادِ بِظُلْمٍ نَّذِقْهُ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ (١٠) وَإِذْ بَوَّأْنَا لِإِبْرَاهِمِيمَ مَكَانَ ٱلْبَيْتِ أَن لَا تُشْرِكُ بِي شَيْعًا وَطَهِّر بَيْتِي لِلطَّآبِفِينَ وَٱلْقَآمِينَ وَٱلْرَّكِعِ ٱلشُّجُودِ ﴿ وَهِ وَأَذِّن فِي ٱلنَّاسِ بِٱلْحَجَ كنتم به تكذبون ، ولما ذكر تعالى ما أعد للكفار من العذاب والدمار ، ذكر ما أعده للمؤ منين من الثواب والنعيم فقال ﴿إِن الله يدخل الذين آمنوا وعملوا الصالحات جنات تجري من تحتها الأنهار) أي يدخل المؤ منين الصالحين في الآخرة جنات تجري من تحت أشجارها وقصورها الأنهار العظيمة المتنوعة ﴿يحلون فيها من أساور من ذهب، أي تلبسهم الملائكة في الجنة الأساور الـذهبية كحلية وزينة يتزينـون بهـا ﴿ولؤلؤاً﴾ أي ويحلون باللؤلؤ كذلك إكراماً من الله لهم ﴿ولباسهم فيها حريرٍ﴾ أي ولباسهم في الجنة الحرير ، ولكنه أعلى وأرفع مما في الدنيا بكثير ﴿وهدوا إلى الطيب من القول﴾ أي أرشدوا إلى الكلام الطيب والقول النافع إذ ليس في الجنة لغوُّ ولا كذَّب ﴿وهدوا إلى صراط الحميــد﴾ أي إلى صراط الله وهو الجنة دار المتقين ، ثم عدد تعالى بعض جرائم المشركين فقال ﴿إن الذين كفروا ويصدون عن سبيــل الله والمسجد الحرام، أيجمدوابما جاء به محمد عليه السلام ويمنعون المؤ منين عن إتيان المسجد الحرام لأداء المناسك فيه قال القرطبي : وذلك حين صدوا رسول الله على عن المسجد الحرام عام الحديبية(١)، وإنما قال ﴿ ويصدون ﴾ بصيغة المضارع ليدل على الاستمرار فكأن المعنى : إن الذين كفروا من شأنهم الصد عن سبيل الله ونظيره قوله ﴿الذين آمنوا وتطمئن قلوبهم بذكر الله ﴾ ﴿الذي جعلناه للناس سواء العاكف فيه والباد، أي الذي جعلناه منسكاً ومتعبداً للناس جميعاً سواء فيه المقيم الحاضر ، والذي يأتيه من خارج البلاد ﴿ ومن يرد فيه بإلحاد بظلم ﴾ أي ومن يرد فيه سوءاً أو ميلاً عن القصد أو يهم فيه بمعصية ﴿ نذف من عذابٍ أليم، أي نذقه أشد أنواع العذاب الموجع قال ابن مسعود : لو أن رجلاً بعدن هم ما بأن يعمل سيئة عند البيت أذاقه الله عذاباً ألياً وقال مجاهد : تُضاعف السيئات فيه كما تضاعف الحسنات(٢) ﴿ وإذ بوأنا لإبراهيم مكان البيت، أي واذكر حين أرشدنا إبراهيم وألهمناه مكان البيت ﴿أَن لا تشرك بي شيئاً ﴾ أي أمرناه ببناء البيت العتيق خالصاً لله قال ابن كثير: أي ابنه على اسمي وحدي(٣) ﴿وطهر بيتي للطائفين والقائمين والركع السجود، أي طهر بيتي من الأوثان والأقذار لمن يعبد الله فيه بالطواف والصلاة قال القرطبي : والقائمون هم المصلون ، ذكر تعالى من أركان الصلاة أعظمها وهو القيام والركوع والسجود (١٠) ﴿وَأَذَّنْ فِي النَّاسِ بِالحِجِ ﴾ أي ونادِ في الناس داعياً لهم لحج بيت الله العتيق قال ابن عباس : لما فرغ إبراهيم

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٢/ ٣١ . (٢) تفسير الرازي ٢٣/ ٢٥ . (٣) المختصر ٢/ ٣٩٥ . (٤) القرطبي ٢١/ ٣٧ .

من بناء البيت قيل له : أذن في الناس بالحج ، قال يا رب : وما يبلغ صوتي ؟ قال : أذن وعلي الإبلاغ فصعد إبراهيم على جبل أبي قبيس وصاح : يا أيها الناس إن الله قد أمركم بحج هذا البيت ليثيبكم به الجنة ، ويجيركم من عذاب النار فحجوا ، فأجابه من كان في أصلاب الرجال ، وأرحام النساء : لبيك اللهم لبيك (١٠) ﴿ يَأْتُوكُ رَجَالاً وعلى كُلُّ صَامِرٍ ﴾ أي يأتوك مشاة على أقدامهم أو ركباناً على كل جمل هزيل قد أتعبه وأنهكه بعد المسافة ﴿ يأتين من كل فج عميـ ق ال أي تأتي الإبل الضامرة من كل طريق بعيد قال القرطبي : ورد الضمير إلى الإبل ﴿ يأتين ﴾ تكرمةً لها لقصدها الحج مع أربابها كما قال ﴿ والعاديات ضبحاً ﴾ في خيل الجهاد تكرمةً لها حين سعت في سبيل الله (٢) ﴿ ليشهدوا منافع لهم ﴾ أي ليحضروا منافع لهم كثيرة دينية ودنيوية قال الفخر الرازي : وانما نكُّسر المنافع لأنه أراد منافع مختصة بهـذه العبـادة دينية ودنيوية لا توجد في غيرها من العبادات (٣) ﴿ ويذكروا اسم الله في أيام معلومات على ما رزقهم من بهيمة الأنعام، أي ويذكروا عند ذبح الهدايا والضحايا اسم الله في أيام النحر شكراً لله على نعمائه وعلى ما رزقهم وملكهم من الأنعام وهي : الإبل والبقر والغنم والمعز قال الرازى : وفيه تنبيه على أن الغرض الأصلي ذكر اسمه تعالى عند الذبح وأن يخالف المشركين في ذلك فإنهم كانوا يذبحونها للنصب والأوثان (١) ﴿فكلوا منها ﴾ أي كلوا من لحوم الأضاحي ﴿ وأطعموا البائس الفقير ﴾ أي أطعموا منها البائس الذي أصابه بؤس وشدة ، والفقير الذي أضعفه الإعسار قال ابن عباس : البائس الذي ظهر بؤ سه في ثيابه وفي وجهه ، والفقير الذي لا يكون كذلك ، ثيابه نقية ووجهه وجه غني ﴿ثم ليقضوا تفثهم ﴾ أي ثم بعد الذبح ليزيلوا وسخهم الذي أصابهم بالإحرام وذلك بالحلق والتقصير وإزالة الشعث وقص الشارب والأظافر ﴿وليوفوا نذورهم اي ما أوجبوه على أنفسهم بالنذر طاعةً لله ﴿وليطوفوا بالبيت العتيـق﴾ أي ليطوفوا حول البيت العتيق طواف الإفاضة وهو طواف الزيارة الذي به تمام التحلل ، والعتيق : القديم سمي به لأنه أول بيت وضع للناس ﴿ ذلك ﴾ أي الأمر والشأن ذلك قال الزمخشري : كما يقدم الكاتب جملة من كتابه في بعض المعاني ثم إذا أراد الخوض في معنى آخر قال: هذا وقد كان كذا(٥) ﴿ ومن يعظم حرمات الله ﴾ أي من يعظم ما شرعه الله من أحكام الدين ويجتنب المعاصي والمحارم ﴿فهو خيـر له عند ربـه ﴾ أي ذلك التعظيم خير له ثواباً في الآخرة ﴿وأُحِلَّتُ لَكُم الأنعام إلا ما يتلى عليكُم﴾ أي أحللنا لكم جميع الأنعام إلا ما استثني في الكتاب المجيد كالميتة والمنخنقة وما ذبح لغير الله وغير ذلك ﴿فاجتنبوا الرجس من الأوثـان﴾ أي اجتنبوا الرجس الذي هو الأوثان كما تجتنب الأنجاس ، وهو غاية المبالغة في النهي عن عبادتها وتعظيمها

<sup>(</sup>١) الرازي ٢٧/٢٣ . (٢) القرطبي ١٦/ ٣٩ . (٣) تفسير الرازي ٢٩/ ٢٧ . (٤) الرازي ٢٩/ ٢٧ . (٥) الكشاف ٣

إِلَّا مَا يُتَّلَىٰ عَلَيْكُمْ ۚ فَأَجْتَنِبُواْ ٱلرِّجْسَ مِنَ ٱلْأُوَّ ثَلْنِ وَأَجْتَنِبُواْ قَوْلَ ٱلزُّورِ ﴿ عَنَاكُمْ فَأَوْ عَلَيْ مُشْرِكِينَ بِهِ عَ وَمَن يُشْرِكُ بِٱللَّهِ فَكَأَنَّمَا خَرَّ مِنَ ٱلسَّمَآءِ فَتَخْطَفُهُ ٱلطَّيْرَأَوْ تَهْوِى بِهِ ٱلرِّيحُ فِيمَكَانٍ سَحِيتٍ ﴿ إِنَّ ذَالِكَ وَمَن يُعَظِّمْ شَعَنَهِ ٱللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقْوَى ٱلْقُلُوبِ ﴿ لَهُ لَكُمْ فِيهَا مَنْفِعُ إِلَّ أَجَلِ مُسَمَّى ثُمَّ مَحِلْهَا إِلَى ٱلْبَيْتِ ٱلْعَتِيقِ ﴿ مَا مَنْفِعُ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى ثُمَّ مَحِلْهَا إِلَى ٱلْبَيْتِ ٱلْعَتِيقِ ﴿ مَا مَنْفِعُ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى ثُمَّ مَحِلْهَا إِلَى ٱلْبَيْتِ ٱلْعَتِيقِ ﴿ مَا مَالْعَالِمِ اللَّهِ مَا مَا لَكُونِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ وَلِكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنسَكًا لِيَذْكُواْ ٱسْمَ ٱللَّهِ عَلَىٰ مَارَزَقَهُم مِّنْ بَهِيمَةِ ٱلْأَنْعَامُ فَإِلَاهُكُرْ إِلَـٰهٌ وَاحِدٌ فَلَهُ ۖ أَسْلِمُواْ وَبَشِرِ ٱلْمُخْيِتِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَالصَّابِرِينَ عَلَى مَآ أَصَابَهُمْ وَالْمُقِيمِي ٱلصَّلَوةِ وَمِّكَ ﴿وَاجْتُنْبُوا قُولُ الزُّورِ﴾ أي واجتنبوا شهادة الزور ﴿حنفاء لله غـير مشـركين به﴾ أي ماثلـين إلى الحـق مسلمين لله غير مشركين به أحداً ﴿ ومن يشرك بالله فكأنما خرَّ من السماء فتخطفه الطير ﴾ تمثيل للمشرك في ضلاله وهلاكه أي ومن أشرك بالله فكأنما سقط من السهاء فتخطفه الطير وتمزقه كل ممزق ﴿أو تهوي به الريح في مكانٍ سحيق، أي أو عصفت به الريح حتى هوت به في بعض المهالك البعيدة ﴿ذلك ومن يعظم شعائر الله ﴾ أي ذلك ما وضحه الله لكم من الأحكام والأمثال ومن يعظم أمور الدين ومنها أعمال الحج والأضاحي والهدايا ﴿فإنها من تقوى القلوب﴾ أي فإن تعظيمها من أفعال المتقين لله قال القرطبي: أضاف التقوى الى القلوب لأن حقيقة التقوى في القلب وفي الحديث ( التقوى ههنـــا ) وأشار إلى صدره(١) ﴿لَكُمْ فيها منافع إلى أجل مسمى ﴾ أي لكم في الهدايا منافع كثيرة من الدر والنسل والركوب إلى وقت نحرها ﴿ثم محِلها إلى البيت العتيق، أي ثم مكان ذبحها في الحرم بمكة أو منى ، وخص البيت بالذكر لأنه أشرف الحرم كقوله تعالى ﴿هدياً بالغ الكعبة﴾ ﴿ولكل أمةٍ جعلنا منسكاً﴾ أي شرعنا لكل أمة من الأمم السابقة من عهد إبراهيم مكاناً للذبح تقرباً لله قال ابن كثير: يخبر تعالى أنه لم يزل ذبح المناسك وإراقة الدماء على اسم الله مشروعاً في جميع الملل ﴿ليذكروا اسم الله﴾ أي أمرناهم عند الذبح أن يذكروا اسم الله وأن يذبحوا لوجهه تعالى ﴿على ما رزقهم من بهيمة الأنعام﴾ أي شكراً لله على ما أنعم به عليهم من بهيمة الأنعام من الإبل والبقر والغنم ، بين تعالى أنه يجب أن يكون الذبح لوجهه تعالى وعلى اسمه لأنه هو الخالق الرازق لا كما كان المشركون يذبحون للأوثان ﴿فَإِلْهُكُم إِلَّهُ وَاحْدَ ﴾ أي فربكم أيها الناس ومعبودكم إله واحد لا شريك له ﴿فله أسلموا ﴾ أي فأخلصوا له العبادة واستسلموا لحكمه وطاعته ﴿وبشر المخبتين ﴾ أي بشر المطيعين المتواضعين الخاشعين بجنات النعيم ، ثم وصف تعالى المخبتين بأربع صفات فقال ﴿الَّذِينَ إذا ذكر الله وجلت قلوبهم، أي إذا ذكر الله خافت وارتعشت لذكره قلوبهم لإشراق أشعة جلاله عليها فكأنهم بين يديه واقفون ، ولجلاله وعظمته مشاهدون ﴿والصابرين على ما أصابهـم﴾ أي يصبـرون في السراء والضراء على الأمراض والمصائب والمحن وسائر المكاره ﴿والمقيمي الصلاة﴾ أي الذين يؤ دونها في أوقاتها مستقيمة كاملة مع الخشوع والخضوع ﴿وممّا رزقناهم من ينفقون ﴾ أي ومن بعض الذي رزقناهم من

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٢/ ٥٦ .

رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ ﴿ وَالْبُدُنَ جَعَلْنَاهَا لَكُمْ مِن شَعَنَيِرِ اللّهِ لَكُرْ فِيهَا خَيْرٌ فَاذْ كُواْ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهَا صَوَآفَ فَإِذَا وَجَبَتْ جُنُوبُهَا فَكُولُواْ مِنْهَا وَأَطْعِمُواْ الْقَانِعَ وَالْمُعْتَرَّ كَذَالِكَ سَخَرْنَاهَا لَكُرْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴿ لَنَ اللّهَ اللّهَ عَلَى مَا هَدَنكُمْ وَ بَشِيرِ لِللّهَ اللّهَ عُلُومُهَا وَلَادِمَا وَكُورِ يَنَالُهُ ٱلتَّقُويٰ مِنكُمْ كَذَالِكَ سَخَرَهَا لَكُمْ لِيتُكَبِرُواْ اللّهَ عَلَى مَا هَدَنكُمْ وَبَشِيرِ اللّهَ اللّهَ عُلُومُهُا وَلَادِمَا وَكُونَ يَنَالُهُ ٱلتَقُومِ مِنكُمْ كَذَالِكَ سَخَرَهَا لَكُمْ لِيتُكَبِرُواْ اللّهَ عَلَى مَا هَدَنكُمْ وَبَشِيرِ اللّهَ اللّهَ عُلَى مَا هَدَنكُمْ وَبَشِيرِ اللّهُ اللّهَ عَلَى مَا هَدَنكُمْ وَبَشِيرِ اللّهَ اللّهَ عُلَى مَا هَدَنكُمْ وَبَشِيرِ اللّهَ اللّهَ عَلَى مَا هَدَنكُمْ وَبَشِيرِ اللّهَ اللّهَ اللّهُ اللّهَ عَلَى مَا هَدَنكُمْ وَبَشِيرِ اللّهُ اللّهُ عَلَى مَا هَدَنكُمْ وَبَشِيرِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا فِي اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُولُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ

فضلنا ينفقون في وجوه الخيرات ﴿والبدن جعلناها لكم من شعائر الله ﴾ أي والإبل السمينة \_ سميت بدناً لبدانتها وضخامة أجسامها \_ جعلناها من أعلام الشريعة التي شرعها الله لعباده قال ابن كثير : وكونها من شعائر الدين أنها تُهدى إلى بيته الحرام بل هي أفضل ما يهدى (() ﴿لكم فيها خير ) قال ابن عباس : نفع في الدنيا وأجر في الآخرة ﴿فاذكروا اسم الله عليها صواف أي اذكروا عند ذبحها اسم الله الجليل عليها حال كونها صواف أي قائمات قد صففن أيديهن وأرجلهن ﴿فإذا وجبت جنوبها ﴾ أي فإذا سقطت على الأرض بعد نحرها ، وهو كناية عن الموت ﴿فكلوا منها وأطعموا القانع والمعتر أي كلوا من هذه الهدايا وأطعموا القانع أي المتعفف والمعتر أي السائل قاله ابن عباس (() ، وقال الرازي : الأقرب أن القانع هو الراضي بما يدفع إليه من غير سؤ ال وإلحاح ، والمعتر هو الذي يتعرض ويطلب ويعتريهم حالاً بعد حال (() كذلك سخرناها لكم لعلكم تشكرون أي مثل ذلك التسخير البديع جعلناها منقادة لكم مع ضخامة أجسامها لكي تشكروا الله على إنعامه ﴿لن ينال الله لحومها ولا دماؤها أي لن يصل إليه تعالى شيء من لحومها ولا دمائها ﴿ولكن ينال ه التقوى منكم أي ولكن يصل إليه التقوى منكم بامتثالكم أوامره وطلبكم رضوانه لرغبتكم لتكبروا الله على ما أرشدكم إليه من أحكام دينه ﴿وبشر المحسنين أي بشر المحسنين في أعالهم بالسعادة والفوز بدار النعيم .

الْبُكُلُغُكُم : تضمنت الآيات الكريمة وجوهاً من البيان والبديع نوجزها فيما يلي :

- ١ ـ الإيجاز ﴿اختصموا في ربهم ﴾ أي في دين ربهم فهو على حذف مضاف .
- ٢ \_ الاستعارة ﴿قطعت لهم ثياب من نار﴾ استعارة عن إحاطة النار بهم كما يحيط الثوب بلابسه .
  - ٣ ـ الطباق بين ﴿العاكف . . والباد﴾ لأن العاكف المقيم في المدينة والباد القادم من البادية .
- ٤ ـ التأكيد بإعادة الفصل ﴿فاجتنبوا الرجس من الأوثان واجتنبوا قول الـزور﴾ للعناية بشأن كل
   استقلالاً ، ويسمى في علم البديع الإطناب .

<sup>(</sup>١) المختصر ٢/ ٤٤٤. (٢) وهو قول قتادة والنجعي ومجاهد وكثير من السلف· (٣) الرازي ٣٣/ ٣٠٠.

- التشبيه التمثيلي ﴿ ومن يشرك بالله فكأنما خر من السهاء فتخطفه الطير ﴾ لأن وجه الشبه منتزعً
   من متعدد .
  - ٦ ـ الجناس الناقص ﴿وجبت جنوبها﴾ .
  - ٧ ـ الطباق بين ﴿ القانع والمعتر ﴾ لأنه القانع المتعفف والمعتر السائل .
  - ٨ ـ السجع اللطيف مثل ﴿عميق ، سحيق ، العتيق﴾ ومثل ﴿المحسنين ، المخبتين﴾ .

تبييل أن المسجد الحرام ﴿ومن يرد فيه بإلحاد الله تعالى أحداً من خلقه على الهم بالمعصية إلا في المسجد الحرام ﴿ومن يرد فيه بإلحاد من عذاب اليم ﴾ لأنه المكان المقدس الذي يجب أن يكون فيه الإنسان نقي القلب ، طاهر النفس ، صافي السريرة ، خالصاً بكليته لله ، فمن ينتهك حرمة الملك في حماه جدير بالجحيم والعذاب الأليم .

قال الله تعالى : ﴿إِن الله يدافع عن اللذين آمنوا . . إلى . . وإن الله هو العلى الكبير﴾ من آية (٣٨) إلى نهاية آية (٦٢) .

المُنَى اسَكَبَدَ : لما بيَّن تعالى مناسك الحج وما فيه من منافع الدنيا والآخرة ، وذكر أن الكفار صدوا المؤ منين عن دين الله وعن دخول مكة ، بيَّن هنا أنه يدافع عن المؤ منين وذكر الحكمة من مشر وعية القتال ومنها الدفاع عن المقدسات ، وحماية المستضعفين ، وتمكين المؤ منين من عبادة الله تعالى .

اللغيرين : ﴿صوامع﴾ جمع صومعة وهي البناء المرتفع وهي مختصة بالرهبان ﴿بيع﴾ جمع بيعة وهي كنيسة النصارى ﴿وصلوات﴾ كنائس اليهود وقال الزجاج : وهي بالعبرانية صلُوتا ﴿نكير﴾ مصدر بمعنى الإنكار قال الجوهري : النكيرُ والإنكارُ تغيير المنكر ﴿معطلة﴾ متروكة وتعطيل الشيء إبطال منافعه ﴿مشيد﴾ مرفوع البنيان .

\* إِنَّ اللَّهَ يُدَافِعُ عَنِ ٱلَّذِينَ وَامَنُوا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ خَوَّانِ كَفُورٍ ﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَانَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا ۗ وَإِنَّ

النفسي ير : ﴿إِنَّ الله يدافع عن الذين آمنوا﴾ أي ينصر المؤ منين ويدفع عنهم بأس المشركين ، وهذه بشارة للمؤ منين بإعلائهم على الكفار وكف كيدهم عنهم ﴿إِنَّ الله لا يحب كل خوان كفور﴾ أي إنه تعالى يبغض كل خائن للأمانة جاحد نعمة الله ﴿أَذِنَ للذين يُقاتلون بأنهم ظلموا﴾ فيه محذوف تقديره : أذن لهم في القتال بسبب أنهم ظلموا قال ابن عباس : هذه أول آية نزلت في الجهاد قال المفسرون : هم أصحاب رسول الله على كان مشركو مكة يؤ ذونهم أذى شديداً وكانوا يأتون رسول الله على مضروب ومشجوح ويتظلمون إليه فيقول لهم : اصبروا فاني لم أومر بقتالهم حتى هاجروا فأنزلت هذه الآية وهي أول آية أذن فيها بالقتال بعدما نهي عنه في أكثر من سبعين آية ﴿وإن الله على نصرهم لقدير﴾ أي هو تعالى قادر على نصر عباده من غير قتال ولكنه يريد منهم أن يبذلوا جهدهم في طاعته لينالوا أجر الشهداء ﴿الذين

ٱللَّهَ عَلَىٰ نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴿ إِنَّ الَّذِينَ أُنْحِرِجُواْ مِن دِينرِهِم بِغَيْرِ حَتِّي إِلَّا أَن يَقُولُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ وَلَوْ لَا دَفْعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضٍ لَمَّدِّمَتْ صَوَمِعُ وَبِيَعٌ وَصَلَوَاتٌ وَمَسَاجِدُ يُذُكُرُ فِيهَا ٱشْمُ ٱللَّهِ كَثِيراً وَلَيَنْصُرَنَّ ٱللَّهُ مَن يَنصُرُهُ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَقَوِيٌّ عَزِيزٌ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ إِن مَّكَّنَّاهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ أَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَا تَوُاْ ٱلزَّكَوٰةَ وَأَمَرُواْ بِٱلْمَعْرُوفِ وَنَهُواْ عَنِ ٱلْمُنكِّرِ وَلِلَّهِ عَلَقِبَةُ ٱلْأُمُورِ ١٤ وَإِن يُكَذِّبُوكَ فَقَدْ كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوجٍ وَعَادٌ وَيُمُودُ إِنَى وَقُومُ إِبْرَاهِمِيمَ وَقُومُ لُوطٍ ﴿ إِنَّ وَأَصْحَابُ مَدْيِنَ وَكُذِّبَ مُوسِى فَأَمْلَيْتُ لِلْكَافِرِينَ فُمَّ أَخَذْتُهُمْ أُخرجوا من ديارهم بغير حق أي أخرجوا من أوطانهم ظلماً وعدواناً بغير سبب موجب للإخراج قال ابن عباس : يعني محمداً وأصحابه أخرجوا من مكة إلى المدينة بغير حق ﴿ إِلَّا أَن يقولُـوا ربنا اللهُ ﴾ أي ما كان لهم إساءة ولا ذنب إلا أنهم وحدوا الله ولم يشركوا به أحداً ﴿ ولولا دفع الله الناس بعضهم ببعض ﴾ أي لولًا ما شرعه الله من الجهاد وقتال الأعداء لاستولى أهل الشرك على أهل الأديان وتعطلت الشعائر ولكنه تعالى دفع شرهم بأن أمر بقتالهم ﴿ لهدمت صوامع وبيع ﴾ أي لتهدمت معابد الرهبان وكنائس النصارى ﴿وصلوات ﴾ أي كنائس اليهود ﴿ومساجد يذكر فيها اسم الله كثيراً ﴾ أي ومساجد المسلمين التي يعبد فيها الله بكرة وأصيلاً ، ومعنى الآية أنه لولا كفُّه تعالى المشركين بالمسلمين ، وإذنه بمجاهدة المسلمين للكافرين لاستولى المشركون على أهل الملل المختلفة في أزمانهم فهدموا موضع عباداتهم ، ولـم يتـركوا للنصاري بيعاً ، ولا لرهبانهم صوامع ، ولا لليهود كنائس ، ولا للمسلمين مساجد ، ولغلب المشركون أهل الأديان ، وإنما خص المساجد بَهذا الوصف ﴿يذكر فيها اسم الله كثيـراً﴾ تعظياً لها وتشريفاً لأنها أماكن العبادة الحقة ﴿ولينصرن الله من ينصره ﴾ قسم أي والله سينصر الله من ينصر دينه ورسوله ﴿ إنَّ الله لقـويٌ عزيز﴾ أي إنه تعالى قادر لا يعجزه شيء ، عزيزٌ لا يُقهـر ولا يغلب قال ابن كثير : وصف نفسه بالقوة والعزة ، فبقوته خلق كل شيء ، وبعزته لا يقهره قاهر ولا يغلبه غالب(١) ﴿الذين إن مكناهم في الأرض أقاموا الصلاة وأتوا الزكاة ﴾ قال ابن عباس : هم المهاجرون والأنصار والتابعون بإحسان ، والمعنى : هؤ لاء الذين يستحقون نصرة الله هم الذين إن جعلنا لهم سلطاناً في الأرض وتملكاً واستعلاء عبدوا الله وحافظوا على الصلاة وأداء الزكاة ﴿وأمروا بالمعروف ونهـوا عن المنكر﴾ أي دعوا إلى الخير ونهوا عن الشر ﴿ ولله عاقبة الأمور ﴾ أي مرجع الأمور إلى حكمه تعالى وتقديره ﴿ وإن يكذبوك فقد كذبت قبلهم قوم نوح وعاد وثمود السلية للرسول على ووعيد للمشركين أي إن كذبك أهل مكة فاعلم أنك لست أول رسول يكذبه قومه فقد كان قبلك أنبياء كُذبوا فصبروا إلى أن أهلك الله المكذبين ، فاقتد بهم واصبر ﴿وقوم إبراهيم وقوم لوطٍ وأصحاب مدين﴾ أي وكذب كذلك قوم إبراهيم وقوم لوط وقوم شعيب ﴿وكُـذب موسى﴾ أي وكذب موسى أيضاً مع وضوح آياته ، وعظم معجزاته فها ظنـك بغيره ؟ ﴿فأمليتُ

<sup>(</sup>١) المختصر ٢/ ٤٥٠.

فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرِ ﴿ إِنَّ فَكَأْيِّن مِّن قَرْيَةٍ أَهْلَكُنَّهَا وَهِيَ ظَالِمَةٌ فَهِيَ خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا وَبِنَّرٍ مُعَطَّلَةٍ

وَقَصْرِ مَّشِيدٍ رَبِي أَفَكُمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَآ أَوْ ءَاذَانٌ يَسْمَعُونَ بِهَا فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَبْصَارُ وَلَكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِي ٱلصُّدُورِ ﴿ وَ يَسْتَعْجِلُونَكَ بِٱلْعَدَابِ وَلَن يُخْلِفَ ٱللَّهُ وَعْدَهُ وَ إِنَّ يَوْمًا عِندَ رَبِّكَ كَأَلْفِ سَنَةٍ مِّمَّا تَعُدُّونَ ﴿ وَكَأْيِن مِّن قَرْيَةٍ أَمْلَيْتُ لَمَ وَهِي ظَالِمَةٌ ثُمَّ أَخَذْتُهَا وَإِلَى ٱلْمَصِيرُ ﴿ فَيْ قُلْ يَكَأَيُّكِ ٱلنَّاسُ إِنَّكَ أَنَا لَكُو نَذِيرٌ مُّبِينٌ ﴿ فَالَّذِينَ َّامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ لَهُم مَّغْفِرَةٌ للكافرين ثم أخذتهم أي أمهلتهم ثم أخذتهم بالعقوبة ﴿فكيف كان نكير ﴾ استفهام تقريري أي فكيف كان إنكاري عليهم بالعذَّاب ألم يكن ألياً ؟ ألم أبدلهم بالنعمة نقمة ، وبالكثرة قلة ، وبالعمارة خراباً ؟ فكذلك أفعل بالمكذبين من أهل مكة ﴿فكأين من قرية أهلكناها ﴾ أي كم من قرية أهلكنا أهلها بالعذاب الشامل ﴿وهي ظالمة ﴾ أي وهي مشركة كافرة ﴿فهي خاويةٌ على عروشها ﴾ أي خرت سقوفها على الأرض ثم تهدمت حيطانها فسقطت فوق السقوف فهي مخربة مهدمة ﴿وبئـر معطلة﴾ أي وكم من بئر عطلت فتركت لا يستقى منها لهلاك أهلها ﴿وقصـر مشيد﴾ أي وكم من قصر مرفـوع البنيان أصبح خالياً بلا ساكن ، أليس في ذلك عبرة للمعتبر ؟ ﴿ أفلم يسيروا في الأرض فتكونَ لهم قلوب يعقلون بها ﴾ أي أفلم يسافر أهل مكة ليشاهدوا مصارع الكفار فيعتبروا بما حل بهم من النكال والدمار !! وهلاّ عقلوا ما يجب ان يُعقل من الإيمان والتوحيـد! ﴿ أُو آذان يسمعون بها﴾ أي أو تكون لهم آذانٌ يسمعون بها المواعظ والزواجر ﴿ فَإِنَّهَا لا تعمى الأبصار ولكن تعمى القلوب التي في الصدور ﴾ أي ليس العمى على الحقيقة عمى البصر ، وإنما العمى عمى البصيرة فمن كان أعمى القلب لا يعتبر ولا يتدبر ، وذِكر الصدور للتأكيد ونفي توهم المجاز ﴿ويستعجلونك بالعذاب ولن يخلف الله وعده﴾ أي ويستعجلك يا محمـد هؤ لاء المشركون بالعذاب استهزاءً ، وإن ذلك واقع لا محالة ، لكن لوقوعه أجل لا يتعداه لأنه تعالى لا يخلف الميعاد ﴿وإن يوماً عند ربك كألف سنة مما تعدون﴾ أي هو تعالى حليم لا يعجل فإن مقدار ألف سنة عند خلقه كيوم واحد عنده بالنسبة إلى حلمه فلِم إذاً يستبعدونه ويستعجلون العذاب ؟ ولهذا قال بعد ذلك ﴿وكأين من قرية أمليت لها وهي ظالمة اي وكثير من أهل قرية أخرت إهلاكهم وأمهلتهم مع استمرارهم على الظلم فاغتروا بذلك التأخير ﴿ثُم أَخْذَتُها وإلى المصير﴾ أي ثم أخذتهم بالعذاب بعد طول الإمهال وإليُّ المرجع والمـآب قال في البحر : لما كان تعالى قد أمهل قريشاً حتى استعجلت بالعذاب ذكر الآية تنبيهاً على أنَّ السابقين أُمهلوا ثم أُهلكوا وأن قريشاً وإن أملي تعالى لهم وأمهلهم فإنه لا بد من عذابهم فلا يفرحوا بتأخير العذاب عنهم (١) ﴿قل يا أيها الناس إنما أنا لكم نذير مبين ﴾ أي قل يا محمد لهؤ لاء المستعجلين للعذاب إنما أنا منذر لكم أخوفكم عذاب الله وأنذركم إنذاراً بيناً من غير أن يكون لي دخلٌ في تعجيل العذاب أو

<sup>(</sup>١) البحر ٦/ ٣٧٩.

وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ﴿ فَيْ وَالَّذِينَ سَعَوْاْ فِي ءَايَتِنَا مُعَجِزِينَ أَوْلَنَبِكَ أَصْحَابُ ٱلجَحِيمِ ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ وَرَزِّقٌ كَرِيمٌ ﴿ وَهَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ وَلَا نَبِيٍّ إِلَّا إِذَا تَمَنَّى أَلْقُ اللَّهُ عَالَيْتِهِ عَ فَينَسِخُ اللَّهُ مَا يُلْقِي ٱلشَّيطُنُ ثُمَّ يُحْرَمُ ٱللَّهُ عَالِيمٌ وَاللَّهُ عَلِيمٌ وَلا نَبِيٍّ إِلَّا إِذَا تَمَنَّى أَلْقَ الشَّيطُنُ فِي أَمْنِيَتِهِ عَ فَينَسِخُ اللهُ مَا يُلْقِي ٱلشَّيطُنُ ثُمَّ يُحْرَمُ ٱللهُ عَاليَتِهِ عَ وَاللّهُ عَلِيمٌ

تأخيره ﴿فالذين آمنـوا وعملوا الصالحـات لهم مغفرة ورزقٌ كريـم﴾ أي فالمؤ منون الصادقون الذين جمعوا بين الإيمان والعمل الصالح لهم عند رجم مغفرة لذنوبهم ورزق كريم في جنان النعيم قال الرازي: بين سبحانه أن من جمع بينهم فالله تعالى يجمع له بين المغفرة والرزق الكريم (١) وقال القرطي: إذا سمعت الله تعالى يقول ﴿ورزَّقُ كريـم﴾ فاعلم أنه الجنة(٢) ﴿والذين سعوا في آياتنـا معاجزيـن﴾ أي كذبـوا بآياتنـا وسعوا في إبطالها مغالبين مشاقين يريدون إطفاء نور الله ﴿أُولنَـك أصحاب الجحيـم﴾ أي فأولئـك هم أصحاب النار الحارة الموجعة ، الشديد عذابها ونكالها ، شبههم من حيث الدوام بالصاحب قال الرازي : فإن قيل : إنه عليه السلام بشر المؤمنين أولاً ، وأنذر الكافرين ثانياً في هذه الآية فكان القياس أن يقال ﴿إنما أنا لكم بشير ونذير ﴾ والجواب أن الكلام مسوق إلى المشركين وهم الذين استعجلوا العذاب و ﴿ أَيها النَّاسُ ﴾ نداءً لهم ، وإنما ذكر المؤ منين وثوابهم زيادة لغيظهم وإيذًا تهم (٣) ﴿ وما أرسلنا من قبلك من رسولٍ ولا نبيٌّ أي وما أرسلنا قبلك يا محمداً رسولاً ولا نبياً ﴿إِلَّا إِذَا تَمْنَّى ﴾ أي إلا إذا أحبُّ شيئاً وهويته نفسه ﴿أَلْقَـى الشيطان في أمنيتـه﴾ أي ألقى الشيطان في يشتهيه ويتمناه بعض الوساوس التي توجب اشتغاله بالدنيا كما قال عليه السلام ( إنه ليُغان على قلبي فأستغفر الله في اليوم سبعين مرة ) قال الفراء : تمنى إذا حدَّث نفسه وفي البخاري : قال ابن عباس : « إلا إذا تمنى ألقى الشيطان في أمنيته » إلا إذا حدَّث ألقى الشيطان في حديثه فيبطل الله ما يلقى الشيطان ويحكم الله آياته ، ويقال : أمنيته : قراءته(٤) قال النحاس : وهذا من أحسن ما قيل في الآية وأجله ، ومعنى الآية : وما أرسلنا رسولاً ولا نبياً فحدث نفسه بشيء وتمنى لأمته الهداية والإيمان إلا ألقى الشيطان الوساوس والعقبات في طريقه بتـزيين الكفر لقومه وإلقائه في نفوسهم مخالفةً لأمر الرسول وكأنَّ الآية تسلية للرسول ﷺ تقول له: لا تحزن يا محمد على معاداة قومك لك فهذه سنة المرسلين (٥) ﴿ فينسخ الله ما يلقي الشيطان ﴾ أي يزيل ويبطل الله ما يلقيه الشيطان من الوساوس والأوهام ﴿ثم يُحْكم الله آياته ﴾ أي يثبت في نفس الرسول آياته الدالة على

<sup>(1)</sup> الرازي ٢٧/٧٣ . (٢) المختصر ٢/ ٥٥ . (٣) الرازي ٢٧/٧٣ . (٤) انظر صحيح البخاري كتاب التفسير . (٥) هذا أصح ما قيل في تفسير الآية وهو اختيار المحققين من المفسرين ، وأما قصة الغرانيق التي أولع بذكرها بعض المفسرين فهي باطلة مردودة ، وهي أن الرسول عليه السلام قرأ سورة ﴿والنجم إذا هـوى﴾ بمحضر من المشركين والمسلمين فلها بلغ ﴿أفرأيتم اللات والعزى\* ومناة الثالثة الأخرى﴾ ألقى الشيطان على لسانه و تلك الغرانيق العلى وإن شفاعتهن لترتجى ، ففرح بذلك المشركون ولما انتهى من السورة سجد وسجد معه المشركون الخ قال ابن العربي : إن جميع ما ورد في هذه القصة باطل لا أصل له وقال ابن إسحاق : هي من وضع الزنادقة وقال البيهةي : رواتها مطعون فيهم وقال ابن كثير : ذكر كثير من المفسرين قصة الغرانيق وهي روايات مرسلات ومنقطعات لا تصح وقال القاضي عياض : هذا حديث لم يخرجه أحد من أهل الصحة ولا رواه أحد بسند متصل سليم ، وإنما أولع به وبمثله المفسرون والمؤ رخون ، المولعون بكل غريب ، المتلقفون من الصحف كل صحيح وسقيم . أقول : مما يدل على بطلان القصة قوله تعالى في نفس السورة ﴿وما ينطق عن الهوى\* إن هو إلا وحي يوحى فكيف نطق المعصوم بمثل هذا الذي يزعمونه ! سبحانك هذا بهتان عظيم وانظر الرد القاطع في تفسير الفخر الرازي .

حَكِيمٌ ﴿ وَ لَيَجْعَلَ مَا يُلْقِي ٱلشَّيْطَانُ فِتْنَةً لِلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ وَٱلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُم ۗ وَإِنَّ ٱلظَّالِمِينَ لَفِي شِـقَاقِ بَعِيدٍ رَثِينَ وَلِيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ أَنَّهُ ٱلْحَتَى مِن رَّبِّكَ فَيُؤْمِنُواْ بِهِ لِهِ فَتُخْبِتَ لَهُ, قُلُوبَهُمْ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَهَادِ ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴿ إِنَّ وَلَا يَزَالُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فِي مِرْيَةٍ مِّنَّهُ حَتَّىٰ تَأْتِيهُمُ ٱلسَّاعَةُ بَغْتَةً أَوْ يَأْتِيهُمْ عَذَابُ يَوْمٍ عَقِيمٍ وَفِي ٱلْمُلُّكُ يَوْمَينِ لِلَّهِ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ فَالَّذِينَ عَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ فِي جَنَّاتِ ٱلنَّعِيمِ وَفِي وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّبُواْ بِعَايَتِنَا فَأُولَنَ إِنَ هَلُمْ عَذَابٌ مُّهِينٌ ﴿ وَٱلَّذِينَ هَاجَرُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ثُمَّ قُتِلُواْ أَوْ مَا تُواْ الوحدانية والرسالة ﴿والله عليم حكيم ﴾ أي مبالغٌ في العلم حكيم يضع الأشياء في مواضعها قال أبـو السعود : وفي الآية دلالة على جواز السهومن الأنبياء عليهم السلام، وتطرق الوسوسة إليهم (١) ﴿ليجعل ما يلقى الشيطان، أي ليجعل تلك الشبه والوساوس التي يلقيها الشيطان ﴿فتنةً للذين في قلوبهم مرضٌ ﴾ أي فتنة للمنافقين الذين في قلوبهم شك وارتياب ﴿والقاسية قلوبهـم﴾ أي وفتنةً للكافرين الذين لا تلين قلوبهم لذكر الله ، وهم خواص من الكفار عتاةً كأبي جهل ، والنضر ، وعتبة ﴿وإن الظالمين لفي شقاق بعيد، أي وإن هؤ لاء المذكورين من المنافقين والمشركين لفي عداوة شديدة لله ولرسوله ، ووصف الشقاق بلفظ ﴿بعيد﴾ لأنه في غاية الضلال والبعدِ عن الخير ﴿وليعلم الذين أوتوا العلم أنه الحق من ربك ﴾ أي وليعلم أهل العلم أن القرآن هو الحق النازل من عند الله تعالى ﴿فيؤمنـوا به ﴾ أي يؤ منوا بهذا القرآن ﴿ فتخبت له قلوبهم ﴾ أي تخشع وتسكن لهقلوبهم بخلاف من في قلبه مرض ﴿ وإنَّ الله لهادي الذين آمنــوا إلى صراطٍ مستقيم ﴾ أي مرشد المؤمنين إلى الصراط المستقيم ومنقذهم من الضلالة والغواية ﴿ولا يزال الذيب كفروا في مِرْيبة منه ﴾ أي ولا يزال هؤ لاء المشركون في شك وريب من هذا القرآن ﴿حتى تأتيهم الساعة بغتة ﴾ أي حتى تأتيهم الساعة فجأة دون أن يشعروا قال قتادة : ما أخذ الله قوماً قطُّ إلا عنـــد سكرتهم وغرتهم ونعمتهم فلا تغتروا بالله إنه لا يغتر بالله إلا القوم الفاسقون ﴿أُو يأتيهـم عذاب يوم عقيم ﴾ أي أو يأتيهم عذاب يوم القيامة وسمي عقياً لأنه لا يوم بعده قال أبو السعود : كأنَّ كل يوم يلد ما بعده من الأيام ، فما لا يوم بعده يكون عقياً ، والمراد به الساعة أيضاً كأنه قيل : أو يأتيهم عذابها ، ووضع ذلك موضع الضمير لمزيد التهويل (٢) ﴿ المُّلك يومنه ذلله ﴾ أي الملك يوم القيامة لله وحده لا منازع له فيه ولا مدافع ﴿ يُحكُّم بينهم ﴾ أي يفصل بين عباده بالعدل ، فيدخل المؤمنين الجنة والكافرين النار ولهذا قال ﴿ فَالذِّينَ آمَنُوا وَعَمَلُوا الصَّالِحَاتَ فِي جَنَاتُ النَّعِيمِ ﴾ أي فالذين صدقوا الله ورسوله وفعلوا صالح الأعمال لهم النعيم المقيم في جنات الخلد ﴿والذين كفروا وكذبوا بآياتنا فأولئك لهـم عذابٌ مهيـن﴾ أي والـذين جحدوا بآيات الله وكذبوا رسله لهم العذاب المخزي مع الإهانة والتحقير في دار الجحيم ﴿والذينِ هاجروا في سبيل الله ﴾ أي تركوا الأوطان والديار ابتغاء مرضاة الله وجاهدوا لإعلاء كلمة الله ﴿ثُمُّ قُتلُوا أُو

<sup>(</sup>١) أبو السعود ٤/ ١٨ . (٢) أبو السعود ٤/ ١٩ .

لَيْرَزُقَنَّهُمُ ٱللَّهُ رِزْقًا حَسَنَا وَإِنَّ ٱللَّهَ لَمُو حَيْرُ ٱلرَّزِقِينَ ﴿ لَيْ لَيُدْخِلَنَّهُم مَّذَخَلًا يَرْضُونَهُ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَعَلِيمٌ حَلِيمٌ ﴿ لَيْ اللّهَ لَعَنْ عَالَهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ لَيَنْ صُرَنَّهُ ٱللّهُ إِنَّ ٱللّهَ لَعَنْ عَاقَبَ بِمِثْ لِمَا عُوقِبَ بِهِ عَثْمَ بُغِي عَلَيْهِ لَيَنْ صَرَنَّهُ ٱللّهُ إِنَّ ٱللّهَ لَعَنْ عَقْبُ وَ رُولِحَ النَّهَ اللّهَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ لَيَنْ صَرَنَّهُ اللّهَ اللّهَ عَلَيْهِ اللّهَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهَ عَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴿ إِنّ اللّهَ هُوَ الْحَقَ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ يُولِحُ النَّهَ اللّهَ هُو ٱلْحَلِي اللّهَ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

ماتوا الله أي قتلوا في الجهاد أو ماتوا على فرشهم (ليرزقنهم الله رزقاً حسناً أي ليعطينهم نعياً خالداً لا ينقطع أبداً وهو نعيم الجنة (وإنَّ الله لهو خير الرازقين أي هو تعالى خير من أعطى فإنه يرزق بغير حساب (ليدخلنهم مدخلاً يرضونه في أي ليدخلنهم مكاناً يرضونه وهو الجنة التي فيها ما لا عين رأت ، ولا أذن سمعت ، ولا خطر على قلب بشر (وإن الله لعليم حليم أي عليم بدرجات العاملين حليم عن عقابهم (ذلك ومن عاقب بمشل ما عوقب به أي جازى الظالم بمثل ما ظلمه (ثم بُغي عليه لينصرنه الله أي ثم اعتدى الظالم عليه ثانياً لينصرن الله ذلك المظلوم (إن الله لعفو غفور أي مبالغ في العفو والغفران ، وفيه تعريض بالحث على العفو والصفح ، فإنه تعالى مع كهال قدرته على الانتقام يعفو ويغفر فغيره أولى بذلك (ذلك بأن الله يولج الليل في النهار ويولج النهار في الليل أي النهار أي أنه يدخل كلاً منها في الآخر . بأن ينقص من الليل في النهار أي أنه يدخل كلاً منها في الآخر . بأن ينقص من الليل في النهار عباده بصير بأحوالهم لا تخفى عليه خافية (ذلك بأن الله هو الحق أي ذلك بأن الله هو الإله الحق فوأن الله سميع بصير أي أي وأن الذي يدعوه المشركون من الأصنام والأوثان هو الباطل الذي لا يقدر على شيء (وأن الله هو العلي الكبير) أي هو العالي على كل شيء ذو العظمة والكبرياء فلا أعلى منه ولا أكبر .

البَ لَاغَكَ : تضمنت الآيات الكريمة وجوهاً من البيان والبديع نوجزها فيما يلي :

- ١ ـ صيغة المبالغة ﴿خُوَّانَ كُفُـورَ﴾ لأن فعال وفعول من صيغ المبالغة .
- ٧ \_ الحذف لدلالة السياق عليه ﴿أَذِن للذين يقاتلون ﴾ أي أذن بالقتال للذين يقاتلون .
  - ٣ \_ تأكيد المدح بما يشبه الذم ﴿ إلا أن يقولوا ربنا الله ﴾ أي لا ذنب لهم إلا هذا .
- ٤ ـ المقابلة اللطيفة بين ﴿ فالذين آمنوا وعملوا الصالحات لهم مغفرة ورزق كريم ﴾ وبين ﴿ والذين سعوا في آياتنا معاجزين أولئك أصحاب الجحيم ﴾ .
  - ๑ ـ جناس الاشتقاق ﴿وما أرسلنا من رسول﴾ .

٦ \_ الطباق بين ﴿ينسخ . . ثم يحُكم ﴾ .

٧ ـ الاستعارة البديعة ﴿أو يأتيهم عـذاب يوم عقيم ﴾ وهذا من أحسن الاستعـارات لأن العقيم المرأة التي لا تلد ، فكأنه سبحانه وصف ذلك اليوم بأنه لا ليل بعـده ولا نهـار لأن الزمـان قد مضى ، والتكليف قد انقضى ، فجعلت الأيام بمنزلة الولدان لليالي ، وجعل ذلك اليوم من بينها عقياً على طريق الاستعارة .

قال الله تعالى : ﴿ أَلَم تَر أَن الله أَنز ل من السهاء ماءً . . إلى . . فنعم المولى و نعم النصير ﴾ من آية (٦٣) إلى آية (٧٨) نهاية السورة الكريمة .

المُنَاسَبَهُ : لمَا ذكر تعالى ما دلَّ على قدرته الباهرة من إيلاج الليل في النهار والنهار في الليل ونبه به على نعمه ، أتبعه هنا بأنواع أخر من الدلائل على قدرته وحكمته ، وجعلها كالمقدمة لإثبات البعث والمعاد ، وختم السورة بدعوة المؤمنين إلى عبادة الله الواحد الأحد .

اللغي : ﴿ سلطاناً ﴾ حجة وبرهاناً ﴿ يسطون ﴾ يبطشون ، والسطوة : القهر وشدة البطش يقال : سطا يسطو إذا بطش به ﴿ يسلبهم ﴾ سلب الشيء : اختطفه بسرعة ﴿ قدروا ﴾ عظموا ﴿ يصطفي ﴾ يجتبي ويختار ﴿ حرج ﴾ ضيق ﴿ ملة ﴾ الملة : الدين .

الذِي أَحْيَا كُرْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُحْيِيكُمْ إِنَّ آلْإِنسَانَ لَكَفُورٌ ﴿ وَإِن جَالَنَا مَنسَكًا هُمْ نَاسِكُوهُ الذِي أَخْيَا كُونَ مُ اللَّهُ أَعْلَى اللَّهُ ا

بقدرته السماء كي لا تقع على الأرض فيهلك من فيها ﴿ إِلاَّ بِإِذْنَهُ ﴾ أي إلا إذا شاء وذلك عند قيام الساعة ﴿إِنَّ الله بالناس لرءوف رحيم، أي وذلك من لطفه بكم ورحمته لكم حيث هيأ لكم أسباب المعاش فاشكروا آلاءه ﴿وهو الذي أحياكم ﴾ أي أحياكم بعد أن كنتم عدماً ﴿ثم يميتكم ﴾أي يميتكم عند انتهاء آجالكم ﴿ثم يحييكم ﴾ أي بعد موتكم للحساب والثواب والعقاب ﴿إِنَّ الإِنسان لكفور ﴾ أي مبالغ في الجحود لنعم الله قال ابن عباس: المراد بالإنسان الكافر والغرض من الآيات توبيخ المشركين كأنه يقول: كيف تجعلون لله أنداداً وتعبدون معه غيره وهو المستقل بالخلق والرزق والتصرف !! ﴿لَكُلُّ أُمَّةٍ جَعَلْنا منسكاً ﴾ أي لكل نبي من الأنبياء وأمةٍ من الأمم السابقين وضعنا لهم شريعة ومتعبداً ومنهاجاً(١) كقوله ﴿ لكل جعلنا منكم شرعةً ومنهاجاً ﴾ ﴿ هم ناسكوه ﴾ أي هم عاملون به أي بذلك الشرع ﴿ فلا ينازعنـك في الأمر﴾ أي لا ينازعك أحدٌ من المشركين فيما شرعـتُ لك ولأمتـك فقـد كانـت الشرائـع في كل عصر وزمان ، وهو نهيُّ يراد به النفي أي لا ينبغي منازعةُ النبي ﷺ لأن الحق قد ظهر بحيث لا يسع النزاع فيه ﴿وادعُ إلى ربك ﴾ أي أدعُ الناس إلى عبادة ربك وإلى شريعته السمحة المطهرة ﴿إنك لعلى هدى مستقيم ﴾ أي فإنك على طريق واضح مستقيم، موصل إلى جنات النعيم ﴿ وإِن جادلوك فقل اللهُ أعلم بما تعملون ﴾ أي وإن خاصموك بعد ظهور الحق وقيام الحجة عليهم فقل لهم: الله أعلم بأعمالكم القبيحة وبما تستحقون عليها من الجزاء، وهذا وعيد وإنذار ﴿الله يحكم بينكم يوم القيامة فيما كنتم فيه تختلفون ﴾ أي الله يفصل في الآخرة بين المؤ منين والكافرين فيما كانوا فيه يختلفون من أمر الدين ، فيعرفون حينئذ الحق من الباطل ﴿ أَلَم تَعَلَّم أَن الله يعلم ما في السهاء والأرض﴾ الاستفهام تقريري أي لقد علمت يا محمد أنَّ الله أحاط علمه بما في السماء والأرض فلا تخفى عليه أعمالهم ﴿إنَّ ذلك في كتــاب﴾ أي إن ذلك كله مسطر في اللوح المحفوظ ﴿إِنَّ ذلك على الله يسير ﴾أي إن حصر المخلوقات تحت علمه وإحاطته سهلٌ عليه يسيرٌ لديه ثم بيِّن سبحانه ما يقدم عليه الكفار مع عظيم نعمه ، ووضوح دلائله فقال ﴿ويعبدون من دون الله ﴾ أي ويعبد كفار قريش غير الله تعالى أصناماً لا تنفع ولا تسمع ﴿ ما لم ينزل بــه سلطاناً ﴾ أي ما لم يرد به حجة ولا برهان من جهة الوحي والشرع ﴿وما ليس لهم به علم ﴾ أي وما ليس عندهم به علم من جهة العقل وإنما هو مجرد التقليد الأعمى للآباء ﴿وما للظالمين من نصيـر﴾ أي ليس لهم ناصر يدفع عنهم عذاب الله

<sup>(</sup>١) قال ابن عباس : المنسك : الشريعةُ والمنهاج ، قال الرازي : وهو الأقرب هنا .

﴿وَإِذَا تُتُلِّى عَلَيْهِم آياتنا بينات﴾ أي وإذا تليت على هؤ لاء المشركين آيات القرآن الواضحة الساطعة وما فيها من الحجج القاطعة على وحدانية الله ﴿تعرف في وجـو، الذين كفروا المنكـر﴾ أي ترى في وجوه الكفار الإنكار بالعبوس والكراهة ﴿يكادون يسطون بالذين يتلون عليهم آياتنا﴾ أي يكادون يبطشون بالمؤمنين الذين يتلون عليهم القرآن ﴿قل أفأنبئكـم بشرٍ من ذلكـم النارُ﴾ أي قل لهم : هل أخبركم بما هو أسوأ أو أشنع من تخويفكم للمؤ منين وبطشكم بهم ؟ إنه نار جهنم وعذابها ونكالها ﴿وعدها الله الـذين كفروا﴾ أي وعدها الله للكافرين المكذبين بآياته ﴿وبئس المصير ﴾ أي بئس الموضع الذي يصيرون إليه ﴿يا أيها الناس ضرب مثلٌ فاستمعوا له ﴾ أي يا معشر المشركين ضرب الله مثلاً لما يعبد من دون الله من الأوثان والأصنام فتدبروه حق التدبر واعقلوا ما يقال لكم ﴿ إن الذين تدعون من دون الله لـن يخلقوا ذباباً ولو اجتمعوا له ﴾ أي إنَّ هذه الأصنام التي عبدتموها من دون الله لن تقدر على خلق ذبابة على ضعفها وإن اجتمعت على ذلك ، فكيف يليق بالعاقل جعلها آلهة وعبادتها من دون الله! قال القرطبي : وخص الذباب لأربعة أمور : لمهانته ، وضعفه ، ولاستقذاره ، وكثرته ، فإذا كان هذا الذي هو أضعف الحيوان وأحقره لا يقدر منعبدوهم من دون الله على خلق مثله ودفع أذيته ، فكيف يجـوز أن يكونـوا آلهـة معبـودين ، وأربابــأ مطاعين ؟ وهذا من أقوى الحجة وأوضح البرهان(١١) ﴿وإن يسلبهم الذباب شيئاً لا يستنقذوه منــهـ أي لو اختطف الذباب وسلب شيئاً من الطيب الذي كانوا يضمخون به الأصنام لما استطاعت تلك الألهة استرجاعه منه رغم ضعفه وحقارته ﴿ضعف الطالب والمطلوب﴾ أي ضعف العابد الذي يطلب الخير من الصنم ، والمطلوب الذي هو الصنم ، فكل منهما حقير ضعيف (٢) ﴿ ما قدر وا الله حق قدره ﴾ أي ما عظموه حق تعظيمه حيث جعلوا الأصنام \_ على حقارتها \_ شركاء للقوى العزيز ولهذا قال ﴿إن الله لقوي عزيـز﴾ أي هو تعالى قادر لا يعجزه شيء ، غالب لا يغلب ، فكيف يسوون بين القوي العزيز والعاجز الحقير؟! ﴿الله يصطفي من الملاتكة رسلاً ومن الناس﴾ أي الله يختار رسلاً من الملائكة ليكونوا وسطاء لتبليغ الوحي إلى أنبيائه ، ويختار رسلاً من البشر لتبليغ شرائع الدين لعباده ، والآية ردُّ على من أنكر أن يكون الرسول (١) القرطبي ٢١/ ٩٧ . (٢) قال ابن عباس : الطالب الصنمُ ، والمطلوبُ الذباب ، وقال السديُّ : الطالب العابد ، والمطلوب الصنم نفسه

وهذا هو الراجح وهو الذي اخترناه .

بَصِيرٌ ﴿ إِنَّ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَإِلَى اللّهِ تُرْجَعُ الْأُمُورُ ﴿ يَنَا أَيُهَا الّذِينَ عَامَنُواْ الرَّكُواْ وَالْبُحُدُواْ وَالْبُحُدُواْ فِي اللّهِ حَقَّ جِهَادِهِ عَهُوا الْحَبَرُكُمُ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ وَالْفَعِلُواْ الْحَبَرُكُمُ وَالْفَحُونَ ﴿ وَالْمَعْلَمُ اللّهِ عَقَ جَهَادِهِ عَهُ الْمَولُ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي اللّهِ حَقَّ جِهَادِهِ عَهُ الْحَولُ الرّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ فِي الدّينِ مِنْ حَرَجٌ مِّلَةَ أَبِيكُمْ إِبْرَاهِمَ هُو سَمَّلَكُمُ الْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ وَفِي هَلْذَا لِيَكُونَ الرّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُواْ شُهَدَاءَ عَلَى النّاسِ فَأَقِيمُواْ الصَّلَوةَ وَءَاتُواْ الرَّكُوةَ وَاعْتَصِمُواْ بِاللّهِ هُو مَوْلَلَكُمْ فَنِعُمَ الْمَوْلَى وَيَعْمَ الْمَولُكُولُ السَّلُولَةِ وَءَاتُواْ الرَّكُوةَ وَاعْتَصِمُواْ بِاللّهِ هُو مَوْلَلَكُمْ فَنِعْمَ الْمَولُكُولُ وَيَعْمَ النّاسِ فَأَقِيمُواْ الصَّلُوةَ وَءَاتُواْ الرَّكُوةَ وَاعْتَصِمُواْ بِاللّهِ هُو مَوْلَلَكُمْ فَيْعِمَ الْمَولُكُولُ وَيَعْمَ النّاسِ فَا أَيْسِكُوا الصَّلُوةَ وَءَاتُواْ الرَّكُوةَ وَاعْتَصِمُواْ بِاللّهِ هُو مَوْلَلَكُمْ فَيْعَمَ الْمُولُلُولُ اللّهُ وَيَعْمَ النّاسِ فَالْعَالُونَ وَءَاتُواْ الرَّكُونَ وَاعْتَصِمُواْ بِاللّهِ هُو مَوْلَلَكُمْ فَيْعَمَ الْمُؤْلِقُ وَعَالَوْلُولُولُولُولُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

من البشر ﴿إنَّ الله سميع بصير﴾ أي يسمع ما يقولون ويرى ما يفعلون ﴿يعلم ما بين أيديهم وما خلفهم﴾ أي يعلم ما قدموا وما أخَّروا من الأفعال والأقوال والأعمال ﴿ وإلى الله تُرجع الأمور ﴾ أي إليه وحده جل وعلا ترد أمور العباد فيجازيهم عليها ﴿يا أيها الذين آمنوا اركعوا واسجدوا ﴾ أي صلوا لربكم خاشعين ، وإنما عبر عن الصلاة بالركوع والسجود لأنها أشرف أركان الصلاة ﴿واعبدوا ربكم ﴾ أي أفردوه بالعبادة ولا تعبدوا غيره ﴿وافعلوا الخير﴾ أي افعلـوا ما يقربـكم من اللـه من أنـواع الخـيرات والمبـرات كصلة الأرحام ، ومواساة الأيتام ، والصلاة بالليل والناس نيام ﴿لعلكم تفلحونِ ﴾ أي لتفوزوا وتظفروا بنعيم الأخرة ﴿وجاهدوا في الله حقَّ جهاده﴾ أي جاهدوا بأموالكم وأنفسكم لإعلاء كلمة الله حقُّ الجهاد باستفراغ الوسع والطاقة ﴿هو اجتباكم ﴾ أي هو اختاركم من بين الأمم لنصرة دينه، وخصكم بأكمل شرع وأكرم رسول ﴿وما جعل عليكم في الدين من حرج﴾ أي وما جعل عليكم في هذا الدين من ضيق ولا مشقة ، ولا كلفكم مالا تطيقون بل هي الحنيفية السمحة ولهذا قال ﴿ملَّة أبيكُم إبراهيم﴾ أي دينكم الذي لا حرج فيه هو دين ابراهيم فالزموه لأنه الدين القيم كقوله ﴿ديناً قيماً ملة إبراهيم حنيفاً ﴾ ﴿هـو سَمَّاكُم المسلمين من قبل وفي هـذا ﴾ أي الله(١) سماكم المسلمين في الكتب المتقدمة وفي هذا القرآن ، ورضي لكم الابِسلام ديناً قال الابِمام الفخر : المعنى أنه سبحانه في سائر الكتب المتقدمة على القرآن ، وفي القرآن أيضاً بيَّن فضلكم على الأمم وسيًّاكم بهذا الاسم الأكرم ، لأجل الشهادة المذكورة ، فلما خصكم بهذه الكرامة فاعبدوه ولا تردوا تكاليفه ﴿ليكون الرسول شهيداً عليكم وتكونوا شهداء على الناس﴾ أي ليشهد عليكم الرسول بتبليغه الرسالة لكم وتشهدوا أنتم على الخلائق أنَّ رسلهم قد بلُّغتهم ﴿فأقيموا الصلاة وأتـوا الزكاة﴾ أي وإذْ قد اختاركم الله لهذه المرتبة الجليلة فاشكروا الله على نعمته بأداء الصلاة ودفع الزكاة ﴿واعتصموا بالله ﴾ أي استمسكوا بحبله المتين وثقوا واستعينوا بالله في جميع أموركم ﴿فنعم المولى ونعم النصيـر﴾ أي نعم هو تعالى الناصر والمعين .

الكلاغكة: تضمنت الآيات الكريمة وجوهاً من البيان والبديع نوجزها فيما يلي:

<sup>(</sup>١) هذا قول ابن عباس ومجاهد وهو الظاهر ، وقال الحسن : الضمير يعود على إبراهيم ، وهذا قولٌ مرجوح والله أعلم .

- ١ ـ الامتنان بتعداد النعم ﴿ ألم تر أن الله سخر لكم ما في الأرض ، والفلك تجري . . ﴾ الخ
   وكذلك الاستفهام الذي يفيد التقرير .
  - ٢ \_ الطباق ﴿ يُستكم ثم يحييكم ﴾ .
  - ٣ ـ صيغة المبالغة ﴿إنَّ الانسان لكفور﴾ أي مبالغ في الجحود .
- ٤ ـ النهي الذي يراد منه نفي الشيء ﴿فلا ينازعنك ﴾ أي لا ينبغي لهم منازعتك فقد ظهر الحق
   وبان .
- الاستعارة اللطيفة ﴿تعرف في وجوه الذين كفروا المنكر﴾ أي تستدل من وجوههم على المكروه
   وإرادة الفعل القبيح مثل قولهم : عرفت في وجه فلان الشر .
- ٦ ـ التمثيل الرائع ﴿إن الذين تدعون من دون الله لن يخلقوا ذباباً ﴾ أي مثل الكفار في عبادتهم لغير
   الله كمثل الأصنام التي لا تستطيع أن تخلق ذبابة واحدة قال الزمخشري : سميت القصة
   الرائقة المتلقاة بالاستحسان مثلاً تشبيهاً لها ببعض الأمثال .
- ٧ ـ المجاز المرسل ﴿ اركعوا واسجدوا ﴾ من إطلاق الجزء على الكل أي صلوا لأن الركوع والسجود من أركان الصلاة .
- ٨ ذكر العام بعد الخاص لإفادة العموم مع العناية بشأن الخاص ﴿اركعوا واسجدوا واعبدوا ربكم وافعلوا الخير﴾ بدأ بخاص ، ثم بعام ، ثم بأعم .

« تم بعونه تعالى تفسير سورة الحج » .

\* \* \*



## بيَنْ يَدَعِ السُّورَة

\* سورة « المؤمنون » من السور المكية التي تعالج أصول الدين من « التوحيد والرسالة ، والبعث » سميت بهذا الاسم الجليل « المؤمنون » تخليداً لهم وإشادةً بمآثرهم وفضائلهم الكريمة التي استحقوا بها ميراث الفردوس الأعلى في جنات النعيم .

\* عرضت السورة الكريمة لدلائل القدرة والوحدانية مصورة في هذا الكون العجيب، في الإنسان، والحيوان، والنبات، ثم في خلق السموات البديعة ذات الطرائق، وفي الآيات الكونية المنبثة فيا يشاهده الناس في العالم المنظور من أنواع النخيل والأعناب، والزيتون والرمان، والفواكه والثمار، والسفن الكبيرة التي تمخر عباب البحار، وغير ذلك من الآيات الكونية الدالة على وجود الله جل وعلا.

\* وقد عرضت السورة لقصص بعض الأنبياء تسلية لرسول الله على عمّا يلقاه من أذى المشركين ، فذكرت قصة نوح ، ثم قصة هود ، ثم قصة موسى ، ثم قصة مريم البتول وولدها عيسى ، ثم عرضت لكفار مكة وعنادهم ومكابرتهم للحق بعدما سطع سطوع الشمس في رابعة النهار ، وأقامت الحجج والبراهين على البعث والنشور ، وهو المحور الذي تدور عليه السورة ، وأهم ما يجادل فيه المبطلون ، فقصمت ببيانها الساطع ظهر الباطل .

\* وتحدثت السورة عن الأهوال والشدائد التي يلقاها الكفار وقت الاحتضار وهم في سكرات الموت ، وقد تمنوا العودة الى الدنيا ليتداركوا ما فاتهم من صالح العمل ، ولكن هيهات فقد انتهى الأجل ، وضاع الأمل . وختمت السورة بالحديث عن يوم القيامة حيث ينقسم الناس الى فريقين : سعداء ، وأشقياء ، وينقطع الحسب والنسب فلا ينفع إلا الايمان والعمل الصالح ، وسجلت المحاورة بين الملك الجبار وبين أهل النار وهم يصطرخون فيها فلا يغاثون ولا يجابون ! !

قال الله تعالى : ﴿قد أَفلَـع المؤمنون . . إلى . . وعليها وعلـى الفلك تحملون﴾ من آية (١) إلى نهاية آية (٢٢) .

اللغيب : ﴿ سلالة ﴾ السُّلالة : الخلاصة مشتقة من السَّل وهـ و استخراج الشيء من الشيء ، تقول : سللت الشُّعر من العجين ، والسيف من الغمد قال أمية :

خلق البريّة من سلالة منتن وإلى السّلالة كلُّها ستعود(١)

ويقال: الولد سلالة أبيه لأنه انسلَّ من ظهر أبيه (مكين) ثابت راسخ تقول: هذا شيء مكين أي متمكن في الثبوت والرسوخ (طرائق) جمع طريقة والمراد بالطرائق السموات السبع سميت بذلك لكون بعضها فوق بعض، ومنه قولهم: طارق النعل إذا جعل إحداهما على الأخرى (صبغ) الصبغ: الإدام وأصله الصبغ وهو الذي يلون به الثوب قال الهروي: كل إدام يؤ تدم به فهو صبغ (الأنعام) الحيوانات المأكولة «الإبل، والبقر، والغنم».

## 

قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّهِ مِنَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّغُو مُعْرِضُونَ ﴾ وَالَّذِينَ هُمْ لِلْأَكُوةِ فَاعِلُونَ ﴿ وَاللَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ ﴾ إلّا عَلَى أَزْ وَاجِهِمْ أَوْ مَامَلَكَ تُ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى صَلَوَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾ واللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى صَلَوَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾ واللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَواتِهُمْ عَلَى صَلَوَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾ واللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَ

المنفسسية. : ﴿قسد أفلح المؤمنون﴾ أي فاز وسعد وحصل على البغية والمطلوب المؤمنون المنصون بهذه الأوصاف الجليلة ، و﴿قد﴾ للتأكيد والتحقيق فكأنه يقول لقد تحقَّى ظفرهم ونجاحهم بسبب الإيمان والعمل الصالح ، ثم عدَّ تعالى مناقبهم فقال ﴿الذين هم في صلاتهم لجلال الله وعظمته لاستيلاء عباس : خاشعون : خاتفون ساكنون أي هم خاتفون متذللون في صلاتهم لجلال الله وعظمته لاستيلاء الهيبة على قلوبهم ﴿والذين هم عن اللغو معرضون﴾ أي عن الكذب والشتم والهزل قال ابن كثير: اللغو: الباطل وهو يشمل الشرك، والمعاصي، وما لا فائدة فيه من الأقوال والأفعال (") ﴿والذين هم للزكاة فاعلون﴾ أي يؤ دون زكاة أموالهم للفقراء والماكين، طيبة بهانفوسهم طلباً لرضى الله ﴿والذين هم للزكاة حافظون﴾ مذا هو الوصف الرابع أي عفّوا عن الحرام وصانوا فروجهم عمَّ لا يحل من الزنا واللواطوكشف حافظون﴾ وأي علم أز واجهم أو ما ملكت أيمانهم أي هم حافظون لفروجهم في جميع الأحوال إلا من زوجاتهم وإمائهم المملوكات ﴿فإنهم غير ملومين أي فإنهم غير مؤ اخذين ﴿فمن ابتغى وراء ذلك البغي والفساد ﴿والذين هم لأماناتهم وعهدهم إذا عاهدوا قال أبوحيان : والظاهر عموم الأمانات فيدخل فيها البغي والفساد ﴿والذين هم عليه العبد من قول وفعل واعتقاد ، وما ائتمن الله تعالى عليه العبد من قول وفعل واعتقاد ، وما ائتمن الله تعالى عليه العبد من قول وفعل واعتقاد ، وما ائتمن الله تعالى عليه العبد من قول وفعل واعتقاد ، وما ائتمن الله تعالى عليه العبد من قول وفعل واعتقاد ، وما ائتمن الله تعالى عليه العبد من قول وفعل واعتقاد ، وما ائتمن اليه على صلواتهم يحافظون هده الموات الخمس ما التمن الله تعلى على الصلوات الخمس

 <sup>(</sup>١) البحر المحيط ٦/ ٣٩٣ . (٢) ابن كثير المختصر ٢/ ٥٥٩ . (٣) البحر ٦/ ٣٩٧ .

أُوْلَتَ إِنَّ هُمُ ٱلْوَارِثُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللْمُلْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

ويؤ دونها في أوقاتها قال في التسهيل : فإن قيل كيف كرّر ذكر الصلوات أولاً وآخراً ؟ فالجواب أنه ليس بتكرار ، لأنـه قد ذكر أولاً الخشـوع فيهـا ، وذكر هنـا المحافظـة عليهـا فهـا مختلفـان (١) ﴿أُولنـك هـم الوارثون﴾ أي أولئك الجامعون لهذه الأوصاف الجليلة هم الجديرون بوراثة جنة النعيم ﴿الذين يرثون الفردوس﴾ أي الذين يرثون أعالي الجنة التي تتفجر منها أنهار الجنة وفي الحديث (إذا سألتم الله فسلوه الفردوس ، فإنه أوسط الجنة وأعلى الجنة ، ومنه تفجر أنهار الجنة) (٢) ﴿هــم فيهـا خالــدون﴾ أي هم دائمون فيها لا يخرجون منها أبداً ، ولا يبغون عنها حولاً . . ثم ذكر تعالى الأدلة والبراهين على قدرته ووحدانيته فقال ﴿ولقد خلقنا الإنسان من سُلالة من طين اللام جواب قسم أي والله لقد خلقنا جنس الإنسان من صفوة وخلاصة استلت من الطين قال ابن عباس : هو آدم لأنه انسلُّ من الطين ﴿ ثـم جعلنـاه نطفة ﴾ أي ثم جعلنا ذرية آدم وبنيه منيّاً ينطف من أصلاب الرجال ﴿فــــي قــرار مكيــن﴾ أي في مستقــرٍ متمكن هو الرحم ﴿ ثــم خلقنــا النُّطفــة علقـــةً ﴾ أي ثم صيَّرنا هذه النطفة ــ وهي الماء الدافق ــ دماً جامداً يشبه العلقة ﴿فَخَلَقْنَا العلقة مُضغَمَّة ﴾ أي جعلنا ذلك الدم الجامد مضغة أي قطعة لحم لا شكل فيها ولا تخطيط ﴿فخلقنا المُضغة عظاماً ﴾ أي صيّرنا قطعة اللحم عظاماً صلبة لتكون عموداً للبدن ﴿فكسونا العظام لحماً ﴾ أي سترنا تلك العظام باللحم وجعلناه كالكسوة لها ﴿ ثــم أنشأناه خلقاً آخــر ﴾ أي ثم بعد تلك الأطوار نفخنا فيه الروح فصيرناه خلقاً آخر في أحسن تقويم قال الرازي : أي جعلناه خلقاً مبايناً للخلق الأول حيث صار إنساناً وكان جماداً ، وناطقاً وكان أبكم ، وسميعاً وكان أصم ، وبصيراً وكان أكمه ، وأودع كل عضو من أعضائه عجائب فطرة ، وغرائب حكمة لا يحيط بهـا وصف الواصفـين(٣٠. ﴿ فتبارك الله أحسن الخالقين ﴾ أي فتعالى الله في قدرته وحكمته أحسن الصانعين صنعاً ﴿ ثم إِنكم بعـ د ذلـك لميّتـون﴾ أي ثم إنكم أيها الناس بعد تلك النشأة والحياة لصائرون الى الموت ﴿ثم إنكم يوم القيامة تُبعثون ﴾ أي تبعثون من قبوركم للحساب والمجازاة ، ولما ذكر تعالى الأطوار في خلق الإنسان وبدايته ونهايته ذكر حلق السموات والأرض وكلها أدلة ساطعة على وجود الله فقال ﴿ولقــد خلقنـا فوقكـم سبع طرائق، أي والله لقد خلقنا فوقكم سبع سموات ، سميت طرائق لأن بعضها فوق بعض ﴿وما كنا عن الخلق غافلين أي وما كنا مهملين أمر الخلق بل نحفظهم وندبر أمرهم ﴿وأنزلنا من السماء

<sup>(</sup>١) التسهيل ٣/ ٤٩ . (٢) أخرجه مسلم . (٣) الفخر الرازي ٢٣/ ٨٥ .

غَنفِلِينَ ﴿ وَأَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْأَرْضُ وَإِنَّا عَلَى ذَهَا بِ بِهِ القَدِرُونَ ﴿ فَالْمَا اللَّهُ فِي الْأَرْضُ وَإِنَّا عَلَى ذَهَا بِ بِهِ القَدِرُونَ ﴿ فَا اللَّهُ اللَّلَّالَةُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ ا

ماءً بقــدر، أي أنزلنا من السحاب القطر والمطر بحسب الحاجة ، لا كثيراً فيفسد الأرض ، ولا قليلاً فلا يكفي الزروع والثمار ﴿فأسكنَّــاه فــي الأرض﴾ أي جعلناه ثابتاً مستقراً في الأرض لتنتفعوا به وقت الحاجة ﴿ وَإِنَّا عَلَى ذَهَابٍ بِهِ لَقَـادرونَ ﴾ وعيدٌ وتهديدٌ أي ونحن قادرون على إذهابه بالتغوير في الأرض فتهلكون عطشاً أنتم ومواشيكم قال ابن كثير : لو شئنا لجعلناه إذا نزل يغور في الأرض إلى مدى لا تصلون إليه ولا تنتفعون به لفعلنا ، ولكن بلطفه تعالى ورحمته ينزل عليكم المطرمن السحاب عذباً فراتاً ، فيسكنه في الأرض، ويسلكه ينابيع فيها فيفتح العيون والأنهار، ويسقى الزروع والثهار، فتشربون منـه أنتــم ودوابكم وأنعامكم(١) ﴿فأنشأنا لكم به جنات من نخيل وأعناب﴾ أي فأخرجنا لكم بذلك الماء حدائق وبساتين فيها النخيل والأعناب ﴿لكم فيها فواكم كثيرة﴾ أي لكم في هذه البساتين أنواع الفواكه والثمار تتفكهون بها ﴿ومنها تأكلون﴾ أي ومن ثمر الجنات تأكلون صيفاً وشتاءً كالرطب والعنب والتمر والزبيب ، وإنما خصَّ النخيل والأعناب بالذكر لكثرة منافعهما فإنهما يقومان مقام الطعام ، ومقام الإدام ، ومقام الفواكه رطباً ويابساً وهما أكثر فواكه العرب ﴿وشجـرةً تخرج مـن طــور سيناء﴾ أي وممَّا أنشأنا لكم بالماء أيضاً شجرة الزيتون التي تخرج حول جبل الطور وهو الجبل الذي كلَّم الله عليه موسى ﴿تنْبُــتُ بالدهن أي تُنبت الدهن أي الزيت الذي فيه منافع عظيمة ﴿وصبع للأكلين اله أي وإدام للآكلين سمي صبغاً لأنه يلون الخبز اذا غُمس فيه ، جمع الله في هذه الشجرة بين الأُدم والدهن ، وفي الحديث (كلـوا الزيت وادهنـوا به فإنه من شجرةٍ مباركةً) (٢) ﴿وإن لكـم في الأنعــام لعبـرة﴾ أي وإن لكم أيها الناس في خلق لكم ربكم من الأنعام وهي «الإبل والبقر والغنم» لعظةً بالغةً تعتبرون بها ﴿نسقيكم مما في بطونها، أي نسقيكم من ألبانها من بين فرثٍ ودم لبناً خالصاً سائغاً للشاربين ﴿ولكم فيها منافع كثيرة ﴾ أي ولكم في هذه الأنعام منافع عديدة : تشربون من ألبانها ، وتلبسون من أصوافها وتركبون ظهورها ، وتحملون عليها الأحمال الثقال ﴿ومنها تأكلون﴾ أي وتأكلون لحومها كذلك ﴿وعليـها على الفلك تحملون، أي وتحملون على الإِسل في البـركما تحملـون على السُّفـن في البحر، فإنَّ الإِبــل سفائن البركما أن الفلك سفائن البحر.

الْبُ لَاغَـُـة: تضمنت الآيات الكريمة وجوهاً من البيان والبديع نوجزها فيما يلي :

<sup>(</sup>١) مختصر ابن كثير ٢/٥٦٣ . (٢) أخرجه أحمد .

- ١ ـ الإخبار بصيغة الماضي لإفادة الثبوت والتحقق ﴿قد أفلح المؤ منون ﴾ كما أنَّ ﴿قد ﴾ لإفادة التحقيق ايضاً .
- ٢ ـ التفصيل بعد الإجمال (الذين هم في صلاتهم خاشعون ، والذين هم عن اللغو معرضون . .)
   الخ .
- ٣ ـ إنزال غير المنكر منزلة المنكر ﴿ثم إنكم بعد ذلك لميتون﴾ الناس لا ينكرون الموت ولكنَّ غفلتهم عنه وعدم استعدادهم له بالعمل الصالح يعدًّان من علامات الإنكار ولذلك نزلوا منزلة المنكرين وأُلقى الخبر مُؤكداً بمؤكدين «إنَّ واللام» .
- ٤ ـ الاستعارة اللطيفة ﴿سبع طرائق﴾ شبهت السموات السبع بطرائق النعل التي يجعل بعضها فوق بعض بطريق الاستعارة .
  - التهدید ﴿وإنا على ذهاب به لقادرون﴾
- ٦ ـ السجع غير المتكلف ﴿خاشعون ، حافظون ، عادون ﴾ وكذلك ﴿طين ، مكين ، الخالقين ﴾
   وهو من المحسنات البديعية .

تسنبيك : ذكر تعالى في هذه الآيات من قوله ﴿ولقد خلقنا الإنسان﴾ إلى قوله ﴿وعلى الفلك تحملون﴾ أربعة أنواع من دلائل قدرته تعالى ، الأول : تقلب الإنسان في أطوار الخلق وهي تسعة آخرها البعث بعد الموت ، الثاني : خلق السموات السبع ، الثالث : إنزال الماء من السماء ، الرابع : منافع الحيوانات وذكر منها أربعة أنواع «الانتفاع بالألبان ، وبالصوف ، وباللحوم ، وبالركوب » .

قال الله تعالى : ﴿ لقد أرسلنا نوحاً إلى قومه . . إلى . . وأنا ربكم فاتقون ﴾ من آية (٢٣) إلى نهاية آية (٢٥) .

المنكاسكبة : لما ذكر تعالى دلائل التوحيد في خلق الإنسان ، والحيوان ، والنبات ، وفي خلق السموات والأرض ، وعدّد نعمه على عباده ، ذكر هنا أمثالاً لكفار مكة من المكذبين من الأمم السابقة وما

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد والترمذي والنسائي .

نالهم من العذاب ، فابتدأ بقصة نوح ، ثم بقصة هود ، ثم بقصة موسى وفرعون ، ثم بقصة عيسى بن مريم ، وكلُّها عبر وعظات للمكذبين بالرسل والآيات .

اللغب : ﴿ جِنة ﴾ بكسر الجيم أي جنون ﴿ فتربصوا ﴾ فانتظروا والتربص : الانتظار ﴿ مبتلين ﴾ مختبرين ﴿ هيهات ﴾ اسم فعل ماض بمعنى بعد قال الشاعر :

تذكرت أياماً مضين من الصبا وهيهات هيهاتاً إليك رجوعها(١)

﴿غثاء﴾ الغثاء: العشب إذا يبس ، وغُثاء السيل: ما يحمله من الحشيش والقصب اليابس ونحوه ﴿بعداً ﴿ هلاكاً قال الرازي: بعداً وسُحقاً ودماراً ونحوها مصادر موضوعةمواضع أفعالها قال سيبويه وهي منصوبة بأفعال لا يستعمل إظهارها ومعنى ﴿بعداً ﴾ بعدوا بعداً أي هلكوا(٢) ﴿قروناً ﴾ أنماً ﴿تترى ﴾ تتابع يأتى بعضهم إثر بعض ﴿أحاديث ﴾ جمع أحدوثة كأعجوبة وهي ما يتحدث به عجباً وتسلية ﴿معين ﴾ ماء جار ظاهر للعيون ﴿ربوة ﴾ الربوة : المكان المرتفع من الأرض .

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ عَفَالَ يَنَقُومِ آعُبُدُواْ ٱللّهَ مَالَكُمْ مِّنْ إِلَاهٍ غَيْرَهُ وَأَفَلَا نَتَقُونَ ﴿ فَقَالَ اللّهُ فَقَالَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ

النفسي ألى الله قال المفسرون: هذه تعزية لرسول الله على المنارسول المنارسولنا نوحاً إلى قومه داعياً لم إلى الله قال المفسرون: هذه تعزية لرسول الله على الكرم من إليه غيره الرسول المعنوة وحده فليس لكم ربّ سواه (أف لا تتقون وخده فليس الكرم من إليه غيره أي اعبدوه وحده فليس لكم ربّ سواه (أف لا تتقون وزجر ووعيد أي أفلا تخافون عقوبته بعبادتكم غيره ؟ (فقال الملأ الذين كفروا من قومه أي فقال أشراف قومه ورؤساؤهم المعنون في الكفر والضلال (ما هذا إلا بشر مثلكم يريد أن يتفضل عليكم أي ما هذا الذي يزعم أنه رسول إلا رجل من البشر يريد أن يطلب الرياسة والشرف عليكم بدعواه النبوة لتكونوا له أتباعاً. واعجب بضلال هؤ لاء استبعدوا أن تكون النبوة لبشر ، وأثبتوا الربوبية لحجر (ولو شاء الله لأنزل ملائكة ) أي لو أراد الله أن يبعث رسولاً لبعث ملكاً ولم يكن بشراً ( ما سمعنا بهذا في آبائنا الأولين ) أي ما سمعنا بمثل هذا الكلام في الأمم الماضية ، والدهور الخالية (إن هو إلا رجل به جنون (فتربصوا به حتى حين ) أي انتظروا واصبروا عليه مدة حتى يوت (قال رب انصرني بما كذبون ) أي قال نوح بعد ما يئس من انتظروا واصبروا عليه مدة حتى يوت (قال رب انصرني بما كذبون ) أي قال نوح بعد ما يئس من

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٢/ ١٢. . (٢) التفسير الكبير ٢٣/ ٩٩ .

فَأُوْحَيْنَا إِلَيْهِ أَنِ أَصْنَعِ ٱلْفُلْكَ بِأَعْيُنِنَا وَوَحْيِنَا فَإِذَا جَآءَ أَمْرُنَا وَفَارَ ٱلتَّنُوزُ فَٱسلُكَ فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجَيْنِ آثْنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ ٱلْقَوْلُ مِنْهُمُّ وَلَا تُخْلِطِنِي فِي ٱلَّذِينَ ظَلَهُوٓ الْ إِنَّهُم مُّغَرَّقُونَ ﴿ إِنَّهُ فَإِذَا ٱسْتَوَيْتَ أَنتَ وَمَن مَّعَكَ عَلَى ٱلْفُلْكِ فَقُلِ ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي نَجَّلْنَا مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلْلِينَ ﴿ وَقُل رَّبِّ أَنزِلْنِي مُنزَلًا مُّبَارَكًا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْمُنزِلِينَ ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَئْتِ وَإِن كُنَّا لَمُبْتَلِينَ ﴿ ثُمَّ أَنشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ قَرْنًا وَانحِينَ ﴿ وَإِن كُنَّا لَمُبْتَلِينَ ﴿ مُمَّ أَنشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ قَرْنًا وَانحِينَ ﴿ فَأَرْسَلْنَا فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ أَنِ آغَبُدُواْ ٱللَّهُ مَالَكُمْ مِنْ إِلَنْهِ غَيْرُهُۥ أَفَلَا نَتَقُونَ ﴿ وَقَالَ ٱلْمَلَأُ مِن قَوْمِهِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّبُواْ بِلِقَآءِ ٱلْآخِرَةِ وَأَتْرَفَنَكُهُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا مَا هَلْذَآ إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يَأْكُلُ مِنَّا تَأْكُلُونَ مِنْهُ إيمانهم : ربِّ انصرني عليهم بإهلاكهم عامةً بسبب تكذيبهم إياي ﴿ فَأُوحِينَا إِلَيْهُ أَنْ أَصَنَّعُ الفلك بأعيننا ﴾ أي فأوحينا إليه عند ذلك ان اصنع السفينة بمرأى منا وحفظنا ﴿ووحينا ﴾ أي بأمرنا وتعليمنا ﴿فَإِذَا جَاء أمرنا بإنزال العذاب ﴿وفار التنور ﴾ أي فار الماء في التنور الذي يخبز فيه قال المفسرون : جعل الله ذلك علامة لنوح على هلاك قومه ﴿فاسلك فيها من كُلُّ زوجين اثَّنين ﴾ أي فأدخل في السفينة من كل صنفٍ من الحيوان زوجين «ذكر وأنشى» لئلا ينقطع نسل ذلك الحيوان ﴿ وأهلك إلا من سبق عليه القول منهم ﴾ أي واحمل أهلك أيضاً إلا من سبق عليه القول بالهلاك ممن لم يؤ من كز وجته وابنه ﴿ولا تَخاطبني في الذين ظلموا إنهم مُغرقون ﴾ أي ولا تسألني الشفاعة للظالمين عند مشاهدة هلاكهم فقد قضيت أنهم مغرقون محكوم عليهم بالغرق ﴿فَإِذَّا استويت أنتَ ومن معك على الفلك، أي فإذا علوت أنت ومن معك من المؤ منين على السفينة ﴿فقل الحمد لله الذي نجَّانًا من القوم الظِّالمين، أي احمدوا الله على تخليصه إياكم من الغرق وإنما قال ﴿ فَقَــل ﴾ ولم يقل فقولوا لأن نوحاً كان نبياً لهم وإماماً فخطابه خطابٌ لهم ﴿وقــل ربُّ أنزلنــي مُنــزلاً مباركــاً﴾ أي أنزلني إنزالاً مباركاً يحفظني من كل سوء وشر قال ابن عباس : هذا حين خرج من السفينة ﴿وأنت خيـر الْمُنزليـنَ﴾ أي أنت يا رب خير المنزلينُ لأوليائك والحافظين لعبادك ﴿ إِنَّ فِي ذلك لآياتٍ ﴾ أي إِنَّ فيها جرى على أمة نوح لدلائل وعبر يستدل بها أولوا الأبصار ﴿وَإِن كِنَــا لمبتليـن﴾ أي وإنَّ الحال والشأن كنا مختبرينِ للعباد بإرسال المرسلين ﴿ثـــمَّ انشأنا من بعدهم قرناً آخرين الله أي ثم أوجدنا من بعد قوم نوح قوماً آخرين يخلفونهم وهم قوم عاد ﴿ فأرسلنا فيهم رسولاً منهم ﴾ أي أرسلنا إليهم رسولاً من عشيرتهم هو هود عليه السلام ﴿ أَنِ اعبدوا الله ما لكم من إله غيره اي اعبدوه وحده ولا تشركوا به أحداً لأنه ليس لكم ربٌّ سواه ﴿أَفُلَا تتقون ﴾ أي أفلا تخافون عذابه وأنتقامه إن كفرتم ؟ ﴿وقال الملأ من قومه الذَّين كُفروا وكذَّبواً بلقاء الآخرة ﴾ أيّ قال أشراف قومه الكفرة المكذبون بالآخرة وما فيها من الثواب والعقاب ﴿وأترفناهــم فــي الحياة الدنيـا﴾ أي وسَّعنا عليهم نعـم الدنيا حتى بطـروا ونعمناهـم في هذه الحياة ﴿ما هـذا إلا بشــرُ مثلكم ﴾ أي قالوا لأتباعهم مضلين لهم : ما هذا الذي يزعم أنه رسول إلا إنسان مثلكم ﴿يأكل مما

وَيَشْرَبُ مِنَا تَشْرَبُونَ ﴿ وَلَيِنَ أَطَعْتُم بَشَرًا مِثْلَكُمْ إِنَّاكُمْ إِذًا خَلَسِرُونَ ﴿ أَيَعِدُكُمْ أَنَّكُمْ إِذَا مِثْمُ وَكُنتُمْ تُرَابًا وَعِظَامًا أَنَّكُم تُحْرَجُونَ ﴿ ﴿ هَنِهَاتَ هَيْهَاتَ لِمَا تُوعَدُونَ ﴿ إِنَّ هِي إِلَّا حَيَاتُنَا ٱلدُّنْيَ نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا نَحْنُ بِمَنْعُوثِينَ ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا رَجُلُ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا وَمَا نَحْنُ لَهُ بِمُؤْمِنِينَ ﴿ قَالَ عَلَى اللَّهِ كَذِبًا وَمَا نَحْنُ لَهُ بِمُؤْمِنِينَ ﴿ قَالَ رَبِّ ٱنصُرْنِي بِمَا كَذَّبُونِ ١٥٠ قَالَ عَمَّا قَلِيلٍ لَّيُصْبِحُنَّ نَدِمِينَ ١٠٠ فَأَخَذَتُهُمُ ٱلصَّيْحَةُ بِٱلْحَيَّ بَعَكَنَاهُمْ عُمَاءً فَبُعَدًا لِلْقَوْمِ ٱلظَّالِمِينَ ١٤ ثُمَّ أَنشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ قُرُونًا وَانْعِينَ ١٥ مَا تَسْبِقُ مِنْ أُمَّةٍ أَجَلَهَا وَمَا يَسْتَغْخِرُونَ ١٥٠ تأكلون منه ويشرب مما تشربون﴾ أي يأكل مثلكم ويشرب مثلكم فلا فضل له عليكم لأنه محتاج إلى الطعام والشراب ﴿ولئن أطعتم بشراً مثلكم إنكم إذاً لخاسرون ﴾ أي ولئن أطعتموه وصدقتموه فإنكم لخاسر ون حقاً حيث أذللتم أنفسكم باتباعه قال أبو السعود: انظر كيف جعلوا اتباع الرسول الحق الذي يوصلهم الى سعادة الدارين خسراناً دون عبادة الأصنام التي لا خسران وراءها ؟ قاتلهم الله أنَّى يؤ فكون (١) ﴿ أيعدكم أنكم إذا متم وكنتم تراباً وعظاماً ﴾ استفهام على وجه الاستهزاء والاستبعاد أي أيعدكم بالحياة بعد الموت بعد أن تصبحوا رفاتاً وعظاماً بالية ؟ ﴿ أَنَّكُ مُ مُخْرِجُ وَنَ ﴾ أي أنكم ستخرجون أحياء من قبوركم وكرَّر لفظ ﴿أنَّكُم ﴾ تأكيداً لأنه لمّا طال الكلام حسن التكرار ﴿هيهات هيهات لما توعـــدون﴾ أي بعد بعُد هذا الذي توعدونه من الإخراج من القبور ، وغرضهم بهذا الاستبعاد أنــه لا يكون أبداً ﴿إِنَّ هـي إِلا حياتنـا الدنيـا﴾ أي لا حياة إلا هذه الحياة الدنيا ﴿غـــوت ونحيـــا﴾ أي يموتُ بعضنا ويُولد بعضنا إلى انقراض العصر ﴿وما نحن بمبعوثين﴾ أي لا بعث ولا نشور ﴿إِن هـو إِلاّ رجـلٌ افترى على الله كذباً أي ما هو إلا رجل كاذب يكذب على الله فيما جاءكم به من الرسالة ، والإخبار بالمعاد ﴿وما نحن له بمؤمنين ﴾ أي ولسنا له بمصدقين فيا يقوله ﴿قال ربِّ انصرنــي بما كذَّبــون ﴾ لما يئس نبيُّهم من إيمانهم ورأى إصرارهم على الكفر دعا عليهم بالهلاك والمعنى ربِّ انصرني عليهم بسبب تكذيبهم إِياي ﴿قَالَ عَمَّا قَلِيلٍ لِيصبحنَّ نادمين﴾ أي عن قريب من الزمان سِيصيرون نادمينٍ على كفرهم ﴿ فأخذتهم الصيحة بالحق اي أخذتهم صيحة العذاب المدمر عدلاً من الله لا ظلَّما ﴿ فجعلناهم غثاءً﴾ أي هلكي كغثاء السيل قال المفسرون : صاح بهم جبريل صيحة رجفت لها الأرض منِ تحتهم فصاروا لشدتها غثاءً كغثاء السيل وهو الشيء التافه الحقير الـذي لا ينتفع منـه بشيءٍ ﴿فبعـداً للقـوم الظالمينِ أي فسحقاً وهلاكاً لهم بكفرهم وظلمهم ، وهي جملة دعائية كأنه قال : بعداً لهم من رحمة الله وهلاكاً ودماراً لهم ﴿ ثم أنشأنا من بعدهم قروناً آخرين ﴾ أي أوجدنا من بعد هلاك هؤ لاء أنماً وخلائق آخرين كقوم صالح وإبراهيم وقوم لوط وشعيب قال ابن عباس : هم بنو إسرائيل ، وفي الكلام حذفٌ تقديره : فكذبوا أنبياءهم فأهلكناهم دلَّ عليه قوله ﴿ما تسبق من أمةٍ أجلها وما يستأخرون﴾ أي ما

<sup>(</sup>١) إرشاد العقل السليم ٤/ ٣١ .

ثُمَّ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا تَنْرَآ كُلَّ مَا جَآءَ أُمَّةُ رَسُولُ كَذَّبُوهُ فَأَ تَبَعْنَا بَعْضَهُم بَعْضُا وَجَعَلْنَاهُمْ أَحَادِيثَ فَبُعْدُا لِّقَوْمِ لَا يُوْعَنِ وَمَلَا يُهِ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّ

تتقدم أمةً من الأمم المهلكة عن الوقت الذي عُينٌ لهلاكهم ولا تتأخر عنه ﴿ثُم أرسلنا رسلنا تترا ﴾ أي بعثنا الرسل متتاليين واحداً بعد واحد قال ابن عباس : يتبع بعضهم بعضاً ﴿كلما جاء أمـةً رسولها كذبـوه﴾ تشنيع عليهم بكمال ضلاهم أي أنهم سلكوا في تكذيب أنبيائهم مسلك من سبقهم من الضالين المكذبين ولهذا قال ﴿فَأَتْبَعْنَا بَعْضُهُمْ بَعْضًا ﴾ أي ألحقنا بعضهم في إثر بعض بالهلاك والدمار ﴿وجعلناهـم أحاديــــث﴾ أي أخباراً تُروى وأحاديث تُذكر ، يتحدث الناس بما جرى عليهم تعجباً وتســلية ﴿فبعــداً لقوم لا يؤمنون﴾ أي فهلاكاً ودماراً لقوم لا يصدّقون الله ورسله ﴿ثـــم أرسلنــا موسى وأخــاه هارون بآياتنا) أي أرسلناهم بآياتنا البينات قال ابن عباس : هي الآيات التسع « العصا ، اليد ، الجراد » الخ ﴿وسلطان مبين الله أي وحجة واضحة ملزمة للخصم ﴿إلى فرعون وملئه أي أرسلناهم الى فرعون الطاغية وأشراف قومه المتكبرين ﴿فاستكبروا ﴾ أي عن الإيمان بالله وعبادته ﴿وكانـوا قومـاً عاليـن ﴾ أي متكبرين متمردين ، قاهرين لغيرهم بالظلم ﴿فقالوا أنؤمن لبشرين مثلنا ﴾ أي أنصدق رجلين مثلنا ونتَّبعهما ؟ ﴿وقومهما لنا عابدون﴾ أي والحال أن قوم موسى وهارون منقادون لنا كالخدم والعبيد؟ ﴿ فكذبوهما فكانوا من المهلكين ﴾ أي فكذبوا رسولينا فكانوا من المغرقين في البحر ﴿ ولقد آتينا موسى الكتاب لعلهم يهتدون أي أعطينا موسى التوراة بعد غرق فرعون وملائه ليهتدي بها بنو إسرائيل ﴿وجعلنا ابن مريم وأمَّه آيةً﴾ أي وجعلنا قصة مريم وابنها عيسي معجزةً عظيمة تدل على كمال قدرتنا ﴿ وآويناهما إلى ربوةٍ ﴾ أي وجعلنا منزلهما ومأواهما إلى مكانٍ مرتفع من أرض بيت المقدس قال ابن عباس : الربوة المكان المرتفع من الأرض ، وهو أحسن ما يكون فيه النبات ﴿ذات قـرارٍ ومعين اي مستوية يستقر عليها وماءٍ جأرٍ ظاهر للعيون قال الرازي : القرار : المستقر كل أرض مستوية مبسوطة ، والمعين : الماء الظاهر الجاري على وجه الأرض ، وعن قتادة : ذات ثمارٍ وماء ، يعني أنه لأجـل الثمار يستقر فيها ساكنوها(١) ﴿ يَا أَيُّهَا الرُّسُلُّ كُلُوا مِن الطَّيْبَاتِ واعملُوا صَالحًا ﴾ أي قلنا يا أيها الرسل كلوا من الحلال وتقربوا إلى الله بالأعمال الصالحة ، والنداء لكل رسولٍ في زمانه وصي به كل رسول إرشاداً لأمته كما تقول تخاطب تاجراً : يا تجار اتقوا الربا ﴿إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلَيْمٌ﴾ وعيدٌ وتحذير أي إني عالم بما

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ٢٣/٢٣ .

## وَ إِنَّ هَلَذِهِ ۚ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَحِدَةً وَأَنَّا رَبُّكُمْ فَأَتَّقُونِ ﴿

تعملون لا يخفى على شيء من أمركم ، قال القرطبي : شمل الكل في الوعيد وإذا كان هذا مع الرسل والأنبياء ، فما ظن كل الناس بأنفسهم (١٠ ؟ ﴿ وإن هذه أمتكم أمة واحدة ﴾ أي دينكم يا معشر الأنبياء دين واحد ، وملتكم ملة واحدة وهي دين الإسلام ﴿ وأنا ربكم فاتقون ﴾ أي وأنا ربكم لا شريك لي فخافوا عذابي وعقابي .

الْبَــُكُاغَــُة : تضمنت الآيات الكريمة وجوهاً من البيان والبديع نوجزها فيما يلي :

- 1 \_ الاستعارة البديعة ﴿ اصنع الفلك بأعيننا ﴾ عبَّر عن المبالغة في الحفظ والرعاية بالصنع على الأعين لأن الحافظ للشيء في الأغلب يديم مراعاته بعينه فلذلك جاء بذكر الأعين بدلاً من ذكر الحفظ والحراسة على طريق الاستعارة .
- ٢ ـ الكناية ﴿وفار التنور﴾ كناية عن الشدة كقولهم حمي الوطيس ، وأطلق بعض العلماء التنور على
   وجه الأرض مجازاً .
  - ٣ ـ جناس الاشتقاق ﴿أنزلني منزلاً ﴾ و﴿تعملون عليم ﴾ .
  - ٤ ـ الطباق بين ﴿نموت ونحيا﴾ وكذلك بين ﴿تسبق . . ويستأخرون﴾ .
  - الجناس الناقص ﴿أرسلنا رُسلنا﴾ لتغيير بعض الحروف مع الشكل .
- ٦ التشبيه البليغ ﴿فجعلناهم غشاء﴾ أي كالغثاء في سرعة زواله ومهانة حاله ، حذف وجه الشبه
   وأداة التشبيه فصار بليغاً .
- ٧ ـ أسلوب الإطناب ﴿الذين كفروا ، وكذبوا بلقاء الآخرة ، وأترفناهم في الحياة الدنيا ﴾ ذماً لهم
   وتسجيلاً عليهم القبائح والشناعات .
- ٨ ــ السجع اللطيف مثل ﴿تتقون ، تشربون ، مخرجون ﴾ ومثـل ﴿عالـين ، المهلـكين ، قرار ومعين ﴾ .

فَكَاتِكَدَة : لفظ البشر يطلق على الواحد والجمع ، فمن إطلاقه على الواحد ﴿فتمثَّـل لهـا بشراً سوياً﴾ ﴿أنؤ من لبشرين مثلنا﴾ ؟ ومن إطلاقه على الجمع ﴿فامٍا ترين من البشر أحداً﴾ ﴿وما هـي إلا ذكرى للبشر﴾ أفاده صاحب الكشاف .

قال الله تعالى : ﴿فتقطعوا أمرهم بينهم زُبُراً . . إلى . . وإن الـذين لا يؤمنون بالآخـرة عن الصراط لناكبون﴾ عن الصراط لناكبون﴾

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٢٨/١٢ .

المناسبة: لما ذكر تعالى قصص الأنبياء والمرسلين ، أتبعه بذكر أخبار الكفرة المتمردين من أقوامهم واختلافهم وتفرقهم في الدين حتى أصبحوا فرقاً وأحزاباً ، ليجتنب الإنسان طرق أهل الضلال . اللغ حسب الأبراً وقطعاً جمع زبور وهي القطعة من الفضة أو الحديد (غمرتهم) الغمرة : الحيرة والضلالة وأصله في اللغة : الماء الذي يغمر القامة (يجارون) يضجون ويستغيثون وأصل الجؤ الرفع الصوت بالتضرع كما يفعل الثور (تنكصون) النكوص : الرجوع الى الوراء (ناكبون) نكب عن الطريق نكوباً إذا عدل عنه ومال الى غيره .

النفسيسيس في أمر دينهم فرعله المرهم بينهم زُبراً في تفرقت الأمم في أمر دينهم فرقاً عديدة وأدياناً في كل فريق منهم معتبط بما اتخذه ديناً لنفسه معجب به ، يرى أنه المحق الرابح ، وأنَّ غيره المبطل الخاسر فوندرهم في غمرتهم الخطاب للرسول في والضمير لكفار مكة أي فاترك يا محمد هؤ لاء المشركين في فلتهم وجهلهم وضلالهم وحتى حين أي إلى حين موتهم ، وهذا تسلية لرسول الله ووعيد للمشركين وأيحسبون أنَّا غمدهم به من مال وبنين أي أيظن هؤ لاء الكفار أنَّ الذي نعطيهم في الدنيا لمن الأموال والأولاد ونسارع لهم أو الخيرات أي أي أيظن هؤ لاء الكفار أنَّ الذي نعطيهم في الدنيا من الأموال والأولاد ونسارع لهم ، واستجرارً الى زيادة الإثم ولهذا قال وبل لا يشعرون أي بل هم أشباه البهائم ، لا فطنة لهم ولا شعور حتى يتفكروا في الأمر ، أهو استدراج أم مسارعة في الخير؟ والآية ردَّ على المشركين في زعمهم أن أموالهم وأولادهم دليل رضى الله عنهم كها حكى الله عنهم وقالوا نحين أكثر أموالاً وأولاداً وما نحن بمعذبين وفي الحديث (إن الله يعطي الدنيا لمن يحبُ ولمن لا يجب ، ولا يعطى الدنيا لمن يحبُ ولمن لا يجب ، ولماتهم فقال وإنَّ الذين هم من خشية ربَّهم مشفقون أي هم من جلال الله وعظمته خائفون ، ومن خوف عذابه حذرون ووالذين هم بآيات ربهم يؤمنون أي يصدّقون بآيات الله القرآنية ، ومن خوف عذابه حذرون والذين هم بآيات ربهم يؤمنون هأي يصدّقون بآيات الله القرآنية ، وآياته الكونية وهي الدلائل والبراهين الدالة على وجوده سبحانه

وفي كل شيءٍ له آيةً تدل على أنه واحد والذين هم بربهم لا يشركون أي لا يعبدون معه غيره ، بل يوحدونه و يخلصون العمل لوجهه قال

<sup>(</sup>١) جزء من حديث أخرجه الإمام أحمد .

يُؤْتُونَ مَا عَاتُواْ وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةً أَنَّهُمْ إِلَى رَبِّهِمْ رَجِعُونَ ﴿ أُولَائِكَ يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَهُمْ لَمَا الْحَارِقُونَ مَا عَاتُواْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى وَبِهِمْ وَجِعُونَ مِنْ وَلَا نُكَلِّفُ نَفْسًا إِلَا وُسْعَهَا وَلَدَيْنَا كِتَبُّ يَنْطِقُ بِالْحَتِّ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ يَا لَعُلُوبُهُمْ فِي مَنْ وَلِ نَالِكُ هُمْ لَكَ عَنْمِلُونَ ﴿ يَا خَلَانًا مُتَرَفِيهِم بِالْعَذَابِ إِذَا عَمْرَةٍ مِنْ هَاذَا وَلَهُمْ أَعْمَالٌ مِن دُونِ ذَالِكَ هُمْ لَمَا عَنْمِلُونَ ﴿ يَا اللَّهُ مُمْ لَكَ عَنْمِلُونَ ﴿ يَا إِذَا أَخَذَنَا مُتَرَفِيهِم بِالْعَذَابِ إِذَا

الإمام الفخر : وليس المراد منه الإيمان بالتوحيد ونفي الشريك لله فإن ذلك داخل في الآية السابقة ، بل المراد منه نفيُ الشرك الخفي وذلك بأن يخلص في العبادة لوجه الله وطلباً لرضوانه (١) ﴿ والذيب يُـؤتون مـا آتـوا وقلوبهـم وجلــة ﴿ هذه هي الصفة الرابعة من أوصاف المؤ منين أي يعطون العطاء من زكاةٍ وصدقة ، ويتقربون بأنواع القربات من أفعال الخير والبر وهم يخافون أن لا تقبل منهم أعمالهم قال الحسن : إن المؤمن جمع إحساناً وشفقة ، وإن المنافق جمع إساءةً وأمناً ﴿أنَّهُـم إلـى ربهـم راجعـون﴾ أي لخوفهم أن يكونوا قد قصَّروا في القيام بشروط الطاعات والأعمال الصالحة ولاعتقادهم أنهم سيرجعون إلى ربهم للحساب ، روي أن عائشة سألت رسول الله ﷺ عن الآية الكريمة فقالت ﴿وَالَّذِينَ يُؤْتُّونَ مَا آتُـواْ وقلوبهم وجلة ﴾ أهو الذي يزني ، ويسرق ، ويشرب الخمر وهو يخاف الله عزٌّ وجل ؟ فقال لها: (لا يا بنت الصِّديق! ولكنه الذي يصلي ، ويصوم ، ويتصدق وهو مع ذلك يخاف الله عز وجل)(١) ﴿أُولَــ تُلُكُ يسارعون في الخيرات، أي أولئك المتصفون بتلك الصفات الجليلة هم الذين يسابقون في الطاعات لنيل أعلى الدرجات لا أولئك الكفرة المجرمون ﴿وهــم لهـا سابقـون﴾ أي هم الجديرون بها والسابقون إليها قال الإمام الفخر : واعلم أن ترتيب هذه الصفات في نهاية الحسن ، فالصفة الأولى دلت على حصول الخوف الشديد ، الموجب للاحتراز عما لا ينبغي ، والثانية : دلت على التصديق بوحدانية الله ، والثالثة : دلت على ترك الرياء في الطاعات ، والرابعة: دلت على أن المستجمع لتلك الصفات الثلاثة يأتي بالطاعات مع الوجل والخوف من التقصير ، وذلك هو نهاية مقامات الصدّيقين رزقنا الله الوصول إليها(٣) ﴿ولا نُكَــلُّفُ نفساً إلا وُسعها، أي لا نكلُّف أحداً من العباد ما لا يطيق تفضلاً منَّا ولطفاً . أتى بهذه الآية عقب أوصاف المؤ منين إشارةً إلى أن أولئك المخلصين لم يُكلفوا بما ليس في قدرتهم وأن جميع التكاليف في طاقة الإنسان ﴿ولدينا كتابٌ ينطق بالحق اي وعندنا صحائف أعمال العباد التي سطر فيها ما عملوا من خير أو شر نجازيهم في الأخرة عليها ولهذا قال ﴿وهم لا يُظلمون ﴾ أي لا يظلمون من أعمالهم شيئاً بنقص الثواب أو زيادة العقاب قال القرطبي : والآية تهديد وتأمين من الحيف والظلم(٤) ﴿ بِــل قلوبهــم في غمــرةٍ مـن هذا ﴾ أي بل قلوب الكفرة المجرمين في غطاءٍ وغفلةٍ وعماية عن هذا القرآن ﴿ولهم أعمالُ من دون ذلك ﴾ أي ولهم أعمال سيئة كثيرة غير الكفر والإشراك ﴿هـم لهـا عاملــون﴾ أي سيعملونها في المستقبل لتحقُّ عليهم الشقاوة فقد جمعوا بين الكفر وسوء الأعمال فحقت عليهم كلمة العذاب وحتى إذا أخذنا مترفيهم بالعـذاب أي حتى إذا أخذنا أغنياءهم وكبراءهم المتنعمين في هذه الحياة بالعذاب العاجل

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ٢٣/ ١٠٧ . (٢) الحديث أخرجه الإمام أحمد . (٣)التفسير الكبير ٢٣/ ١٠٧ . (٤) القرطبي ١٣٤/ ١٣٤ .

هُمْ يَجْعُرُونَ ﴿ لَا يَجْعُرُواْ الْيَوْمُ إِنَّكُمْ مِنَا لَا تُنصَرُونَ ﴿ قَدْ كَانَتْ عَايَتِي نُتَلَى عَلَيْكُمْ فَكُنتُمْ عَلَى أَعْقَلِيكُمْ تَنكِصُونَ ﴿ مَا يَهُم مَا لَمْ يَأْتِ عَابَاعَهُم لَكُونَ ﴿ أَفَلَمْ يَدَّبُواْ الْقَوْلُ أَمْ جَاعَهُم مَا لَمْ يَأْتِ عَابَاعَهُم لَكُونَ اللّهُ وَلَا يَعْرِفُواْ رَسُولُهُمْ فَهُمْ لَهُ مُنكِرُونَ ﴿ أَمْ يَقُولُونَ بِهِ عِجْنَةٌ أَن بَلْ جَاعَهُم بِالْحَقِ وَأَكْثَرُهُمْ لِلْحَقِيلَ عَلَيْ اللّهُ وَلَا يَعْرِفُواْ رَسُولُهُمْ فَهُمْ لَهُ وَمُنكِرُونَ ﴿ أَمْ يَقُولُونَ بِهِ عِجْنَةٌ لَا بَلْ جَاعَهُم بِالْحَقِ وَأَكْثَرُهُمْ لِلْعَالَقِ عَلَى اللّهُ اللّهُ لَا يَعْرِفُواْ رَسُولُهُمْ فَهُمْ لَهُ وَمُنكِرُونَ ﴿ أَمْ يَقُولُونَ بِهِ عِجْنَةٌ لَا بَلْ جَاعَهُم بِالْحَقِيقِ وَأَكْثَرُهُمْ لِلْعَلَى اللّهُ الل

كالجوع والقتل والأسر ﴿إِذَا هـم يجـأرون﴾ أي إذا هـم يصيحون ويرفعون أصواتهم بالاستغاثة قال ابن عباس : هو الجوع الذي عذبوا به سبع سنين ﴿لا تجاروا اليـوم﴾ أي لا تستغيثـوا اليوم من العـذاب ﴿إِنكَــم منــا لا تُنصـــرون﴾ أي لا تمنّعون من عذابنا فلا ينفعكم صراخ ولا استغاثة ﴿قد كانــت آياتــي تُتلى عليكم ﴾ أي لقد كنتم تسمعون آيات القرآن تقرأ عليكم ﴿فكنتم على أعقابكم تنكصون ﴾ أي كنتم تنفرون عن تلك الآيات كما يذهب الناكص على عقبيه بالرجوع إلى ورائه ، وهذا تمثيلٌ لإعراضهم عن الحق بالراجع الى الخلف ﴿مستكبرين بــه ﴾ أي مستكبرين بسبب القرآن عن الإيمان قال ابن كثير: الضمير للقرآن كَانُوا يسمرون ويذكرون القرآن بالهُجْر من الكلام يقولون إنه سحر ، شعر ، كهانة إلى غير ذلك من الأقوال الباطلة(١٠) وقال ابن الجوزي : الضمير عائد الى البيت الحرام وهي كناية عن غير مذكور لشهرة الأمر والمعنى : إنكم تستكبرون وتفتخرون بالبيت والحرم لأمنكم فيه مع خوف سائر الناس في مواطنهم ، تقولون : نحن أهل الحرم فلا نخاف أحداً ، ونحن أهل بيت الله وولاته ، هذا مذهب ابن عباس وغيره(٢) ﴿سامـراً تهجــرون﴾ أي متحدثين ليلاً تسمرون تقولون في سمركم الهجر وهو القـول الفاحش من الطعن في القرآن ، وسبّ النبي عليه السلام ﴿أَفْلُمْ يَدُّبُّ رَوَّا الْقُـولَ﴾ أي أفلم يتدبروا هذا القرآن العظيم ليعرفوا بما فيه من إعجاز النظم أنه كلام الله فيصدقوا به ؟ ﴿ أم جاءهــم ما لـم يأتِ آباءهـم الأولين ﴾ أي أم جاءهم من الله بشيء مبتدع لم يأت مثله في آبائهم السابقين ؟ قال أبو السعود : يعني أن مجيء الكتب من جهته تعالى الى الرسل سنة قديمة لا يكاد يتسنى إنكاره ، وأن مجيء القرآن على طريقته فمن أين ينكرونه(٣) ؟ ﴿أُم لَـم يعرفوا رسولهـم فهـم لـه منكـرون﴾ توبيخ آخر لهم أي أم لم يعرفوا محمداً ﷺ بالأمانة والصِّدق وحسن الأخلاقِ؟ وبُّخهم أولاً بترك الانتفاع بالقرآن، وثانياً بأن ماجاءهم قدجاء مثله لآبائهم الأولين وثالثاً بأنهم يعرفون محمداً ﷺ ونسبه وصدقه وأمانته ورابعاً اتهامهم له بالجنون وقد علموا أنه عليه السلام أرجحهم عقلاً وأثقبهم ذهناً ولهذا قال بعده ﴿ أَم يَقُولُـون بِــه جَنِـة ﴾ أي أم يقولون إن محمداً مجنون ، وهذا توبيخ آخر وتعجيبٌ من تفننهم في العناد ، وتلونهم في الجحود ﴿بُـلُ جَاءهُـم بِالحَـق﴾ ﴿بل﴾ للإضراب أي ليس الأمركما زعموا بل جاءهم محمد بالحقِّ الساطع الذي لا مدخل فيه للباطل بوجه من الوجوه ، وبالقرآن المشتمل على التوحيد وشرائع الإسلام ﴿وأكثرهم للحقِّ كارهمون ﴾ أي ومع

 <sup>(</sup>١) مختصر ابن كثير ٢/ ٥٦٩ . (٢) زاد المسير ٥/ ٤٨٢ . (٣) أبو السعود ٤/ ٣٨ .

وَلُوِ اتَّبَعَ الْحَقَّ أَهُوَ آءَهُمْ لَفَسَدَتِ السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ بَلْ أَتَدْنَاهُم بِذِ كُرِهِمْ فَهُمْ عَن ذِ كُرِهِم مُعْرِضُونَ ﴿ مَنْ أَمْ تَسْعُلُهُمْ خَرْجًا فَحَرَاجُ وَبِّكَ خَيْرٌ وَهُوَ خَيْرُ ٱلَّازِقِينَ ﴿ وَإِنَّكَ لَتَدْعُوهُمْ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ وَإِنَّ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ عَنِ الصِّرَاطِ لَنَكِبُونَ ﴾ وَإِنَّ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ عَنِ الصِّرَاطِ لَنَكِبُونَ ﴾

وضوح الدعوة فإنَّ أكثر المشركين يكرهون الحقَّ لما في قلوبهم من الزيغ والانحراف ﴿ ولو اتَبع الحقَّ أهواءهم ﴾ أي لوكان ما كرهوه من الحقّ - الذي هو التوحيد والعدل - موافقاً لأهوائهم الفاسدة ، ومتمشياً مع رغباتهم الزائغة ﴿ لفسدت السموات والأرض ومن فيهنَّ » أي لفسد نظام العالم أجمع علويه وسفليه ، وفسد من فيه من المخلوقات لفساد أهوائهم واختلافهم قال ابن كثير : وفي هذا كله تبيين عجز العباد ، واختلاف آرائهم وأهوائهم ، وأنه تعالى هو الكامل في جميع صفاته وأفعاله وتدبيره لخلقه ( إلى العباد ، واختلاف آرائهم وأهوائهم ، وأنه تعالى هو الكامل في جميع صفاته وأفعاله وتدبيره لخلقه ( إلى أتيناهم بما فيه فخرهم وشرفهم ، وهو هذا القرآن العظيم الذي أكرمهم الله تعالى به ﴿ فهم عن ذكرهم معرضون عن هذا القرآن العظيم الذي أكرمهم الله وتعظيمه لأنه شرفهم وعزَّهم ، وأعاد لفظ « الذكر » تعظياً للقرآن ﴿ أم تسأهم خرجاً ﴾ أي أم تسأهم يا محمد أجراً على تبليغ الرسالة فلأجل ذلك لا يؤ منون ، وفي هذا تشنيع عليهم لعدم الإيمان فمحمد لا يطلب منهم أجراً فلهاذا إذاً يكذبونه ويعادونه ؟ فخراج ربك خير كي أي رزق الله وعطاؤ ه خيرً لك يا عمد ﴿ وهو في هذا تشنيع عليهم لعدم الإيمان فمحمد لا عجمد ﴿ وهو في الله وعطاؤ ه خير لك يا عمد خوه و في الله وعطاؤ ه خير لك يا عمد في وزق لأنه يعطي لا لحاجة ، وغيره يعطي للموصل الى جنات النعيم ﴿ وإن الذين لا يؤمنون بالآخرة عن الصراط لناكبون ﴾ أي وإنّ الذين لا يؤمنون بالآخرة عن الصراط لناكبون كأي وإنّ الذين لا يصدقون بالبعث والثواب والعقاب لعادلون عن الطريق المستقيم منحرفون عنه .

البَكَكُعُــة: تضمنت الآيات الكريمة وجوهاً من البلاغة والبيان والبديع نوجزها فيما يلي :

١ ـ الاستعارة اللطيفة ﴿فذرهم في غمرتهم ﴾ أصل الغمرة الماء الذي يغمر القامة ، شبَّه ما هم فيه من الجهالة والضلالة بالماء الذي يغمر الإنسان من فرقه الى قدمه على سبيل الاستعارة .

٢ ـ الاستفهام الإنكاري ﴿ أيحسبون أنما نمدهم ﴾ ؟

حذف الرابط في ﴿نسارع لهم في الخيرات﴾ حذف «به» أي نسارع لهم به في الخيرات ،
 وحسن حذفه لاستطالة الكلام مع أمن اللبس .

٤ ـ الطباق بين ﴿يؤ منون . . ويشركون﴾ .

<sup>(</sup>۱) مختصر ابن کثیر ۲/ ۵۷۰ .

- الاستعارة البديعة ﴿ولدينا كتابٌ ينطق بالحق﴾ النطق لا يكون إلا ممن يتكلم بلسانه ، والكتاب ليس له لسان، فوصف سبحانه الكتاب بالنطق مبالغة في وصفه بإظهار البيان وإعلان البرهان ، وتشبيها باللسان الناطق بطريق الاستعارة .
  - جناس الاشتقاق ﴿يؤتون ما آتـوا﴾ ﴿أعمال هم لها عاملـون﴾ .
- ٧ ـ الاستعارة الفائقة ﴿فكنتم على أعقابكم تنكصون﴾ شبه إعراضهم عن الحق بالراجع القهقرى
   الى الخلف وهو من قبيل الاستعارة التمثيلية .
  - ٨ ـ السجع الرصين ﴿مشفقون ، يؤ منون ، يشركون ، سابقون﴾ الخ .

قال الله تعالى: ﴿ولو رحمناهم وكشفنا ما بهم من ضر. . إلى. . اغفر وارحم وأنت خير الراحمين ﴾ من آية (٧٥) إلى نهاية آية (١١٨) .

المنكاسكة : لما ذكر تعالى إعراض المشركين عن دعوة الإيمان ، ذكر هنا سبب الإعراض وهو العناد والطغيان ، ثم أردفه بإقامة الأدلة على التوحيد ، ثم ذكر أحوال الآخرة وانقسام الناس إلى سعداء وأشقياء ، وختم السورة ببيان الحكمة من حشر الناس إلى دار الجزاء وأنه لولا القيامة لما تميز المطيع من العاصى ولا البرس من الفاجر .

اللغسس، ومبلسون بائسون متحيرون ، والإبلاس : اليأس من كل خير (يجير) يمنع ويحمي من استغاث به يقال : أجرت فلاناً على فلان إذا أغثته ومنعته منه (همزات) جمع همزة وهي الدفع والتحريك الشديد وهو كالهز والأز ، وهمزات الشيطان : كيده بالوسوسة (برزخ) حاجز ومانع قال الجوهري : البرزخ : الحاجز بين الشيئين(١) (كالحون) الكلوح : أن تتقلَّص الشفتان وتتباعد عن الأسنان ، وذلك نهاية القبح لوجه الإنسان .

سَبُبُ الْمُرُول: عن ابن عباس قال: نزلت في قصة « ثهامة بن أثال » لما أسرته السرية وأسلم وخلى رسول الله على سبيله ، حال بين مكة وبين الميرة وقال: والله لا يأتيكم من اليامة حبّة حنطة حتى يأذن فيها رسول الله على الحد الله قريشاً بالقحط والجوع حتى أكلوا الميتة والكلاب والعلهز قيل وما العلهز؟ قال كانوا يأخذون الصوف والوبر فيبلونه بالدم ثم يشوونه ويأكلونه فقال أبو سفيان: أنشدك الله والرَّحم ، أليس تزعم أنَّ الله بعثك رحمة للعالمين؟ قال: بلى ، قال فوالله ما أراك إلا قتلت الآباء بالسيف ، وقتلت الأبناء بالجوع فنزل قوله تعالى ﴿ ولو رحمناهم وكشفنا ما بهم من ضُرَّ للجوا في طغيانهم يعمهون (١٠) الأبناء .

<sup>(1)</sup> القرطبي ١٦/ ١٥٠ . (٢) البحر ٦/ ٤١٥ .

\* وَلَوْ رَحِمْنَكُهُمْ وَكَشَفْنَامَا بِهِم مِن ضُرِّ لَّلَجُواْ فِي طُغْيَتِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴿ وَلَقَدْ أَخَذَنَكُم بِالْعَذَابِ فَمَا ٱسْتَكَانُواْ لِرَبِّهِمْ وَمَا يَتَضَرَّعُونَ ۞ حَتَّى إِذَا فَتَحْنَا عَلَيْهِم بَابًا ذَا عَذَابِ شَدِيدٍ إِذَا هُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ ۞ وَهُوَ ٱلَّذِي أَنشَأَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَـٰرَ وَٱلْأَفْعِدَةُ قَلِيـلًا مَّا تَشْكُرُونَ ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى ذَرَأَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ وَإِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَكَ وَهُوَ ٱلَّذِي يُحْيِء وَيُمِيتُ وَلَهُ ٱخْتِلَافُ ٱلَّيْلِ وَالنَّهَارِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ الْنَفْسِكِينِ : ﴿ وَلُو رَحْمُنَاهُ مَا وَكُشَفْنَا مَا بَهِمَ مِنْ ضُدِّكَ أَي لُو رَحْنَا هِؤُ لَاء المشركين الذين كذبوك وعاندوك ورفعنا عنهم ما أصابهم من قحطٍ وجدب وكشفنا عنهم البلاء ﴿للجُّــوا فِي طغيانهـم يعمهـون﴾ أي لاستمروا وتمادوا في ضلالتهم وتجاوزهم الحدَّ يتـردَّدونُ ويتخبطـون حيارى ﴿ولقــد أخذنـاهـم بالعذاب، أي ابتليناهم بالمصائب والشدائد ، وبالقحط والجوع ﴿فمــا استكانوا لربهـم﴾ أي ما خضعوا لله ولا تواضعُوا لجلاله ﴿وما يتضرعــون﴾ أي وما دعوا رجّم لكشف البلاء بل استمرواً على العتــوّ والاستكبار ، والغرضُ أنه لم يحصل منهم تواضع ورجوع إلى الله في الماضي ، ولا التجاءُ إلى اللـه في المستقبل لشدة جبر وتهم وطغيانهم ﴿حتى إِذا فتحنا عليهم باباً ذا عدابٍ شديد، أي حتى إِذا جاءتهم أهوال الآخرة وأتاهم من عذاب الله ما لم يكونوا يحتسبون ﴿ إِذا هم فيه مُبلسون ﴾ أي إِذا هم آيسون من كل خير قال أبو السعود : المراد بالعذاب عذاب الآخرة كما ينبيء عنه التهويل والوصف بالشدة والمعنى أنا محناهم بكل محنة من القتل ، والأسر ، والجوع وغير ذلك فها رؤي منهم لين ولا توجهُ إلى الإسلام الى أن يروا عذاب الآخرة فحينئذ يبلسون وتخضع رقابهم(١) ثم ذكَّرهم تعالى بنعمه ودلائل وحدانيته فقال ﴿وهـو المذي أنشأ لكم السمع والأبصار والأفتدة ﴾ أي خلق لكم هذه الحواس لتسمعوا وتبصروا وتفقهوا ، وفيه توبيخٌ للمشركين حيث لم يصرفوا النعم في مصارفها ، لأن السمع خلق ليسمع به ما يرشده ، والبصر ليشاهد به الآيات على كمال أوصاف الله ، والعقل ليتأمل به في مصنوعات الله وباهر قدرته فمن لم يصرف تلك النعم في مصارفها فهو بمنزلة عادمها كما قال تعالى ﴿فما أغنى عنهم سمعهم ولا أبصارهم ولا أفئدتهــم من شيء﴾ وخصَّ هذه الثلاثة بالذكر لعظم المنافع التي فيها ﴿قليــلاً ما تشـــكرون﴾ أي قليلاً تشكرون ربكم ، و﴿مـا﴾ لتأكيد القلة أي ما أقل شكركم لله على كثرة إفضاله وإنعامه عليكم ؟ ﴿وهــو الذي ذراكم في الأرض، أي خلقكم وبثكم في الأرض بطريق التناسل ﴿وَإِلَيْهُ تُحَسَّرُونَ﴾ أي وإليه وحده تجمعون للجزاء والحساب ﴿وهو السذي يُحسي ويُبيت﴾ أي يُحيي الرِّمم(١) ويميت الخلائق والأمم ﴿ وله اختلاف الليل والنهار ﴾ أي إن اختلاف الليل والنهار بالزيادة والنقصان بفعله سبحانه وحمده ليقيم الدليل على وجوده وقدرته ﴿أفـــلا تعقلــون﴾ أي أفليس لكم عقول تدركون بها دلائل قدرته ، وآثار قهره ، فتعلمون أن من قدر على ذلك ابتداءً ، قادرٌ على إعادة الخلق بعد الفناء ؟ ﴿بـــل قالــوا مثــل ما قال الأولون﴾ ﴿بال﴾ للإضراب أي ليس لهم عقل ولا نظر في هذه الآيات والعير ، بل قال هؤ لاء

<sup>(</sup>١) أبو السعود ٤/ ٤٠ . (٢) إشارة الى قوله تعالى ﴿قال من يحيي العظام وهي رميم﴾ ؟

المشركون ـ من كفار مكة ـ مثل ما قال الأمم المتقدمون ﴿قالوا أنهذا مِتنا وكنَّا تراباً وعظاماً أثنا لمبعوثـون﴾ ؟ أي أثذا بلينا وصرنا ذراتٍ ناعمة ، وعظاماً نخرة أثنا لمخلوقون ثانية ؟ هذا لا يتصور ولا يكون أبداً ﴿ لَقِمْ وَعَدْنَا نَحَمْنُ وَآبَاؤُنَا هَمْذَا مَنْ قَبْلَ﴾ أي لقد وعدنا بهذا نحن ومن سبقنا فلم نر له حقيقة ﴿إِنْ هـذا إِلا أساطير الأوليـن﴾ أي ما هذا إلا أكاذيب وأباطيل المتقدمين ولما أنكروا البعث والنشور أمر تعالى رسوله أن يفحمهم بالحجة الدامغة التي تقصم ظهر الباطل فقال ﴿قــل لمـن الأرض ومن فيها ﴾ ؟ أي قل يا محمد جواباً لهم عما قالوه : لمن الأرض ومن فيها من المخلوقات ؟ ومن مالكها والمتصرف فيها بالإيجاد والإفناء ؟ ﴿ إِن كنتم تعلمون ﴾ أي إِن كان عندكم علمٌ فأخبر وني بذلك ، وفيه استهانةً بهم وتقريرٌ لجهلهم قال القرطبي : يخبر تعالى في الآية بربوبيته ووحدانيتــه ، وملــكه الــذي لا يزول ، وقدرته التي لا تحول ، ودلت هذه الآيات ـ وما بعدها ـ على جواز جدال الكفار وإِقامة الحجة عليهم ، ونبَّهت على أنَّ من ابتـدأ بالخلـق والإيجـاد ، والإبـداع ، هو المستحـقُّ للألـوهية والعبـادة(١٠ ﴿سيقولـون للُّـه﴾ أي فسيقولون الله خالقها وموجدهـا ولا بدُّ لهـم من الاعتـراف بذلك ﴿قـــل أفــلا تذكرون﴾ ؟ أي أفلا تعتبرون فتعلمون أن من ابتدأ ذلك قادر على إعادته ؟ ﴿قــل من ربُّ السمــوات السبع وربُّ العسرش العظيمه ؟ أي من هو خالق السموات الطباق بما فيها الشموس ، والكواكب والأقهار ، ومن هو خالق العرش الكبير الذي تحمله الملائكة الأطهار ؟ ﴿سيقــولون للَّـه﴾ أي سيقولون : اللهُ خالقه وهو للّه ﴿قــل أفـلا تتقـون﴾ أي أفـلا تخافون من عذابه فتوحّدونه وتتركون عبادة غيره من الأوثان والأصنام ﴿ قـل من بيه ملكوت كـل شيء ﴾ الملكوت من صفات المبالغة أي من بيده الملك الواسع التام؟ ومن بيده خزائن كل شيء؟ ومن هو المتصرف في هذه الأكوان بالخلق والإيجاد والتدبير؟ ﴿وهــو يُجيـر ولا يُجار عليـه ﴾ أي يحمي من استجار به والنجأ إليه ، ولا يغيث أحدُ منه أحداً ﴿إِن كنتـم تعلمون الله الله علمون فأخبر ونيعن ذلك ﴿سيقولون لله الله الله الله كله والتدبيرُ لله جلَّ وعلا ﴿قُـلُ فَأَنُّكُ تُسحرون﴾ أي قل لهم : فكيف تُخدعون وتُصرفون عن طاعته وتـوحيده مع اعترافكم وعلمكم بأنه وحده المتصرف المالك؟ قال أبو حيان : والسحر هنا مستعار وهو تشبيه لما يقع منهم من التخليط ، ووضع الأفعال والأقوال غير مواضعها بما يقع للمسحور من التخبط والتخليط(٢) رتَّب

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٢/ ١٤٥ ، ٤٦ . (٢) البحر المحيط ٦/ ٤١٨ .

هذه التوبيخات الثلاثة بالتدريج فقال أولاً ﴿أَفُـلا تَذَكَّرُ وَنَ﴾ ؟ ثم قـال ثانياً ﴿أَفُـلا تَتَقَّـونَ﴾ ؟ وذلك أبلغ لأن فيـه زيادة تخويـف، ثم قال ثالثاً ﴿فأنـى تُسحرون﴾ وفيه من التوبيخ ما ليـس في غيره (١٠) ﴿ بَلُ أَتِينا هُم بِالحَقِ ﴾ أي بل جئناهم بالقول الصدق في أمر التوحيد والبعث والجزاء ﴿ وإنهم لكاذبون﴾ أي كاذبون فيا ينسبون لله من الشركاء والأولاد . لمَّا بالغ في الحِجاج عليهم بالآيات السابقة أعقبها بهذه الآية كالوعيد والتهديد ، ثم بيَّن بطلان الشريك والولد بالبرهان القاطع فقال ﴿ما اتَّخــذ اللــهُ من ولد ﴾ أي ما اتخذ الله ولداً مطلقاً لا من الملائكة ولا من البشر ﴿وماكان معه من إله إلى وليس معه من يشاركه في الألوهية والربوبية ﴿إِذاً لذهب كل إله بما خلق ﴾ أي لوكان معه إله \_ كما زعم عبدة الأوثان \_ لانفرد كل إِلهِ بخلقه الذي خلق واستبدُّ به ، وتميَّز ملك كلِّ واحد عن ملك الآخر ﴿وَلَعَــلا بعضهم على بعض، أي ولغلب بعضهم على بعض كحال ملوك الدنيا قال ابن كثير: المعنى لو قدر تعدُّد الآلهة لا نفرد كلُّ منهم بما خلق ، ثم لكان كلُّ منهم يطلب قهر الآخر وخلافه فيعلو بعضهم على بعض وما كان ينتظم الوجود ، والمشاهد أن الوجود منتظم متَّسقٌ غاية الكمال فدل على تنزه الله عن الولد والشريك(٢) ولهذا قال وسبحان الله عمّا يصفون أي تنزّه الله وتقدُّس عما يصفه به الظالمون وعالم الغيب والشهادة ﴾ أي هو تعالى العالم بما غاب عن الأنظار ، وبما تدركه الأبصار ، لا تخفى عليه خافية من شؤون الخلق ﴿فتعالى عمّا يشركون﴾ أي تقدَّس وتنزَّه عن الشريك والولد ﴿قلْ ربِّ إمَّا تُريني ما يُوعدون العذابِ في الدنيا (ربِّ إن كان ولا بدَّ من أنتُريني ما تعدهم من العذابِ في الدنيا (ربِّ فلا تجعلني في القوم الظالميين، هذا جواب الشرط ﴿إما ﴾ وكرَّر قوله ﴿ربُّ مبالغةً في الدعاء والتضرع أي ربُّ فلا تجعلني في جملة الظالمين فأهلك بهلاكهم قال أبو حيان : ومعلوم أنه عليه السلام معصومٌ مما يكون سبباً لجعله مع الظالمين ولكنه أمر أن يدعو بذلك إظهاراً للعبودية وتواضعاً لله (٣) ﴿وإِنَّا عَلَى أَن نريك ما نعدهم لقادرون﴾ أي ونحن قادرون على أن نريك العذاب الذي وعدناهم به ولكن نؤ خره لحكمة ﴿إدفع بالتي هي أحسن السيئة ﴾ أي ادفع إساءتهم بالصفح عنهم وتجمَّل بمكارم الأخلاق قال ابن كثير : أرشده الى التريـاق النافع في مخالطة آلناس وهو الإحسان الى من يسيء إليه ليستجلب خاطره ، فتعود عدواته صداقةً ، وبغضه محبة (٤) ﴿نحن أعلم بما يصفون ﴾ أي نحن أعلم بحالهم وبما يكون منهم

<sup>(</sup>١) نقلاً عن التسهيل ٣/ ٥٥. (٢) مختصر ابن كثير ٢/ ٥٧٣. (٣) البحر ٦/ ٤٢٠. (٤) ابن كثير المختصر ٢/ ٥٧٤.

من التكذيب والاستهزاء وسنجازيهم عليه ﴿وقل ربِّ أعسوذُ بك من همزات الشياطين ﴾ أي أعتصم بك من نزغات الشياطين ووساوسهم المغرية على الباطل والمعاصي ﴿وأعــوذُ بــك ربَّ أن يحضــرون﴾ أي وأعتصم وأحتمي بك يا رب من أن يصيبوني بسوء أو يكونوا معي في أموري ، كرَّر ذلك للمبالغة والاعتناء بشأن الاستعادة ﴿حتى إذا جاء أحدهم الموت﴾ عاد الكلام عن المشركين أي حتى إذا حضر الموتُ أحدهم وعاين أهواله وشدائده ﴿قــال ربِّ ارجعون﴾ أي قال تحسراً على ما فرطمنه : ربٍّ ردُّني الى الدنيا ، وصيغة الجمع للتعظيم ﴿لعلي أعمل صالحاً فيما تركت ﴾ أي لكي أعمل صالحاً فيا ضيَّعت من عمري ﴿كُلَّ إِنَّهَا كُلُّمَّةً هُو قَائِلُهَا﴾ ﴿كَلَّا ﴾ كلمةُ ردع وزجر أي لا رجُّوع إلى الدنيا فليرتدع عن ذلك فإن طلبه للرجعة كلام لا فائدة فيه ولا جدوى منه وهو ذاهبٌ أدراج الرياح ﴿ومن وراثهم برزُّخُ إِلَى يوم يُبعثون ﴾ أي وأمامهم حاجزٌ يمنعهم عن الرجوع إلى الدنيا \_ هو عالم البرزخ \_ الذي يحول بينهم وبين الرجعة يلبثون فيه إلى يوم القيامة قال مجاهد : البرزخُ : الحاجز ما بين الدنيا والآخرة ﴿فَإِذَا نُفُـخ في الصور ﴾ أي فإذا نفخ في الصور النفخة الثانية وهي نفخة البعث والنشور ﴿ فـ لا أنساب بينهم يومنه في أي فلا قرابة ولا نسب ينفعهم يوم القيامة لزوال التراحم والتعاطف من شدة الهول والدهشة بحيث يفر المرء من أخيه وأمه وأبيه وصاحبته وبنيه ﴿ولا يتساء لـون ﴾ أي لا يسأل بعضهم بعضاً عن شأنه لاشتغال كل واحد بنفسه ، ولا تنافي بينها وبين قوله ﴿وأقبـل بعضُهـم على بعـض يتساءلـون﴾ لأن يوم القيامة طويل وفيه مواقف ومواطن ، ففي بعضها يتكلمون وفي بعضها لا ينطقون ﴿فمـن ثقلـت موازينـه﴾ أي فمن رجحت حسناته على سيئاته ولو بواحدة ﴿فأولنك هـم المفلحـون﴾ أي فهم السعداء الذين فازوا فنجوا من النار وأدخلوا الجنة ﴿ومـن خفَّت موازينـه﴾ أي زادت سيئاته على حسناته ﴿فأولئـك الـذيـن خسروا أنفسهم أي فهم الأشقياء الذين خسروا سعادتهم الأبدية بتضييع أنفسهم وتدنيسها بالكفر والمعاصي ﴿ فَــي جهنــم خالـــدون﴾ أي هم مقيمون في جهنم لا يخرجون منها أبدأ ﴿ تلفــح وجوهـــهــم النارك أي تحرقها بشدة حرِّها ، وتخصيص الوجوه بالذكر لأنها أشرف الأعضاء ﴿وهـم فيهـاكالـحون﴾ أي وهم في جهنم عابسون مشوِّهـوالمنظر قال ابن مسعود : قد بدت أسنانهم وتقلُّصت شفاههم كالرأس المُشيَّطُ بالنار ، وفي الحديث ( تشويـه النـارُ فتقلـص شفته العليا حتى تبلغ وسط رأسـه ، وتستـرخـي

أَلَرْ تَكُنْ ءَايَنِي لُتُكَى عَلَيْكُمْ فَكُنتُم بِهَا تُكَذِّبُونَ ﴿ قَالُ الْجَسَعُواْ فِيهَا وَلا تُكَيِّنَا شِقُوتُنَا وَكُنَّا فَوَمَا ضَالِينَ ﴿ وَهَا أَنْهُ وَيَلَ مَنْ عَبَادِى رَبِّنَا أَنْحِرِجْنَا مِنْهَا فَإِنْ عُدْنَا فَإِنَّا ظَالِمُونَ ﴿ قَالَ الْحَسِنُواْ فِيهَا وَلا تُكَيِّمُونِ ﴿ إِنَّا عَلَيْهُ وَلَى اللَّهُ وَمَ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَمَ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مِنَا وَالْرَحْمَنَا وَأَنْتَ خَيْرُ الرَّحِينَ ﴿ فَا الْمَالِينَ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّ

شفته السفلي حتى تبلغ سُرَّته) (١) ﴿ أَلَم تَكُن آياتِي تُتلى عليكم ﴾ أي يقال لهم تعنيفاً وتوبيخاً : ألم تكن آيات القرآن الساطع تقرأ عليكم في الدنيا ؟ ﴿ فكنتم بها تكذبون ﴾ أي فكنتم لا تصدّقون بها مع وضوحها ﴿قالـوا ربنا غلبت علينا شِقوتنا﴾ أي غلبت علينا شقاوتنا ﴿وكنَّا قوماً ضاليـن﴾ أي وكنًّا ضالين عن الهدى بسبب اتباعنا للملذَّات والأهواء ﴿ربُّنا أخرجنا منها﴾ أي أخرجنا من النار ورُدُّنا الى الدنيا ﴿فَإِن عُدنا فَإِنَّا ظَالْمُونَ﴾ أي فإن رجعنا الى الكفر والمعاصي بعد ذلك نكون قد تجاوزنا الحدُّ في الظلم والعدوان . أقروا أولاً بالإِجرام ثم تدرجوا من الإِقرار الى الرغبة والتضرع فجاء الجواب بالتيئيس والزجر ﴿قَــال اخسئـوا فيها ولا تكلمـون﴾ أي ذلوا في النار وانزجروا كما تُزجر الكلاب ولا تكلموني في رفع العذاب قال في التسهيل: اخسئوا: كلمة تستعمل في زجر الكلاب ففيها إهانةً وإبعاد (٢) ﴿ إِنَّهُ كَانَ فريَّــقٌ من عبــادي يقولون ربنــا آمنــا فاغفــر لنا وارحمنا وأنت خيــر الراحميــن﴾ قال مجاهد : هم بلال ، وخبابٍ ، وصهيب وغيرهم من ضعفاء المسلمين كان أبو جهل وأصحابه يهـزءون بهـم(٣)﴿فَاتَخْدَعُـوهُــم سخرياً ﴾ أي فسخرتم منهم واستهزأتم بهم ﴿حتى أنسوكم ذكري﴾ أي حتى نسيتم بتشاغلكم بهم واستهزائكم عليهم عن طاعتي وعبادتي ﴿وكنتم منهم تضحكون﴾ أي وكنتم تضحكون عليهم في الدنيا ﴿إِنِّي جزيتُهُ م اليوم بما صبروا﴾ أي جزيتهم بسبب صبرهم على أذاكم أحسن الجزاء ﴿أنَّهُ م هم الفائــزون﴾ أي أنهم هم الفائزون بالنعيم المقيم ﴿قــال كــم لبثتــم في الأرض عدد سنيــن﴾ أي قال تعالى للكفار على سبيل التبكيت والتوبيخ : كم مكثتم في الدنيا وعمَّرتم فيها من السنين ؟ ﴿قالـوا لبثنـا يومـاً أو بعض يـوم ﴾ أي مكثنا يوماً أو أقل من يوم ﴿فاسأل العادين ﴾ أي الحاسبين المتمكنين من العدِّ قال ابن عباس : أنساهم ما كانوا فيه من العذاب المدة التي لبثوها ﴿قال إِن لبثتم إِلا قليلاً ﴾ أي ما أقمتم حقاً في الدنيا إلا قليلاً قال الرازي : كأنه قيل لهم : صدقتم ما لبثتم فيها إلا قليلاً فقد انقضت ومضت ، والغرضُ تعريفهم قلة أيام الدنيا في مقابلة أيام الآخرة(١٠) ﴿ لــو أنكــم كنتــم تعلمــون﴾ أي لوكان لكم علم وفهم لعرفتم حقارة الدنيا ومتاعها الزائل ﴿أَفْحَسَبَتُمْ أَنُّنَّا خَلَقْنَاكُمْ عَبْثًا﴾ أي أظننتم ـ أيها الناس ـ أنما

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي وقال : حسن غريب . (٢) التسهيل ٧/٣٥ . (٣) القرطبي ١٥٤/١٢ . (٤) التفسير الكبير ٢٣/٢٣ .

خَلَقَنْكُرْ عَبَثاً وَأَنَّكُرْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ﴿ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ﴿ إِلَى اللَّهُ الْمَاكُ الْحَتَّ لَآ إِلَىٰهَ إِلَّا هُو رَبِّ الْعَرْضِ الْكَرِيمِ ﴿ وَمَن يَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَىٰهَ إِلَىٰهُ اللَّهُ الْمَالُهُ عِنْدُ رَبِّهِ عَلَى اللَّهُ الْمَالُهُ عِنْدُ وَبِهِ عَلَى اللَّهُ الْمَاكُ وَعَنْدُ وَبِهِ عَلَا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

خلقناكم باطلاً وهملاً بلا ثواب ولا عقاب كها خلقت البهائم ﴿وأنكم إلينا لا تُرجعون أي وأنه لا رجوع لكم إلينا للجزاء ؟ لا ليس الأمر كها تظنون وإنما خلقناكم للتكليف والعبادة ثم الرجوع إلى دار الجزاء ﴿فتعالى الله و فتعالى الله و في ملكه بالإيجاد والإعدام ، والإحياء والإفناء ، تنزّه عن العبث والنقائص وعن أن يخلق شيئاً سفها لأنه حكيم ﴿لا إله إلا هسو أي لا ربّ سواه ولا خالق غيره ﴿ربّ العسر الكريم أي خالق العرش العظيم وصفه بالكريم لأن الرحمة والخير والبركة تنزل منه ، ولنسبته الى أكرم الأكرمين ﴿ومن يدع مع الله إله أخرى أي ومن يجعل لله شريكاً ويعبد معه سواه ﴿لا برهان لـه بـه أي لا حجة له به ولا دليل ﴿فإنها حسابـه عند ربـه أي جزاؤه وعقابه عند الله ﴿إنه لا يفلح الكافـرون و أي لا يفوز ولا ينجح من جحد وكذب بالله ورسله ، افتتح السورة بقوله ﴿قد أفلح المؤمنون و وختمها بقوله ﴿ وابح لا يفلح الكافرون له ليظهر التفاوت بين الفريقين فشتان ما بين البدء والختام . ﴿ وقل ربّ اغفر وارحم وأنت خير الراحمين له أمر رسوله بالاستغفار والاسترحام تعلياً للأمة طريق الثناء والدعاء ، اللهم اغفر لنا وارحمنا برحمتك التي وسعت كل شيء ، يا أرحم الراحمين ، اللهم آمين .

البَكَلَاغَكَة: تضمنت الآيات الكريمة وجوهاً من البيان والبديع نوجزها فيما يلي:

- ١ ـ الامتنان ﴿وهو الذي أنشأ لكم السمع والأبصار والأفئدة ﴾ .
- ٢ ـ التفنن ﴿السمع والأبصار﴾ أفرد السمع وجمع الأبصار تفنناً .
- ٣ التنكير للتقليل ﴿قليلاً ما تشكرون﴾ و﴿ما﴾ تأكيد للقلة المستفادة من التنكير والمعنى شكراً
   قليلاً وهو كناية عن عدم الشكر .
- ٤ ـ الاستفهام الذي غرضه الإنكار والتوبيخ ﴿أفلا تعقلون﴾ ؟ ﴿أفلا تذكرون﴾ ؟ ﴿أفلا تتقون﴾ ؟
  - الطباق بين ﴿ يُحْيي ويميت ﴾ .
- ٦ حذف جواب الشرط ثقة بدلالة اللفظ عليه ﴿إِن كنتم تعلمون﴾ أي إِن كنتم تعلمون ذلك فأخبروني عنه

- ٧ ـ طباق السلب ﴿ وهو يُجير ولا يُجار عليه ﴾ .
- ٨ ـ تأكيد الكلام بذكر حرف الجر الزائد ﴿ما اتخذ الله من ولد﴾ أي ما اتخذ ولداً وكذلك ﴿وما كان معه من إله ﴾ ذكر ﴿من ﴾ في الجملتين تأكيداً وتثبيتاً للنفي .
  - ٩ \_ الطباق في ﴿عالم الغيب والشهادة ﴾ .
  - ١ التأكيد بإنَّ واللام ﴿ وإِنا على أن نريك ما نعدهم لقادرون ﴾ لإنكار المخاطبين لذلك .
- 11 \_ الطباق المعنوي ﴿ ادفعُ بالتي هي أحسن السيئة ﴾ لأن المعنى ادفع بالحسنة السيئة فهو طباق بالمعنى لا باللفظ.
  - ١٢ ـ واو الجمع للتعظيم ﴿ربِّ ارجعون﴾ ولم يقل ارجعني تعظياً لله جل وعلا .
- ١٣ \_ المجاز المرسل ﴿ إِنها كلمة هو قائلها ﴾ أطلق الكلمة على الجملة وهو من إطلاق الجزء وإرادة الكل .
  - ١٤ ـ المقابلة اللطيفة بين ﴿فمن ثقلت موازينه﴾ وبين ﴿ومن خفَّت موازينه . . ﴾ الآيتان .
    - 10 ـ القصر ﴿أنهم هم الفائزون﴾ .
    - ١٦ \_ جناس الاشتقاق ﴿ اغفر وارحم وأنت خير الراحمين ﴾ .
    - ١٧ ـ السجع الموزون الخالي من التكلف وهو كثير مشهور .

« تم بعونه تعالى تفسير سورة المؤ منون »



## بين يَدُعي السُّورَة

- \* سـورة النور من السور المدنية ، التي تتناول الأحكام التشريعية ، وتُعنى بأمـور التشريع ، والتوجيه والأخلاق ،وتهتم بالقضايا العامة والخاصة التي ينبغي ان يُربى عليها المسلمون أفراداً وجماعات ، وقد اشتملت هذه السورة على أحكام هامة وتوجيهات عامة تتعلق بالأسرة ، التي هي النواة الأولى لبناء المجتمع الأكبر .
- \* وضَّحت السورة الآداب الاجتاعية التي يجب أن يتمسك بها المؤ منون في حياتهم الخاصة والعامة ، كالاستئذان عند دخول البيوت ، وغض الأبصار ، وحفظ الفروج ، وحرمة اختلاط الرجال بالنساء الأجنبيات ، وما ينبغي أن تكون عليه الأسرة المسلمة و « البيت المسلم » من العفاف والستر ، والنزاهة والطهر ، والاستقامة على شريعة الله ، صيانة لحرمتها ، وحفاظاً عليها من عوامل التفكك الداخلي ، والانهيار الخلقي ، الذي يهدم الأمم والشعوب .
- \* وقد ذكرت في هذه السورة الكريمة بعض الحدود الشرعية التي فرضها الله كحد الزنى ، وحد القذف ، وحد اللعان ، وكل هذه الحدود إنما شرعت تطهيراً للمجتمع من الفساد والفوضى ، واختلاط الأنساب ، والانحلال الخلقي ، وحفظاً للأمة من عوامل التردي في بؤرة الإباحية والفساد ، التي تُسبب ضياع الأنساب ، وذهاب العرض والشرف .
- \* وباختصار فإن هذه السورة الكريمة عالجت ناحية من أخطر النواحي الاجتاعية هي « مسألة الأسرة » وما يحفها من مخاطر ، وما يعترض طريقها من عقبات ومشاكل ، تودي بها إلى الانهيار ثم الدمار ، هذا عدا عها فيها من آداب سامية ، وحكم عالية ، وتوجيهات رشيدة ، إلى أسس الحياة الفاضلة الكريمة ، ولهذا كتب أمير المؤ منين عمر بن الخطاب إلى أهل الكوفة يقول لهم : علموا نساءكم سورة النور .
- الْتُسِميَّ : سُميت سورة النور لما فيها من إشعاعات النور الرباني ، بتشريع الأحكام والآداب ، والفضائل الإنسانية التي هي قبس من نور الله على عباده ، وفيض من فيوضات رحمته وجوده (الله نور السموات والأرض) اللهم نور قلوبنا بنور كتابك المبين يا رب العالمين .

## بِسْ لِيَّهُ الرَّحْرِ الرَّحِيمِ

سُورَةً أَنزَلْنَاهَا وَفَرَضَنَاهَا وَأَنزَلْنَا فِيهَا ءَايَنتِ بَيِّنَاتٍ لَّعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ١٠ الزَّانِيةُ وَالزَّافِي فَآجَلِدُواْ كُلَّ وَحِدٍ

اللغب : ﴿ سورة ﴾ السورة في اللغة : المنزلة السامية والمكانة الرفيعة قال النابغة : ألب مَرَ أن الله أعطاك سورة ترى كل ملك دونها يتذبذب

وسميت المجموعة من الآيات لها بدء ونهاية سورة لشرفها وارتفاعها كما يسمى السور للمرتفع من الجدار ﴿الزاني﴾ الزنى: الوطء المحرم ويسمى الفاحشة لتناهي قبحه وهو مقصور وقد يمد على لغة أهل نجد فيقال الزناء قال الفرزدق:

أبا طاهر من يزن يعرف زناؤه ومن يشرب الخرطوم يصبح مسكراً ورافة شفقة وعطف مأخوذ من رؤف إذا رق ورحم والمحصنات العفيفات وأصل الإحصان المنع سميت العفيفة محصنة لأنها منعت نفسها عن القبيح ، ومنه الحصن لأنه يمنع من الأعداء ويدرأ يدفع والدرء: الدفع وتشيع شاع الأمر شيوعاً إذا فشا وظهر وانتشر وعصبة العصبة : الجاعة الذين يتعصب بعضهم لبعض .

سَبَبُ النَّرُولِ: أ\_روي أن امرأةً تُدعى « أم مهزول » كانت من البغايا فكانت تُسافح الرجل وتشرط أن تنفق عليه ، فأراد رجل من المسلمين أن يتزوجها فذكر ذلك لرسول الله ﷺ فأنزل الله ﴿الزانيةُ لا ينكحها الا زانٍ أو مشرك﴾ (١) الآية .

ب ـ عن ابن عباس أن « هلال بن أمية » قذف امرأته عند النبي على به سحماء » فقال النبي على به ابن سحماء » فقال النبي النبي الله : إذا رأى أحدنا مع امرأته رجلاً ينطلق يلتمس البينة ؟ والذي بعثك بالحق إني لصادق ، ولينزلن الله ما يبرىء ظهري من الحد فنزلت ﴿والذين يرمون أز واجهم (٢) . . . ﴾ الآية .

النفسيسير: ﴿سورة أنزلناها﴾ أي هذه سورة عظيمة الشأن من جوامع سور القرآن أوحينا بها إليك يا محمد ﴿وفرضناها﴾ أي أوجبنا ما فيها من الأحكام إيجاباً قطعياً ﴿وأنزلنا فيها آيات بينات﴾ أي أنزلنا فيها آيات تشريعية ، واضحات الدلالة على أحكامها ، لتكون لكم \_ أيها المؤ منون \_ قبساً ونبراساً ، وتكريرُ لفظ الإنزال لإبرازكهال العناية بشأنها فكأنه يقول : ما أنزلتها عليكم لمجرد التلاوة وإنما أنزلتها للعمل والتطبيق ﴿لعلكم تذكرون﴾ أي لكي تعتبروا وتتعظوا بهذه الأحكام وتعملوا بموجبها ، ثم شرع تعالى بذكر الأحكام وبدأ بحد الزنى فقال ﴿والزانيةُ والزاني فاجلدواكل واحدٍ منهما مائة جلدة ﴾ أي فيا

<sup>(</sup>١) رواه أحمد والنسائي . (٢) رواه البخاري وانظر تتمة القصة في كتابنا روائع البيان ٢/ ٨٠ .

شرعت لكم وفرضت عليكم أن تجلدوا كل واحدٍ من الزانيين ـ غير المحصنين ـ مائة ضربة بالسوط عقوبة لهما على هذه الجريمة الشنيعة ﴿ولا تأخذكم بهما رأفة في ديـن الله﴾ أي لا تأخذكم بهما رقة ورحمة في حكم الله تعالى فتخففوا الضرب أو تنقصوا العدد بل أوجعوهما ضرباً قال مجاهد : لا تعطلوا حدود الله ولا تتركوا إقامتها شفقة ورحمة (١) ﴿ إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر﴾ هذا من باب الإلهاب والتهييج أي إن كنتم مؤ منين حقاً تصدقون بالله وباليوم الآخر ، فلا تعطلوا الحدود ولا تأخذكم شفقة بالزناة ، فإن جريمة الزنى أكبر من أن تستدر العطف أو تدفع إلى الرحمة ﴿وليشهد عذابهما طائفةٌ من المؤمنيـن﴾ أي وليحضر عقوبة الزانيين جماعةً من المؤ منين ، ليكون أبلغ في زجرهما ، وأنجع في ردعهما ، فإنَّ الفضيحة قد تنكل أكثر مما ينكل التعذيب ﴿الزاني لا ينكع إلا زآنيـةً أو مشركـة ﴾ أي الزاني لا يليق به أن يتزوج العفيفة الشريفة ، إنَّما ينكح مثله أو أخسَّ منه كَالبغيِّ الفاجر ، أو المشركة الوثنية ﴿والزانيةُ لا ينكحهـــا إلا زانٍ أو مشرك﴾ أي والزانية لا يليق أن يتزوج بها المؤ من العفيف ، إنما يتزوجها من هو مثلها أو أخسَّ منها ، كالزاني الخبيث أو المشرك الكافر ، فإن النفوس الطاهرة تأبي الزواج بالفواجر الفاسقات ، قال الإمام الفخر: «من أحسن ما قيل في تفسير هذه الآية: أنَّ الفاسقَ الخبيث ـ الذي من شأنه الزنى والفِسق ـ لاَّ يرغب في نكاح الصوالح من النساء ، وإنما يرغب في فاسقةٍ خبيثةٍ مثله أو في مشركة ، والفاسقة الخبيثة لا يرغب في نكاحها الصلحاء من الرجال وينفرون عنها ، وإنما يرغب فيها من هو من جنسها من الفسقة والمشركين ، وهذا على الأعم الأغلب كما يقال : لا يفعل الخير إلا الرجل التقي ، وقد يفعل بعض الخير من ليس بتقيُّ فكذا هنا(٢)» ﴿وحُرم ذلك على المؤمنيين﴾ أي وحرم الزنى على المؤمنين لشناعته وقبحه ، أو حرم نكاح الزواني على المؤمنين لما فيه من الأضرار الجسيمة (٣) . . ثم شرع تعالى في بيان حد القذف فقال ﴿والذين يرمون المحصنات﴾ أي يقذفون بالزنى العفيفات الشريفات ﴿ثم لم يأتـوا بأربعة شهـداء﴾ أي ثم لم يأتوا على دعواهم بأربعة شهود عدول يشهدون عليهن بما نسبوا إليهن من الفاحشة ﴿فاجلدوهـم ثهانين جلدة﴾ أي اضربوا كل واحدٍ من الرامين ثهانين ضربـةً بالســوط ونحــوه ، لأنهــم كذبــة يتهمــون البريئات ، ويخوضون في أعراض الناس ﴿ولا تقبلـوا لهم شهـادة أبداً ﴾ أي وزيدوا لهم في العقوبة بإهدار كرامتهم الإنسانية فلا تقبلوا شهادة أي واحد منهم ما دام مصراً على كذبه وبهتانه ﴿وأولئك هم الفاسقون﴾

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ٢٣/ ١٤٨ . (٢) التفسير الكبير للرازي ٢٣/ ١٥٠ . (٣) قولان للمفسرين اختار الأول صاحب التسهيل واختار الثاني أبو السعود والقرطبي .

إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ وَالَّذِينَ يَرَمُونَ أَزُو جَهُمْ وَلَمْ يَحَكُن لَّكُ مَ اللَّهِ عَلَيْهِ إِلَّهَ وَالْخَدِمِسَةُ أَنَّ لَعْنَتَ ٱللّهِ عَلَيْهِ إِن كَانَ مِنَ ٱلْكَذِبِينَ ﴿ وَيَدَرَوُا عَنْهَا ٱلْعَذَابَ أَن تَشْهَدَأَرْبَعَ شَهَدَاتٍ بِٱللّهِ إِنّهُ لَمِنَ ٱلْكَذِبِينَ ﴿ وَالْحَدُبِينَ اللّهِ عَلَيْهِ إِن كَانَ مِنَ ٱلْكَذِبِينَ ﴿ وَالْحَدُبِينَ اللّهِ عَلَيْهُ مَا اللّهِ عَلَيْهُ وَرَحْمَتُهُ وَأَنْ الصَّدِقِينَ ﴿ وَالْحَدُبِينَ اللّهِ عَلَيْهُ مَا اللّهِ عَلَيْهُ وَرَحْمَتُهُ وَأَنْ اللّهِ عَلَيْهُ مَا اللّهِ عَلَيْهُ وَرَحْمَتُهُ وَأَنْ اللّهِ عَلَيْهُ مَا اللّهِ عَلَيْهُ مَا اللّهِ عَلَيْهُ وَرَحْمَتُهُ وَأَنْ اللّهِ عَلَيْهُ مَا اللّهِ عَلَيْهُ وَالْعَلَاقِينَ مَن الصَّادِقِينَ اللّهِ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهِ إِلّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَالْعَلَقُلُولُوا فَاللّهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَوْ اللّهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَل

ٱللَّهُ تَوَّابُ حَكِيمٌ ١

أي هم الخارجون عن طاعة الله عز وجل لاِتيانهم بالذنب الكبير ، والجرم الشنيع قال ابن كثير : أوجب تعالى على القاذف إذا لم يُقم البينة على صحة ما قال ثلاثة أحكام: أحدها أن يجلد ثمانين جلدة الثاني: أن ترد شهادته أبداً الثالث : أن يكون فاسقاً ليس بعدل لا عند الله ولا عند الناس(١) ﴿ إلا الذين تابوا من بعد ذلك الذين تابوا وأنابوا وندموا على ما فعلوا من بعد ما اقترفوا ذلك الذنب العظيم ﴿وأصلحوا﴾ أي أصلحوا أعمالهم فلم يعودوا إلى قذف المحصنات قال ابن عباس : أي أظهروا التوبة ﴿فإن الله غفور رحيم، أي فاعفوا عنهم واصفحوا وردُّوا إليهم اعتبارهم بقبول شهادتهم ، فإن الله غفور رحيم يقبل توبة عبده إذا تاب وأناب وأصلح سيرته وحاله . . ثم ذكر تعالى حكم من قذف زوجته وهو المعروف باللعان فقال ﴿ والذين يرمون أز واجهم ﴾ أي يقذفون ز وجاتهم بالزني ﴿ ولم يكن لهم شهداء الا أنفسهم ﴾ أي وليس لهم شهود يشهدون بما رموهن به من الزنى سوى شهادة أنفسهم ﴿فشهادة أحدهم أربع شهادات بالله ﴾ أي فشهادة أحدهم التي تزيل عنه حدَّ القذف أربع شهادات بالله تقوم مقام الشهداء الأربعة ﴿إنهِ لمن الصادقيــن﴾ أي إنه صادقٌ فيما رمى به زوجته من الزني ﴿والخامسـةُ أن لعنة الله عليــه﴾ أي وعليه أيضاً أن يحلف في المرة الخامسة بأن لعنة الله عليه ﴿إن كان من الكاذبيـن﴾ أي إن كان كاذباً في قذفه لها بالزنى ﴿ويـدرأ عنها العـذاب﴾ أي ويدفع عن الزوجة المقذوفة حدَّ الزنى الذي ثبت بشهادة الزوج ﴿أن تشهد أربع شهادات بالله إنه لمن الكاذبين ﴾ أي أن تحلف أربع مرات إنه لمن الكاذبين فيا رماها به من الزنى ﴿والخامسة أنَّ غضب الله عليها إن كان من الصادقين ﴾ أي وتحلف في المرة الخامسة بأنَّ غضب الله وسخطه عليها إن كان زوجها صادقاً في اتهامه لها بالزنى ﴿ولولا فضـل الله عليكم ورحمتـه﴾ أي ولولا فضل الله عليكم ورحمته بكم بالستر في ذلك ، وجوابُ ﴿لُولا﴾ محذوف لتهِويل الأمر تقديره : لهلكتم أو لفضحكم أو عاجلكم بالعقوبة ، ورب مسكوت عنه أبلغ من المنطوق ﴿وأنَّ الله توابُّ حكيم ﴾ أي وأنه تعالى مبالغ في قبول التوبة ، حكيم في ما شرع من الأحكام ومن جملتها حكم اللعان قال أبو السعود : وجواب لولا محذوف لتهويله كأنه قيل: ولولا تفضله تعالى عليكم ورحمته بكم لكان ما كان ممَّا لا يحيط به نطاق البيان ومن جملته أنه تعالى لو لم يشرع لهم ذلك لوجب على الزوج حدُّ القذف مع أن الظاهر صدقه

<sup>(</sup>١) المختصر ٢/٥٨٣ .

إِنَّ ٱلَّذِينَ جَآءُو بِٱلْإِفْكِ عُصْبَةٌ مِّنكُرٌ لَا تَعْسَبُوهُ شَرَّا لَكُمْ بَلْ هُو خَيْرٌ لَكُرٌ لِكُلِّ آمْرِي مِّهُم مَّا أَكْسَبَ مِنَ ٱلْإِثْمَ وَاللَّهُ وَمَنْهُمْ لَهُ عَذَابٌ عَظِيمٌ شَيْ لَوْلاَ إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظَنَّ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بِأَنفُسِهِمْ خَيْرًا وَقَالُواْ هَلَذَ آ إِفْكُ مَبِينٌ شَيْ لَوْلاَ جَآءُو عَلَيْهِ بِأَرْبَعَةِ شُهَدَآء فَإِذْ لَرْ يَأْتُواْ بِٱلشَّهَدَآء فَأُولَا بِالشَّهَدَآء فَأُولَا بِالشَّهَدَآء فَأُولَا بِالشَّهَدَآء فَأُولَا بِالشَّهَدَآء فَأَولَا بِالشَّهَدَآء فَالْوَا مِلْهُ لَا جَآءُو عَلَيْهِ بِأَرْبَعَةِ شُهَدَآء فَإِذْ لَرْ يَأْتُواْ بِالشَّهَدَآء فَأُولَا بِالشَّهَدَآء فَا اللهِ هُمُ لَا اللهِ هُمُ اللهِ هُمُ اللهِ هُمُ لَا اللهِ هُمُ لَا اللهِ هُمُ لَا اللهُ مُن اللهِ مُن اللهُ اللهِ مُن اللهِ مُن اللهِ مُن اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ مُن اللهِ مَن اللهِ اللهُ ال

لاشتراكه في الفضيحة ، ولو جعل شهاداته موجبةً لحد الزني عليها لفات النظر لها ، ولو جعل شهاداتها موجبة لحد القذف عليه لفات النظر له ، فسبحانه ما أعظم شأنه ، وأوسع رحمته ، وأدقَّ حكمته (١) . . ثم بيَّن تعالى ﴿ قصة الإِفْكُ ﴾ (٢) التي اتهمت فيها العفيفة البريئة الطاهرة أمَّ المؤمنين عائشة رضي الله عنها بالكذب والبهتان فقال ﴿إن الذين جاءوا بالإفك أي جاءوا بأسوء الكذب وأشنع صور البهتان وهو قذف عائشة بالفاحشة قال الإمام الفخر: الإفك أبلغ ما يكون من الكذب والافتراء، وقد أجمع المسلمون على أن المراد ما أُفك به على عائشة وهي زوجة الرسول المعصوم(٣) ﴿عُصبةٌ منكم﴾ أي جماعة منكم أيها المؤ منون وعلى رأسهم « ابن سلول » رأس النفاق ﴿لا تحسبوه شراً لكم﴾ أي لا تظنوا هذا القذف والاتهام شراً لكم يا آل أبي بكر ﴿بل هو خَيرٌ لكم﴾ لما فيه من الشرف العظيم بنزول الوحي ببراءة أم المؤمنين ، وهذا غاية الشرف والفضل قال المفسرون : والخير في ذلك من خمسة أوجه : تبرئة أم المؤ منين ، وكرامة الله لها بإنزال الوحي في شأنها ، والأجر الجزيل لها في الفِرية عليها ، وموعظة المؤ منين ، والانتقام من المفترين (١٠) ﴿لكل امرىء منهم ما اكتسب من الإثم اي لكل فرد من العصبة الكاذبة جزاء ما اجترح من الذنب على قدر خوضه فيه ﴿والذي تـولى كبره منهـم ﴾ أي والذي تولى معظمه وأشاع هذا البهتان وهو « ابن سلول » رأس النفاق ﴿ له عـذابٌ عظيم ﴾ أي له في الآخرة عذاب شديد في نار جهنم ﴿ لولا إذْ سمعتمـوه ﴾ أي هلا حين سمعتم يا معشر المؤ منين هذا الافتراء وقـذف الصديقة عائشة ﴿ ظنَّ المؤمنون والمؤمنات بأنفسهم خـيراً ﴾ أي هلاّ ظنوا الخير ولم يسرعوا إلى التهمة فيمن عرفوا فيها النزاهة والطهارة ؟ فإن مقتضى الإيمان ألاّ يصدق مؤ من على أخيه قولة عائب ولاطاعن قال ابن كثير: هذا تأديب من الله تعالى للمؤ منين في قصة عائشة حين أفاض بعضهم في ذلك الكلام السُّوء ، وهلا قاسوا ذلك الكلام على أنفسهم فإن كان لا يليق بهـم فأمُ المؤ منين أولى بالبراءة منه بطريق الأولى والأحرى ، روي أن امرأة « أبي أيوب » قالت له : أما تسمع ما يقول الناسُ في عائشة ! قال : نعم وذلك الكذب ، أكنت فاعلةً ذلك يا أم ايوب ؟ قالت : لا والله قال فعائشة والله خيرمنك(٥)،﴿وقالوا هـذا إفكُ مبيـن﴾ أي قالوا في ذلك الحين هذا كذبٌ ظاهر مبين ﴿لُولَا جاءوا عليــه بأربعة شهداء، أي هلاّ جاء أولئك المفترون بأربعة شهود يشهدون على ما قالوا ﴿فَإِذْ لَمْ يأتــوا بالشهداء ﴾ أي فإن عجز وا ولم يأتوا على دعواهم بالشهود ﴿فأولئك عند الله هـم الكاذبون ﴾ أي فأولئك هم

<sup>(</sup>١) إرشاد العقل السليم ٤٨/٤ . (٢) انظر القصة مفصلة في كتابنا « روائع البيان » ٢/١١٧ . (٣) التفسير الكبير ٢٣/٢٣ .

<sup>(</sup>٤) التسهيل في علوم التنزيل ٣/ ٦١ . (٥) مختصر ابن كثير ٢/ ٥٩١ .

المفسدون الكاذبون في حكم الله وشرعه ، وفيه توبيخٌ وتعنيف للذين سمعوا الإفك ولم ينكروه أول وهلة ﴿ ولولا فضلُ الله عليكم ورحمته في الدنيا والآخرة ﴾ أي لولا فضله تعالى عليكم ـ أيها الخائضون في شأن عائشة \_ ورحمته بكم في الدنيا والآخرة حيث أمهلكم ولم يعاجلكم بالعقوبة ﴿لمسَّكم فيا أفضتم فيــه ﴾ أي لأصابكم ونالكم بسبب ما خضتم فيه من حديث الإفك ﴿عذاب عظيم ﴾ أي عذاب شديد هائل يُستحقر دونه الجلد والتعنيف قال القرطبي : هذا عتابٌ من الله بليغٌ لمن خاضوا في الافك ، ولكنه برحمته ستر عليكم في الدنيا ، ويرحم في الآخرة من أتاه تائباً ﴿ إِذْ تَلْقُونَ لَهُ بِالسَّنْتُكُم ﴾ أي وذلك حين تتلقونه ويأخذه بعضكم من بعض بالسؤ العنه قال مجاهد : أي يرويه بعضكم عن بعض ، يقول هذا سمعته من فلان ، وقال فلانٌ كذا(٢) ﴿وتقولون بأفواهكم ما ليس لكم به علمٌ ﴾ أي تقولون ما ليس له حقيقة في الواقع ، وإنما هو محض كذبٍ وبهتان ﴿وتحسبونـه هيناً﴾ أي وتظنونه ذنباً صغيراً لا يلحقكم فيه إثم ﴿وهو عند الله عظيم، أي والحال أنه عند الله من أعظم الموبقات والجرائم لأنه وقوع في أعراض المسلمين قال في التسهيل : عاتبهم تعالى على ثلاثة أشياء : الأول : تلقيه بالألسنة أي السؤ ال عنه والثاني : التكلم به والثالث : استصغاره حيث حسبوه هيناً وهو عند الله عظيم ، وفائدة قوله بألسنتكم وبأفواهكم الإِشارة إلى أنَّ ذلك الحديث كان باللسان دون القلب لأنهم لم يعلموا حقيقته بقلوبهم (٣) ﴿ ولولا إذ سمعتموه قلتم ما يكون لنا أن نتكلم بهذا ﴾ عتاب للجميع المؤمنين أي كان ينبغي عليكم أن تنكروه أول سماعكم له وتقولوا لا ينبغي لنا أن نتفوه بهذا الكلام ولا نذكره لأحد ﴿سبحانك هذا بهتانٌ عظيم﴾ أي سبحان الله أن يقال هذا الكلام على زوجة رسول الله الطاهرة البريئة فإن هذا الافتراء كذبُ واضح ، عظيم الجرم قال الزمخشري : هو بمعنى التعجب من عظيم الأمر والاستبعاد له ، والأصل في ذلك أن يُسبَّح الله عند رؤية العجائب(٤) ﴿ يعظكم الله أن تعودوا لمثله أبداً ﴾ أي يذكركم الله ويعظكم بالمواعظ الشافية لكي لا تعودوا إلى مثل هذا العمل أبداً ﴿إِن كنتم مؤمنين ﴾ أي إن كنتم حقاً مؤمنين فإن الإيمان وازع عن مثـل هذا البهتان ، وفيه حثٌ لهم على الاتعاظ وتهييج ﴿ويبيِّنُ الله لكم الآيــات﴾ أي ويوضح لكم الآيات الدالة على الشرائع ومحاسن الآداب ، لتتعظوا وتتأدبوا بها ﴿والله عليه حكيم﴾ أي عالم بما يصلح العباد ، حكيم في تدبيره وتشريعه ﴿إنَّ الذين يُحبون أن تشيع الفاحشــة﴾ أي يريدون أن ينتشر الفعل القبيح المفرط في القبح

<sup>(</sup>١)القرطبي ٢٠٣/١٢ . (٢) المختصر ٢/ ٥٩١ . (٣) التسهيل في علوم التنزيل ٣/ ٦٢ . (٤) الكشاف ٣/ ٢٢٥ .

فِي ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآنِرَةِ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ وَلَوْلَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ وَلَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ وَلَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ مَا مُولِدًا فَضْلُ ٱللّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَنْ اللَّهُ رَءُوكٌ رَجِيمٌ ﴿ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا لَكُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا لَهُ مَا لَا لَكُ مِنْ إِلَيْكُمْ لَا لَكُ مَا لَا لَكُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَكُ مَا لَكُ مَا لَكُ مَا لَلَّهُ مَا لِلَّهُ مَا لَا لَكُواللَّهُ مَا لَا لَكُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ

كإشاعة الرذيلة والزنى وغير ذلك من المنكرات ﴿ في الذيب آمنوا ﴾ أي في المؤ منين الأطهار ﴿ لهم عذاب أليم في الدنيا بإقامة الحد ، وفي الآخرة بعذاب جهنم قال الحسن : عنى بهذا الوعيد واللعن المنافقين فإنهم أحبوا وقصدوا إذاية الرسول على وذلك كفر وملعون صاحبه (۱) ﴿ والله يعلم وأنتم لا تعلمون ذلك قال الإمام الفخر : وهذه الجملة فيها حسن الموقع بهذا الموضع ، لأن مجبة القلب كامنة ونحن لا نعلمها إلا بالأمارات أما الله سبحانه فهو لا يخفي عليه شيء ، فصار هذا الذكر نهاية في الزجر لأن من أحب إشاعة الفاحشة وإن بالغ في إخفاء تلك المحبة فهو يعلم أن الله تعالى يعلم ذلك منه ويعلم قدر الجزاء عليه (الفاحشة وإن بالغ في إخفاء تلك المحبة فهو يعلم أن الله تعالى يعلم ذلك منه ويعلم قدر الجزاء عليه (الفاحشة وإن بالغ على عباده ورحمته وأن الله رءوف رحيم وكان ما كان نما لا يكاد يتصوره الإنسان لأنه فوق الوصف والبيان .

البَكَاعَكُم : تضمنت الآيات الكريمة وجوهاً من البيان والبديع نوجزها فيما يلي :

- ١ ـ التنكير للتفخيم ﴿سورةُ أنزلناهـا﴾ أي هذه سورة عظيمة الشأن ، جليلة القدر أنزلها الله .
- ٢ ـ الإطناب بتكرير لفظ ﴿أنزلنا ﴾ في قوله ﴿وأنزلنا فيها آيات بينات ﴾ لإبراز كمال العناية بشأنها ،
   وهو من باب ذكر الخاص بعد العام للعناية والاهتمام .
- ٣ ـ الاستعارة ﴿يرمون المحصنات﴾ أصل الرمي القذفُ بالحجارة أو بشيء صلب ثم استعمير للقذف باللسان لأنه يشبه الأذى الحسّي ففيه استعارة لطيفة .
  - التهييج والإلماب ﴿إن كنتم تؤ منون بالله ﴾ كقولهم إن كنت رجلاً فأقدم .
- \_ صيغة المبالغة ﴿غفور رحيم ﴾ و ﴿توّاب حكيم ﴾ فإن « فعول ، وفعّال ، وفعيل » من صيغ المبالغة وكلها تفيد بلوغ النهاية في هذه الصفات .
  - ٦ ـ الطباق بين ﴿الصادقين ﴾ و ﴿الكاذبين ﴾ .
- ٧ ـ حذف جواب ﴿لولا ﴾ للتهويل في ﴿ولولا فضل الله عليكم ورحمته ﴾ وذلك حتى يذهب الوهم في تقديره كل مذهب فيكون أبلغ في البيان وأبعد في التهويل والزجر .

البحر المحيط ٦/ ٤٣٩ . (٢) التفسير الكبير ٢٣/ ١٨٣ .

- ٨ ـ الطباق ﴿لا تحسبوه شراً لكم بل هو خيرٌ لكم ﴾ وكذلك ﴿وتحسبونه هيناً وهـ و عند الله عظيم ﴾ فقد طابق بين الشر والخير ، وبين الهين والعظيم .
- ٩ ـ الالتفات من الخطاب إلى الغيبة ﴿لولا إذ سمعتموه ظنَّ المؤمنون﴾ والأصل أن يقال ظننتم
   وإنما عدل عنه مبالغة في التوبيخ وإشعاراً بأن الإيمان يقتضي ظنَّ الخير بالمؤمنين .
  - . ١ ـ التحضيض ﴿لولا جاءوا عليه بأربعة شهداء ﴾ أي هلاًّ جاءوا وغرضه التوبيخ واللوم .
- 11 \_ التعجب ﴿سبحانك هذا بهتان عظيم﴾ ففيه تعجب ممن يقول ذلك والأصل في ذكر هذه الكلمة ﴿سبحانك﴾ أن يُسبح الله تعالى عند رؤية العجيب من صنائعه ، تنزيهاً له من أن يخرج مثله عن قدرته ثم كثر حتى استعمل في كل متعجب منه (۱) .

فَ الرَّاقِ عَلَيْهِ اللهِ فِي الزنى بالمرأة ، وفي السرقة بالرجل ؟ والجواب أن الزنى من المرأة أقبح ، وجرمه أشنع فبدأ بها ، وأما السرقة فالرجل عليها أجرأ وهو عليها أقدر ولذلك بدأ به ﴿والسارق والسارقة فاقطعوا أيديها﴾ .

تبنيك في التعبير بالإحصان ﴿والذين يرمون المحصنات﴾ إشارة دقيقة إلى أنَّ قذف العفيف من الرجال أو النساء موجب لحدُّ القذف ، وأما إذا كان الشخص معروفاً بفجوره أو اشتهر بالاستهتار والمجون فلا حدَّ على قاذفه ، لأنه لا كرامة للفاسق الماجن . فتدبر السر الدقيق .

لطيف ق : لماذا عدل عن قوله (تواب رحيم) إلى قوله (تواب حكيم) مع أن الرحمة تناسب التوبة ؟ والجواب أن الله عز وجل أراد الستر على العباد بتشريع اللعان بين الزوجين ، فلولم يكن اللعان مشروعاً لوجب على الزوج حدُّ القذف مع أن الظاهر صدقه ، ولو اكتفى بلعانه لوجب على الزوجة حدُّ الزنى ، فكان من الحكمة وحسن النظر لهما جميعاً أن شرع هذا الحكم ، ودراً عنهما العذاب بتلك الشهادات ، فسبحانه ما أوسع رحمته ، وأجل حكمته !! (٢٠) .

قال الله تعالى : ﴿ يَا أَيُّ الذِّينِ آمنُ وَ لا تَتَبَعُوا خَطُواتِ الشَّيْطَانِ . . إلى . . وموعظةً للمتقين ﴾ من آية (٢١) إلى نهاية آية (٣٤) .

المن السبك : لما ذكر تعالى حادثة الإفك ، أتبعها بالتحذير من سلوك طريق الشيطان المتربص بالإنسان الذي يدعو إلى السوء والشر والفساد ، ثم ذكر تعالى آداب الاستئذان والزيارة لأن أهل الإفك إنما وجدوا السبيل إلى بهتانهم من حيث اتفقت الخلوة فصارت طريقاً للتهمة ، فأوجب تعالى ألا يدخل إنسان بيت غيره إلا بعد الاستئذان والسلام ، ثم أتبعها بآيات غض البصر .

<sup>(</sup>١) حاشية شيخ زاده على البيضاوي ٣/ ٤١٩ .

<sup>(</sup>٢) انظر الحكمة التشريعية في الحدُود الإسلامية بالتفصيل في كتابنا « تفسير آيات الأحكام » ٢/٢ .

اللغب : ﴿يأتـل﴾ يحلف والأليَّةُ: اليمـين ومنـه ﴿يؤلـون من نسـائهـم﴾ أي يحلفـون ﴿المحصنات﴾ العفائف الشريفات الطاهرات جمع محصنة وهي العفيفة ﴿مبرءون﴾ منزهون والبـراءة: النزاهة مما نسب للإنسان من تهمة ﴿تستأنسوا﴾ تستأذنوا وأصله في اللغـة: طلـبُ الأنس بالشيء قال الشاعر:

عوى الذئب فاستأنستُ للذئب إذْ عوى وصوَّت إنسانٌ فكدت أطير (يغضُّوا﴾ غضَّ بصره :خفضه ونكَّسه وأصله إطباق الجفن على الجفن قال جرير :

فغُضَّ الطّـرف إنـك من نمير فـلا كعبـاً بلغـت ولا كلابا ﴿ خُرهن ﴾ جمع جيب وهو الآنية أي غطوها ﴿ جيوبهن ﴾ جمع جيب وهو الصدر ﴿ الاَرِبة ﴾ الحاجة إلى النساء .

سَبَبُ الْمَرُولُ: أ ـ كان أبو بكر الصديق ينفق على « مسطح بن أثاثة » لمسكنته وقرابته ، فلما وقع أمر الإيفك وقال فيه مسطح ما قال ، حلف أبو بكر ألا ينفق عليه ولا ينفعه بنافعة أبداً فأنزل الله ﴿ولا يأتـل أولوا الفضل منكم والسعـة . . ﴾ الآية فقال أبو بكر : والله إني لأحب أن يغفر الله لي ، فرجع إلى مسطح النفقة التي كان ينفق عليه وقال : والله لا أنزعها منه أبداً (١) .

ب ـ عن على كرم الله وجهه قال : مرَّ رجل على عهد رسول الله على في طريق من طرقات المدينة ، فنظر إلى امرأة ونظرت إليه ، فوسوس لهما الشيطان أنه لم ينظر أحدهما إلى الآخر إلا إعجاباً به ، فبينا الرجل يمشي إلى جانب حائط ينظر إليها إذ استقبله الحائط « أي صدمه الحائط» فشقَّ أنفه فقال : والله لا أغسل الدم حتى آتي رسول الله على فأعلمه أمري ، فأتاه فقصً عليه قصته فقال النبي على الله وقل للمؤ منين يغضوا من أبصارهم . . في (١) الأيات .

\* يَنَا يُهَا اللّهِ عَالَمُ اللّهِ عَلَيْكُرُ وَرَحْمَتُهُ مَازَكِن مِنكُم مِنْ أَحَدِ أَبَدًا وَلَكِنَّ اللّهَ يَظُنِ فَإِنّهُ يَأَمُو بِالْفَحْشَاءِ وَالْمُنكِّ وَلَوْلَا فَضْلُ اللّهِ عَلَيْكُرُ وَرَحْمَتُهُ مَازَكِن مِنكُم مِنْ أَحَدٍ أَبَدًا وَلَكِنَّ اللّهَ يُزكِى مَن يَشَآءُ وَاللّهُ سَمِيعً اللّه ورسوله لا تتبعوا الشيطان في يا من صدَّقتم بالله ورسوله لا تتبعوا آثار الشيطان ولا تسلكوا مسالكه بإشاعة الفاحشة، والإصغاء إلى الإفك والقول به ﴿ومن يتبع خطوات الشيطان ﴾ أي ومن يتبع سيرة الشيطان وطريقته ﴿فإنه يأمر بالفحشاء والمنكر ﴾ أي فإن الشيطان يضل الإنسان ويغويه لأنه يأمر بالفحشاء وهي ما أفرط قبحه والمنكر وهو ماينكره الشرع وتنفر منه العقول السليمة ولولا فضل الله عليكم ورحمته ﴾ أي لولا فضل الله عليكم أيها المؤ منون بالتوفيق للتوبة الماحية للذنوب ، وبشرع الحدود المكفرة للخطايا ﴿ما زكى منكم من أحدٍ أبداً ﴾ أي ما تطهر أحدً منكم من الأوزار أبد الدهر ﴿ولكنَ اللهُ يزكي من يشاء ﴾ أي ولكن الله بفضله ورحمته يطهر من يشاء بتوفيقه للتوبة الأوزار أبد الدهر ﴿ولكنَ اللهُ يزكي من يشاء أي ولكن الله بفضله ورحمته يطهر من يشاء بتوفيقه للتوبة المؤوزا وأبد الدهر ﴿ولكنَ اللهُ بنوفيقه للتوبة المؤوزة المؤوزة

<sup>(</sup>١) القرطبي ٢٠٧/١٦ (٢) الدر المنثور للسيوطي ٥/٠٠

عَلِيمٌ فَلَ يَأْتَلِ أَوْلُواْ الْفَضْلِ مِنكُرُ وَالسَّعَةِ أَن يُؤْتُواْ أُوْلِي الْقُرْبَىٰ وَالْمُسَكِينَ وَالْمُهَجِرِينَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَيَعْفُواْ وَلْيَصْفُحُواْ أَلَا تُحَبُّونَ أَن يَغْفِرَ اللَّهُ لَكُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ إِنَّ اللَّهِ مَا اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَفُورٌ وَحَيمٌ ﴿ إِنَّ اللَّهِ مَا اللَّهُ عَلَيْهِمْ أَلْسَلَتُهُمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَالْمُعْفُونَ أَنَّ اللَّهُ هُوَ الْحَيْقُ وَلَيْهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ يَهُمُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ أَلْسَلَكُمْ اللَّهُ وَيَعْلَمُونَ أَنَّ اللَّهُ هُوَ الْحَيْقُ وَلَيْهِمُ اللَّهُ وِينَهُمُ الْحَيْقُ وَيَعْلَمُونَ أَنَّ اللّهَ هُوَ الْحَيْقُ وَلَيْمُ اللّهُ وَيَهُمُ اللّهُ وَيَهُمُ اللّهُ وَيَهُمُ اللّهُ وَيَهُمُ اللّهُ وَيَعْلَمُونَ أَنَّ اللّهَ هُوَ الْحَيْقُ وَلَيْكُمْ اللّهُ وَيَهُمُ اللّهُ وَيَهُمُ اللّهُ وَيَهُمُ اللّهُ وَيَعْلَمُونَ أَنَّ اللّهُ هُو الْحَيْقُ

النصوح وقبولها منه قال القرطبي : والغـرض أن تزكيتـه لكم ، وتطهـيره وهدايتـه إنمـا هي بفضلـه لا بأعما لكم (١) ﴿ والله سميع عليم ﴾ أي سميع لأقوالكم عليم بنياتكم وضما تركم ﴿ ولا يأتل أولوا الفضل منكم والسعة ﴾ أي لا يحلف أهل الفضل في الدين وأصحاب الغنى واليسار ﴿أَنْ يُوتُوا أُولِي القربي والمساكين والمهاجريـن في سبيل الله ﴾ أي أن لا يؤتوا أقاربهم من الفقراء والمهاجـرين ما كانـوا يعطونهـم إيَّاه من الإحسان لذنب فعلوه ﴿ولْيعْفُوا وليصفحوا﴾ أي وليعفواعمًا كان منهم من جرم ، وليصفحوا عما بدر منهم من إساءة ، وليعودوا إلى ما كانوا عليه من الإنعام والإحسان ﴿ أَلَا تَحْبُونَ أَن يَغْفُرُ الله لكم ﴾ أي ألا تحبون أيها المؤمنون أن يغفر الله لكم على عفوكم وصفحكم وإحسانكم إلى منِ أساء إليكم ؟ روي أن أبا بكر لما سمع الآية قال : بلى أحب أن يغفر الله لي وأعاد النفقة إلى مسطح وكفَّر عن يمينه وقال : والله لأ أنزعها منه أبداً !! قال المفسرون : والآية دالة على فضل أبي بكر فإن الله تعالى امتدحه بقوله ﴿ولا يأتل أولوا الفضل، وكفي به دليلاً على فضل الصدّيق رضي الله عنه وأرضاه ﴿والله غفور رحيم ﴾ أي مبالغ في المغفرة والرحمة مع كمال قدرته على العقاب ، ثم توعَّد تعالى الذين يرمون العفائف الطاهرات فقال ﴿إن الذين يرمون المحصنات الغافلات، أي يقذفون بالزنى العفيفات ، السليات الصدور ، النقيات القلوب عن كل سوء وفاحشة ﴿المؤمنات﴾ أي المتصفات بالإيمان مع طهارة القلب ﴿لعنوا في الدنيــا والآخرة﴾ أي طردوا وأُبعدوا من رحمة الله في الدنيا والآخرة قال ابن عباس : هذا اللعن فيمن قذف زوجات النبي ﷺ إذْ ليس له توبة ، ومن قذف مؤ منة جعل الله له توبة (٢) وقال أبو حمزة : نزلت في مشركي مكة ، كانت المرأة إذا خرجت إلى المدينة مهاجرة قذفوها وقالوا خرجت لتفجر (٣) ﴿ وَلَمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ أي ولهم مع اللعنة عذاب هائل لا يكاد يوصف بسبب ما ارتكبوا من إثم وجريمة ﴿يوم تشهد عليهم ألسنتهم وأيديهم وأرجلُهم بما كانوا يعملون ﴾ أي وذلك العذاب الشديد في ذلك اليوم الرهيب - يوم القيامة - حين تشهد على الإنسان جوارحه فتنطق الألسنة والأيدي والأرجل بما اقترف من سيء الأعمال ﴿يومنه نِيوفيهم الله دينهم الحق﴾ أي يوم القيامة ينالهم حسابهم وجزاؤهم العادل من أحكم الحاكمين ﴿ويعلمون أنَّ الله هو الحـقُّ المبين﴾ أي ويعلمون حينئذٍ أن الله هو العادل الذي لا يظلم أحداً ، الظاهر عدله في تشريعه وحكمه . . ثم ذكر تعالى بالدليل القاطع ، والبرهان الساطع براءة عائشة ونزاهتها ، فهي زوجة رسول الله الطيب الطاهر وقــد

<sup>(</sup>١) القرطبي ٢٠٧/١٢ (٢) حاشية شيخ زاده على البيضاوي ٣/ ٤٣٠ (٣) البحر ٦/ ٤٤٠

ٱلْمُبِينُ (إِنَّ الْحَبِيثَاتُ لِلْحَبِيثِينَ وَٱلْحَبِيثُونَ لِلْحَبِيثَاتِ وَٱلطَّيِبَاتُ لِلطَّيِبِينَ وَٱلطَّيِبِينَ وَٱلطَّيِبِينَ وَٱلطَّيِبِينَ وَٱلطَّيِبِينَ وَٱلطَّيِبِينَ وَٱلطَّيِبِينَ وَٱلطَّيِبِينَ وَٱلطَّيِبِينَ وَٱلطَّيِبِينَ وَالطَّيِبِينَ وَالطَّيِبِينَ وَالطَّيِبِينَ وَالطَّيِبِينَ وَالطَّيِبِينَ وَالطَّيبِينَ وَالطَّيبِينَ وَالطَّيبِينَ وَالطَّيبِينَ وَالطَّيبِينَ وَالطَّيبِينَ وَالطَّيبِينَ وَالطَّيبِينَ وَالطَّيبِينِينَ وَالطَّيبِينِينَ وَالطَّيبِينَ وَالطَّيبِينَ وَالطَّيبِينَ وَالطَّيبِينَ وَالطَّيبِينَ وَالطَّيبِينَ وَالطَّيبِينَ وَالطَّيبِينِينَ وَالطَّيبِينَ وَالطَّيبِينَ وَالطَّيبِينَ وَالطَّيبِينِينَ وَالطَّيبِينَ وَالطَّيبِينَ وَالطَّيبِينَ وَالطَّيبِينَ وَالطَّيبِينَ وَالطَّيبِينَ وَالطَّيبِينَ وَالطَّيبِينَ وَاللَّهُ مِن وَاللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ مِن وَاللَّهُ مَا أَوْلُولُونَ وَاللَّهُ مِن وَاللَّهُ مِن وَاللَّهُ مِن وَاللَّهُ مِن وَاللَّهُ مَا مُؤْمِن وَاللَّ

ولهذا قال ﴿ الخبيثات للخبيثين والخبيثون للخبيثات ، والطيبات للطيبين والطيبون للطيبات ﴾ أي الخبيثات من النساء للخبيثين من الرجال ، والخبيثون من الرجال للخبيثات من النساء ، وكذلك الطيبات من النساء للطيبين من الرجال والطيبون من الرجال للطيبات من النساء(١) ، وهذا كالدليل على براءة عائشة لأنها زوجة أشرف رسول وأكرم مخلوق على الله ، وما كان الله ليجعلها زوجة لأحبِّ عباده لو لم تكن عفيفة طاهرة شريفة ﴿أُولئك مبرءون مما يقولون﴾ أي أولئك الفضلاء منزهون مَّا تقوَّله أهل الإفك في حقهم من الكذب والبهتان ﴿ لهم مغفرة ورزق كريم ﴾ أي لهم على ما نالهم من الأذى مغفرة لذنوبهم ، ورزقٌ كريم في جنات النعيم قال ابن كثير: وفيه وعدٌ بأن تكون زوجة رسول الله عليه في الجنة ﴿يا أَيُّهَا الذين آمنوا لا تدخلوا بيوتاً غير بيوتكم للا حذَّر تعالى من قذف المحصنات وشدد العقاب فيه ، وكان طريق هذا الاتهام مخالطة الرجال للنساء، ودخولهم عليهن في أوقات الخلوات أرشد تعالى إلى الآداب الشرعية في دخول البيوت فأمر بالاستئذان قبل الدخول وبالتسليم بعده ﴿حتى تستأنسوا وتسلموا على أهلها ﴾ أي لا تدخلوا بيوت الغير حتى تستأذنوا وتسلموا على أهل المنزل ﴿ذلكم خيرٌ لكم ﴾ أي ذلك الاستئذان والتسليم خير لكم من الدخول بغتة ﴿لعلكم تذكرون﴾ أي لتتعظوا وتعملوا بموجب هذه الأداب الرشيدة قال القرطبي : المعنى إن الاستئذان والتسليم خير لكم من الهجوم بغير إذن ومن الدخول على الناس بغتة أو من تحية الجاهلية فقد كان الرجل منهم إذا دخل بيتاً غير بيته قال: حُيّيتم صباحاً ، وحُييتم مساءً ودخل فربما أصاب الرجل مع امرأته في لحافٍ ، وروي أن رجلاً قال للنبي ﷺ أأستأذن على أمي ؟ قال نعم ، قال ليس لها خادمٌ غيري ، أأستأذن عليها كلم دخلت ؟ قال : أتحب أن تراها عريانة ؟ قال لا ، قال فاستأذن عليها(٢) ﴿ فإن لم تجدوا فيها أحداً ﴾ أي فإن لم تجدوا في البيوت أحداً يأذن لكم بالدخول إليها ﴿فلا تدخلوها حتى يُؤذن لكم ﴾ أي فاصبر وا ولا تدخلوها حتى يسمح لكم بالدخول ، لأن للبيوت حرمة ولا يحل دخولها إلا بإذن أصحابها ﴿وإن قيل لكم ارجعوا فارجعوا ﴾ أي وإن لم يؤذن لكم وطلب منكم الرجوع فارجعوا ولا تلحُّوا ﴿هُو أَزكَى لَكُم ﴾ أي الرجوع أطهر وأكرم لنفوسكم وهو خير لكم من اللجاج والانتظار على الأبواب ﴿والله بما تعملون عليم﴾ أي هو تعالى عالم (١) هذا قول ابن زيد وهو الأظهر وقال مجاهد : الخبيثات من القول للخبيثين من الرجال وبالعكس ومراده أن كل كلام إنما يحسن في حق أهله

فسيء الكلام إنما يليق بالأشرار والفجار الخ وما ذكرناه أوضح بياناً ، وأقرب منالاً . (٢) البيضاوي ٢/٧٥

لَّبُسَ عَلَيْكُوْ جُنَاحٌ أَن تَدْخُلُواْ بُيُوتًا غَيْرَ مَسْكُونَةٍ فِيهَا مَتَكُّ لَّكُو وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تُبَدُونَ وَمَا تَكْتُمُونَ فَيْ قُل لِللَّهُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تُبَدُونَ وَمَا تَكْتُمُونَ فَيْ قُل لِللَّهُ وَمِينَ يَغُضُواْ مِنْ أَبْصَرِهِمْ وَيَحْفَظُواْ فُرُوجَهُمْ ذَلكَ أَزْكَى لَكُمْ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرُ بِمَ يَصْنَعُونَ فَيْ وَقُل لِللَّمُ وَمِنْ اللَّهُ عَلِي اللَّهُ وَاللَّهُ مَنْ أَبْصَرِهِنَ وَيَحْفَظُنَ فُرُوجَهُنَ وَلا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَ إِلَّا مَاظَهَرَمِنْهَا وَلْيَضْرِبْنَ لِللَّمُ وَمِنْ أَبْصَرِهِنَ وَيَحْفَظُنَ فُرُوجَهُنَ وَلا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَ إِلَّا مَاظَهَرَمِنْهَا وَلْيَضْرِبْنَ

بالخفايا والنوايا وبجميع أعمالكم فيجازيكم عليها قال القرطبي: وفيه توعدٌ لأهل التجسس على البيوت ، ثم إنه تعالى لما ذكر حكم الدور المسكونة ذكر بعده حكم الدور غير المسكونة فقال (ليس عليكم جناح) أي ليس عليكم إثم وحرج (أن تدخلوا بيوتاً غير مسكونة) أي أن تدخلوا بغير استئذان بيوتاً لا تختص بسكنى أحد كالرباطات والفنادق والخانات قال مجاهد: هي الفنادق التي في طرق السابلة لا يسكنها أحد بل هي موقوفة ليأوي إليها كل ابن سبيل (() (فيها متاع لكم) أي فيها منفعة لكم أو حاجة من الحاجات كالاستظلال من الحر، وإيواء الأمتعة والرحال (والله يعلم ما تُبدون وما تكتمون) أي يعلم ما تظهر ون وما تسرون في نفوسكم فيجازيكم عليه قال ابو السعود: وهذا وعيد لمن يدخل مدخلاً لفسادٍ أو اطلاع على عورات (()) ، ثم أرشد تعالى إلى الأداب الرفيعة من غض البصر، وحفظ الفروج فقال (قل للمؤمنيين يغضوا من أبصارهم عن النظر إلى الأجنبيات من غير المحارم، فإن النظرة تزرع في القلب الشهوة ، ورب شهوة أورثت حزناً طويلاً

كم نظرةٍ فتكتّ في قلب صاحبها فتك السهام بلا قوس ولا وتر

﴿ويحفظوا فروجهم أي يصونوا فروجهم عن الزنى وعن الإيداء والكشف ﴿ذلك أزكى لهم أي ذلك الغضُّ والحفظ أطهر للقلوب ، وأتقى للدين ، وأحفظ من الوقوع في الفجور ﴿إنَّ الله خبير بما يصنعون وي هو تعالى رقيبٌ عليهم ، مطلعٌ على أعمالهم ، لا تخفى عليه خافية من أحوالهم ، فعليهم أن يتقوا الله في السر والعلن قال الإمام الفخر : فإن قيل فلم قدم غضَّ الأبصار على حفظ الفروج ؟ قلنا : لأن النظر بريد الزنى ، ورائد الفجور ، والبلوى فيه أشدُّ وأكثر ، ولا يكاد يُحترس منه (٣) ﴿وقل للمؤمنات يغضضن من المنظر اليه ، ويحفظن فروجهن أي وقل أيضاً للمؤمنات يكففن أبصارهن عن النظر إلى ما لا يحل لهن النظر اليه ، ويحفظن فروجهن عن الزنى وعن كشف العورات ، قال المفسرون : أكد تعالى الأمر للمؤمنات بغض البصر وحفظ الفروج ، وزادهن في التكليف على الرجال بالنهي عن إبداء الزينة إلا للمحارم والأقرباء فقال ﴿ولا يبدين زينتهن إلاّ ما ظهر منها ﴾ أي ولا يكشفن زينتهن للأجانب إلا ما ظهر للمحارم والأقرباء فقال ﴿ولا يبدين زينتهن إلاّ ما ظهر منها بدون قصدٍ ولا نية سيئة قال ابن كثير : أي لا يظهرن شيئاً من الزينة للأجانب إلا ما لا يمكن إخفاؤه ، كما قال ابن مسعود: الزينة زينتان : فزينة لا يراها إلا الزوج : الخاتم والسوار ، وزينة يراها الأجانب وهي الظاهر من الثياب (٤) ، وقيل : المراد به الوجه والكفان فإنها ليسا بعورة قال البيضاوي : والأظهر أن هذا في الصلاة لا في النظر ، فإن كل بدن الحرة عورة لا يحل لغير الزوج والمحرم النظر إلى شيء والأظهر أن هذا في الصلاة لا في النظر ، فإن كل بدن الحرة عورة لا يحل لغير الزوج والمحرم النظر إلى شيء

<sup>(</sup>١) القرطبي ٢١/ ٢١/ (٧) أبو السعود ٤/ ٥٥ . (٣) التفسير الكبير ٢٣/ ٢٠٥ (٤) مختصر ابن كثير ٢/ ٦٠٠

بِخُمُرِهِنَّ عَلَى جُنُوبِهِنَّ وَلَا يُبَدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا لِبُعُولَتِهِنَّ أَوْ عَابَآءِ بِعُولَتِهِنَّ أَوْ أَبْنَآءِ بُعُولَتِهِنَّ أَوْ أَبْنَآءِ بُعُولَتِهِنَّ أَوْ أَبْنَآءِ بُعُولَتِهِنَ أَوْ أَبْنَآءِ بُعُولَتِهِنَ أَوْ أَبْنَآءِ فَا مَلَكَتَ أَيْمَنُهُنَّ أَوِ ٱلتَّابِعِينَ عَيْرِ بُعُولَتِهِنَّ أَوْ إِنْ أَوْ بَنِيَ إِخْوَانِهِنَّ أَوْ بَنِيَ إِخْوَانِهِنَّ أَوْ بَنِيَ إِخْوَانِهِنَّ أَوْ بَنِيَ إِخْوَانِهِنَّ أَوْ بَنِي إِخْوَانِهِنَّ أَوْ بَنِيَ إِنَّ أَوْ فَا مَلَكَتَ أَيْمَنُهُنَ أَوْ التَّابِعِينَ عَيْرِ أَوْ لِيَا اللّهِ عَلَى اللّهِ مِن الرِّجَالِ أَوِ الطّفُلِ اللّهِ يَمْ يَعْلَمُ مَا يُخْوِنَ لِيَ اللّهِ عَوْدَاتِ النّسَآءُ وَلَا يَضْرِبْنَ بِأَرْجُلِهِنَّ لِيعُلَمُ مَا يُخْفِينَ مِن وَيُوبُواْ إِلَى اللّهِ جَمِيعًا أَيْهَ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ لَيْنَ وَتُوبُونَ إِلَى اللّهِ جَمِيعًا أَيْهَ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ لَيْنَ

منها إلا لضرورة كالمعالجة وتحمل الشهادة (١) ﴿ وليضربن بخمرهــن على جيوبهن ﴾ أي وليلقين الخمار وهو غطاء الرأس على صدورهن لئلا يبدو شيء من النحر والصدر ، وفي لفظ الضرب مبالغة في الصيانة والتستر، عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت: يرحم الله النساء المهاجرات الأول لما أنـزل اللـه ﴿وليضربن بخمرهـن على جيوبهن﴾ شققن مروطهن فاختمرن بهـا(٢) قال المفسرون : كانـت المرأة في الجاهلية - كما هي اليوم في الجاهلية الحديثة - تمر بين الرجال مكشوفة الصدر ، بادية النحر ، حاسرة الذراعين ، وربما أظهرت مفاتن جسمها وذوائب شعرها لتغري الرجال ، وكنَّ يسدلن الخُمُر من ورائهن فتبقى صدورهن مكشوفة عارية ، فأمرت المؤ منات بأن يلقينها من قدامهن حتى يغطينها ويدفعن عنهن شر الأشرار ﴿ولا يبدين زينته ن إلا لبعولهتن ﴾ أي ولا يظهرن زينته ن الخفية التي حرم الله كشفها إلا لأزواجهن ﴿أُو آبائهن أُو آباء بعولتهنَّ أي أو لآبائهن أو آباء أزواجهن وهو العم أبو الـزوج فإنها من المحارم ، فإن الأب يصون عرض ابنته ، ووالد الزوج يحفظ على ابنه ما يسوءه ، ثم عدد بقية المحارم فقال ﴿ أُو أَبِنَاتُهِ مِن أُو أَبِنَاء بِعُولِتِهِن ، أَو إِخُوانَهِن أَو بِنِي إِخُوانَهِن أَو بِنِي أَخُواتِهِ ن فَذَكُر تَعَالَى الأَبِنَاء ، وأَبِنَاء الأزواج ، والإخوة ، وأبناء الإخوة ، وأبناء الأخوات وكلهم من المحارم الذين يحرم الزواج بهم لما جبل الله في الطباع من النفرة من مماسة القريبات ونكاحهن ﴿أو نسائهن﴾ أي المسلمات وحرج بذلك النساء الكافرات قال مجاهد: المراد نساؤ هن المسلمات ، ليس المشركات من نسائهن ، وليس يحل للمرأة المسلمة أن تنكشف بين يدي مشركة وقال ابن عباس : هن المسلمات ولا تبدي زينتها أمام يهودية أو نصرانية (٤) ﴿ أُو ما ملكت أيمانهن أي من الإماء المشركات قال ابن جرير: يعني من نساء المشركين فيجوز لها أن تظهر زينتها لها وإن كانت مشركة لأنها أمتها ﴿ أو التابعين غير أولى الإِربة من الرجال ﴾ أي الخدام غير أو لي الميل والشهوة والحاجة إلى النساء كالبُلْهِ والحمقي والمغفلين الذين لا يدركون من أمور الجنس شيئاً قال مجاهد: هو الأبله الذي يريد الطعام ولا يريد النساء ولا يهمه إلا بطنه ﴿ أَو الطفل الذي لم يظهروا على عورات النساء) أي الأطفال الصغار الذين لم يبلغوا حدَّ الشهوة ، ولا يعرفون أمور الجماع لصغرهم فلا حرج أن تظهر المرأة زينتها أمامهم ﴿ولا يضربن بأرجلهـن ليعلم ما يخفين من زينتهـن﴾ أي ولا يضربن بأرجلهن الأرض لئلا يسمع الرجال صوت الخلخال فيطمع الذي في قلبه مرض قال ابن عباس: كانت المرأة تمر

<sup>(</sup>١) البيضاوي ٧/ ٥٨ (٢) أخرجه البخاري . (٣) مختصر ابن كثير ٧/ ٦٠١ وهذا قول أكثر السلف أن المراد بالنساء المؤ منات قال الفخر الرازي : وقيل المراد بالنساء جميع النساء فإنهن سواء في حل نظر بعضهن إلى بعض ، وقول السلف محمول على الاستحباب .

وَأَنكِحُواْ ٱلْأَيْلَمَىٰ مِنكُمْ وَٱلصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَإِمَا يِكُو ۚ إِن يَكُونُواْ فُقَرَآءَ يُغْنِهِمُ ٱللَّهُ مِن فَصْلِهِ ۦ وَٱللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴿ وَلَيَسْتَعْفِفِ ٱلَّذِينَ لَا يَجِدُونَ نِكَاحًا حَتَّى يُغْنِيَهُمُ اللَّهُ مِن فَضْ لِهِ عَوَالَّذِينَ يَبْتَغُونَ ٱلْكِتَابَ مِّا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْراً وَءَا تُوهُم مِّن مَّالِ اللَّهِ الَّذِي وَاتَّكُمُّ وَلَا تُكْرِهُواْ فَتَيَنِيْكُمْ عَلَى ٱلْبِغَاء إِنْ أَرَدْنَ تَحَصَّنَا لِّتَبْتَغُواْ عَرَضَ ٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنْيَا وَمَن يُكْرِهِهُنَّ فَإِنَّ ٱللَّهَ مِنْ بَعْدِ بالناس وتضرب برجلها ليسمع صوت خلخالها ، فنهى الله تعالى عن ذلك لأنه من عمل الشيطان ﴿وتوبوا إلى الله جميعاً أيهـا المؤمنون لعلكـم تفلحون﴾ أي ارجعوا أيها المؤمنون إلى ربـكم بامتثـال الطاعـات ، والكفِّ عن الشهوات ، لتنالوا رضاه وتفوزوا بسعادة الدارين ﴿وأَنْكحوا الأيامي منكم﴾ أي زوجوا أيها المؤ منون من لا زوج له من الرجال والنساء من أحرار رجالكم ونسائكم قال الطبري: الأيامي جمع أيَّم ، يوصف به الذكر والأنثى يقال : رجل أيِّم وأمرأة أيِّم إذا لم يكن لها زوج(١١) ﴿والصالحين من عبادكم وإمائكم ﴾ أي وأنكحوا كذلك أهل التقى والصلاح من عبيدكم وجواريكم قال البيضاوي: وتخصيص الصالحين لأن إحصان دينهم والاهتمام بشأنهم أهمُّ(١) ، وفيه إشارة إلى مكانة التقى والصلاح في الإنسان ﴿إِن يكونوا فقراء يغنهم الله من فضله أي إن يكن هؤ لاء الذين تزوجونهم أهل فاقة وفقر فلا يمنعكم فقرهم من إنكاحهم ، ففي فضل الله ما يغنيهم ﴿والله واسعُ عليم﴾ أي واسع الفضل ، جواد كريم ، يعطي الرزق من يشاء وهو عليم بمصالح العباد قال القرطبي : وهذا وعدُّ بالغنى للمتزوجين طلباً لرضى الله ، واعتصاماً من معاصيه وقال ابن مسعود : التمسوا الغنى في النكاح وتلا هذه الآية (٣) وفي الحديث ( ثلاثة حقٌّ على الله عونهم : الناكح يريد العفاف ، والمكاتب يريد الأدَّاء ، والغازي في سبيل الله ) ﴿ ﴿ وليستعفف الذين لا يجدون نكاحاً ﴾ أي وليجتهد في العفة وقمع الشهوة الذين لا تتيسر لهم سبل الزواج لأسباب مادية ﴿حتى يغنيهم اللهُ من فضَّله ﴾ أي حتى يوسع الله عليهم ويسهل لهم أمر الزواج ، فإن العبد إذا اتقى الله جعل له من أمره فرجاً ومخرجاً ﴿والذين يبتغون الكتاب ممّا ملكت أيمانكم ﴾ أي والذين يريدون أن يتحرروا من رقِّ العبودية بمكاتبة أسيادهم من العبيد والأرقاء ﴿فكاتبوهـم إن علمتـم فيهـم خيراً ﴾ أي فكاتبوهم على قدر من المال إن عرفتم منهم الأمانة والرشد ليصيروا أحراراً ﴿وآتوهم من مال الله الذي أتاكم الله من الرزق ليكون لهم عوناً على فكاك أنفسهم ﴿ولا تُكرهوا فتياتكم على البغاء ﴾ أي لا تجبروا إماءكم على الزنى ﴿إن أردن تحصناً ﴾ أي إن أردن التعفف عن مقارفة الفاحشة ، وليس هذا للقيد أو الشرط وإنما هو لبيان فظاعة الأمر وشناعته ، فالأصل في المملوكة أن يُحصنها سيدها أمَّا أن يأمرها بالزني وتمتنع وتريد العفة فذلك منتهى الخسة والدناءة منه قال المفسر ون: نزلت في « عبد الله بن سلول » المنافق كآن له جاريتان إحداهما تسمى « مُسيَّكة » والثانية تسمى « أميمة » فكانّ يأمرهما بالزنى للكسب ويضربهما على ذلك فشكتا ذلك إلى رسول الله على فنزلت الآية ﴿لتبتغوا عرض (١) الطبري ١٨/ ٨٨ (٢) البيضاوي ٢/ ٥٨ (٣) القرطبي ٢١/ ٢٤١ (٤) أخرجه أحمد والترمذي

# إِكْرَاهِهِنَّ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ وَلَقَدْ أَنزَلْنَآ إِلَيْكُمْ ءَايَنِ مُبَيِّنَتِ وَمَثَلًا مِّنَ ٱلَّذِينَ خَلَوْاْ مِنقَبْلِكُمْ وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ ﴿ ﴾

الحياة الدنيا أي لأجل أن تنالوا حطام هذه الحياة الزائل ، وتحصلوا على المال بطريق الفاحشة والرذيلة ومن يكرههن فإن الله من بعد إكراههن غفور رحيم أي ومن يجبرهن على الزنى فإن الله غفور لهن رحيم بهن لا يؤ اخذهن بالزنى لأنهن أكرهن عليه وسينتقم عمن أكرههن شر انتقام ولقد أنزلنا إليكم آيات مبينات أي والله لقد أنزلنا إليكم أيها المؤ منون آيات واضحات وأحكاماً مفصلات ومثلاً من الذين خلوا من قبلكم وضربنا لكم الأمثال بمن سبقكم من الأمم لتتعظوا وتعتبروا وموعظة للمتقين أي وعظة وذكرى للمتقين .

البَكَكُعُتُ : تضمنت الآيات الكريمة وجوهاً من البيان والبديع نوجزها فيما يلي :

- ١ ـ الاستعارة اللطيفة ﴿لا تتبعوا خطوات الشيطان﴾ شبَّه سلوك طريق الشيطان والسير في ركابه
   بمن يتتبع خطوات الأخر خطوة خطوة بطريق الاستعارة .
- ٢ ـ الإيجاز بالحذف ﴿أَن يؤتوا ﴾ أي أن لا يؤتوا حذفت منه ﴿لا ﴾ لدلالة المعنى وهـ وكثـير في اللغة .
  - ٣ ـ صيغة الجمع للتعظيم ﴿ أَلَا تَحْبُونَ أَنْ يَغْفُرُ اللَّهُ لَكُم ﴾ والمراد به أبو بكر الصديق .
    - ٤ \_ الجناس الناقص بين ﴿ يعملون ﴾ و﴿ يعلمون ﴾ .
    - - المقابلة اللطيفة بين ﴿ الخبيثات للخبيثين . . والطيبات للطيبين ﴾ .
      - ٦ ـ الطباق بين ﴿تبدون . . وتكتمون ﴾ .
- ٧ الإيجاز بالحذف ﴿ يغُضُوا من أبصارهم ﴾ لأن المراد غض البصر عما حرَّم الله لا عن كل شيء فحذف ذلك اكتفاءً بفهم المخاطبين .
- ٨ ـ المجاز المرسل ﴿ولا يبدين زينتهن﴾ المراد مواقع الزينة وهو من باب إطلاق اسم الحال على
   المحل قال الزمخشري : وذكر الزينة دون مواقعها للمبالغة في الأمر بالتستر والتصون .

فَكَارِّكَدَة : قال بعض المحققين: إن يوسف لما رُمي بالفاحشة برَّاه الله على لسان صبي في المهد ، وإن مريم لما رُميت بالفاحشة وإن مريم لما رُميت بالفاحشة برأها الله على لسان ابنها عيسي عليه السلام ، وإن عائشة لما رُميت بالفاحشة برأها الله في كتابه العزيز ، فيا رضي الله لها ببراءة صبيًّ ولا نبي حتى براها الله في القرآن من القذف والبهتان (۱) .

<sup>(</sup>۱) القرطبي ۲۱۲/۱۲

فروجهم﴾ هو أن النظر بريد الزني ورائد الفجور ، وهو مقدمة للوقوع في الخطركما قال الشاعر :

وكنت إذا أرسلت طرفك رائداً لقلبك يوماً أتعبتك المناظر رأيت الله في الله الله أنت قادر عليه وعلى عن بعضه أنت صابر

لطيف عنين السيدة عائشة رضي الله لطيف في أم المؤ منين السيدة عائشة رضي الله عنها ، فقال : إن الناس رموها بالإفك ولا ندري أهي بريئة أم متهمة ؟ فأجابه بعض الحاضرين بقوله : إسمع يا هذا ، هناك امرأتان اتهمتا بالزني وقد برأهما القرآن الكريم ، إحداهما ليس لها زوج وقد جاءت بولد ، والأخرى لها زوج ولم يأتها ولد\_ يقصد مريم وعائشة ـ فأيتهما أحرى بالتهمة ؟ فخرس القسيس.

قال الله تعالى: ﴿ الله نورُ السموات والأرض مثل نوره كمشكاة فيها مصباح . . إلى . . فأولئك هم الفائز ون﴾ من آية (٣٥) إلى نهاية آية (٢٥) .

المُنَــُ اسْكَبَكُ : لما وصف تعالى نفسه بأنه أنزل آياتٍ مبينات ، وأقام دلائل واضحات على وحدانيته ، واختصاصه بتشريع الأحكام التي بها سعادة المجتمع ، عقَّبه بذكر مثلين : أحدهمـا في بيان أنَّ دلائــل الوحدانية والإيمان في غاية الظهور والثاني : في بيان أن أديان الكفرة في نهاية الظلمة والخفاء ، وبالمقارنة بين المثلين يتضح الصبح لذي عينين .

اللغ \_ ت : ﴿مشكاة ﴾ المشكاة : الكُوَّة في الحائط غير النافذة ، وأصلها الوعاء يجعل فيه الشيء ﴿ دُرِّي﴾ متلألىء وقاد يشبه الدر في صفائه ولمعانه ﴿سرابِ ﴾ السرابُ : ما يتراءى للعين وسط النهار عند اشتداد الحر يشبه الماء الجاري وليس بماء ، سمي سراباً لأنه يسرب أي يجري كالماء قال الشاعر:

فلها كففنا الحرب كانت عهودكم كلمع سراب بالفلا متألق (١)

﴿قيعة﴾قال الفراء :هو جمع قاع مثل جار وجيرة ، والقاعُ المنبسط المستوي من الأرض وقال الزمخشري : القيعة بمعنى القاع وليس جمعاً(١) ، وهكذا قال أبو عبيدة ﴿لَجِيُّ اللَّجِيُّ : الذي لا يدرك قعره لعمقه ، واللُّجةُ معظم المَّاء ، والجمع لجُج ، والتجَّ البحر : تلاطمت أمواجه ﴿يزجي﴾ الإزجاء : سوقُ الشيء برفق وسهولة ﴿ركاماً﴾ مجتمعاً يركب بعضه بعضاً ﴿الودق﴾ : المطر قال الليث : الودقُ المطركله شديده وهينه(٣) ﴿سنا ﴾: السنا الضوء واللمعان قال الشهاخ :

> وما كادت إذا رفعت سناها ليبصر ضوءها إلا البصير(٤) ﴿مذعنين﴾ خاضعين منقادين ، أذعن للأمر خضع له ﴿يحيف﴾ يجور ويظلم .

<sup>(</sup>١) القرطبي ٢٨٢/١٢. (٢) الفخر الرازي ٧/٢٤. (٣) زاد المسير ٥/٥٠. (٤) القرطبي ٢٩٠/١٢

\* اللَّهُ نُورُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ عَكِشْكُوةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ الْمِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةٌ الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كُوكَبّ دُرِى يُوقَدُ مِن شَجَرَةٍ مُبَدَرَكَةٍ زَيْتُونَةٍ لَاشَرْقِيَّةٍ وَلَا غَرْبِيَّةٍ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيَّ وَلَوْلَمْ تَمْسَلُهُ نَارٌ نُورُ عَلَى نُورٍ

النَّفسِكِ : ﴿الله نــور السموات والأرض﴾ أي الله جلُّ وعلا منور السموات والأرض ، أنار السمواتِ بالكواكب المضيئة ، والأرض بالشرائع والأحكام وبعثة الرسل الكرام قال الطبري : أي هادى أهل السموات والأرض فهم بنوره إلى الحق يهتدون ، وبهداه من حيرة الضلالة يعتصمون (١) وقال القرطبي: النور عند العرب: الضوء المدرك بالبصر واستعمل مجازاً في المعاني فيقال كلام له نور قال الشاعر:

نسب كأن عليه من شمس الضحى نوراً ومن فلق الصباح عمودا

وقال جرير «وأنتَ لنا نورٌ وغيثٌ وعصمة » والناس يقولون : فلانٌ نور البلد ، وشمسُ العصر وقمره ، فيجوز أن يقال : الله نور على جهة المدح لأن جميع الأشياء منه ابتداؤها ، وعنه صدورها ، وبقدرتــه استقامت أمورها (٢) ، وقال ابن عطاء الله: « الكون كله ظلمة أناره ظهور الحق فيه ، إذ لولا وجود الله ما وجد شيء من العالم "(٣) وفي الحديث ( اللهم لك الحمد أنت نور السموات والأرض ومن فيهن ) وقال ابن مسعود : «ليس عند ربكم ليـل ولا نهار ، نور السموات والأرض نـور وجهه » وقال ابـن ، القيم : سمَّى الله سبحانه نفسه نوراً ، وجعل كتابه نـوراً ، ورسوله نوراً ، واحتجب عن خلقه بالنور ، وقد فسرت الآية بأنه منور السموات والأرض ، وهادي أهل السموات والأرض ، وما قاله ابن مسعود أقرب إلى تفسير الآية من قول من فسرها بأنه هادي أهل السموات والأرض ، وأما من فسرها بأنه منور السموات والأرض فلا تنافي بينه وبين قول أبن مسعود (٤) ﴿ مَثَـل نوره ﴾ أي مثل نور الله سبحانه في قلب عبده المؤ من ﴿كمشكاة فيها مصباح﴾ أي ككوة في الحائط لا منفذ لها ليكون أجمع للضوء وضع فيها سراج ثاقب ساطع قال في التسهيل : المعنى صفةُ نور الله في وضوحه كصفة مشكاةٍ فيها مصباح على أعظم ما يتصوره البشر من الإضاءة والإنارة ، وإنما شبه بالمشكاة \_ وإن كان نورُ الله أعظم \_ لأن ذلك هو ما يدركه الناس من الأنوار ضرب لهم به المثل(٥) ﴿المصباح في زجاجة ﴾ أي في قنديل من الزجاج الصافي ﴿الزجاجة كأنها كوكب دري ﴾ أي تشبه الكوكب الدري في صفائها وحسنها ﴿يوقد من شجرة مباركة ﴾ أي يشعل ذلك المصباح من زيت شجرة مباركة ﴿زيتونة﴾ أي هي من شجر الزيتون الذي خصه الله بمنافع عديدة ﴿لا شرقيةٍ ولا غربية﴾ أي ليست في جهة الشرق ولا في جهة الغرب ، وإنما هي في صحراء منكشفة تصيبها الشمس طول النهار لتكون ثمرتها أنضج ، وزيتُها أصفى قال ابن عباس : هي شجرة بالصحراء لا يظلها شجر ، ولا جبل ، ولا كهف ، ولا يواريها شيء وهو أجود لزيتها (٦) ﴿ يكاد زيتها يضيء ولو لـم تمسسه نار، مبالغة في وصف صفاء الزيت وحسنه وجودته أي يكاد زيتُ هذه الزيتونة يضيء من صفائه

<sup>(</sup>١) الطبري ١٨/ ١٠٥ وهذا قول ابن عباس ومجاهد واختاره الطبري . (٢) القرطبي ١٢/ ٢٥٦. (٣) الحكم لابن عطاء الله السكندري.

<sup>(</sup>٤) نقلاً عن محاسن التأويل . (٥) التسهيل ٣/ ٦٧. (٦) مختصر ابن كثير ٢/ ٦٠٦

يَهُ دِى اللهُ لِنُورِهِ عَمَن يَشَآءُ وَيَضْرِبُ اللهُ الْأَمْثَلَ لِلنَّاسِ وَاللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللهُ أَنْ اللهِ عَلَيْهِ مِنْ اللهُ عَن ذِكْرِ اللهُ عَلَيْهِ مِن اللهُ عَلَيْهِ مِن اللهُ عَن ذِكْرِ اللهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ ا

وحسن ضيائه ولولم تمسَّه نار ، فكيف إذا مسته النار ؟ ﴿نـورٌ على نور﴾ أي نور فوق نور فقد اجتمع نور السراج ، وحسن الزجاجة ، وصفاء الزيت ، فاكتمل النور الممثل به ﴿يهدي الله لنوره من يشاء ﴾ أي يوفق الله لاتباع نوره \_ وهو القرآن \_ من يشاء من عباده ﴿ ويضرِب الله الأمشال للناس ﴾ أي يبين لهم الأمثال تقريباً لأفهامهم ليعتبروا ويتعظوا بما فيها من الأسرار والحكم ﴿والله بكل شــيء عليم﴾ أي هو سبحانه واسع العلم لا يخفى عليه شيء من أمر الخلق ، وفيه وعد ووعيد قال الطبري: ذلك مثل ضربه الله للقرآن في قلب أهل الإيمان به فقال: مثل نور الله الذي أنار به لعباده سبيل الرشاد مثل كوة في الحائط لا منفذ لها فيها مصباح أي سراج ، وجعل السراج مثلاً لما في قلب المؤ من من القرآن والأيات البينات ثم قال ﴿المصباح في زجاجة ﴾ وذلك مثل للقرآن في قلب المؤمن الذي أنار الله صدره فخلص من الكفر والشك ، ثم قال ﴿ الزجاجةُ كَأَنَّهَا كُوكَبُ دري ﴾ أي كأن الزجاجة في صفائها وضيائها كوكب يشبه الدر في الصفاء والضياء والحسن ﴿يوقد من شجرة مباركة لا شرقية ولا غربيـة ﴾ أي تَوَقَّد هذا المصباح من دهن شجرة مباركة هي شجرة الزيتون ، ليست شرقية تطلع عليها الشمس بالعشي دون الغداة ، ولكن الشمس تشرق عليها وتغرب فيكون زيتها أجود وأصفى وأضوأ ﴿يكاد زيتها يضيء ولو لم تمسسه نار﴾ أي يكاد زيت هذه الزيتونة يضيء من صفائه وحسن ضيائه وعنى بها أن حجج الله على خلقه تكاد من بيانها ووضوحها تضيء لمن فكر فيها ونظر ولولم يزدها الله بياناً ووضوحاً بنزول هذا القرآن ، فكيف وقد نبههم به وذكرهم بآياته فزادهم به حجة ! وذلك بيانٌ من الله ونور على البيان(١٠) . ثم لما ذكر تعالى هدايته لمن يشاء من عباده ، ذكر مواطن هذه العبادة وهي المساجد أحبُّ البقاع إلى الله فقال ﴿ فِي بيوت أَذِنَ اللَّهُ أَن تُرفع ﴾ أي أمر تعالى أن تبنى وتشاد على اسمه خاصة ، وان تعظُّم ويرفع شأنها لتكون مناراتٍ للهدى ومـراكز للإشعاع الروحي قال ابن عباس: المساجد بيوتُ الله في الأرض ، تضيء لأهل السماء كما تضيء النجوم لأهل الأرض(٢) ﴿ويذكر فيها اسمـه﴾ أي يعبد فيها الله بتوحيده ، وذكره ، وتلاوة آياته ﴿يسبِّح له فيها بالغــدوّ والآصال﴾ أي يصلي لله تعالى في هذه المساجد في الصباح والمساء المؤمنون قال ابن عباس : كلُّ تسبيح في القرآن فهو صلاة (٣) ﴿ رَجَالُ لا تلهيهم تجارةٌ ولا بيعٌ عن ذكر الله ﴾ أي لا تشغلهم الدنيا وزخرفها وزينتها عن ذكر ربهم ، ولا يلهيهم البيع والشراء عن طاعة الله قال المفسرون : نزلت هذه الآية في أهل الأسواق من الصحابة رضوان الله عليهم ، كانوا إذا سمعوا النداء تركوا كل شغل وبادروا لطاعة الله ﴿ وَإِقَامُ الصَّلَاةُ وَإِيتًاءُ الزَّكَاةِ ﴾ أي ولا تشغلهم الدنيا عن إقامة الصلاة في أوقاتها ، ودفع الزكاة للفقراء

<sup>(</sup>١) الطبري ١١٠/١٨ بشيء من الاختصار . (٢) التفسير الكبير ٣/٢٤. (٣) الطبري ١١٣/١٨

لِيَجْزِيَهُمُ اللهُ أَحْسَنَ مَا عَمِلُواْ وَيَزِيدُهُم مِّن فَصْلُهِ وَاللهُ يَرْزُقُ مَن يَشَآءُ بِغَيْرِ حِسَابِ ﴿ وَ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ اللهُ عِندَهُ اللهُ عِندَهُ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ اللهُ عِندَهُ وَقَالَهُ عَالَى مَا اللهُ عَنْ مَا اللهُ عَندَهُ وَقَالَهُ عَالَى اللهُ عَندَهُ وَقَالَهُ عَالَهُ وَاللهُ مَا اللهُ عَندَهُ وَقَالَهُ عَسَابُ وَلَيْ اللهُ اللهُ مَن اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ اللهُ عَن اللهُ اللهُ اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ اللهُ مِن اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَن اللهُ عَنْ اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَنْ اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَنْ اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَنْ اللهُ عَن اللهُ عَنْ اللهُ عَالِهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَاللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلْمُ عَلْمُ عَلَا عَلْهُ عَلَا عَلَا عُلُوا اللهُ عَلَا عَلَا عَا عَلَا عُلُوا اللهُ عَلَا عُلُوا اللهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عُلُوا اللهُ عَلَا عَا عَلَا عَلَا عَلَا عَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا

والمستحقين بحدودها وشروطها ﴿يخافون يوماً تتقلب فيه القلـوب والأبصــار﴾ أي يخافــون يومــأ رهيبــأ تضطرب من شدة هوله وفزعه قلوب الناس وأبصارهم (ليجزيهم الله أحسن ما عملوا) أي ليكافئهم على أعمالهم في الدنيا بأحسن الجزاء ، ويجزيهم على الإحسان إحساناً ، وعلى الإِساءة عفواً وغفراناً ﴿ويزيدهم من فضله ﴾ أي يتفضل عليهم فوق ذلك الجزاء بما لا عينٌ رأت ، ولا أذنٌ سمعت ، ولا خطر على قلب بشر ﴿والله يرزق من يشاء بغير حساب ﴾ أي يعطي من شاء من خلقه عطاءً واسعاً بدون حدٍّ ولا عدٌّ يقال فلان ينفق بغير حساب أي يوسع كأنه لا يحسب ما ينفقه قال الإمام الفخر: نبه به على كمال قدرته ، وكمال جوده ، وسعة إحسانه ، فإنه سبحانه يعطيهم الثواب العظيم على طاعاتهم ، ويزيدهم الفضل الذي لا حد له في مقابلة خوفهم(١) ، ولما ذكر تعالى حال المؤمن وسعادته ، ذكر حال الكافر وخسارته ، وضرب لذلك مثلين : الأول لعمله والثاني لاعتقاده وتخبطه في الظلمات فقال ﴿والذين كفروا أعمالهـم كسـرابٍ بقيعة ﴾ أي إن أعمال الكفار التي عملوها في الدنيا وظنوها أعمالاً صالحة نافعة لهم في الآخرة كالسراب الذي يرى في القيعان وهو ما يرى في الفَلوات من ضوء الشمس في الهجيرة حتى يظهر كأنه ماء يجرى على وجه الأرض ﴿ يحسبه الظهآن ماء ﴾ أي يظنه العطشان من بعيد ماءً جارياً ﴿ حتى إذا جاءه ﴾ أي حتى إذا وصل إليه ﴿ لم يجده شيئاً ﴾ أي لم ير ماءً ولا شراباً ، وإنما رآى سراباً فعظمت حسرته ﴿ ووجد الله عنده فوفّاه حسابه ﴾ أي وجد الله له بالمرصاد فوقّاه جزاء عمله ، فكذلك الكافر يحسب أن عمله ينفعه حتى إذا مات وقدم على ربه لم يجد شيئاً من الأعمال لأنها ذهبت هباءً منثوراً ﴿والله سريع الحسابِ أي يعجل الحساب لأنه لا يشغله محاسبة واحد عن آخر ﴿ أو كظلمات في بحـرٍ لجيٌّ ﴾ هذا المثل الثاني لضلال الكفار والمعنى أو مثلهم كظلمات متكاثفة في بحر عميق لا يدرك قعره ﴿يغشاه موجُّ من فوقه موجُّ أي يغطي ذلك البحر ويعلوه موجُّ متلاطمٌ بعضه فوق بعض ﴿من فوقـه سحاب﴾ أي من فوق ذلك الموج الثاني سحاب كثيف ﴿ ظلمات بعضها فوق بعض ﴾ أي هي ظلمات متكاثفة متراكمة بعضها فوق بعض قال قتادة : الكافر يتقلب في خمس من الظلم: فكلامه ظلمة ، وعمله ظلمة ، ومدخله ظلمة ، ومخرجه ظلمة ، ومصيره إلى الظلمات يوم القيامة إلى النار(٢) ﴿إذا أخرج يده لم يكد يراها ﴾ هذا من تتمة التمثيل أي إذا أخرج ذلك الإنسان الواقع في هذه الظلمات يده لم يقارب رؤيتها فإن ظلمة البحر، وظلمة الموج، وظلمة السحاب

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ٢٤/ ٦ (٢) الطبري ١١٦/١٨

قد تكاثفت حتى حجبت عنه رؤية أقرب شيء إليه من شدة الظلمة فكذلك شأن الكافر يتخبط في ظلمات الكَفر والضلال ﴿وَمن لم يجعل الله له نـوراً فما له من نـور﴾ أي ومن لم يهده الله للإيمان وينـور قلبه بنور الإسلام لم يهتد أبد الدهر ، ذكر تعالى لعمل الكافر مثالين : الأول لعمله الصالح ومثَّل له بالسراب الخادع ، والثاني لاعتقاده السيء ومثَّل له بالظلمات المتراكم بعضُها فوق بعض ثم ختم الآية الكريمة ذلك الختام الرائع ﴿ومن لم يجعل الله له نوراً فما له من نور﴾ مقابل قوله في المؤ من ﴿نور على نور﴾ فكان هذا التمثيل والبيان في غاية الحسن والجمال، فلله ما أروع تعبير القرآن!! ولما وصف سبحانه أنوار قلوب وظلمات قلوب الجاهلين أتبع ذلك بدلائل التوحيد فقال ﴿ أَلَم تر أَنْ الله يسبح له من في السموات والأرض، أي ألم تعلم يا محمد علماً يقيناً أنَّ الله العظيم الكبير يسبح له كل من في الكون من ملك ، وإنس ، وجن ، ينزهه ويقدسه ساكنوها ؟ ﴿والطيــر صافــات﴾ أي والطــير باسطاتٍ أجنحتهن حال الطيران تسبح ربها وتعبده كذلك بتسبيح ألهمها وأرشدها إليه تعالى ﴿كُلُّ قد علم صلات وتسبيحه ﴾ أي كلُّ من الملائكة والإنس والجن والطير قد أُرشد وهدي إلى طريقته ومسلكه في عبادة الله ، وما كلف به من الصلاة والتسبيح ﴿والله عليم بما يفعلون ﴾ أي لا تخفَّى عليه طاعتهم ولا تسبيحهم ﴿ولله ملـك السموات والأرض﴾ أي هو المالك والمتصرف في الكون ، وجميعُ المخلوقات تحت ملكه يتصرف فيهم تصرف القاهر الغالب ﴿وإلى الله المصير ﴾ أي وإليه مرجع الخلائق فيجازيهم على أعما لهم وهو تذكير يتضمن الوعيد ، ثم أشار تعالى إلى ظاهرة كونية تدل على قدرته ووحدانيته فقال ﴿ أَلُم تُرُ أَنَ اللَّهُ يُسرَّجِي سحاباً ﴾ أي يسوق بقدرته السحاب إلى حيث يشاء ﴿ثم يؤلف بينه ﴾ أي يجمعه بعد تفرقه ﴿ثم يجعله ركاماً ﴾ أي يجعله كثيفاً متراكماً بعضه فوق بعض ﴿فترى الودق يخرج من خلاله ﴾ أي فترى المطر يخرج من بين السحاب الكثيف ﴿وينزل من السهاء من جبالٍ فيها من بــرد﴾ أي وينزل من السحاب الذي هو كأمثال الجبال برداً ﴿فيصيب به من يشاء ﴾ أي فيصيب بذلك البرد من شاء من العباد فيضره في زرعه وثمرته وماشيته ﴿ويصرفه عمـن يشاء﴾ أي ويدفعه عمن يشاء فلا يضره قال الصاوي : كما ينزل المطر من السماء وهو نفعٌ للعباد كذلك ينزل منها البرد وهو ضرر للعباد ، فسبحان من جعل السهاء منشأً للخير والشر(١٠) ﴿ يكاد سنا برقه ﴾ أي يقرب ضوء برق السحاب ﴿ يَذهب بالأبصار ﴾ أي يخطف أبصار الناظرين من شدة

<sup>(</sup>١) الصاوي على الجلالين ٣/ ١٣٤

يُقَلِّبُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهَ وَالنّهَارُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِبْرَةً لِأُولِي الْأَبْصَارِ ﴿ وَاللّهُ خَلَقَ كُلّ مَا مَا اللّهُ عَلَى مَا اللّهُ عَلَى عَلَى وَجْلُم مَّن يَمْشِي عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى وَجْلُمُ مَّن يَمْشِي عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى كُلّ شَيْءِ يَعْلُقُ اللّهُ مَا يَشَاءُ إِنَّ اللّهُ عَلَى كُلّ شَيْءِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى وَجْلُمْ مَن يَشَاءُ إِلَى صِرْطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ وَيَهُولُونَ عَامَنَا بِاللّهِ عَدِيرٌ ﴿ فَي لَنّهُ مَ مِن بَعْدِ ذَلِكَ وَمَا أَوْلَا إِللّهُ وَرَسُولِهِ وَإِلَا اللّهِ وَرَسُولِهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَرَسُولِهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَرَسُولِهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَرَسُولِهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَرَسُولِهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَرَسُولِهِ عَلَى اللّهُ وَرَسُولِهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَرَسُولِهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَرَسُولِهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

إضاءته وقوة لمعانه ﴿يقلب الله الليل والنهار﴾ أي يتصرف فيهما بالطول والقصر ، والظلمة والنور ، والحر والبرد ﴿إن في ذلك لعبرة ﴾ أي إن فيا تقدم ذكره لدلالة واضحة ، وعظة بليغة على وجود الصانع المبدع ﴿ لأُولِي الأبصار﴾ أي لذوي البصائر المستنيرة ، وخصهم بالذكر لأنهم المنتفعون حيث يتأملون فيجدون الماء والبرد ، والظلمة والنور تخرج من شيء واحد ، فسبحان القادر على كل شيء ﴿ والله خلـق كل دابة من ماء﴾ استدل على وحدانيته بتسبيح أهل السهاء والأرض ، ثم بتصريف السحاب وإنـزال المطـر ، ثم بأحوال الحيوانات قال ابن كثير: يذكر تعالى قدرته التامة وسلطانه العظيم في خلقه أنواع المخلوقات على اختلاف أشكالها وألوانها وحركاتها وسكناتها من ماء واحد (١) ﴿فمنهم من يمشى على بطنه ﴾ أي فمنهم من يزحف على بطنه كالحية والزواحف ﴿ومنهم من يمشى على رجليـن﴾ كالإنسان والطير ﴿ومنهم من يمشي على أربع > كالأنعام وسائر الدواب قال أبو حيان : قدم ما هو أظهر في القدرة وأعجب وهو الماشي بغير آلة من رجل وقوائم ، ثم الماشي على رجلين ، ثم الماشي على أربع (٢) ﴿ يخلق الله ما يشاء ﴾ أي يخلق تعالى بقدرته ما يشاء من المخلوقات ﴿إن الله على كل شيء قدير ﴾ أي هو قادر على ما يشاء لا يمنعه مانع ، ولا يدفعه دافع قال الفخر :واعلم أنَّ العقول قاصرة عن الإحاطة بأحوال أصغر الحيوانات على الكمال ، والاستدلال بها على الصانع ظاهرٌ ، لأنه لو كان الأمر بتركيب الطبائع الأربع لكان في الكل على السويّة ، فاختصاص كل واحد من هذه الحيوانات بأعضائها وأعمارها ومقادير أبدانها لا بدُّ وأن يكون بتدبير قاهر حكيم ، سبحانه وتعالى عما يقول الجاحدون (٣) ﴿ لقد أنزلنا آياتٍ بينات ﴾ أي لقد أنزلنا إليكم أيها الناس آياتٍ واضحاتٍ ، دالات على طريق الحق والرشاد ﴿والله يهدي من يشاء إلى صراطٍ مستقيم ﴾ أي يرشد من يشاء من خلقه إلى الدين الحق وهو الإِسلام ، ولما ذكر دلائل التوحيد حذَّر من النفاق والمنافقين فقال ﴿ويقولون آمنــا بالله وبالرسول وأطعنا) أي يقول المنافقون صدقنا بالله وبالرسول وأطعنا الله ورسوله ﴿ثم يتولى فريق منهم أي ثم يعرض جماعة منهم عن قبول حكمه ﴿من بعد ذلك ﴾ أي من بعدما صدر منهم ما صدر من دعوى الإيمان ﴿وما أُولِئُك بالمؤمنين﴾ أي وليس أولئك الذين يدعون الإيمان والطاعة بمؤ منين على الحقيقة قال الحسن : نزلت هذه الآية في المنافقين الذين كانوا يظهرون الإيمان ويسرون الكفر ﴿وإذا دُعوا إلى الله

<sup>(</sup>١) المختصر ١٩/٢٤ (٢) البحر ٦/ ٤٦٦ (٣) التفسير الكبير ١٩/٢٤

لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ إِذَا فَرِينٌ مِّنْهُم مَّعْرِضُونَ ﴿ وَإِن يَكُن لَّهُمُ ٱلْحَقَّ يَأْتُواْ إِلَيْهِ مُذْعِنِنَ ﴿ فَيَ أَفِي قُلُوبِهِم مَّرَضُ أَمِ الْحَالِمُونَ ﴿ فَا اللَّهُ وَرَسُولِهِ عِلَيْهُمْ أَن يَقُولُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴿ وَمَن يُطِعِ اللَّهُ وَرَسُولِهِ عِلِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ أَن يَقُولُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴿ وَمَن يُطِعِ اللَّهُ وَرَسُولُهِ عِلَيْهَ فَأُولَالِهِ عَلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ عِلَيْحَكُمَ بَيْنَهُمْ أَن يَقُولُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴿ فَي اللَّهُ وَرَسُولُهِ عَلَيْهِ فَأُولَالِكَ هُمُ الْفَايِرُونَ ﴿ وَيَ

ورسوله ليحكم بينهم أي وإذا دعوا إلى حكم الله أو حكم رسوله ﴿إذا فريق منهم معرضون أي استنكفوا وأعرضوا عن الحضور إلى مجلس الرسول ﴿وإن يكن لهم الحقُّ يأتوا إليه مذعنين أي وإن كان الحقُّ بجانبهم جاءوا إلى رسول الله طائعين منقادين لعلمهم أنه عليه السلام يحكم بالحقِّ قال الفخر: نبّه تعالى على أنهم إنما يعرضون متى عرفوا أن الحقَّ لغيرهم ؛ أما إذا عرفوه لأنفسهم عدلوا عن الإعراض وأذعنوا ببذل الرضا(۱) ﴿ أَفِي قلوبهم مرض أم ارتابوا ﴾ أي هل في قلوبهم نفاق ؟ أم شكوا في نبوته عليه السلام ؟ ﴿أم يخافون أن يحيف الله عليهم ورسوله ﴾ أي أم يخافون أن يظلمهم رسول الله في الحكم ، والاستفهام للمبالغة في التوبيخ والذم كقول الشاعر:

ألستَ من القــوم الــذين تعاهدوا على اللؤم والفحشاء في سالف الدهر الله هــ الظالم : كم أي را هــ الكامل في الظالم الهزاد لا يا في مريع : حكم وسرما

وبل أولئك هم الظالمون أي بل هم الكاملون في الظلم والعناد لإعراضهم عن حكم رسول الله وأيما كان قول المؤمنين إذا دعوا إلى الله ورسوله ليحكم بينهم أن يقولوا سمعنا وأطعنا أي كان الواجب عليهم عندما يُدعون إلى رسول الله للفصل بينهم وبين خصومهم أن يسرعوا ويقولوا سمعاً وطاعة ، فلو كان هؤ لاء مؤ منين لفعلوا ذلك قال الطبري : ولم يقصد به الخبر ولكنه تأنيب من الله للمنافقين وتأديب منه لأخرين (٢) وأولئك هم المفلحون أي وأولئك المسارعون إلى مرضاة الله هم الفائزون بسعادة الدارين ومن يطع أمر الله وأمر رسوله في كل فعل وعمل ويخشى الله ويتقه أي ويخاف الله تعالى لما فرطمنه من الذنوب ، ويمتثل أوامره ويجتنب زواجره وفاولئك هم الفائزون أي هم السعداء الناجون من عذاب الله الفائزون برضوانه . ذكر أن بعض بطارقة الروم سمع هذه الآية فأسلم وقال : إنها جمعت كل ما في التوراة والإنجيل .

البَكَكُعُتُ : تضمنت الآيات الكريمة وجوهاً من البلاغة والبديع نوجزها فيما يلي :

ا \_ إطلاق المصدر على إسم الفاعل للمبالغة ﴿ الله نـور السموات ﴾ بمعنى منوِّر لكل شيء بحيث كأنه عين نوره قال الشريف الرضي : وفي الآية إستعارة ـ على تفسير بعض العلماء ـ والمراد عندهم أنه هادي أهل السموات والأرض بصوادع برهانه ، ونواصع بيانه كما يهتدى بالأنـوار الثاقبة والشهب

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ٢٤/ ٢١. (٢) الطبري ١٢٠/١٨

- ٢ التشبيه التمثيلي ﴿مثل نـوره كمشكاةٍ فيها مصباح﴾ شبّه نور الله الذي وضعه في قلب عبده المؤ من بالمصباح الوهّاج في كوة داخل زجاجة تشبه الكوكب الدري في الصفاء والحسن الخ سمي تمثيلياً لأن وجه الشبه منتزع من متعدد ، وهو من روائع التشبيه .
- ٣ ـ الإطناب بذكر الخاص بعد العام تنويهاً بشأنه ﴿عن ذكر الله وإقام الصلاة ﴾ لأن الصلاة من ذكر الله .
  - ٤ ـ جناس الاشتقاق ﴿تتقلب فيه القلوب﴾ .
- التشبيه التمثيلي الرائع ﴿والذين كفروا أعمالهم كسراب ﴾ الخ وكذلك في قوله ﴿أو كظلماتٍ في بحر لجي ﴾ وهذا من روائع التشبيه وبدائع التمثيل .
  - ٦ ـ الطباق بين ﴿يصيب به . . ويصرفه ﴾ .
- ٧ الاستعارة اللطيفة ﴿يقلّب الله الليل والنهار﴾ إذ ليس المراد التقليب المادي للأشياء الذاتية
   وإنما استعير لتعاقب الليل والنهار .
- ٨ الجناس التام ﴿ يذهب بالأبصار ﴾ ﴿ لأولى الأبصار ﴾ المراد بالأولى العيون وبالثانية الألباب .

لطيف : سمع بعض علماء الطبيعة من غير المسلمين هذه الآية ﴿أو كظلماتٍ في بحر لجيّ يغشاه موج . . . ﴾ الآية فسأل هل ركب محمد البحر؟ فقالوا : لا فقال أشهد أنه رسول الله قالوا : وكيف عرفت؟ فقال : إنَّ هذا الوصف للبحر لا يعرفه الا من عاش عمره في البحار ، ورأى الأهوال والأخطار ، فلما أخبرت أنه لم يركب البحر عرفت أنه كلام الله تعالى .

قال الله تعالى : ﴿وأقسموا بالله جهد أيمانهم لئن أمرتهم ليخرجن من الله بكل شيء عليم الله تعالى : ﴿وأقسموا بالله جهد أيمانهم لئن أمرتهم ليخرجن من الله الله بكل شيء عليم الله تعالى الله تعالى الله بكل شيء عليم الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله بكل شيء عليم الله تعالى الله تعالى

المنكاسكبة : لما ذكر تعالى المنافقين وما هم عليه من صفات قبيحة ، أعقبه بذكر ما انطوت عليه نفوسهم من المكر والإحتيال والحلف الكاذب بأغلظ الأيمان ، وختم السورة الكريمة بالتحذير من سلوك طريق المنافقين .

اللغب : (الحُلم): الاحتلام في المنام قال في القاموس: الحلم: الرؤيا جمعه أحلام، والحُلم والاحتلام: الجماع في النوم(١) وقال الراغب: هو زمان البلوغ سمي به لكون صاحبه جديراً بالحلم أي الأناة وضبط النفس(١) ﴿ القواعد ﴾ جمع قاعد بغير تاء لأنه خاص ً بالنساء كحائض وطامث وهي المرأة التي قعدت عن الزواج وعن الولد ﴿ أَشْتَاتاً ﴾ متفرقين جمع شت وهو الافتراق، والشتات : الفرقة

<sup>(1)</sup> القاموس المحيط. (٢) المفردات للراغب الأصفهاني

﴿يتسللون﴾ التسلل: الخروج خفية يقال: انسلَّ وتسلل إذا خرج مستتراً بطريق الخفية ﴿لواذاً﴾ اللواذ: أن يستتر بشيء مخافة من يراه.

سَبُبُ النَّرُولُ: روي أن رسول الله عن غلاماً من الأنصار يقال له: مُدُلِّج إلى عمر بن الخطاب وقت الظهيرة ليدعوه فوجده نائماً ، فدق عليه الغلام الباب ودخل ، فاستيقظ عمر وجلس فانكشف منه شيء فقال: وددت أنَّ الله نهى أبناءنا ونساءنا وخدمنا عن الدخول في هذه الساعات إلا بإذن ، ثم انطلق إلى رسول الله على فوجد الآية قد أنزلت ﴿يا أيها الذين آمنوا ليستأذنكم الذين ملكت أيمانكم . . ﴾ فخرً ساجداً شكراً لله تعالى (٢)

\* وَأَقْسَمُواْ بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَنَهُمْ لَيِنْ أَمْرَتُهُمْ لَيَخْرُجُنَّ قُل لَا تُقْسِمُواْ طَاعَةٌ مَّعُرُوفَةً إِنَّ اللهَ خَبِيرُ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ قَلُ اللَّهُ عَلَيْهِ مَا مُحَلِّلُ مُ اللَّهُ وَإِن تُطِيعُوهُ تَهْ تَدُواْ وَمَا عَلَى الرَّسُولِ أَطِيعُواْ السَّهُواْ السَّعُوهُ اللَّهُ وَعَلَيْكُم مَّا مُحَلِّكُم مَّا مُحَلِّكُم مَّا مُحَلِّكُم مَّا مُحَلِّكُم مَّا مُحَلِّكُم وَعِمَلُواْ السَّعَلَامُ مَا مُحَلِّكُم اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِينَ عَامَنُواْ مِنكُمْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا السَّخْلَفَ إِلَّا الْبَلْكُ الْمُبِينُ فَيْ وَعَدَ اللَّهُ اللَّذِينَ عَامَنُواْ مِنكُمْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا السَّخْلَفَ

النَّفسِكِ : ﴿وَأَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهِدَ أَيَانِهُم ﴾ أي حلف المنافقون بغاية الأيمان المغلَّظة ﴿لئن أمرتهم ليخرجنُّ أي لئن أمرتهم بالخروج إلى الجهاد ليخرجن معك قال مقاتل : لما بيَّن الله إعراض المنافقين وامتناعهم عن قبول حكمه عليه السلام أتوه فقالوا: لو أمرتنا أن نخرج من ديارنا وأموالنا ونسائنا لخرجنا ، وإنَّ أمرتنا بالجهاد لجاهدنا فنزلت(١) ﴿قُلُ لا تقسموا﴾ أي لا تحلفوا فإن أيمانكم كاذبة ﴿طاعةٌ معروفة ﴾ أي طاعتُكم لله ورسوله معروفة فإنها باللسان دون القلب ، وبالقول دون العمل ﴿إنَّ الله خبيرٌ بما تعملون﴾ أي بصير لا يخفى عليه شيء من خفاياكم ونواياكم ﴿قُلُ أَطِيعُوا اللَّهِ وأَطْيَعُوا الرَّسُولَ ﴾ أي أطيعُوا الله بإخلاص النية وترك النفاق ، وأطيعوا الرسول بالاستجابة لأمره والتمسك بهديه ﴿فإن تولُّـوا﴾ أي فإن تتولُّوا وتعرضوا عن طاعته ﴿فإنما عليه ما حُمُّـل ﴾ أي على الرسول ما كلف به من تبليغ الرسالة ﴿وعليكم ما حمِّلتم ﴾ أي وعليكم ما كلفتم به من السمع والطاعة واتباع أمره عليه السلام ﴿وإن تطيعوه تهم دوا ﴾ أي وإن أطعتم أمره فقد اهتديتم إلى طريق السعادة والفلاح ﴿وما على الرســول إلا البــلاغ المبين﴾ أي ليس عليه إلا التبليغ الواضح للأمة ، ولا ضرر عليه إن خالفتم وعصيتم فإنه قد بلُّغ الرسالة وأدى الأمانــة ﴿وعَدَ الله الذَّين آمنوا منكم وعملوا الصالحـات﴾ أي وعد الله المؤ منين المخلصين الذين جمعوا بين الإيمان والعمل الصالح ﴿ليستخلفنُّهم في الأرض كما استخلـف الذين من قبلهـم﴾ أي وعدهم بميراث الأرض وأن يجعلهم فيها خلفاء متصرفين فيها تصرف الملوك في ممالكهم ، كما استخلف المؤ منين قبلهم فملكهم ديار الكفار قال المفسرون : لما قدم رسول الله علي وأصحابه المدينة رمتهم العرب عن قوس واحدة ، فكانوا لا يبيتون إلا في السلاح ، ولا يصبحون إلا في لأمتهم ـ أي سلاحهم ـ فقالوا أترون أنّا نعيش حتى نبيت

<sup>(</sup>١) تفسير الألوسي ١٨/ ٢٠٩. (٢) حاشية شيخ زاده على البيضاوي ٣/ ٣٥٤

الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيْمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ ٱلَّذِي ٱرْتَضَىٰ لَهُمْ وَلَيْبَدِّلَنَّهُم مِّن بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لَايُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا وَمَن كَفَرَ بَعْدَ ذَالِكَ فَأُولَنَبِكَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ ﴿ وَهِ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوَةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكُوةَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْتَمُونَ ﴿ إِنَّ لَا تَعْسَبَنَّ الَّذِينَ كَفُرُواْ مُعْجِزِينَ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَأْ وَنهُمُ النَّارُ وَلَيِنْسَ الْمَصِيرُ ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ وَامَنُواْ لِيَسْتَعْذِنكُ الَّذِينَ مِلَكَتْ أَيْمَكُنُكُمْ وَالَّذِينَ لَرْ يَبْلُغُواْ الْحُلُمَ مِنكُرْ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ مِن قَبْلِ صَلَوْةِ ٱلْفَجْرِ وَحِينَ تَضَعُونَ ثِيَابَكُمْ مِّنَ ٱلظَّهِيرَةِ وَمِنْ بَعْدِ صَلَوْةِ ٱلْعِشَآءَ ثَلَثُ عَوْرَاتٍ لَّكُمْ لَيْسَ عَلَيْكُمْ آمنين مطمئنين لا نخاف إلاّ الله عز وجل!! فنزلت الآية(١٠) ، وهذا وعدٌّ ظهر صدقُه بفتح مشارق الأرض ومغاربها لهذه الأمة وفي الحديث بشارة كذلك فقد قال ﷺ : (إنَّ الله زوى لي الأرض فرأيت مشارقها ومغاربها ، وإن ملك أمتي سيبلغ ما زوي لي منها ) (٢) ﴿ وليمكنـنَّ لهم دينهم الـذي ارتضــى لهــم﴾ أي وليجعلنُّ دينهم - الإسلام - الذي ارتضاه لهم عزيزاً مكيناً عالياً على كل الأديان ﴿وليبدُّلنَّهم من بعد خوفهم أمناً ﴾ أي وليغيرن حالهم التي كانوا عليها من الخوف والفزع إلى الأمن والاستقرار كقوله ﴿وآمنهم من خوف ﴿ يعبدونني لا يشركون بي شيئاً ﴾ استئنافٌ بطريق الثناء عليهم كالتعليل للاستخلاف في الأرض أي يوحدونني ويخلصون لي العبادة ، لا يعبدون إلهاً غيري ﴿ومن كفر بعد ذلك﴾ أي فمن جحد شكر هذه النعم ﴿ فأُولِنَـ ك هم الفاسقون ﴾ هم الخارجون عن طاعة الله ، العاصون أمر الله قال أبو العالية : أي من كفر بهذه النعمة وليس يعني الكفرَ بالله قال الطبري : وهو أشبه بتأويل الآية لأن اللهَ وعد الإنعام على هذه الأمة بما أخبر في هذه الآية بأنه منعم به عليهم ثم قال ﴿وَمِن كَفَـرِ﴾ أي كفر هذه النعمة ﴿ فأُولئك هم الفاسقون ﴾ (٣) ﴿ وأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة ﴾ أي أقيموا أيها المؤ منون الصلاة وأدوا الزكاة على الوجه الأكمل الذي يُرضي الله ﴿وأطيعوا الرسول لعلكم ترحمون﴾ أي أطيعوا الرسول في سائر ما أمركم به رجاء الرحمة ﴿لا تحسبنُّ الذين كفروا معجزين في الأرض﴾ تسليةٌ للنبي ﷺ ووعدٌ له بالنَّصرة أي لا تظننُّ يا محمد الكافرين الذين عاندوك وكذبوك معجزين لله في هذه الحياة بل الله قادرٌ عليهم في كل حين وأن ﴿ومأواهم النار﴾ أي مرجعهم نار جهنم ﴿ولبئـس المصير﴾ أي بئس المرجع والمآل الذي يُصيرون إليه ﴿ يَا أَيُّهَا الذِّينَ آمنُوا ليستأذنكم الذين ملكت أيمانكم ﴾ أي يا أيها المؤ منون الذين صدَّقوا الله ورسوله وأيقنوا بشريعة الإسلام نظاماً وحكماً ومنهاجاً ليستأذنكم في الدخول عليكم العبيدُ والإماء الذين تملكونهم ملك اليمين ﴿ والذين لم يبلغوا الحلِّم منكم ﴾ أي والأطفال الذين لم يبلغوا مبلغ الرجال الأحرار ليستأذنوا أيضاً ﴿ثـلاثمرات﴾ أي في ثلاثة أوقات ﴿من قبـل صلاة الفجر﴾ أي في الليل وقت نومكم وخلودكم إلى الراحة ﴿وحين تضعون ثيابكم من الظهيرة﴾ أي وقت الظهر حين تخلعون ثيابكم للقيلولة ﴿ومن بعد صلاة العشاء﴾ أي ووقت إرادتكم النوم واستعدادكم له ﴿ثلاثعـورات لكم﴾ أي هي ثلاثة أوقات يختل فيها (١) زاد المسير ٦/ ٥٧ . (٢) رواه مسلم . (٣) الطبري ١٤٢/١٨

وَلَا عَلَيْهِمْ جُنَاحٌ بَعْدَهُنَّ طَوَّفُونَ عَلَيْكُم بَعْضُكُمْ عَلَى بَعْضٍ كَذَاكِ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمُ ٱلْآيَدُتِ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴿ اللَّا عَلَيْهُ حَكِيمٌ ﴿ اللَّا عَلَيْهُ حَكِيمٌ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهُ حَكِيمٌ اللَّهُ لَكُمُ اللَّهُ لَكُمُ اللَّهُ عَلَيْمٌ حَكِيمٌ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْمٌ حَكِيمٌ اللَّهُ عَلَيْمٌ حَكِيمٌ اللَّهُ عَلَيْمٌ حَكِيمٌ اللَّهُ اللَّهُ لَكُمُ اللَّهُ عَلَيْمٌ حَكِيمٌ اللَّهُ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْهُ عَلَيْمٌ عَلَيْمُ عَلَيْمٌ عَلِيمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمُ عَلَيْمٌ عَلَيْمُ عَلَيْمٌ عَلِيمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلِيمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلِيمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلِيمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْ وَ إِذَا بَلَغَ ٱلْأَطْفَالُ مِنكُرُ ٱلْحَـٰكُمُ فَلْيَسْتَعْذِنُواْ كَمَا ٱسْتَعْذَنَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَذَالِكَ يَبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُرْ عَايَتِهِ عَوَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴿ وَالْقَوْعِدُمِنَ النِّسَآءِ الَّذِي لَا يَرْجُونَ نِكَاحًا فَلَيْسَ عَلَيْهِنَّ جُنَاحٌ أَن يَضَعَنَ شِيَابَهُنَّ غَيْر مُتَبِرِ جَنْتِ بِزِينَةٍ وَأَن يَسْتَعْفِفْنَ خَيْرٌ لَمْنُ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴿ لَيْ الْأَعْمَى عَلَى الْأَعْمَى حَرْجٌ وَلَا عَلَى الْأَعْرَجِ حَرْجٌ وَلا عَلَى ٱلْمَرِيضِ حَرَبُ وَلا عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ أَن تَأْكُلُواْ مِن بَيُوتِكُمْ أَوْ بَيُوتِ وَابَآيِكُمْ أَوْ بَيُوتِ أَمَّهَ لَيْكُمْ أَوْ تستركم ، العوراتُ فيها بادية والتكشف فيها غالب ، فعلِّموا عبيدكم وخدمكم وصبيانكم ألاّ يدخلوا عليكم في هذه الأوقات إلا بعد الاستئذان ﴿ليس عليكم ولا عليهـم جناحٌ بعدهـن﴾ أي ليس عليكم ولا على الماليك والصبيان حرجٌ في الدخول عليكم بغير استئذان بعد هذه الأوقات الثلاثة ﴿طُوَّافُونَ عَلَيْكُم بعضكم على بعض، أي لأنهم خدمكم يطوفون عليكم للخدمة وغير ذلك قال أبو حيان : أي يمضون ويجيئون ويدخلون عليكم في المنازل غدوةً وعشية بغير إذن إلا في تلك الأوقات(١) ﴿كذلك يبيِّن اللَّه لكم الآيات، أي مثل ذلك التوضيح والبيان يبين الله لكم الأحكام الشرعية لتتأدبوا بها ﴿والله عليـمُ حكيم﴾ أي عالمٌ بأمور خلقه ، حكيمٌ في تدبيره لهم ﴿وإذا بلغ الأطفال منكم الحلم﴾ أي وإذا بلغ هؤ لاء الأطفال الصغار مبلغ الرجال وأصبحوا في سن التكليف ﴿فليستأذنوا كما استأذن الذين من قبلهم ﴾ أي فعلموهم الأدب السامي أن يستأذنوا في كل الأوقات كما يستأذن الرجال البالغون ﴿كذلك يبيِّن الله لكم آياته﴾ أي يفصّل لكم أمور الشريعة والدين ﴿والله عليم حكيم ﴾ أي عليم بخلقه حكيم في تشريعه قال البيضاؤي : كرره تأكيداً ومبالغة في الأمر بالاستئذان(٢) ﴿والقواعــدُ من النساء﴾ أي والنساء العجائز اللواتي قعدن عن التصرف وطلب الزواج لكبر سنهن ﴿اللاتبيلا يرجون نكاحــاً﴾ أي لا يطمعن في الزواج ولا يرغبن فيه لانعدام دوافع الشهوة فيهن ﴿فليس عليهن جناح أن يضعن ثيابهن ﴾ أي لا حرج ولا إثم عليهن في أن يضعن بعض ثيابهن كالرداء والجلباب ، ويظهر ن أمام الرجال بملابسهن المعتادة التي لا تلفت انتباهاً ، ولا تثير شهوة ﴿غير متبرجـاتٍ بزينة﴾ أي غير متظاهرات بالزينة لينظر إليهن قال أبو حيان : وحقيقة التبرج إظهار ما يجب إخفاؤُه ، وربُّ عجوزٍ شمطاء يبدو منها الحرصُ على أن يظهر بها جمال(٣) ﴿وأنْ يستعففن خيرٌ لهن الله أي وأن يستترن بارتداء الجلباب ولبس الثياب كما تلبسه الشابات من النساء ، مبالغة في التستر والتعفف خيرٌ لهنَّ وأكرم ، وأزكى عند الله وأطهر ﴿والله سميعٌ عليم﴾ أي يعلم خفايا النفوس ويجازي كل إنسان بعمله ، وفيه وعد وتحذير ﴿ليس على الأعمى حرج ولا على الأعرج حرج ولا على المريض حرج﴾ أي ليس على أهل الأعذار « الأعمى ، والأعرج ، والمريض » حرج ولا إثم في القعود عن الغزو لضعفهم وعجزهم (٤) ﴿ ولا على أنفسكم أن تأكلوا من بيوتكم ﴾ أي وليس عليكم أيها الناس إثم أن تأكلوا من بيوت (١) البحر ٦/ ٤٧٢ . (٢) البيضاوي ٢/ ٦٢ . (٣) البحر ٦/ ٤٧٣ . (٤) هذا قول الحسن وابن زيد وهو الظاهر واختاره صاحب البحر والكشاف وقيل المراد نفي الحرج عن أهل الأعذار أن يأكلوا مع الأصحاءواختاره الطبري والرازي .

أزواجكم وعيالكم قال البيضاوي : فيدخل فيها بيوت الأولاد لأن بيت الولد كبيته لقوله عليه السلام : إن أطيبَ ما يأكل المرءُ من كسبه ، وإنَّ ولده من كسبه(١) ﴿أَو بيوت آبائكم أَو بيـوت أمهاتكم ، أو بيوت إخوانكم أو بيوت أخواتكم، أو بيوت أعهامكم أو بيوت عهاتكم ، أو بيوت أخوالكم أو بيوت خالاتكم ﴾ أي لا حرج في الأكل من بيوت هؤ لاء الأقارب قال الرازى : والظاهر أن إباحة الأكل لا تتـوقف على الاستئذان لأن العادة أن هؤ لاء القوم تطيب أنفسهم بأكل الأقارب(١) ﴿ أُو مَا مَلَكُتُ مَفَاتِحَهُ أَي البيوت التي توكُّلُونَ عَلَيْهَا وتَملكُونَ مَفاتيحِها في غياب أهلها قالت عائشة : كان المسلمون يذهبون مع رسول الله في الغزو ويدفعون مفاتحهم إلى ضمنائهم ويقولون : قد أحللنا لكم الأكل منها فكانوا يقولون : إنه لا يحل لنا أن نأكل ، إنهم أذنوا لنا عن غير طيب أنفسهم وإنما نحن أمناء فأنزل الله ﴿ أو ما ملكتم مفاتحـه ﴾ (٣) ﴿ أُو صديقكم ﴾ أي أو بيوت أصدقائكم وأصحابكم قال قتادة : إذا دخلت بيت صديقك فلا بأس أن تأكل بغير إذنه ﴿ليس عليكم جناحٌ أن تأكلوا جميعاً وأشتاتاً ﴾ أي ليس عليكم إثم أو حرج أن تأكلوا مجتمعين أو متفرقين قال المفسرون : نزلت في حي من كنانة كان الرجل منهم لا يأكل وحده ، يمكث يومه فإن لم يجد من يؤ اكله لم يأكل شيئًا: وربما كانت معه الإبل الحُفَّل فلا يشرب من ألبانها حتى يجد من يشاربه فأخبرهم تعالى بأن الرجل إذا أكل وحده لا حرج عليه ﴿فإذا دخلتم بيوتاً فسلَّموا على أنفسكـم﴾ أي إذا دخلتم بيوتاً مسكونة فسلموا على من فيها من الناس ﴿ تحية من عند الله مباركة طيبة ﴾ أي حيُّوهم بتحية الأسلام « السلام عليكم » وهي التحية المباركة الطيبة التي شرعها الله لعباده المؤمنين قال القرطبي : وصفها بالبركة لأن فيها الدعاء واستجلاب المودة ، ووصفها بالطيب لأن سامعها يستطيبها ( ) ﴿ كذلك يبيّن الله لكم الآياتِ لعلكم تعقلون الله قال ابن كثير: لما ذكر تعالى في هذه السورة الكريمة من الأحكام المحكمة، والشرائع المُبْرمة ، نبَّه عباده على أنه يبين لهم الآيات بياناً شافياً ليتدبر وها ويتعقلوها لعلهم يعقلون (٥) ﴿إنما المؤمنون الذين آمنوا بالله ورسوله ﴾ أي إنما المؤمنون الكاملون في الإيمان الذين صدقوا الله ورسوله تصديقاً جازماً لا يخالجه شك ﴿وإذا كانوا معـه على أمرٍ جامع﴾ أي وإذا كانوا مع الرسول في أمرٍ هام فيه مصلحة للمسلمين ﴿لم يذهبوا حتى يستأذنوه﴾ أي لم يتركوا مجلسه حتى يستأذنوه فيأذن لهم قال

<sup>(</sup>١) البيضاوي ٢/ ٦٣. (٢) التفسير الكبير ٢٤/ ٣٦. (٣) ابن كثير ٢/ ٦١٩ المختصر

<sup>(</sup>٤) القرطبي ١٢/ ٣١٩. (٥) ابن كثير ٢/ ٦٢٠ المختصر

المفسرون : نزلت هذه الآية في وقت حفر الخندق ، فإن بعض المؤ منين كانـوا يستأذنـون في الانصراف لضرورة ، وكان المنافقون يذهبون بغير استئذان فنزلت تمدح المؤ منين الخالصين ، وتُعرِّض بذمَ المنافقين ﴿إِن الذيبِن يستأذنونك أُولئك الذين يؤمنبون بالله ورسوله﴾ هذا توكيدٌ لما تقدم ذكره تفخياً وتعظيماً لشأن الرسول ﷺ أي إن الذين يستأذنونك يا محمد أولئك هم المؤ منون حقاً قال البيضاوي: أعاده مؤكداً على أسلوب أبلغ فانٍ جعل المستأذنين هم المؤمنين عكس الأسلوب الأول وفيه تأكيد للأول بذكر لفظ الله ورسوله فيكون مصداقاً ودليلاً على صحة الإيمان(١) ﴿فَإِذَا اسْتَأْذَنُوكُ لَبْعَـضْ شَأَنْهُم ﴾ أي فإذا استأذنك هؤ لاء المؤ منون لبعض شئونهم ومهامهم (٢) ﴿فأذن لمن شئت منهم أي فاسمح لمن أحببت بالانصراف إن كان فيه حكمة ومصلحة ﴿واستغفر لهـم الله﴾ أي وادع الله لهم بالعفو والمغفرة فإن الاستئذان ولو لعذرٍ قصورٌ لأنه تقديم لأمر الدنيا على أمر الدين ﴿إن اللَّه غفور رحيم ﴾ أي عظيم العفو واسع الرحمة ﴿لا تجعلوا دعاء الرسول بينكم كدعاء بعضكم بعضاً ﴾ أي لا تنادوا الرسول باسمه كما ينادي بعضكم بعضاً باسمه بل قولوا: يا نبيُّ الله ويا رسول الله تفخياً لمقامه وتعظياً لشأنه قال أبو حيان: لمَّا كان التداعي بالأسهاء على عادة البداوة أمروا بتوقير رسول الله على ودعائه بأحسن ما يدعى به نحو يا رسول الله ، يا نبيُّ الله ، ألا ترى إلى بعض جفاةِ من أسلم كان يقول يا محمد فنهوا عن ذلك(٣) قال قتادة : أمرهم تعالى أن يفخموه ويشرّفوه ﴿قـد يعلـم الله الذيـن يتسللـون منكم لواذاً﴾ أي قد علم الله الذين ينسلُّون قليلاً قليلاً ويخرجون من الجماعة في خفية يستتر بعضهم ببعض قال الطبري : واللواذ هو أن يلوذ القوم بعضُهم ببعض ، يستتر هذا بهذا وهذا بهذا<sup>(١)</sup> ﴿فليحــذر الذيــن يخالفون عن أمره﴾ أي فليخف الذين يخالفون أمر الرسول ويتركون سبيله ومنهجه وسنته ﴿أن تصيبهم فتنةٌ أو يصيبهـم عذاب أليـم﴾ أي تنزل بهم محنة عظيمة في الدنيا أو ينالهم عذاب شديد في الأخرة ﴿ أَلَا إِنَّ لله ما في السموات والأرض ﴾ أي له جل وعلا ما في الكون ملكاً وخلقاً وعبيداً ﴿قـد يعلم مـا أنتم عليه﴾ أي قد علم ما في نفوسكم من الإيمان أو النفاق ،

<sup>(</sup>١) حاشية زاده على البيضاوي ٣/ ٤٤٠

<sup>(</sup>٢) قال ابن عباس : ( إن عمر استأذن النبي على في العمرة فأذن له ثم قال : (يا أبا حفص لا تنسنا من صالح دعائك)

<sup>(</sup>٣) البحر ٦/ ٤٧٦ (٤) الطبري ١٣٥/ ١٣٥

والإخلاص أو الرياء ﴿ويومَ يرجعون إليه فينبئهم بما عملوا﴾ أي ويوم القيامة يرجعون إليه فيخبرهم بما فعلوا في الدنيا من صغيرٍ وكبير ، وجليل وحقير ويجازي كلا بعمله ﴿والله بكـل شيءٍ عليـم﴾ أي لا يخفى عليه خافية لأن الكل خلقه وملكه .

البَكَ لَاغَكُ : تضمنت الآيات وجوهاً من البلاغة والبيان نوجزها فيما يلي :

١ - الاستعارة اللطيفة ﴿جَهْد أيمانهم ﴾ شبّه الأيمان التي يحلف بها المنافقون بالغين فيها أقصى المراتب في الشدة والتوكيد بمن يجهد نفسه في أمر شاق لا يستطيعه ويبذل أقصى وسعه وطاقته بطريق الاستعارة .

٧ ـ المشاكلة ﴿عليه ما حُمِّل وعليكم ما حمَّلتم﴾ أي عليه أمرُ التبليغ وعليكم وزر التكذيب .

٣ ـ الطباق بين الخوف والأمن ﴿من بعد خوفهم أمناً ﴾ وكذلك بين الجميع والأشتات ﴿جميعاً أو أشتاتاً ﴾ لأن المعنى مجتمعين ومتفرقين .

الإطناب بتكرير لفظ الحرج لترسيخ الحكم في الأذهان (ليس على الأعمى حرج ، ولا على الأعرج حرج ، ولا على المريض حرج) .

٥ ـ صيغة المبالغة ﴿غفور رحيم﴾ .

فَكَاتِكَة : قال بعض السلف : من أمَّر السُنَّة على نفسه قولاً وفعلاً نطق بالحكمة ، ومن أمَّر الهُوى على نفسه قولاً وفعلاً نطق بالبدعة لقوله تعالى ﴿وإن تطيعـوه تهتدوا﴾(١) .

لطيفَ : قيل لبعضهم: من أحبُّ إليك أخوك أم صديقك ؟ فقال: لا أحب أخي إذا لم يكن صديقي . وقال ابن عباس: «الصديق أوكد من القريب ألا ترى استغاثة الجهنميّين حين قالوا ﴿فَمَا لنا مِن شَافَعِينَ \* ولا صديق حميم ﴾ ولم يستغيثوا بالآباء والأمهات » (١٠) .

ت بليك ، كان بعض العرب يرى أحدهم أن عاراً وخزياً عليه أن يأكل وحده ويبقى جائعاً حتى يجد من يؤ اكله ويشاربه واشتهر هذا عن حاتم فكان يقول :

إذا ما صنعت المزاد فالتمسي له أكيلاً فإنسي لست آكله وحدي وهذا من مآثر العرب ومفاخرهم ، فقد اشتهروا بالجود والكرم ، وقرى الضيف .
« تم بحمد الله تفسير سورة النور »

عم بحمد الله تفسير ا

(١) زاد المسير ٦/ ٥٠ (٢) البحر المحيط ٦/ ٤٧٤



### بين يَدَى السُّورة

\* سورة الفرقان مكية وهي تعنى بشئون العقيدة ، وتعالج شبهات المشركين حول رسالة محمد وحول القرآن ، وصحة الرسالة المحمدية ، وحول القرآن العظيم ، ومحور السورة يدور حول إثبات صدق القرآن ، وصحة الرسالة المحمدية ، وحول عقيدة الإيمان بالبعث والجزاء ، وفيها بعض القصص للعظة والاعتبار .

\* ابتدأت السورة الكريمة بالحديث عن القرآن الذي تفنَّن المشركون بالطعن فيه ، والتكذيب بآياته ، فتارة زعموا أنه أساطير الأولين ، وأخرى زعموا أنه من اختلاق محمد أعانه عليه بعض أهل الكتاب ، وثالثة زعموا أنه سحرٌ مبين ، فردَّ الله تعالى عليهم هذه المزاعم الكاذبة ، والأوهام الباطلة ، وأقام الأدلة والبراهين على أنه تنزيل رب العالمين ، ثم تحدثت عن موضوع الرسالة التي طالما خاض فيها المشركون المعاندون ، واقترحوا أن يكون الرسول ملكاً لا بشراً ، وأن تكون الرسالة ـ على فرض تسليم الرسول من البشر ـ خاصة بذوي الجاه والثراء ، فتكون لإنسان غني عظيم ، لا لفقير يتيم ، وقد ردَّ الله تعالى شبهتهم بالبرهان القاطع ، والحجة الدامغة ، التي تقصم ظهر الباطل .

\* ثم ذكرت الآيات فريقاً من المشركين عرفوا الحق وأقروا به ، ثم انتكسوا إلى جحيم الضلال ، وذكرت منهم «عقبة بن أبي معيط» الذي أسلم ثم ارتد عن الدين بسبب صديقه الشقي «أبي بن خلف» وقد سماه القرآن الكريم بالظالم ﴿ويوم يعض الظالم على يديه ﴾ الآية وسمّى صديقه بالشيطان .

\* وفي ثنايا السورة الكريمة جاء ذكر بعض الأنبياء إجمالاً وجاء الحديث عن أقوامهم المكذبين ، وما حلَّ بهم من النكال والدمار نتيجة لطغيانهم وتكذيبهم لرسل الله كقوم نوح ، وعاد ، وثمود ، وأصحاب الرس وقوم لوط، وغيرهم من الكافرين الجاحدين ، كما تحدثت السورة عن دلائل قدرة الله ووحدانيته ، وعن عجائب صنعه وآثار خلقه في هذا الكون البديع ، الذي هو أثر من آثار قدرة الله ، وشاهد من شواهد العظمة والجلال .

\* وختمت السورة ببيان صفات عباد الرحمن ، وما أكرمهم الله به من الأخلاق الحميدة التي استحقوا بها الأجر العظيم في جنات النعيم .

التسميكة: سميت السورة الكريمة «سورة الفرقان» لأن الله تعالى ذكر فيها هذا الكتاب المجيد الذي أنزله على عبده محمد على ، وكان النعمة الكبرى على الإنسانية لأنه النور الساطع والضياء المبين ، الذي فرق الله به بين الحق والباطل ، والنور والظلام ، والكفر والإيمان ، ولهذا كان جديراً بأن يسمى الفرقان .

### بِسْ \_ أُرِللَّهِ ٱلرَّحْمَرِ ٱلرَّحِيمِ

تَبَارَكَ ٱلَّذِي نَزَّلَ ٱلْفُرِقَانَ عَلَى عَبْدِهِ ع لِيكُونَ لِلْعَلْمِينَ نَذِيرًا ﴿ ٱلَّذِي لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَمْ يَنَخِذُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَالْأَرْضِ وَلَمْ يَنَخِذُ وَلَهُ مَنْ عَلَى اللَّهُ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ وَتَقْدِيرًا ﴿ وَالْحَالُونِ وَلِهِ مَ الْمُلْكِ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ وَتَقْدِيرًا ﴿ وَالْحَالَ اللهِ عَلَمُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

تباركت لا معطٍ لشيء منعته وليس لما أعطيت يا رب مانع (١) ﴿ نَذِيراً ﴾ النشور: الإحياء بعد الموت ﴿ مقرنين ﴾ مربوطين بالسلاسل قال عمرو بن كلثوم:

فآبوا بالنهاب وبالسبايا وأُبنا بالملوك مقرَّنينا(٢) ﴿ ثُبُوراً ﴾ هلاكاً ودماراً ﴿ بوراً ﴾ مأخوذ من البوار وهو الهلاك قال أبو عبيدة : يقال رجلٌ بور ورجال بور ومعناه هالك ، والبوار الهلاك(٣) .

المنفسسير : ﴿تبارك السذي نزّل الفرقان على عبده ﴾ أي تمجّد وتعظّم وتكاثر خير الله الذي نزّل القرآن العظيم الفارق بين الحق والباطل على عبده محمد ﴿ ليكون للعالمين نذيسراً ﴾ أي ليكون محمد نبياً للخلق أجمعين مخوفاً لهم من عذاب الله ﴿ السذي لـه ملك السموات والأرض ﴾ أي هو تعالى المالك لجميع ما في السموات والأرض خلقاً وملكاً وعبيداً ﴿ ولم يتخذ ولـداً ﴾ أي وليس له ولد كها زعم اليهود والنصارى ﴿ ولم يكن لـه شريك في الملك ﴾ أي وليس معه إله كها قال عبدة الأوثان ﴿ وخلق كل شيء فقد رة تقديراً ﴾ أي أوجد كل شيء بقدرته مع الإتقان والإحكام قال في التسهيل : الخلق عبارة عن الإيجاد بعد العدم ، والتقدير عبارة عن اتقان الصنعة وتخصيص كل مخلوق بمقداره وصنعته ، وزمانه ومكانه ، ومصلحته وأجله وغير ذلك ( ) وقال الرازي : وصف سبحانه ذاته بأربع أنواع من صفات الكبرياء : الأول : أنه المالك للسموات والأرض وهذا كالتنبيه على وجوده والثاني : أنه هو المعبود أبداً والثالث : أنه المنافرد بالألوهية والرابع : أنه الخالق لجميع الأشياء مع الحكمة والتدبير ( ) ﴿ واتخذوا من دونه آلهـ ه أي

<sup>(</sup>١) البيت للطرماح وانظر البحر ٦/ ٤٨٠ . (٢) القرطبي ٨/١٣ . (٣) التفسير الكبير ٢٤/٦٣ . (٤) التسهيل ٣/ ٧٤ . (٥) التفسير الكبير ٢٤/٢٤ . (٤) التفسير الكبير ٢٤/٢٤ . (٤) التفسير الكبير ٢٤/٢٤ .

شَيْعًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ وَلَا يَمْلِكُونَ لِأَنفُسِهِمْ ضَرًّا وَلَا نَفْعًا وَلَا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلَا حَيَوْةً وَلَا نُشُورًا ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفُرُواْ إِنْ هَنَذَآ إِلَّا إِفْكُ آفْتَرَنَهُ وَأَعَانَهُ عَلَيْهِ قَوْمٌ ءَاخَرُونَ فَقَدْ جَآءُو ظُلْكًا وَزُورًا ﴿ وَقَالُواْ أَسْلِطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ٱكْتَتَبَهَا فَهِيَ ثُمَّ لَى عَلَيْهِ بُكُرَّةً وَأَصِيلًا ﴿ قُلْ أَنزَلَهُ ٱلَّذِي يَعْلَمُ ٱلسِّرَّ فِي ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴿ وَقَالُواْ مَالِ هَنذَا ٱلرَّسُولِ يَأْكُلُ ٱلطَّعَامَ وَيَمْشِي فِي ٱلْأَسْوَاقِ لَوْلَا أَنزِلَ إِلَيْهِ مَلَكُ فَيَكُونَ مَعَهُ عبد المشركون غير الله من الأوثان والأصنام ﴿لا يخلقون شيئاً وهم يُخلقون﴾ أي لا يقدرون على خلق شيء أصلاً بل هم مصنوعون بالنحت والتصوير فكيف يكونون آلهة مع الله ؟ ﴿ولا يملكِون لأنفسِهم ضراً ولا نفعـاً﴾ أي لا يستطيعون دفع ضر عنهم ولا جلب نفع لهم ﴿ولِا يملكون موتــاً ولا حيــاةً ولا نشوراً ﴾ أي لا تملك أن تميت أحداً ، ولا أن تُحيي أحداً ولا أن تبعث أحداً من الأموات قال الزنخشري : المعنى أنهم آثروا على عبادة الله عبادة آلهة لا يقدرون على شيء ، وإذا عجزوا عن دفع الضرر وجلب النفع الذي يقدر عليه العباد كانوا عن الموت والحياة والنشور الذي لا يقدر عليها إلا الله أعجز(١٠) ﴿وقال الذين كفروا إن هذا إلا إفك افتراه أي وقال كفار قريش ما هذا القرآن إلا كذب اختلقه محمد من تلقاء نفسه ﴿وأعانِه عليه قـومٌ أخـرون﴾ أي وساعده على هذا الاختلاق قومٌ من أهل الكتاب ﴿فقـد جاءوا ظلمـاً وزوراً﴾ أي جاءوا بالظلم والبهتان حيث جعلوا العربي يتلقَّنُ من العجمي كلاماً عربياً أعجز بفصاحته جميع فصحاء العرب فكان كلامهم فيه محض الكذب والزور ﴿وقالـوا أساطيـر الأوليـن اكتتبهـا﴾ أي وقالوا في حق القرآن أيضاً إنه خرافات الأمم السابقين أمر أن تُكتب له ﴿فهـي تُمُلَّى عليـه بكـرةً وأصيـلاً﴾ أي فهي تُلقى وتُقرأ عليه ليحفظها صباحاً ومساءً قال ابن عباس : والقائل هو «النضر بن الحارث» وأتباعه والإفك أسوأ الكذب(٢) ﴿قلل أنزله الذي يعلم السرَّ في السموات والأرض ﴾ هذا ردُّ عليهم في تلك المزاعم أي قل لهم يا محمد أنزله الله العليم القدير الذي لا يخفى عليه شيء في السموات والأرض ﴿ إِنَّهُ كَانُ غَفُوراً رَحَيْمًا ﴾ أي إنه تعالى لم يعجّل لكم العقّوبة بل أمهلكم رحمة بكم لأنه واسع المغفرة رحيم بالعباد ﴿وقالوا ما لهذا الرسول يأكل الطعام ويمشي في الأسواق﴾ أي وقال المشركون ما لهذا الذي يزعم الرسالة يأكل الطعام كما نأكل ، ويمشي في الأسواق لطُّلب المعاش كمَّا نمشي ؟ إنه ليس بمَلَك ولا مَلِكُ ، لأن الملائكة لا تأكل ، والملوك لا تتبذُّل في الأسواق ، وفي قولهم ﴿مَا لَهَذَا الرَّسُولَ ﴾ مع إنكارهم لرسالته تهكم واستهزاء ﴿لُولا أُنــزل إليـه ملـك فيكـون معـه نذيـراً ﴾ أي هلا بعث الله معه ملكاً ليكون له شاهداً على صدق ما يدعيه! ﴿ أُو يُلقى إليه كنز ﴾ أي يأتيه كنز من السهاء فيستعين به ويستغني عن طلب المعاش ﴿أُو تَـكُونَ لَهُ جَنَّةً يَأْكُمُ مِنْهَا﴾ أي يكونَّ له بستان يأكل من ثماره ﴿وقال الظالمون إن

 <sup>(</sup>١) الكشاف ٣/ ١١٥ . (٢) البحر ٦/ ٤٨١ .

آنظُرْ كَيْفَ ضَرَبُواْ لَكَ آلاَّ مَثَلَ فَضَلُواْ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ سَبِيلًا ﴿ تَبَارَكَ آلَّذِي إِن شَآءَ جَعَلَ لَكَ خَيْرًا مِن ذَلِكَ جَنَّاتٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ وَيَجْعَلَ لَكَ قُصُورًا ﴿ مَنْ كَذَّبُواْ بِالسَّاعَةِ وَأَعْتَدُنَا لِمَن كَذَّبُ بِالسَّاعَةِ سَعِيرًا ﴿ مَنْ اللَّهُ مَن مَكَانِ بَعِيدِ سَمِعُواْ لَمَا تَغَيْظًا وَزَفِيرًا ﴿ مَنْ اللَّهُ مَن مَكَانِ بَعِيدِ سَمِعُواْ لَمَا تَغَيْظًا وَزَفِيرًا ﴿ مَنْ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّ

تتَّبعون إلا رجلاً مسحوراً ﴾ أي وقال الكافرون ما تتبعون أيها المؤ منون إلا إنساناً سحر فغلب على عقله فهو يزعم أنه رسول الله ﴿انظركيف ضربوا لك الأمثال فضلُّوا ﴾ أي انظر كيف قالوا في حقك يا محمد تلك الأقاويل العجيبة ، الجارية لغرابتها مجرى الأمثال! وكيف اخترعوا تلك الصفات والأحوال الشاذة فضلُّوا بذلك عن الهدى ! ﴿ فَلَا يُستطيعُونَ سَبِيلًا ﴾ أي فلا يجدون طريقاً الى الحق بعد أن ضلوا عنه بتكذيبك وإنكار رسالتك ، ذكروا له عليه الصلاة والسلام خمس صفات وزعموا أنها تَخلُّ بالرسالة زعماً منهم أنَّ فضيلة الرسول على غيره تكون بأمورٍ جسمانية وهي غاية الجهالـة والسفاهـة فردَّ اللـه عليهـم بأمرين : الأول : تعجيب الرسول على من تناقضهم فتارة يقولون عنه شاعر ، وتارة ساحر ، وأخرى يقولون إنه مجنون حتى أصبحت تلك الأقوال الغريبة الشاذة ، والأمور العجيبة جارية مجـرى الأمثـال والثاني : أن الله تعالى لو أراد لأعطى نبيَّه خيراً مما اقترحوا وأفضل مما يتصورون وهو المراد بقوله ﴿تبارك الـذي إن شاء جعـل لك خيـراً من ذلـك﴾ أي تمجَّد وتعظّم الله الكبير الجليل الذي لو أراد لجعل لك خيراً من ذلك الذي ذكروه من نعيم الدنيا ﴿جناتٍ تجري من تحتها الأنهار﴾ أي لو شاء لأعطاك بساتين وحداثق تسير فيها الأنهار لا جنةً واحدة كما قالوا ﴿ويجعل لك قصوراً ﴾ أي ويجعل لك مع الحداثق القصور الرفيعة المشيدة كما هو حال الملوك قال الضحاك: لما عير المشركون رسول الله على بالفاقة حزن عليه السلام فنزل جبريل معزياً له فبينها النبي وجبريل يتحدثان إذ فُتح باب من السهاء فقال جبريل: أبشر يا محمد هذا رضوان خازن الجنة قد أتاك بالرضى من ربك فسلَّم عليه وقال :ربك يخيرُّك بين أن تكون نبياً ملكاً،وبين أن تكون نبياً عبداً \_ ومعه سفط من نور يتلألا \_ ثم قال: هذه مفاتيح خزائن الأرض فنظر رسول الله على إلى جبريل كالمستشير فأوماً بيده أن تواضع فقال رسول الله عليه «بل نبياً عبداً» فكان عليه السلام بعد ذلك لا يأكل متكاً حتى فارق الدنيا(١) ﴿ بل كذبوا بالساعة ﴾ أي بل كذبوا بالقيامة ﴿ واعتدنا لمن كذَّب بالساعة سعيــرأ﴾ أي وهيأنا لمن كذِّب بالآخرة ناراً شديدة الاستعار قال الطبري : المعنى ما كذب هؤ لاء المشركون بالله وأنكروا ما جئتهم به من الحق من أجل أنك تأكل الطعام وتمشي في الأسواق ولكنَّ من أجل أنهم لا يوقنون بالمعاد تكذيباً منهم بالقيامة وأعددنا لمن كذَّب بالبعث ناراً تُسعَّر عليهم وتتَّقد(٢) ﴿ إِذَا رأتهم من مكانٍ بعيد، أي إذا رأت جهنم هؤ لاء المشركين من مسافة بعيدة وهي خمسهائة عام ﴿سمعوا لَهَا تَغْيَظُا وزفيراً ﴾ أي سمعوا صوت لهيبها وغليانها كالغضبان إذا غلا صدره من الغيظ وسمعوا لها صوتاً كصوت الحمار وهو الزفير قال ابن عباس : إن الرجل ليجرُّ إلى النار فتشهق إليه النار شهوق البغلة الى الشعير ،

<sup>(</sup>١) حاشية زاده على البيضاوي ٣/ ٤٤٤ . (٢) الطبري ١٨/ ١٤٠ .

وَإِذَاۤ أَلْقُواْ مِنْهَا مَكَانَا صَيِّقًا مُقَرِّنِينَ دَعَواْ هُنَالِكَ ثُبُورًا ﴿ لَا تَدْعُواْ الْبَوْمَ ثُبُورَاوَ حِدًا وَادْعُواْ ثُبُورًا ﴿ لَا لَا لَهُ عُواْ الْبَوْمَ ثُبُورَا وَ حَدًا لَهُ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَبُدُونَ مَن دُونِ اللّهِ فَيَقُولُ وَأَنْهُ أَضْلَلْهُمْ عَبَادِي هَنَوُلاَ وَ اللّهِ عَبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ فَيَقُولُ وَأَنتُمْ أَضْلَلْهُمْ عَبَادِي هَنَوُلاَ وَ اللّهِ عَبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ فَيَقُولُ وَأَنتُمْ أَضْلَلْهُمْ عَبَادِي هَنَوُلاَ وَأَمْ هُمْ عَلَى رَبِّكَ وَعَدًا مَسْعُولًا ﴿ وَ اللّهِ عَبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ فَيَقُولُ وَأَنتُمْ أَضْلَلْهُمْ عَبَادِي هَنَوُلاَ وَ اللّهِ عَبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ فَيَقُولُ وَأَنتُمْ أَضْلَلْهُمْ عَبَادِي هَنَوُلاَ وَأَمْ هُمْ عَلَى رَبِّكَ وَعَدًا مَسْعُولًا ﴿ وَلَي وَعَدَالَهُ مَا كَانَ يَنْبَغِي لَنَا أَن نَعْجُدُ مِن دُونِكُ مِنْ أُولِيآ وَكَاكِن مَّتَعْتَهُمْ وَءَابَاءَهُمْ حَتَّى ضَلُواْ السّبِيلَ ﴿ وَلَا لَا اللّهُ عَلَيْكُ مَا كَانَ يَنْبَغِي لَنَا أَن نَعْجُدَ مِن دُونِكُ مِنْ أُولِيآ وَكَاكِن مَّنَعْتَهُمْ وَءَابَاءَهُمْ حَتَى فَالُواْ السّبَكِيلَ وَاللّهُ السّبِيلَ فَي قَالُواْ سُبْحَانَكَ مَا كَانَ يَنْبَغِي لَنَا أَن نَعْجُدُ مِن دُونِكُ مِنْ أُولِيآ وَلَكِن مَّتَعْتَهُمْ وَءَابَاءَهُمْ حَتَى فَالُوا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُونَ أَلْلَهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُمْ مَنْ أُولِيكُ مِنْ أُولِيكَا وَلَكُونَ مَنْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُونُ مَنْ أُولِيكُ مَنْ أُولُولُهُ مَا كُانَ يَنْبَغِي لَنَا أَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ ا

وتزفر زفرةً لا يبقى أحدُ إلاّ خاف(١٠) ، وتقييد الرؤية بالبعد ﴿منمكانبعيد﴾ فيه مزيد تهويل لأمرها ﴿وإِذا أُلْقُوا منها مكاناً ضيقاً ﴾ أي وإذا أُلقوا في جهنم في مكانٍ ضيّق قال ابن عباسِ: تضيق عليهم ضيق الزُّج في الرُّمح (٢)- الزُّج: الحديدة التي في أسفل الرمح - ﴿مقرَّنيسن ﴾ أي مصفَّدين قد قرنت أيديهم إلى أعناقهم بالسلاسل ﴿دعـوا هناكُ ثبـوراً﴾ أي دعـوا في ذلك المكان على أنفسهم بالـويل والهـلاك يقولون : يا هلاكنا ، نادوه نداء المتمني للهلاك ليسلموا مما هو أشدُّ منه كما قيل : أشدُّ من الموت ما يتمنى معه الموت ﴿لا تدعوا اليوم ثُبُوراً واحداً وادعوا ثبوراً كثيراً ﴾ أي يقال لهم : لا تدعوا اليوم بالهلاك على أنفسكم مرةً واحدة بل ادعواً مراتٍ ومراتٍ ، فإن ما أنتم فيه من العذاب الشديد يستوجب تكرير الدعاء في كل حين وآن ، وفيه إِقناطُ لهم من استجابة الدعاء وتخفيف العذاب ﴿قـــل أذلـــك خيـرٌ أم جنــة الخلد التبي وعد المتقون ﴾؟ أي قل لهم يا محمد على سبيل التقريع والتهكم أذلك السعير خير أم جنة الخلود التي وعدها المتقون ؟ قال ابن كثير : يقول الله تعالى يا محمد : هذا الذي وصفناه لك من حال الأشقياء الذين تتلقاهم جهنم بوجهٍ عبوس ٍ وتغيظٍ وزفير ، ويلقون في أماكنها الضيقة مقرّنين لا يستطيعــون حراكاً ولا ً فكاكاً عُما هم فيه ، أهذا خيرٌ أم جنة الخلد التي وعدها الله المتقين من عباده(٣)؟ قال الإمام الفخر : فإن قيل كيف يقال العذاب خيرً أم جنة الخلد؟ وهل يجوز أن يقول العاقل: السُّكر أحلى أم الصبر؟ قلنا: هذا يحسن في معرض التقريع كما إذا أعطى السيد عبده مالاً فتمرَّد وأبي واستكبر فيضربه ضرباً وجيعاً ويقول على سبيل التوبيخ : أهَّذا أطيب أم ذاك (١٠) ؟ ﴿كانت لهم جـزاءً ومصيـراً ﴾ أي كانت لهم ثواباً ومرجعاً ﴿ لهم فيها ما يشاءون ﴾ أي لهم في الجنة ما يشاءون من النعيم ﴿ خالدين ﴾ أي ماكثين فيها أبداً سرمداً بلا زوال ولا انقضاء ﴿كـان على ربك وعـداً مسؤولاً ﴾ أي كان ذلك الجزاء وعداً على ذي الجلال حقيقاً بأن يُسأل ويُطلب لكونه مما يتنافس فيه المتنافسون ، وهو وعدٌ واجب ﴿ ويــوم يحشرهـــم وما يعبـــدون مــن دون الله ﴾ أي واذكر ذلك اليوم الرهيب \_ يوم القيامة \_ حين يجمع الله الكفار والأصنام وكل من عبد من دون الله كالملائكة والمسيح قال مجاهد : هو عيسى وعزير والملائكة ﴿فيقول أأنتم أضللتم عبادي هؤلاء ﴾ أي فيقول تعالى للمعبودين تقريعاً لعبدتهم : أأنتم دعوتم هؤلاء إلى عبادتكم ؟ ﴿أم همم ضلُّوا السبيل ﴾ أي أم هم ضلوا الطريق فعبدوكم من تلقاء أنفسهم ؟ ﴿قالـوا سبحانـك ﴾ أي قال

 <sup>(</sup>١) ابن كثير ٢/ ٦٢٦ المختصر . (٢) البحر ٦/ ٤٨٥ . (٣) ابن كثير ٢/ ٦٢٦ . (٤) التفسير الكبير ٢٤/ ٥٧ .

نَسُواْ ٱلذِّكُرَ وَكَانُواْ قَوْمَا بُوراً ﴿ فَقَدْ كَذَّبُوكُم بِمَا تَقُولُونَ فَمَا تَسْتَطِيعُونَ صَرْفًا وَلَا نَصْراً وَمَن يَظْلِم مِّنكُدُ نُدِقَهُ عَذَابًا كَبِيرًا ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا إِنَّهُمْ لَيَأْ كُلُونَ ٱلطَّعَامَ وَيَمْشُونَ فِي ٱلْأَسْوَاقِ وَجَعَلْنَا بَعْضَ مُذَابًا كَبِيرًا ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا إِنَّهُمْ لَيَأْ كُلُونَ ٱلطَّعَامَ وَيَمْشُونَ فِي ٱلْأَسُواقِ وَجَعَلْنَا بَعْضَ مُنْ اللَّهُ مَا مَن اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

المعبودون تعجباً مما قيل لهم: تنزّهت يا الله عن الأنداد ﴿ماكان ينبغي لنا أن نتخذ من دونك من أولياء﴾ أي ما يحق لنا ولا لأحد من الخلق أن يعبد غيرك ، ولا أن يشرك معك سواك ﴿ولكنْ متعتهم وآباءهم حتى نسوا الذكر﴾ أي ولكن أكثرت عليهم وعلى آبائهم النعمة - وكان يجب عليهم شكرها والإيمان بما جاءت به الرسل - فكان ذلك سبباً للإعراض عن ذكرك وشكرك ﴿وكانوا قوماً بوراً﴾ أي وكانوا قوماً بوراً﴾ أي فالكين ، قال تعالى توبيخاً للكفرة ﴿فقد كذبوكم بما تقولون﴾ أي فقد كذبكم هؤ لاء المعبودون في قولكم إنهم آلمة ﴿فما تستطيعون صرفاً ولا نصراً﴾ أي فيا تستطيعون أيها الكفار دفعاً للعذاب عنكم ولا نصراً لأنفسكم من هذا البلاء ﴿ومن يظلم منكم نذقه عذاباً كبيراً﴾ أي ومن يشرك منكم بالله فيظلم نفسه نذقه عذاباً شديداً في الآخرة ﴿وما أرسلنا قبلك من المرسلين إلا إنهم ليأكلون ويشربون ويتجولون في الأسواق للتكسب والتجارة ، فتلك هي سنة المرسلين من قبلك فلم ينكرون ذلك عليك ؟ وهو جواب عن قولهم ﴿ما لهذا الرسول يأكل الطعام ﴾؟ ﴿وجعلنا بعض الناس بلاءً لبعض ومحنة ، ابتلى الله الغني بالفقير ، والشريف بالوضيع ، والصحيح وهو جواب عن قولهم ﴿ما لهذا الرسول يأكل الطعام ﴾؟ ﴿وجعلنا بعض الناس بلاءً لبعض ومحنة ، ابتلى الله الغني بالفقير ، والشريف بالوضيع ، والصحيح بالمريض ليختبر صبركم وإيمانكم أتشكرون أم تكفرون ؟ قال الحسن : يقول الأعمى لوشاء الله لجعلني عنياً مثل فلان ، ويقول السقيم : لوشاء الله لجعلني عنياً مثل فلان ، ويقول السقيم : لوشاء الله لجعلني عنياً مثل فلان ، ويقول السقيم : لوشاء الله لمعلني صحيحاً مثل فلان ، ويقول السقيم : لوشاء الله لمعلني عنياً مثل فلان ، ويقول السقيم : لوشاء الله لمعلني عنياً مثل فلان ، ويقول السقيم : لوشاء الله لمعلني عنياً مثل فلان ، ويقول السفيم : لوشاء الله لمعلني عنياً مثل فلان ، ويقول السقيم : لوشاء الله لمعلني عنياً مثل فلان ، ويقول السقيم : لوشاء الله لمعلني عنياً عن يصمر أو يجزع ، وبمن يشكر أو يكفر .

البَكَ الْعُكَة : تضمنت الآيات وجوهاً من البلاغة والبديع نوجزها فيما يلي :

- ١ ـ الإضافة للتشريف ﴿على عبده﴾ ولم يذكره باسمه تشريفاً له وتكريماً .
- ٢ ـ الاكتفاء بأحد الوصفين ﴿ليكون للعالمين نذيراً ﴾ أي ليكون بشيراً ونذيراً واكتفى بالإندار
   لمناسبته للكفار .
  - ٣ ـ الجناس الناقص ﴿ يُحْلُقُونَ . . ويُخْلَقُونَ ﴾ سمي ناقصاً لتغايره في الشكل .
    - ٤ ـ الطباق بين ﴿ضرأ . . ونفعاً ﴾ وبين ﴿موتاً . . وحياةً ﴾ .
    - الاستفهام للتهكم والتحقير ﴿ما لهذا الرسول يأكل الطعام﴾ ؟
- ٦ ـ الاستعارة التمثيلية ﴿سمعوا لها تغيظاً وزفيراً ﴾ شبّه صوت غليانها بصوت المغتاظ وزفيره وهو صوت يسمع من جوفه وهو تمثيل وصف النار بالاهتياج والاضطرام على عادة المغيظ والغضبان.

<sup>(</sup>١) الطبري ١٤٤/١٨ .

٧ ـ جناس الاشتقاق ﴿أرسلنا . . المرسلين ﴾ .

٨ ـ الجناس غير التام ﴿تصبرون . . بصيراً ﴾ لتقديم بعض الحروف وتأخير البعض .

لطيفَ : نبّه تعالى بقوله ﴿ تبارك الذي إِن شاء جعل لك خيراً من ذلك ﴾ على أنه تعالى يعطي العباد على حسب المصالح ، فيفتح على واحد أبواب المعارف والعلوم ويسد عليه أبواب الدنيا ، ويفتح على آخر أبواب الرزق و يحرمه لذة الفهم والعلم ، ولا اعتراض عليه لأنه فعال لما يريده .

قال الله تعالى : ﴿وقال اللَّذِينَ لَا يُرْجُنُونَ لَقَاءَنَا . . إلى . . بل كانوا لا يُرْجُونَ نَشُوراً ﴾ من آية (٢١) إلى نهاية آية (٤٠) .

المناسبة: لما حكى تعالى إنكار المشركين لنبوة محمد عليه السلام وتكذيبهم للقرآن ، أعقبه بذكر بعض جرائمهم الأخرى ، ثم ذكر قصص بعض الأنبياء وما حلَّ بأقوامهم المكذبين تسلية لرسول الله عليه الصلاة والسلام .

اللغيت: ﴿حجراً﴾ بكسر الحاء حراماً من حَجره إذا منعه قال الشاعر:

#### « ألا أصبحت أسماء حجراً محرَّماً »

أي حراماً محرماً ﴿هباء﴾ قال أبو عبيدة : الهباء مثل الغبار يدخل من الكوة مع ضوء الشمس ﴿منثوراً﴾ المنثور : المتفرق ﴿مقيلاً﴾ المقيل : زمان القيلولة وهي الاستراحة نصف النهار إذا اشتداً الحر ﴿تبرنا﴾ التتبير : التدمير والتكسير قال الزجاج : كل شيء كسّرته وفتته فقد تبرته .

سَبُبُ الْمُرُولُ: روي أن «عقبة بن أبي معيط» وكان صديقاً لأبي بن خلف صنع وليمة فدعا إليها قريشاً ودعا رسول الله على فلم قدم الطعام قال رسول الله على ما أنا بأكل طعامك حتى تشهد أني رسول الله ففعل فأكل رسول الله من طعامه فلما بلغ « أبي بن خلف » ذلك قال لصديقه عقبة صبأت قال: لا ولكن دخل علي رجل عظيم فأبى أن يأكل طعامي حتى أشهد له بالرسالة فقال له أبي: وجهي من وجهك حرام إن رأيت محمداً حتى تبزق في وجهه وتطأ على عنقه وتقول كيت وكيت ، ففعل عدو الله ما أمره به خليله فأنزل الله ﴿ويوم يعض الظالم على يديه . . ﴾ الآية (١٠) .

\* وَقَالَ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا لَوْلَا أُنزِلَ عَلَيْنَا ٱلْمَلَنَ عِكَةُ أَوْ نَرَىٰ رَبَّنَا لَقَدِ ٱسْتَكْبَرُواْ فِى أَنفُسِهِمْ وَعَتُوْ عُتُواً النّفسِسَيْرِ : ﴿وَقَالَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ علينا الملائكة في هلا نزلت الملائكة علينا فيخبرونا بصدق محمد ﴿أو نسرى ربنا ﴾ أي أو نرى الله عياناً فيخبرنا أنك رسوله قال أبوحيان : وهذا

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ٢٤/ ٧٥ .

كَبِيرًا ١٣ يَوْمَ يَرُوْنَ ٱلْمَلَةِ بِكَةَ لَا بُشْرَى يَوْمَهِ لِللَّمُجْرِمِينَ وَيَقُولُونَ حِجْرًا تَعْجُورًا ١٣ وَقَدِمْنَآ إِلَى مَاعَمِلُواْ مِنْ عَمَلِ بَخْعَلْنَكُ هَبَاءً مَّنْثُورًا رَيْنَ أَصْحَابُ ٱلْجَنَّةِ يَوْمَ إِلْ خَيْنٌ مُّسْتَقَرًّا وَأَحْسَنُ مَقِيلًا رَبِّنَ وَيَوْمَ لَشَقَّتُ ٱلسَّمَاءُ بِٱلْغَمْلِمِ وَنُزِّلَ ٱلْمَكَ إِكَةُ تَنزِيلًا ﴿ إِنَّ ٱلْمُلْكُ يَوْمَ إِذَا لَحَتَ لِلرَّحْمَنِ وَكَانَ يَوْمًا عَلَى ٱلْكَنْفِرِينَ عَسِيرًا ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُ ٱلظَّالِمُ كله على سبيل التعنت وإلا فها جاءهم به من المعجزات كافٍ لو وُفَّقوا(١) ﴿ لَقَـد استكبروا في أنفسهم ﴾ أي تكبروا في شأن أنفسهم حين تفوهوا بمثل هذه العظيمة ، وطلبوا ما لا ينبغي ﴿وعتـوا عُتـواً كبيـراً ﴾ أي تجاوزوا الحدُّ في الظلم والطغيان ، حتى بلغوا أقصى العتو وغاية الاستكبار ﴿يــوم يــرون الملائــكــة لا بشرى يومئذٍ للمجرمين، أي يوم يرى المشركون الملائكة حين تنزل لقبض أرواحهم وقت الاحتضار لن يكون للمجرمين يومئذٍ بشارة تسرهم بل لهم الخيبة والخسران ﴿ويقولـــون حِجــراً مُحجــوراً﴾ أي تقــول الملائكة لهم : حرام ومحرم عليكم الجنة والبُشرى والغفران قال ابن كثير : وذلك يصدق على وقت الاحتضار حين تبشرهم الملائكة بالنار ، فتقول للكافر عند خروج روحه : أُخرجي أيتها النفس الخبيثة في الجسد الخبيث ، أُخرجي إلى سموم وحميم وظل من يحموم فتأبى الخروج وتتفرق في البـدن فيضربونـه بمقامع الحديد ، بخلاف المؤمنين حال احتضارهم فإنهم يُبشرون بالخيرات وحصول المسرات ﴿تتنزل عليهم الملائكة ألا تخافوا ولا تحزنوا وأبشروا بالجنة التي كنتم توعدون (١٠) ﴿وقدمنا إلى ما عملوا من عمل الله أي عمدنا إلى أعمال الكفار التي يعتقدونها براً كإطعام المساكين وصلة الأرحام ويظنون أنها تقربهم إلى الله ﴿فجعلناه هباءً منشوراً﴾ أي جعلناه مثل الغبار المنثور في الجو ، لأنه لا يعتمد على أساس ولا يستند على إيمان قال الطبري : أي جعَّلناه باطلاً لأنهم لم يعملوه لله ، وإنما عملوه للشيطان ، والهباء هو الذي يُرى كهيئة الغبار إذا دخل ضوء الشمس من كوة ، والمنثور المتفرق(٣) وقال القرطبي : إن الله أحبط أعما هم بسبب الكفر حتى صارت بمنزلة الهباء المنثور( الشراع الجنبة الجنبة يومئن خير مستقراً للا بيّن تعالى حال الكفار وأنهم في الخسران الكلي والخيبة التامة ، شرح وصف أهل الجنة وأنهم في غاية السرور والحبور ، تنبيهاً على أن السعادة كل السعادة في طاعة الله عز وجل ، ومعنى الآية : أصحابُ الجنة يوم القيامة خيرٌ من الكفار مستقراً ومنزلاً وماوى(٥) ﴿وأحسن مقيلاً ﴾ أي وأحسن منهم مكاناً للتمتع وقت القيلولة وهي الاستراحة نصف النهار ، فالمؤ منون في الآخرة في الفردوس والنعيم المقيم ، والكفار في دركات الجحيم قال ابن مسعود : « لا ينتصف النهار من يوم القيامة حتى يقيل أهل الجنة في الجنة ، وأهل النار في النار» ﴿ ويوم تشقق السَّماء بالغمام ﴾ أي واذكر ذلك اليوم الرهيب يوم تتشقَّق السماء وتنفطر عن الغمام الذي يُسود الجو ويُظلمه ويغم القلوب مرآه لكثرته وشدة ظلمته ﴿ وَنُزُّلُ الملائكـة تنزيـ لأبه أي ونزلت الملائكة فأحاطت بالخلائق في المحشر ﴿الملــك يومــئذٍ الحــق للرحمــن﴾ أي الملك في

 <sup>(</sup>١) البحر المحيط ٦/ ٤٩١ . (٢) ابن كثير ٢/ ٦٢٨ المختصر .

<sup>(</sup>٣) الطبري ٣/١٩ . (٤) القرطبي ٢٢/١٣ . (٥) كلمة « خير » ليست على بابها للمفاضلة وإنما هي لبيان حال أهل الجنة وأنهم في أحسن حال وخير مكان ، ولا ضرورة للتأويل بأنهم خير من الكافرين المترفين في الدنيا .

عَلَىٰ يَدَيْهِ يَقُولُ يَلَيْتَنِي ٱتَّخَذْتُ مَعَ ٱلرَّسُولِ سَبِيلًا ﴿ يَكَنَىٰ لَيْتَنِي لَرَّ أَتَّخِذْ فُلَانًا خَلِيلًا ﴿ لَهُ لَقَدْ أَضَلَّنِي عَنِ ٱلذِّكْرِ بَعْدَ إِذْ جَآءَنِي وَكَانَ ٱلشَّيْطَنُ لِلْإِنسَنِ خَذُولًا ۞ وَقَالَ ٱلرَّسُولُ يَدَرِّبَ إِنَّ قَوْمِي ٱتَّخَذُواْ هَاذَا ٱلْقُرْءَانَ مَهْجُورًا ﴿ إِنَّ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُوًّا مِّنَ ٱلْمُجْرِمِينَّ وَكَنَى بِرَبِّكَ هَادِيًا وَنَصِيرًا ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ ٱلْقُرْءَانُ جُمْلَةً وَإِحدَةً كَذَالِكَ لِنُنَبِّتَ بِهِ عَفُوَادَكَ وَرَتَّلْنَهُ تَرْتِيلًا ﴿ وَلَا يَأْتُونَكَ ذلك اليوم لله الواحد القهار ، الذي تخضع له الملوك ، وتعنو له الوجوه ، وتذل له الجبابرة ، لا مالك يومئذٍ سواه كقوله ﴿ لمن الملك اليوم ؟ لله الواحد القهار ﴾ ﴿ وكان يوماً على الكافرين عسيراً ﴾ أي وكان ذلك اليوم صعباً شديداً على الكفار قال أبو حيان : ودل قوله ﴿على الكافرين ﴾ على تيسيره على المؤ منين ففي الحديث ( إنه يهون حتى يكون على المؤمن أخف عليه من صلاةٍ مكتوبة صلاها في الدنيا) (١٠ ﴿ ويوم يعسضُ الظالم على يديم أي واذكر يوم يندم ويتحسر الظالم على نفسه لما فرَّط في جنب الله ، وعضُّ اليدين كنايةً عن الندم والحسرة ، والمراد بالظالم «عُقبة بن أبي معيط» كما في سبب النزول ، وهي تعمُّ كل ظالم قال ابن كثير : يخبر تعالى عن ندم الظالم الذي فارق طريق الرسول على وسلك سبيلاً غير سبيل الرسول ، فإذا كان يوم القيامة ندم حيث لا ينفعه الندم ، وعضَّ على يديه حسرةً وأسفاً ، وسواءً كان نزولهًا في «عقبة بن معيط» أو غيره من الأشقياء فإنها عامةً في كل ظالم(٢) ﴿ يَفُولُ يَا لَيْنَسِي اتْخَذْتُ مَع الرسول سبيلاً ﴾ أي يقول الظالم يا ليتني اتبعت الرسول فاتخذت معه طريقاً إلى الهدى ينجيني من العذاب ﴿ يَا وَيُلْتَ الْيُتَنِي لَم أَتَخَذَ فَلَانَاً خَلِيلاً ﴾ أي يا هلاكي وحسرتي يا ليتني لم أصاحب فلاناً واجعله صديقاً لي ، ولفظ ﴿ فـ لان ﴾ كناية عن الشخص الذّي أضلَّه وهو «أبيُّ بن خلُّف ، قال القرطبي : وكنى عنه ولم يصرّح باسمه ليتناول جميع من فعل مثل فعلَّه (٣) ﴿ لقد أَضلنيُّ عن الذكر بعد إذ جاءني ﴾ أي لقد أضلني عن الهدى والإيمان بعد أنَّ اهتديت وآمنت ثم قال تعالى ﴿وَكَانَ الشَّيطَانُ للإِنسَانُ خَـٰذُولاً ﴾ أي يُضله ويُغويه ثم يتبرأ منه وقت البلاء فلا ينقذه ولا ينصره ﴿وقـال الرسـول يا رب إن قومـي اتخـذوا هذا القرآن مهجو رأى لما أكثر المشركون الطعن في القرآن ضاق صدر الرسول على وشكاهم إلى الله والمعنى: قال محمد يا رب إنَّ قريشاً كذبت بالقرآن ولم تؤ من به وجعلته وراء ظهورها متروكاً وأعرضوا عن استاعه قال المفسرون : وليس المقصود من حكاية هذا القول الإخبار بما قال المشركون بل المقصود منها تعظيم شكايته ، وتخويف قومه ، لأن الانبياء إذا التجأوا إلى الله وشكوا قومهم حل بهم العذاب ولم يمهلوا (١٠) ﴿ وكذلك جعلنا لكل نبيّ عدواً من المجرمين ﴾ أي كما جعلنا لك أعداء من مشركي قومك جعلنا لكل نبي عدواً من كفـار قومـه ، والمراد تسـلية النبـي ﷺ بالتـاسي بغـيره من الأنبياء ﴿وَكَفَـى بربـك هاديـاً ونصيراً ﴾ أي وكفي أن يكون ربك يا محمد هادياً لك وناصراً لك على أعدائك فلا تبال بمن عاداك ﴿وقال

<sup>(</sup>١) البحر ٦/ **٩٩** والحديث أخرجه أحمد بلفظ والذي نفسي بيده إنه ليخفف على المؤ من ، الحديث . (٢) مختصر ابن كثير ٢/ ٦٣٠ .

<sup>(</sup>٣) القرطبي ٢٦/١٧ . (٤) نقلاً عن حاشية زاده على البيضاوي ٣/ ٤٥١ .

بِمَثَلٍ إِلَّا جِنْنَكَ بِالْحَقِ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا ﴿ اللَّهِ الَّذِينَ يُعْشَرُونَ عَلَىٰ وُجُوهِهِمْ إِلَىٰ جَهَنَّمَ أَوْلَا إِلَى الْقَوْمِ وَأَضَلُ سَبِيلًا ﴿ وَ وَلَقَدْ عَاتَيْنَا مُوسَى الْكِتَبَ وَجَعَلْنَا مَعَهُ وَأَخَاهُ هَرُونَ وَزِيرًا ﴿ وَ فَقُلْنَا اَذْهَبَ إِلَى الْقَوْمِ وَأَضَلُ سَبِيلًا ﴿ وَ وَلَقَدْ عَاتَيْنَا مُوسَى الْكِتَبَ وَجَعَلْنَامَعَهُ وَأَخَاهُ اللَّهُ اللللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

الذين كفروا﴾ أي وقال كفار مكة ﴿لولا أُنزل عليه القرآن جملةً واحدة﴾ أي هلاًّ نزل هذا القرآن على محمد دفعة واحدة كما نزلت التوراة والإنجيل ؟ قال تعالى ردّاً على شبهتهم التافهة ﴿كذلك لنثبت بـــه فؤادك الله أي كذلك أنزلناه مفرقاً لنقوى قلبك على تحمله فتحفظه وتعمل بمقتضى ما فيه ﴿ورتلناه ترتيلاً﴾ أي فصَّلنا تفصيلاً بديعاً قال قتادة : أي بينَّاه وقال الرازي : الترتيلُ في الكلام أن يأتي بعضه على إثر بعض على تُؤدة وتمهل ، وأصل الترتيل في الأسنان وهو تفلجها‹‹› وقال الطبري : الترتيلُ في القراءة الترسُّـلُ والتثبتُ يقول : علمناكه شيئاً بعد شيء حتى تحفظه(٢) ﴿ولا يأتونك بمثل ٍ إِلا جنناك بالحق﴾ أي ولا يأتيك هؤ لاء الكفار بحجةٍ أو شبهةٍ للقدح فيك أو في القرآن إلا أتيناك يا محمد بالحق الواضح ، والنور الساطع لندمغ به باطلهم ﴿وأحسن تفسيـراً ﴾ أي أحسن بياناً وتفصيلاً ، ثم ذكر تعالى حال هؤ لاء المشركين المكذَّبين للقرآن فقال ﴿الذين يُحشرون على وجوههــم إلى جهنـم﴾ أي يُسْحبون ويجُرُّون إلى النار على وجوههم ﴿أُولئك شر مكاناً وأضل سبيلاً ﴾ أي هم شر منزلاً ومصيراً ، وأخطأ ديناً وطريقاً وفي الحديث « قيل يا رسول الله : كيف يُحشر الكافر على وجهه يوم القيامة ؟ فقال : إن الذي أمشاه على رجليه قادر على أن يمشيه على وجهه يوم القيامة(١٠)»، ثم ذكر تعالى قصص الأنبياء تسلية لرسول الله على وإرهاباً للمكذبين فقال ﴿ولقد آتينا موسى الكتاب﴾ أي والله لقد أعطينا موسى التوراة ﴿وجعلنا معـه أخاه هارون وزيراً ﴾ أي وأعنَّاه بأخيه هارون فجعلناه وزيراً له يناصره ويُؤ آزره ﴿فقلنا اذهبا إلى القوم الذين كذَّبوا بآياتنا، أي اذهبا الى فرعون وقومه بالآيات الباهرات ، والمعجزات الساطعات ﴿فدمرناهـم تدميـرأُ﴾ أي فأهلكناهم إهلاكاً لما كذبوا رسلنا ﴿وقومَ نوح لِما كذَّبوا الرسل أغرقناهم وجعلناهم للناس آية ﴾ أي وأغرقنا قوم نوح بالطوفان لمّا كذبوا رسولهم نوحاً وجعلناهم عبرةً لمن يعتبر قال أبو السعود : وإنما قال الرسل بالجمع مع أنهم كذَّبوا نوحاً وحده لأن تكذيبه تكذيبٌ للجميع لاتفاقهم على التوحيد والإسلام(٠٠) ﴿وأعتدنا للظالمين عذاباً أليماً ﴾ أي وأعددنا لهم في الآخرة عذاباً شديداً مؤلماً سوى ما حلَّ بهم في الدنيا ﴿وعاداً وثمود وأصحاب الرَّس﴾ أي وأهلكنا عاداً وثمود وأصحاب البئر الذين انهارت بهم قال البيضاوي : وأصحابُ الرس قومُ كانوا يعبدون الأصنام فبعث الله إليهم شعيباً فكذبـوه فبينا هم حول الرس ـ وهي البئر غير المطوية ـ انهارت فخسفت بهم وبديارهم (٥) ﴿وقرونـاً بـين ذلـك كثيـراً﴾ أي وأمماً

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ٢٤/ ٧٩ . (٢) الطبري ٨/١٩ . (٣) أخرجه أصحاب السنن . (٤) أبو السعود ٤/ ٩ . (٥) البيضاوي ٢٨/٢ .

وَكُلًّا ضَرَبْنَا لَهُ ٱلْأَمْنَالَ وَكُلًّا تَبَرْنَا نَتْبِيرًا ﴿ وَلَقَدْ أَتَوْاْ عَلَى ٱلْقَرْيَةِ ٱلَّتِي أَمْطِرَتْ مَطَرَ السَّوْءِ أَفَلَمْ يَكُونُواْ يَرُونَهَا بَلْ كَانُواْ لَايَرْجُونَ نُشُورًا ﴿ ﴿ ﴾ يَمُ

وخلائق كثيرين لا يعلمهم إلا الله بين أولئك المكذبين أهلكناهم أيضاً ﴿وكلاً صربنا له الأمشال﴾ أي وكلاً من هؤ لاء بينا لهم الحجج ، ووضحنا لهم الأدلة إعذاراً وإنذاراً ﴿وكلاً تبرنا تتبيراً ﴾ أي أهلكناه إهلاكاً ، ودمرناه تدميراً ، لمّا لم تنجع فيهم المواعظ ﴿ولقد أتوا على القرية التي أمطرت مطر السّوء ﴾ أي ولقد مرّت قريش مراراً في متاجرهم إلى الشام على تلك القرية التي أهلكت بالحجارة من السياء وهي قرية «سدوم » عُظمى قرى قوم لوط ﴿أفلم يكونوا يرونها ﴾ ؟ توبيخ لهم على تركهم الاتعاظ والاعتبار أي أفلم يكونوا في أسفارهم يرونها فيعتبروا بما حلّ بأهلها من العذاب والنكال بسبب تكذيبهم لرسولهم ومخالفتهم لأوامر الله ؟ قال ابن عباس : كانت قريش في تجارتها الى الشام تمر بمدائن قوم لوط كقوله تعالى ﴿وإنكم لتمرون عليهم مصبحين ﴾ ﴿بل كانوا لا يرجون نشوراً ﴾ أي إنهم لا يرجون معاداً يوم القيامة .

البَكَكُعُدُ: تضمنت الآيات وجوهاً من البلاغة والبديع نوجزها فيما يلي:

- ١ ـ الترجي ﴿لُولًا أَنْزُلُ عَلَيْنَا الْمُلاّئِكَةُ ﴾ لأن لُولًا بمعنى هلاّ للترجي .
  - ٢ ـ جناس الاشتقاق ﴿عتـوا عتواً ﴾ و﴿حجراً محجوراً ﴾ .
- ٣ ـ المبالغة بنفي الجنس ﴿لا بشرى يومئذ للمجرمين﴾ ومعناها لا يبشر يومئذ المجرمون وإنما عدل
   عنه للمبالغة .
- ٤ ــ التشبيه البليغ ﴿فجعلناه هباءً منثوراً ﴾ أي كالغبار المنثور في الجو في حقارته وعدم نفعـه ،
   حذف منه أداة التشبيه ووجه الشبه فأصبح بليغاً .
- \_ الكناية اللطيفة ﴿يعض الظالم على يديه ﴾ كناية عن الندم والحسرة ، كما أن لفظة ﴿فلان ﴾ كناية عن الصديق الذي أضله .
  - ٦ الإسناد المجازي ﴿شر مكاناً ﴾ لأن الضلال لا ينسب الى المكان ولكن الى أهله .

لطيفَ عنه الله : هجر القرآن أنواع :

أحدها: هجر سهاعه والإيمان به . والثاني : هجر العمل به وإن قرأه وآمن به . والثالث : هجر تحكيمه والتحاكم إليه . والرابع : هجر تدبره وتفهم معانيه . والخامس : هجر الاستشفاء والتداوي به في جميع أمراض القلوب وكل هذا داخل في قوله تعالى ﴿إِن قومي اتخذوا هذا القرآن مهجوراً ﴾ وإن كان بعض الهجر أهون من بعض (۱) .

قال الله تعالى: ﴿وَإِذَا رَأُوكَ إِن يَتَخَذُونَكَ إِلَاهِزُواً. . إلى. . أنسجد لما تأمرنا وزادهم نفوراً ﴾ \_\_\_\_\_\_ من آية (٤١) إلى نهاية آية (٦٠) .

<sup>(</sup>١) نقلاً عن تفسير محاسن التأويل ١٢/ ٥٧٥ .

المنكاسكبك : لما ذكر تعالى شبهات المشركين حول القرآن والرسول ، وردَّ عليهم بالحجج الدامغة ، والبراهين القاطعة ، ذكر هنا طرفاً من استهزائهم وسخريتهم بالرسول فلم يقتصروا على تكذيبه بل زادوا عليه بالاستهزاء والاحتقار ، ثم ذكر الأدلة على وحدانيته تعالى وقدرته .

اللغب : ﴿ سُبَاتاً ﴾ السُبات : الراحة جعل النوم سُباتاً لأنه راحة للأبدان وأصل السبت : القطع ومنه السبت لليهود لانقطاعهم فيه عن الأعمال ﴿ نشوراً ﴾ النشور : الانتشار والحركة ، والنهار سبب للانتشار من أجل طلب المعاش ﴿ أناسي ﴿ جمع إنسي مثل كراسي وكرسي قال الفراء : الإنسي والأناسي اسم للبشر وأصله انسان ثم أُبدلت من النون ياء فصار إنسي ﴿ مرج ﴾ حلى وأرسل وخلط يقال مرجته إذا خلطته ﴿ وأمرٌ مريج ﴾ أي مضطرب مختلط ﴿ فرات ﴾ شديد العذوبة ﴿ أجاج ﴾ شديد الملوحة ﴿ برزحاً ﴾ حاجزاً .

النفسيسير : ﴿وإذا رأوك إنْ يتخذونك إلاّ هُنُواً ﴾ أي وإذا رآك المشركون يا محمد ما يتخذونك إلا موضع هزء وسخرية ﴿أهذا الذي بعث اللهُ رسولاً ﴾ أي قائلين بطريق التهكم والاستهزاء : أهذا الذي بعثه الله إلينا رسولاً ؟ ﴿إِن كاد ليضلنا عن آلمتنا لولا أن صبرنا عليها ﴾ أي إن كاد ليصرفنا عن عادة آلمتنا لولا أن ثبتنا عليها واستمسكنا بعبادتها قال تعالى رداً عليهم ﴿وسوف يعلمون حين يرون العذاب من أضلاً المعتبلة وعيد وتهديد أي سوف يعلمون في الأخرة عند مشاهدة العذاب من أخطأ طريقاً وأضل ديناً أهم أم محمد؟ ﴿أرأيت من اتخذ إله هواه وتعجيب من ضلال المشركين أي أرأيت من جعل هواه إلهاً كيف يكون حاله ؟ قال ابن عباس : كان الرجل من المشركين يعبد حجراً فإذا رأى حجراً أحسن منه رماه وأخذ الثاني فعبده ﴿أفأنت تكون عليه وكيلاً ﴾ أي حافظاً تحفظه من اتباع هواه ؟ ليس الأمر لك قال أبو حيان : وهذا تيئيس من إيمانهم ، وإشارة للرسول عليه السلام ألا يتأسف عليهم ، وإعلام أنهم في الجهل بالمنافع وقلة النظر في العواقب مثل البهائم (() ﴿أم تحسب أن أكثرهم يسمعون أو يعقلون ما تورده عليهم من الحجج والبراهين الدالة على الوحدانية فتهتم بشأنهم وتطمع في إيمانهم ؟ ﴿إن هم إلا كالبهائم بل هم أبشع حالاً ، وأسوأ مالاً من الأنعام السارحة ، لأن البهائم تهتدي لمراعيها ، وتفاد لأربابها وتعرف من يحسن إليها ، وهؤ لاء لا ينقادون لربهم ولا يعرفون البهائم تهتدي لمراعيها ، وتنقاد لأربابها وتعرف من يحسن إليها ، وهؤ لاء لا ينقادون لربهم ولا يعرفون البهائم تهتدي لمراعيها ، وتنقاد لأربابها وتعرف من يحسن إليها ، وهؤ لاء لا ينقادون لربهم ولا يعرفون

<sup>(</sup>١) البحر ٦/ ٥٠١ .

أَلَّمْ تَرَ إِلَىٰ رَبِّكَ كَيْفَ مَدَّ الظِّلَ وَلَوْ شَاءً لِحَعَلَهُ مِسَاكِنَا ثُمَّ جَعَلَنَا ٱلشَّمْسَ عَلَيْهِ دَلِيلًا ﴿ ثَمْ أَ فَكُو شَاءً لَحَعَلَهُ إِلَيْنَا قَبْضًا لَيْكَ وَهُوَ ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلَّيْلَ لِبَاسًا وَٱلنَّوْمَ سُبَاتًا وَجَعَلَ ٱلنَّهَارَ نُشُورًا ﴿ وَهُو ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ الَّيْلَ لِبَاسًا وَٱلنَّوْمَ سُبَاتًا وَجَعَلَ ٱلنَّهَارَ نُشُورًا ﴿ وَهُو ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَ

إحسانه إليهم ، ثم ذكر تعالى أنواعاً من الدلائل الدالة على وحدانيته وكمال قدرته فقال ﴿ أَلَّم تَر إِلَى ربك كيف مدَّ الظلل الله أي ألم تنظر إلى بديع صنع الله وقدرته كيف بسط تعالى الظلُّ ومدَّه وقت النهار حتى يستروح الإنسان بظل الأشياء من حرارة الشمس المتوهجة ؟ إذ لولا الظلُّ لأحرقت الشمس الإنسان وكدَّرت حياته ﴿ولو شاء لجعله ساكناً ﴾ أي لو أراد سبحانه لجعله دائماً ثابتاً في مكانٍ لا يزول ولا يتحول عنه ، ولكنه بقدرته ينقله من مكان إلى مكان ، ومن جهة الى جهة ، فتارة يكون جهة المشرق ، وتارة جهة المغرب ، وأخرى من أمام أو خلف ﴿ ثـم جعلنـا الشمـس عليـه دليـلاً ﴾ أي جعلنا طلوع الشمس دليلاً على وجود الظل ، فلولا وقوع ضوئها على الأجرام لما عرف أن للظل وجوداً ، ولما ظهرت آثار هذه النعمة الجليلة للعباد ، والأشياء إنما تُعرف بأضدادها فلولًا الظلمة ما عُرف النور ، ولولا الشمس ما عرف الظل «وبضدها تتميز الأشياء» ﴿ شِم قبضناه إلينا قبضاً يسيـراً ﴾ أي أزلنا هذا الظلَّ شيئاً فشيئاً ، وقليلاً قليلاً لا دفعة واحدة لئلا تختل المصالح قال ابن عباس : الظلُّ من وقت طلوع الفجر إلى وقت طلوع الشمس(١) قال المفسرون: الظلُّ هو الأمر المتوسط بين الضوء الخالص والظلمة الخالصة ، وهو يحدث على وجه الأرض منبسطاً فيما بين ظهور الفجر الى طلوع الشمس ، ثم إِن الشمس تنسخه وتزيله شيئاً فشيئاً ، الى الزوال ، ثم هو ينسخ ضوء الشمس من وقت الزوال الى الغروب ويسمى فَيْـ ثَاً ، ووجه الاستدلال به على وجود الصانع الحكيم أن وجوده بعد العدم ، وعدمه بعد الوجود ، وتغير أحواله بالزيادة والنقصان ، والانبساط والتقلُّص ، على الوجه النافع للعباد لا بدُّ له من صانع قادر ، مدبر حكيم ، يقدر على تحريك الأجرام العلوية ، وتدبير الأجسام الفلَّكية وترتيبها على الوصف الأحسن ، والترتيب الأكمل وما هو إلاّ الله رب العالمين (٢). ثم أشار تعالى إلى آثار قدرته ، وجليل نعمته الفائضة على الخلق فقال ﴿وهـو الذي جعل لكم الليل لباساً أي هو سبحانه الذي جعل لكم الليل كاللباس يستركم بظلامه كما يستركم اللباس بزينته قال الطبري: وصف الليل باللباس تشبيهاً من حيث يستر الأشياء فصار لهم ستراً يستترون به كما يستترون بالثياب التي يكسونها (٢) ﴿ والنوم سُباتاً ﴾ أي وجعل النوم راحةً لأبدانكم بانقطاعكم عن أعمالكم ﴿وجعل النَّهار نُشوراً ﴾ أي وقتاً لانتشار الناس فيه لمعايشهم ، ومكاسبهم ، وأسباب رزقهم ﴿وهـو الذي أرسـل الرياح بُشـراً بيـن يدي رحمتـه﴾ أي أرسل الرياح مبشرة بنزول الغيث والمطر

<sup>(</sup>١) الطبري ١٢/١٩ هذا القول منقول عن مجاهد وإليه ذهب كثير من المفسرين وقالوا إنه أطيب الأحوال ولذلك وصف به الجنة ﴿وظل ممدود﴾ وما أثبتناه هو الراجح لأنه الظل المعروف ولفظ الشمس يرجحه وهو اختيار العلامة أبي السعود . (٢) انظر تفسير الرازي ٨٨/٢٤ ففيه كلام جيد نفيس . (٣) الطبري ١٤/١٩ .

وَأَنَاسِيَّ كَثِيرًا ﴿ فِي وَلَقَدْ صَرَّفْنَكُ بَيْنَهُمْ لِيَذَّكُّواْ فَأَبَىٰ أَكْثَرُ ٱلنَّاسِ إِلَّا كُفُورًا ﴿ وَلَوْ شِئْنَا لَبَعَثْنَا فِي كُلِّ قَرْيَةٍ نَّذِيرًا ﴿ فَي فَلا تُطِعِ ٱلْكَنْهِرِينَ وَجَهِدُهُم بِهِ عَجِهَادًا كَبِيرًا ﴿ فَهُوَ ٱلَّذِى مَرَجَ ٱلْبَحْرَيْنِ هَاذَا عَذْبٌ فُرَاتٌ وَهَـٰذَا مِلْحٌ أَجَاجٌ وَجَعَـٰلَ بَيْنَهُـمَا بَرْزَخًا وَحِجْرًا عَخُجُورًا ﴿ يَهُ وَهُو ٱلَّذِى خَلَقَ مِنَ ٱلْمَاءِ بَشَرًا فِحَعَلَهُۥ ﴿وأنزلنا من السماء ماءً طهـوراً ﴾ أي أنزلنا من السحاب الذي ساقته الرياح ماءً طاهراً مطهّراً تشربون وتتطهرُون به قال القرطبي : وصيغة ﴿طهــور﴾ بنـاء مبالغـة في «طـاهــر» فاقتضى أن يكون طاهــراً مطهّراً (١) ﴿ لنحيي بـ م بلَّدةً ميتـ أَى لنحيي بهذا المطر أرضاً مّيتةً لا زرع فيها ولا نبات ﴿ ونسقيـ م مما خلقنا أنعاماً وأناسي كثيراً ﴾ أي وليشرب منه الحيوان والإنسان لأن الماء حياة كل حي ، والناس محتاجون إليه غاية الحاجة لشربهم وزروعهم وسقى مواشيهم قال الإمام الفخر: وتنكير الأنعام والأناسي لأن حياة البشر بحياة أرضهم وأنعامهم ، وأكثر الناس يجتمعون في البلاد القريبة من الأودية والأنهار ، فهم في غنية عن شرب مياه المطر ، وكثيرٌ منهم نازلون في البوادي فلا يجدون المياه للشرب إلا عند نزول المطر ولهذا قال ﴿أنعاماً وأناسي كثيراً ﴾ أي بشراً كثيرين لأن «فعيل » يراد به الكثرة (٢) ﴿ولقد صرفناه بينهم ليذكروا﴾ أي ضربنا الأمثال في هذا القرآن(٣) للناس وبيَّنا فيه الحجج والبراهين ليتفكروا ويتدبروا ﴿ فأبسى أكثـر الناس إلا كفــوراً ﴾ أي أبي الكثير من البشر إلا الجحود والتكذيب ﴿ ولو شئنـا لبعثنـا في كل قريةٍ نـذيراً ﴾ أي لو أردنا لخففنا عنك أعباء النبـوة فبعثنـا في كل أهـل قرية نبياً ينذرهـم ، ولكنـا خصصناك بالبعثة الى جميع أهل الأرض إجلالاً لك ، وتعظياً لشأنك ، فقابل هذا الإجلال بالثبات والاجتهاد في الدعوة وإظهار الحق ﴿ فـلا تطع الكافريـن وجاهدهـم به جهاداً كبيـراً ﴾ أي فلا تطع الكفار فيا يدعونكُ إليه من الكفِّ عن آلهتهم ، وجاهدهم بالقرآن جهاداً كبيراً بالغاً نهايته لا يصاحبه فتور ﴿وهـو الذي مرج البحرين، أي هو تعالى بقدرته خلى وأرسل البحرين متجاورين متلاصقين بحيث لا يتازجان ﴿ هـذا عـذبُ فـرات ﴾ أي شديد العذوبة قاطع للعطش من فرط عذوبته ﴿ وهـذا ملـحُ أجاج ﴾ أي بليغ الملوحة ، مرُّ شديد المرارة ﴿وجعـل بينهـم برزخـاً ﴾ أي جعل بينهما حاجزاً من قدرته لا يغلُّب أحدهما على الآخر ﴿وحِجـراً محجــوراً﴾ أي ومنعاً من وصول أثر أحدهما إلى الآخر وامتزاجه به قال ابن كثير: معنى الآية انه تعالى خلق الماءين : الحلو والمالح، فالحلو كالأنهار والعيون والآبار،والمالح كالبحار الكبار التي لا تجري ، وجعل بين العذب والمالح حاجزاً وهو اليابس من الأرض ، ومانعاً من أن يصل أحدهما إلى الآخر ، وهذا اختيار ابن جرير ( ُ وقال الرازي : ووجه الاستدلال ههنا بيَّن لأنَّ الحلاوة والملوحة إن كانت بسبب طبيعة الارض أو الماء فلا بدُّ من الاستواء ، وإن لم يكن كذلك فلا بدُّ من قادر حكيم يخص كل واحد بصفة معينة (٥٠ ﴿وهـــو الــذي خلــق من الماء بشــرأ﴾ أي خلق من النطفــة إنسانــأ سميعــأ بصــيرأ

<sup>(</sup>۱) القرطبي ۳۹/۱۳ . (۲) التفسير الكبير ۲۶/۹۱ . (۳) الضمير في ﴿صرفناه﴾ عائد على القرآن وإن لم يتقدم له ذكر لوضوح الأمر ويؤ يده قوله ﴿وجاهدهم به جهاداً كبيراً﴾ وقيل إنه عائد على المطر وهوكها قال في التسهيل بعيد . ﴿٤) ابن كثير ٢/ ٦٣٥ المختصر .

<sup>(</sup>٥) التفسير الكبير ٢٤/ ١٠١ .

نَسَبًا وَصِهْرًا وَكَانَ رَبَّكَ قَدِيرًا ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ مَا لَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَضُرُهُمْ وَكَانَ الْكَافِرُ عَلَى رَبّهِ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِلّا مَن شَآءَ أَن يَتَخِذَ إِلَى رَبّهِ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِلّا مَن شَآءَ أَن يَتَخِذَ إِلَى رَبّهِ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِلّا مَن شَآءَ أَن يَتَخِذَ إِلَى رَبّهِ عَبِيرًا ﴿ وَهَ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلّا مَن شَآءَ أَن يَتَخِذَ إِلَى رَبّهِ عَبِيرًا ﴿ وَهَ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلّا مَن شَآءً أَن يَتَخِذَ إِلَى رَبّهِ عَلَيْهِ مِن أَجْرٍ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلّا مَن شَآءَ أَن يَتَخِذَ إِلَى رَبّهِ عَلَيْهُ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتّهِ أَيّامٍ مُمّ السّتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ ٱلرَّمْنَ فَسَعَلَ بِهِ عَبِيرًا ﴿ وَهُ عَلَى اللّهِ مِن نَظُمَةٍ وَاحدة قسمين : ذوي نسب أي ذكوراً ينسب اليهم لأن النسب إلى الآباء كها قال الشاعر :

فإنما أمهات الناس أوعية مستودعات وللآباء وإناثاً يُصاهر بهن، فبالنسب يتعارفون ويتواصلون، وبالمصاهرة تكون المحبـة والمودة واجتماع الغـريب بالقريب ﴿وكِـان ربـك قديـراً﴾ أي مبالغاً في القدرة حيث خلق من النطفة الواحدة ذكراً وأنشى . . ولما شرح دلائل التوحيد عاد إلى تهجين سيرة المشركين في عبادة الأوثان فقال ﴿ويعبـدون من دون اللــه ما لا ينفعهم ولا يضرهم ﴾ أي يعبدون الأصنام التي لا تنفع ولا تضر لأنها جمادات لا تُحُسُّ ولا تُبصر ولا تعقل ﴿وكان الكافس على ربه ظهيـراً ﴾ أي معيناً للشيطان على معصية الرحمن ، لأنَّ عبادته للأصنام معاونة للشيطان قال مجاهد : يظاهر الشيطان على معصية الله ويُعينه (١) ﴿وَمِا أَرْسَلْنَاكُ إِلَّا مُبْسُراً ونذيسراً ﴾ أي مبشراً للمؤ منين بجنات النعيم ، ومنذراً للكافرين بعذاب الجحيم ﴿قَـل ما أسألكـم عليه مـن أجــر﴾ أي قل لهم يا محمد لا أسألكم على تبليغ الرسالة أجراً ﴿ إِلاَّ من شـاء أنْ يتخـذ إلى ربــه سبيلاً ﴾ أي لكن من شاء أن يتخذ طريقاً يقربه إلى الله بالإيِّمان والعمل الصالح فليفعل كأنه يقول : لا أسألكم مالاً ولا أجراً وإنما أسألكم الإيمان بالله وطاعته وأجري على الله ﴿وتوكُّ لله على الحي الله على الحمي الذي لا يموت، أي اعتمد في جميع أمورك على الواحد الأحد ، الدائم الباقي الذي لا يموت أبداً ، فإنه كافيك وناصرك ومظهر دينك على سائر الأديان ﴿ وسبِّح بحمــده ﴾ أي نزّه الله تعالى عبّما يصفه هؤ لاء الكفار مما لا يليق به من الشركاء والأولاد ﴿وكـفى به بذنـوب عباده خبيــراً﴾ أي حسبك أن الله مطَّلع على أعمال العباد لا يخفى عليه شيء منها قال الإمام الفخر: وهذه الكلمة يراد بها المبالغة كقولهم: كفي بالعلم جمالاً ، وكفي بالأدب مالاً ، وهي بمعنى حسبك أي لا تحتاج معه إلى غيره لأنه خبيرً بأحوالهم، قادر على مجازاتهم، وذلك وعيدٌ شديد(١) ﴿الذي خلـق السمـوات والأرض وما بينهـما في ستــة أيــام﴾ أي هذا الإله العظيم الذي ينبغي أن تتوكل عليه هو القادر على كل شيء ، الذي خلق السموات السبع في ارتفاعها واتساعها ، والأرضين في كثافتها وامتدادها في مقدار ستة أيام من أيام الدنيا قال ابن جبير: الله قادر على أن يخلقها في لحظة ولكن علَّم خلقه الرفق والتثبت(٢) ﴿ ثم استوى على العرش ﴾ استواءً يليق بجلاله من غير تشبيه ولا تعطيل ﴿ الرحمـن ﴾ أي هو

<sup>(</sup>١) الطبرى ١٠٤/١٩ . (٢) التفسير الكبير ١٠٣/٢٤ . (٣) التفسير الكبير ٢٤/١٠٤

## وَ إِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱللَّهِ كُواْ لِلرَّحْمَانِ قَالُواْ وَمَا ٱلرَّحْمَانُ أَنْسَجُدُ لِمَا تَأْمُرُنَا وَزَادَهُمْ نُفُورًا رَبِّي

الرحمن ذو الجود والإحسان ﴿فاسأل به خبيراً ﴾ أي فسل عنه من هو خبير عارف بجلاله ورحمته ، وقيل : الضمير يعود إلى الله أي فاسأل الله الخبير بالأشياء ، العالم بحقائقها يطلعك على جليَّة الأمر (١) ﴿وإذا قيل للمشركين اسجدوا لربكم الرحمن الذي وسعت رحمته الأكوان ﴿قالُوا وما الرحمن ﴾ أي من هو الرحمن ؟ استفهموا عنه استفهام من يجهله وهم عالمون به ﴿أنسجد لما تأمرنا بالسجود له من غير أن نعرفه ؟ ﴿وزادهم نفوراً هُ أي وزادهم هذا القول بعداً عن الدين ونفوراً منه .

البَكَكُاغَكَة: تضمنت الآيات وجوهاً من البلاغة والبديع نوجزها فيا يلي:

- ١ ـ الاستفهام للتهكم والاستهزاء ﴿أهذا الذي بعث الله رسولاً ﴾ ؟
- ٢ التعجيب ﴿أرأيت من اتخذ إلهه هواه﴾ وفيه تقديم المفعول الثاني على الأول اعتناءً بالأمر
   المتعجب منه والأصل « اتخذ هواه إلهاً له » .
- ٣ ـ التشبيه البليغ ﴿ جعل الليل لباساً ﴾ أي كاللباس الذي يغطي البدن ويستره حذف منه الأداة
   ووجه الشبه فأصبح بليغاً .
- ٤ ـ المقابلة اللطيفة بين الليل والنهار والنوم والانتشار ﴿جعل الليل لباساً والنوم سباتاً وجعل النهار نشوراً .
- \_ الاستعارة البديعة ﴿بين يدي رحمته ﴾ استعار اليدين لما يكون أمام الشيء وقدًّامه كما تقول: بين يدي الموضوع او السورة .
  - 7 \_ الالتفات من الغيبة الى التكلم للتعظيم ﴿وأنزلنا من السماء ﴾ بعد قوله ﴿أرسل الرياح ﴾ .
  - ٧ ـ المقابلة اللطيفة ﴿هذا عذبٌ فرات ، وهذا ملح أجاجِ ﴾ أي نهاية في الحلاوة ونهاية في الملوحة .

تَــُنِيكُ : الفرق بين ﴿ميت﴾ بالتخفيف و﴿ميت﴾ بالتشديد أن الأول لمن مات حقيقة والثاني لمن سيموت قال الشاعر :

أيا سائلي تفسير مَيْت ومَيِّت فدونك قد فسرت ما عنه تسأل في كان ذا روح فذلك مَيِّت وما المَيْت إلا من إلى القبر يحمل (٢)

قال الله تعالى : ﴿تبارك السذي جعال في السهاء بروجاً . . إلى . . فقد كذبتم فسوف يكون لزاماً﴾ من آية (٦١) إلى آية (٧٧) نهاية السورة الكريمة .

<sup>(</sup>١) القول الأول أظهر ، والثاني روي عن مجاهد . (٢) حاشية الصاوي على الجلاليـن ٣/ ١٦١ .

﴿ تَبَارَكَ الَّذِى جَعَلَ فِي السَّمَآءِ بُرُوجًا وَجَعَلَ فِيهَا سِرَجًا وَهَلَوًا مَّنِيرًا ﴿ وَهُو الَّذِي جَعَلَ الَّذِي اللَّهَ اللَّهُ اللَّ

اللغيب : ﴿بروجاً ﴾ البروج : منازل الكواكب السيارة سميت بالبروج لأنها تشبه القصور العالية وهي للكواكب كالمنازل للسكان وقيل : هي الكواكب العظيمة ﴿غراماً ﴾ لازماً دائماً غير مفارق ومنه الغريم لملازمته ﴿الغُرفة ﴾ الدرجة الرفيعة في الجنة وهي في اللغة العلية ، وكل بناء عال فهو غرفة ﴿يعبا ﴾ يبالي ويهتم قال أبو عبيدة : ما أعبا به أي وجوده وعدمه عندي سواء ، والعبء في اللغة الثقل ﴿لزاماً ﴾ ملازماً لكم .

المنفس أير: وتبارك الذي جعل في الساء بروجاً هاي تمجّد وتعظّم الله الذي جعل في الساء تلك الكواكب العظام المنيرة (() ووجعل فيها سراجاً وقصراً منيراً هاي وجعل فيها الشمس المتوهجة في النهار ، والقمر المضيء بالليل ووهو الذي جعل الليل والنهار خلفة هاي يخلف كل منها الآخر ويتعاقبان ، فيأتي النهار بضيائه ثم يعقبه الليل بظلامه ولمن أراد أن يذكر هاي لمن أراد أن يتذكر آلاء الله ، ويتفكر في بدائع صنعه وأو أراد شكوراً هاي أراد شكر الله على إفضاله ونعائه قال الطبري : جعل الله الليل والنهار يخلف كل واحد منها الآخر ، فمن فاته شيء من الليل أدركه بالنهار ، ومن فاته شيء من الليل أدركه بالنهار ، ومن فاته شيء من الليل أدركه بالليل () ووعباد الرحمن الذين يمشون على الأرض هو أنه الإضافة للتشريف أي العباد الذين يحبهم الله وهم جديرون بالانتساب إليه هم الذين يمشون على الأرض في لين وسكينة ووقار ، لا يضربون بأقدامهم أشراً ولا بطراً ، ولا يتبخترون في مشيتهم ووإذا خاطبهم الجاهلون قالوا سلاماً في أي وإذا خاطبهم السفهاء بغلظة وجفاء قالوا قولاً يسلمون من الإثم قال الحسن : لا يجهلون على أحد ، وإن جهل عليهم حكموا والذين يبيتون لربهم سبعداً وقياماً في يُحيون الليل بالصلاة على المباهم ، أو قائمين على أقدامهم كقوله وكانوا قليلاً من الليل ما يهجمون قال الرازي : لما ذكر سيرتهم في النهار من وجهين : ترك الإيذاء ، وتحمل الأذى بين هنا سيرتهم في الليالي وهو الشنغالهم بخدمة الخالق () ويبتهلون إليه أن يدفع عنهم عذابها (إن عذابها كان غراماً في لازماً دائها ينجيهم من عذاب النار ، ويبتهلون إليه أن يدفع عنهم عذابها (إن عذابها كان غراماً في لازماً دائها ينجيهم من عذاب النار ، ويبتهلون إليه أن يدفع عنهم عذابها (إن عذابها كان غراماً في لازماً دائها وينون عنهم عذابها والميا كان غراماً في لازماً دائها والمؤلف والمؤلف والمؤلف المؤلف والمؤلف والمؤلف والمؤلف والمؤلف والمؤلف والمؤلف والمؤلف المؤلف والمؤلف والم

<sup>(</sup>١) قال مجاهد والحسن : البروج هي الكواكب العظام وقال ابن عباس وعلي : هي منازل الكواكب ، قال ابن كثير : والقول الأول أظهر . (٢) الطبري ٢١/ ٢٠ . (٣) التفسير الكبير ٢٤/ ١٠٨ .

عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا ﴿ إِنَّهَا سَآءَتْ مُسْتَقَرًّا وَمُقَامًا ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَآ أَنفَقُواْ لَرْ يُسْرِفُواْ وَلَا يَقْتُرُواْ وَكَانَ بَيْنَ ذَالِكَ قَوَامًا ۞ وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَاهًا ءَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَـٰتِّي وَلَا يَزْنُونَ وَمَن يَفْعَلْ ذَ' لِكَ يَلْقَ أَثَامًا ﴿ يُضَعَفَ لَهُ ٱلْعَذَابُ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ وَيَخْلُدُ فِيهِ عُمُهَا نَا ۖ ﴿ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِـلَ عَمَلًا صَـٰلِحًا فَأُوْلَـٰ بِكَ يُبَدِّلُ ٱللَّهُ سَيِّعَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ وَكَانَ ٱللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴿ وَمَن تَابَ غير مفارق ﴿إنها ساءت مستقراً ومُقاماً ﴾ أي بئست جهنم منزلاً ومكان إقامة قال القرطبي : المعنى بئس المستقر وبئس المقام ، فهم مع طاعتهم مشفقون حاثفون من عذاب الله (١) ، وقال الحسن : خشعوا بالنهار وتعبوا بالليل فرَقاً من عذاب جهنم ﴿والـذيـن إذا أنْفقـوا لم يُسْـرفـوا ولـم يقْتــروا﴾ هذا هو الـوصف الخامس من أوصاف عباد الرحمن والمعنى : ليسوا مبذرين في إنفاقهم في المطاعم والمشارب والملابس ، ولا مقصِّرين ومضيّقين بحيث يصبحون بخلاء ﴿وكان بين ذلك قَـواماً ﴾ أي وكان إنفاقُهم وسطاً معتدلاً بين الإسراف والتقتير كقوله تعالى ﴿ولا تجعـلُ يدك مغلولـةً إلى عنقك ولا تبسَّطها كـلُّ البسط، الآية وقال مجاهد : « لو أنفقت مثل جبل أبي قُبيس ذهباً في طاعة الله ما كان سرَفاً ، ولو أنفقت صاعاً في معصية الله كان سَرَفاً »(٢) ﴿ والذين لا يدعون مع اللهِ إلها أخر ﴾ أي لا يعبدون معه تعالى إلها أخر ، بل يوحّدونه مخلصين له الدين ﴿ولا يقتلون النفس التبي حرَّم اللهُ إلا بالحقُّ أي لا يقتلون النفس التي حرَّم الله قتلها إلا بما يحقُّ أن تُقتل به النفوس من كفر بعد إيمان ، أو زنيَّ بعد إحصان ، أو القتل قِصاصاً ﴿ولا يــزنــون﴾ أي لا يرتكبون جريمة الزني التي هي من أفحش الجرائم ﴿ومــن يفعــل ذلــك يــلق أثامــأ﴾ أي ومن يقترف تلك الموبقات العظيمة من الشرك والقتل والزنى يجد في الآخرة النكال والعقوبة ثم فسُّرها بقوله ﴿ يُضاعفُ له العداب يوم القيامة ﴾ أي يُضاعف عقابُه ويُغلِّظ بسبب الشرك وبسبب المعاصي ﴿ وَيَخْلُد فيه مُهاناً ﴾ أي يُخلد في ذلك العذاب حقيراً ذليلاً أبد الأبدين ﴿ إِلاَّ مِن تَابِ وآمِن وعمل عملاً صالحاً ﴾ أي إلا من تاب في الدنيا التوبة النصوح وأحسن عمله ﴿فأولئك يبدل الله سيئاتهم حسنات ﴾ أي يكرمهم الله في الآخرة فيجعل مكان السيئات حسنات وفي الحديث ( إنبي لأعلم آخر أهل الجنة دخولاً الجنة ، وآخر أهل النار خروجاً منها ، رجلٌ يُؤتى به يوم القيامة فيقال : اعرضوا عليه صغار ذنوبه وارفعوا عنه كبارها ، فتعرض عليه صغار ذنوبه فيقال : عملتَ يوم كذا وكذا كذا وكذا فيقول نعم لا يستطيع أن ينكر وهو مشفقٌ من كبار ذنوبه فيقال له : فإنَّ لك مكانَ كُلُّ سيئةٍ حسنة فيقول يا رب : 'قد عملتُ أشياء لا أراها ههنا ، قال فضحك رسول الله ﷺ حتى بدت ْ نواجذه ) (٣) ﴿وَكَـانَ اللَّهُ غَفُـوراً رحيماً ﴾ أي واسع المغفرة كثير الرحمة ﴿ومن تابَ وعملَ صالحاً فإنه يتوب إلى الله متاباً ﴾ أي ومن تاب عن المعاصي وأصلح سيرته فإن الله يتقبل توبته ويكون مرضياً عند الله تعالى ﴿والذين لا يشهدون (١) القرطبي ٧٣/١٣ . (٢) الطبري ٢٣/١٩ وهذا على قول من فسرَّ الإسراف بأنه الإنفاق في معصية الله ، وإليه ذهب بعض المفسرين وهو منقول عن ابن عباس أيضاً والقول الأول أظهر . (٣) أخرجه مسلم .

وَعَمِلَ صَلِحًا فَإِنَّهُ مِتُوبُ إِلَى اللهِ مَنَابًا ﴿ وَالَّذِينَ لَا يَشْهَدُونَ الزُّورَ وَإِذَا مَرُّواْ بِاللَّغَوِ مَرُّواْ كِاللَّهِ وَاللَّذِينَ اللَّهِ مَنَاهُ ﴿ وَاللَّذِينَ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَنَاهًا ﴾ وَعُمْيَانًا ﴿ وَاللَّذِينَ اللَّهُ وَاللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ ال

الـزور، هذا هو الوصف السابع من أوصاف عباد الرحمن أي لا يشهدون الشهادة الباطلة ـ شهادة الزور ـ التي فيها تضييعُ لحقوق الناس ﴿وإِذا مـرُّوا باللغـو مـرّوا كراماً ﴾ أي وإِذا مـرُّوا بمجالس اللغوـ وهـي الأماكن التي يكون فيها العمل القبيح كمجالس اللهـو، والسينا، والقيار، والغنـاء المحـرُّم ـ مـرُّوا معرضين مكرمين أنفسهم عن أمثال تلك المجالس قال الطبري : واللغو كل كلام أو فعل باطل وكلُّ ما يُستقبح كسبّ الإنسان ، وذكر النكاح باسمه في بعض الأماكن ، وسماع ِ الغناءِ مما هو قبيح ، كلُّ ذلك يدخل في معنى اللغو الذي يجب أن يجتنبه المؤمن (١) ﴿والذيبن إذا ذُكُّـرُوا بآياتِ ربهـم﴾ أي إذا وُعظوا بآيات القرآن وخُوَّفوا بها ﴿لم يخروا عليهاصُمّاً وعُمْياناً ﴾ أي لم يُعرضوا عنها بل سمعوها بآذانٍ واعية وقلوبٍ وجلة ﴿والذين يقولون ربَّنا هـب ْلنا مـن أزواجنا وذرياتنا قرة أعيـن﴾ أي اجعـل لنا في الأزواج والبنين مسرةً وفرحاً بالتمسك بطاعتك ، والعمـل بمرضاتـك ﴿واجعلنــا للمتقيــن إمــامــأ﴾ أي اجعلنا قُدوة يقتدي بنا المتقون ، دعاةً إلى الخير هُداة مهتدين قال ابن عباس : أي أئمة يقتدى بنا في الخير(٢) ﴿ أُولَـنَكُ يُجُّزُ وَنَ الغُرْفَةَ بِمَا صَبِرُوا ﴾ أي أُولئنك المتصفون بالأوصاف الجليلة السامية ينالون الدرجات العالية ، بصبرهم على أمر الله وطاعتهم له سبحانه ﴿ويُلتُّون فيها تحيةً وسلاماً ﴾ أي ويُتلقُّون بالتحية والسلام من الملائكة الكرام كقوله تعالى ﴿والملائكةُ يدخلون عليهم من كل باب سلام عليكم﴾ الآية ﴿خالدين فيها﴾ أي مقيمين في ذلك النعيم لا يموتون ولا يُخْرِجون من الجنَّة لأنها دار الخلود ﴿حسُنتُ مستقراً ومُقاماً ﴾ أي ما أحسنها مقراً وأطيبها منزلاً لمن اتقى الله ﴿قلل ما يعبأ بكم ربي لولا دعاؤكم أي قل لهم يا محمد : لا يكترثُ ولا يحفلُ بكم ربي لولا تضرعكم إليه واستغاثتكم إيَّاه في الشدائد ﴿فقـد كُذبته فه سُوف يكون لِزاماً﴾ أي فقد كذبتم أيها الكافرون بالرسول والقرآن فسوف يكون العذاب ملازماً لكم في الأخرة .

البَكَكُاغَــَة : تضمنت الآيات وجوهاً من البلاغة والبديع نوجزها فيما يلي :

١ ـ الإضافة للتشريف والتكريم ﴿وعباد الرحمن﴾ .

<sup>(</sup>١) الطبري ٣٢/١٩ . (٢) ابن كثير ٢٤٢/٢ المختصر .

- ٢ ـ الطباق بين السجود والقيام ﴿سُجَّداً وقياماً ﴾ وكذلك بين الإسراف والتقتير ﴿لم يُسرفوا ولم يقتروا ﴾ .
- ٣ ـ المقابلة اللطيفة بين نعيم أهل الجنة وعذاب أهل النار ﴿حَسُنت مستقراً ومُقاماً ﴾ مقابل قوله عن أهل النار ﴿ساءت مستقراً ومقاماً ﴾ .
- ٤ ـ الاستعارة البديعة ﴿لـم يخروا عليهاصُماً وعمياناً ﴾ أي لم يتغافلوا عن قوارع النذر حتى يكونوا
   بمنزلة من لا يسمع ولا يبصر وهذا من أحسن الاستعارات .
- - الكناية ﴿قرة أعين ﴾ كناية عن الفرحة والمسرَّة كما أن ﴿الغُرفة ﴾ كناية عن الدرجات العالية في الجنة .

تسنبيسة : قال القرطبي : وصف تعالى « عباد الرحمن » بإحدى عشرة خصلة هي أوصافهم الحميدة من التحلّي ، والتخلّي وهي « التواضع ، والحلم ، والتهجد ، والخوف ، وتبرك الإسراف والإقتار ، والبعد عن الشرك ، والنزاهة عن الزنى والقتل ، والتوبة ، وتجنب الكذب ، وقبول المواعظ ، والابتهال إلى الله » ثم بين جزاءهم الكريم وهو نيل الغرفة أي الدرجة الرفيعة وهي أعلى منازل الجنة وأفضلها كما أن الغرفة أعلى مساكن الدنيا .

« تم بعونه تعالى تفسير سورة الفرقان »

\* \* \*



#### بين يَدَى السُّورة

\* سورة الشعراء مكية وقد عالجت أصول الدين من « التوحيد ، والرسالة ، والبعث » شأنها شأن سائر السور المكية ، التي تهتم بجانب العقيدة وأصول الإيمان .

\* ابتدأت السورة الكريمة بموضوع القرآن العظيم الذي أنزله الله هدايةً للخلق ، وبلسماً شافياً لأمراض الإنسانية ، وذكرت موقف المشركين منه ، فقد كذبوا به مع وضوح آياته ، وسطوع براهينه ، وطلبوا معجزة أُخرى غير القرآن الكريم عناداً واستكباراً .

\* ثم تحدثت السورة عن طائفة من الرسل الكرام ، الذين بعثهم الله لهداية البشرية ، فبدأت بقصة الكليم « موسى » مع فرعون الطاغية الجبار ، وما جرى من المحاورة والمداورة بينهما في شأن الإله جلَّ وعلا ، وما أيَّد الله به موسى من الحجة الدامغة التي تقصم ظهر الباطل ، وقد ذكرت في القصة حلقات جديدة ، انتهت ببيان العظة والعبرة من الفارق الهائل ، بين الإيمان والطغيان .

\* ثم تناولت قصة الخليل إبراهيم عليه السلام ، وموقف من قومه وأبيه في عبادتهم للأوثان والأصنام ، وقد أظهر لهم بقوة حجته ، ونصاعة بيانه ، بطلان ما هم عليه من عبادة ما لا يسمع ولا ينفع ، وأقام لهم الأدلة القاطعة على وحدانية رب العالمين ، الذي بيده النفع والضر ، والإحياء والإماتة .

\* ثم تحدثت السورة عن المتقين والغاوين ، والسعداء والأشقياء ، ومصير كل من الفريقين يوم الدين .

\* وبعد أن تابعت السورة في ذكر قصص الأنبياء « نوح ، وهود ، وصالح ، ولوط ، وشعيب » عليهم الصلاة والسلام ، وبيَّنت سنة الله في معاملة المكذبين لرسله ، عادت للتنويه بشأن الكتاب العزيز ، تفخياً لشأنه ، وبياناً لمصدره ﴿ وإنه لتنزيل رب العالمين \* نزل به الروح الأمين على قلبك لتكون من المنذرين بلسان عربي مبين ﴾ .

\* ثم ختمت السورة بالرد على افتراء المشركين ، في زعمهم أن القرآن من تنزل الشياطين ، ليتناسق البدء مع الختام في أروع تناسق والتئام!

التسمية: سميت «سورة الشعراء» لأن الله تعالى ذكر فيها أخبار الشعراء، وذلك للرد على المشركين في زعمهم أن محمداً كان شاعراً، وأن ما جاء به من قبيل الشعر، فردَّ الله عليهم ذلك الكذب والبهتان بقوله ﴿والشعراء يتبعهم الغاوون ﴿ ألم تر أنهم في كل وادٍ يهيمون ﴿ وأنهم يقولون ما لا يفعلون ﴾ ؟ وبذلك ظهر الحق وبان.

# بِسْ \_ أِللَّهِ ٱلرَّحْرِ ٱلرَّحِيدِ

طسَم ﴿ تِلْكَ ءَايَتُ ٱلْكِتَابِ ٱلْمُبِينِ ﴿ لَعَلَكَ بَاخِعٌ نَفْسَكَ أَلَا يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴿ إِن نَشَأْ نُنَزِلْ عَلَيْهِم مِن ذِكْرِمِن ٱلرَّحَمَنِ مُحَدَثٍ إِلَا كَانُواْ عَنْهُ عَلَيْهِم مِن أَلسَّمَآء ءَايَة فَظَلَّتُ أَعْنَاقُهُمْ لَهَا خَضِعِينَ ﴿ وَمَا يَأْتِيهِم مِن ذِكْرِمِن ٱلرَّحَمَنِ مُحَدَثٍ إِلَّا كَانُواْ عَنْهُ اللّٰعَ مِن اللّٰهِ عَلَيْهُم مَه لك وقاتل وأصل البخع: أن يبلغ بالمذبوح البخاع وهو الخرم النافذ في ثقب الفقرات وهو أقصى حد الذبح ﴿ فعلتك ﴾ الفعلة بفتح الفاء المرة من الفعل ﴿ تلقف ﴾ تبتلع ثقب الفقرات وهو أقصى حد الذبح ﴿ فعلتك ﴾ الفعلة بفتح الفاء المرة من الفعل ﴿ تلقف ﴾ تبتلع

هب المطرات وهو الصلى عند الدبيع وعلمت المعتب بعث المحتب المور من المحتب المعتبي واحد قال الجوهري: ( والضر المعنى واحد قال الجوهري: في المدن في المدن المراد المرد المراد المراد المراد المراد

ضاره يضوره ضيْراً أي ضرَّه قال الشاعر :

فإنك لا يضورك بعد حول أظبي كان أمك أم حار" ومنقلبون والرجل اليسرى . ومنقلبون والرجل اليسرى . ومنقلبون والرجل اليسرى . النفسير : وطسم إشارة إلى إعجاز القرآن الكريم وأنه مركب من أمثال هذه الحروف المجائية" وتلك آيات الكتاب المبين أي هذه آيات القرآن الواضح الجلي ، الظاهر إعجازه لمن تأمله ولعلك باخع نفسك ألا يكونوا مؤمنين أي لعلك يا محمد مهلك نفسك لعدم إيمان هؤلاء الكفار ، فيه تسلية للرسول عليه السلام حتى لا يحزن ولا يتأثر على عدم إيمانهم وإنْ نشأ ننزل عليهم من السماء آية أي لو شئنا لأنزلنا آية من السماء تضطرهم إلى الإيمان قهراً وفظلت أعناقهم لها الإيمان اختياراً لا اضطراراً قال الصاوي : المعنى لا تحزن على عدم إيمانهم فلو شئنا إيمانهم لأنزلنا معجزة تأخذ بقلوبهم فيؤ منون قهراً عليهم ، ولكن سبق في علمنا شقاؤ هم فأرح نفسك من التعب " وما يأتيهم من ذكر من الرحن أي ما يأتي هؤلاء الكفار شيء من القرآن أو الوحي منزل من عند الرحمن يأتيهم من ذكر من الرحن أي النزول " ، ينزل وقتاً بعد وقت وإلا كانوا عنه معرضين أي إلا كذبوا به يأتي جديد في النزول " ، ينزل وقتاً بعد وقت وإلا كانوا عنه معرضين أي إلا كذبوا به

<sup>(</sup>٣) حاشية الصاوي على الجلالين ٣/ ١٦٧ . (٤) معنى « محدث » أي محدث في نزوله وإلا فكلام الله قديم لا يوصف بالحدوث كما لا يوصف بأنه مخلوق .

مُعْرِضِينَ ﴿ فَقَدْ كَذَّبُواْ فَسَيَأْتِيهِمْ أَنْبَنَوُاْ مَا كَانُواْ بِهِ عِيَسْتَهْزِءُ ونَ ﴿ أَوَلَمْ يَرَوَاْ إِلَى ٱلْأَرْضِ كُمْ أَنْبَتْنَا فِيهَا مِن كُلِّ ذَوْجٍ كَرِيمٍ ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَقَّ وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُّؤْمِنِينَ ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُو الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ ﴿ وَمِنْ كُلِّ زَوْجٍ كَرِيمٍ ﴿ إِنَّ لَكَ لَهُو الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ ﴿ وَإِذْ نَادَىٰ رَبُّكَ مُوسَى أَنِ الْتِ الْقَوْمَ الظَّلِينَ ﴿ وَ قَوْمَ فِرْعَوْنَ أَلَا يَتَقُونَ ﴿ وَإِنَّ رَبِّكَ لَمُوسَى قَالَ رَبِّ إِنِّي أَخَافُ أَن اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

واستهزءوا ولم يتأملوا بما فيه من المواعظ والعِبَر ﴿ فقد كذب وا فسيأتيهم أنباءُ ما كانوا به يستهز ون ﴾ أي فقد بلغوا النهاية في الإعراض والتكذيب فسوف يأتيهم عاقبة ما كذبوا واستهزءوا به ، ثم نبُّه تعالى على عظمة سلطانه ، وجلالة قدره في مخلوقاته ومصنوعاته ، الدالة على وحدانيته وكمال قدرته فقال ﴿أُولَـم يسروا إلى الأرض كم أنبتنـا فيهـا من كـل زوج ٍ كريم﴾ أي أولم ينظروا إلى عجائب الأرض كم أخرجنا فيها من كل صنف حسن محمود ، كثير الخير والمنفعة ؟ والاستفهام للتوبيخ على تركهم الاعتبار ﴿إِنَّ فِي ذَلْكَ لآيمة ﴾ أي إِنَّ في ذلك الإنبات لآية باهرة تدل على وحدانية الله وقدرته ﴿وما كان أكثرهم مؤمنين ﴾ أي وما كان أكثرهم يؤ من في علم الله تعالى ، فمع ظهور الدلائل الساطعة يستمر أكثرهم على كفرهم ﴿ وإن ربك لهو العزير الرحيم ﴾ أي هو سبحانه الغالب القاهر ، القادر على الانتقام ممن عصاه ، الرحيم بخلقه حيث أمهلهم ولم يعجّل لهم العقوبة مع قدرته عليهم قال أبو العالية : العزيز في نقمته ممن خالف أمره وعبَد غيره ، الرحيم بمن تاب إليه وأناب وقال الفخر الرازي : إنما قدم ذكر ﴿العزين على ﴿الرحيم ﴾ لأنه ربما قيل: إنه رحمهم لعجزه عن عقوبتهم ، فأزال هذا الوهم بذكر العزيز وهو الغالب القاهر ، ومع ذلك فإنه رحيم بعباده ، فإن الرحمة إذا كانت مع القدرة الكاملة كانت أعظم وقعاً (١) ﴿ وإذْ نادى ربك موسى ﴾ أي وأذكر يا محمد لأولئك المعرضين المكذبين من قومك حين نادى ربك نبيَّه موسى من جانب الطور الأيمن آمراً له أن يذهب إلى فرعون وملئه ﴿أَنْ أَنْتِ القوم الظالمين ﴾ أي بأن ائت هؤ لاء الظالمين الذين ظلموا أنفسهم بالكفر والمعاصي ، واستعباد الضعفاء من بني إسرائيل ﴿قـوم فرعـون﴾ أي هم قوم فرعون ، وهو عطف بيان كأن القوم الظالمين وقوم فرعون شيء واحد ﴿ أَلاَ يَتَقَــونَ ﴾ ؟ أي ألا يخافون عقاب الله ؟ وفيه تعجيب من غلوهم في الظلم وإفراطهــم في العدوان ﴿قَالَ رَبِّ إِنِّي أَخَافَ أَن يَكذِّبُونَ﴾ أي قال موسى يا ربِّ إني أَحاف أن يُكذِّبوني في أمر الرسالة ﴿ويضيـقُ صـدري﴾ أي ويضيق صدري من تكذيبهم أياي ﴿ولا ينطلـق لسـانـي﴾ أي ولا ينطلق لساني بأداء الرسالة على الوجه الكامل ﴿فأرسـل إلـى هـٰارون﴾ أي فأرسل إلى هارون ليعينني على تبليغ رسالتك قال المفسرون: التمس موسى العذر بطلب المعين بثلاثة أعذار كلُّ واحدٍ منها مرتب على ما قبله وهي : خوف التكذيب ، وضيق الصدر ، وعدم انطلاق اللسان ، فالتكذيبُ سببُ لضيق القلب ، وضيقُ القلب سببُ لتعسر الكلام ، وبـالأخص على من كان في لسانـه حُبْسـة كما في قولـه

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ٢٤/ ١٢٠ .

وَلَهُمْ عَلَىَّ ذَنْبٌ فَأَخَافُ أَن يَقْتُلُونِ ﴿ قَالَ كُلَّا فَآذْهَبَا بِعَايَلتِنَا ۖ إِنَّا مَعَكُم مُسْتَمِعُونَ ﴿ فَيْ فَأْتِيَا فِرْعَوْنَ فَقُولَا إِنَّا رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ١ أَنْ أَرْسِلْ مَعَنَا بَنِي إِسْرَءِيلَ ١ قَالَ أَلَمْ نُرَبِّكَ فِينَا وَلِيدًا وَلَبِثْتَ فِينَا مِنْ عُمُوكَ سِنِينَ ١٥ وَفَعَلْتَ فَعَلْتَكَ ٱلَّتِي فَعَلْتَ وَأَنتَ مِنَ ٱلْكَنفِرِينَ ١٥ قَالَ فَعَلْتُهَآ إِذًا وَأَنا مِنَ ٱلضَّالِّينَ ١٥ فَفَرَرْتُ مِنكُرْ لَمَّا خِفْتُكُرْ فَوَهَبَ لِي رَبِّي حُكْمًا وَجَعَلَنِي مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ وَيِلْكَ نِعْمَةٌ ثَمَنُّهَا عَلَى أَنْ عَبَّدتَّ ﴿وَاحَلُلْ عُقَدةً مِن لَسَانِي يَفْقَهُوا قُولِي﴾ ثم زاد اعتذاراً آخـر بقولـه ﴿وَلَهُمْ عَلْـيٌّ ذَنْبٌ فَأَخَافُ أَنْ يقتلون ﴾ أي ولفرعون وقومه عليُّ دعوى ذنب وهو أني قتلت منهم قبطياً فأخاف أن يقتلوني به ﴿قال كـ لأَّ أي قال الله تعالى له : كلاّ لن يقتلوك قال القرطبي : وهو ردعٌ وزجر عن هذا الظن ، وأمرٌ بالثقة بالله تعالى أي ثقُّ بالله وانزجر عن خوفك منهم فإنهم لا يقدرون على قتلك(١) ﴿فاذهب بآياتنا ﴾ أي اذهب أنت وهارون بالبراهين والمعجزات الباهرة ﴿ إِنَّا معكم مستمعون ﴾ أي فأنا معكما بالعون والنصرة أسمع ما تقولان وما يجيبكما به ، وصيغةُ الجمع « معكم » أريد به التثنية فكأنهما لشرفهما عند الله عاملهما في الخطاب معاملة الجمع تشريفاً لهما وتعظيماً (٢) ﴿ فَأْتِينَا فَرَعُونَ فَقُولًا إِنَّا رَسُولُ رَبّ العالمين ﴾ أي فائتيا فرعون الطاغية وقولا له : إنا مرسلان من عند رب العالمين إليك لندعوك إلى الهدى ﴿أَنْ أرسل معنا بنبي إسرائيل ﴾ أي أطلق بنبي إسرائيل من إسارك واستعبادك وخلِّ سبيلهم حتى يذهبوا معنا إلى الشام ﴿قال ألم نربك فينا وليداً ﴾ في الكلام حذف يدل عليه المعنى تقديره: فأتياه فبلغاه الرسالة فقال فرعون لموسى عندئندٍ: ألم نربك في منازلنا صبياً صغيراً ؟ قصد فرعون بهذا الكلام المنَّ على موسى والاحتقار له كأنه يقول: ألست أنت الذي ربيناك صغيراً وأحسنًا إليك فمتى كان هذا الأمر الذي تدّعيه ؟ ﴿ ولبثت فينا من عمرك سنين ﴾ أي ومكثت بين ظهرانينا سنين عديدة نحسن إليك ونرعاك ؟ قال مقاتل : ثلاثين سنة ﴿وفعلتَ فعلتَكَ التي فعلتَ ﴾ أي فجازيتنا على أن ربيناك أن كفرت نعمتنا وقتلتَ منا نفساً ؟ والتعبيرُ بالفعلة لتهويل الواقعة وتعظيم الأمر ، ومرادُه قتل القبطي ﴿وأنت من الكافريس ، أي وأنت من الجاحدين لإنعامنا الكافرين بإحساننا قال ابن عباس : من الكافرين لنعمتي إذ لم يكن فرعون يعلم ما الكفر(١) ﴿قال فعلتُها إذاً وأنا من الضالين ﴾ أي قال موسى : فعلت تلك الفعلة وأنا من المخطئين لأنني لم أتعمد قتله ولكن أردت تأديبه ، ولم يقصد عليه السلام الضلال عن الهدى لأنه معصوم منذ الصغر وقال ابن عباس : ﴿ وأنا من الضالين ﴾ أي الجاهلين ﴿ ففررتُ منكم لَّما خفتكم ﴾ أى فهربت إلى أرض مدين حين خفت على نفسى أن تقتلوني وتؤ اخذوني بما لا أستحقه ﴿ فوهب ليِّي ربي حُكماً ﴾ أي فأعطاني الله النبوة والحكمة ﴿ وجعلني من المرسلين ﴾ أي واختارني رسولاً إليك ، فإن آمنت سلمت ، وإن جحدت هلكت ﴿وتلك نعمة تَمنُّها عليَّ أَنْ عبَّدت بني

<sup>(</sup>١) القرطبي ٩٢/١٣ . (٢) هذا ما خرَّج به سيبويه رحمه الله الآية نقلاً عن البحر المحيط ٧/٨ .

<sup>(</sup>٢) وقال الحُسن : يريد إنكَ من الكافرين بالوهيتي ورجح الطبري قول ابن عباس وهو الأظهر .

بَنِيَ إِسْرَاءِيلَ ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ قَالَ رَبُّ ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَّ أَلْا يَسْتَمِعُونَ ﴿ قَالَ رَبُّكُمْ وَرَبُ ءَابَآبٍكُو ٱلْأَوْلِينَ ﴿ قَالَ إِنَّ رَسُولَكُو الَّذِي مُوقِنِينَ ﴿ قَالَ لِمَنْ حَوْلَهُ وَأَلا تَسْتَمِعُونَ ﴿ قَالَ رَبُّ كُمْ وَرَبُ ءَابَآبٍكُو ٱلْأَوْلِينَ ﴿ قَالَ إِنَّ رَسُولَكُو اللَّذِي مَوْقِينِ وَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

إسرائيل ﴾ أي كيف تمن علي بإحسانك إلي وقد استعبدت قومي (١) ؟ في تعده نعمة ما هو إلا نقمة قال ابن كثير : المعنى ما أحسنتَ إليَّ وربيتني مقابل ما أسأتَ إلى بني إسرائيل فجعلتهم عبيداً وخدماً ، أفيفي إحسانك إلى رجل واحد منهم بما أسأت إلى مجموعهم (٢) ؟ وقال الطبري: أي أتمن علي أن اتخذت بني إسرائيل عبيداً (٣) ؟ ﴿ قـال فرعونُ وما ربُّ العالمين ﴾ أي قال فرعون متعالياً متكبراً : من هو هذا الذي تزعم أنه ربُّ العالمين ؟ هل هناك إلـهُ غيري ؟ لأنه كان يجحد الصانع ويقول لقومه ﴿ما علمتُ لكم من إله غيري ﴿ قال ربُّ السمواتِ والأرض وما بينهما ﴾ أي قال موسى : هو خالق السموات والأرض ، والمتصرف فيهما بالإحياء والإعدام ، وهو الذي خلق الأشياء كلها من بحار وقفار ، وجبالٍ وأشجار ، ونباتٍ وثهار ، وغير ذلك من المخلوقات البديعة ﴿إن كنتم موقنين ﴾ أي إن كانت لكم قلوب موقنة ، وأبصار نافذة ، فهذا أمر ظاهر جلي ﴿قال لمن حوله ألا تستمعون ﴾ أي قال فرعون لمن حوله من أشراف قومه على سبيل التهكم والاستهزاء : ألا تسمعون جوابه وتعجبون من أمره ؟ أسأله عن حقيقة الله فيجيبني عن صفاته ، فأجاب موسى وزاد في البيان والحجة ﴿قــال ربكــم وربُّ آبائكــم الأوليه في هو خالقكم وخالق آبائكم الذين كانوا قبلكم ، فوجودكم دليل على وجود القادر الحكيم ، عدلَ عن التعريف العام إلى التعريف الخاص لأنَّ دليل الأنفس أقرب من دليل الآفاق ، وأوضح عند التأمل ﴿وفي أنفسكم أفلا تبصرون﴾ فعند ذلك غضب فرعون ونسب موسى إلى الجنون ﴿قُـال إن رسولكم الندي أرسل إليكم لمجنون ، سمًّاه رسولاً استهزاءً وأضافه إلى المخاطبين استنكافاً من نسبته له أي إن هذا الرسول لمجنون لا عقل له ، أسأله عن شيء فيجيبني عن شيء ، فلم يحفل موسى بسخرية فرعون وعاد إلى تأكيد الحجة بتعريف ثالث أوضح من الثاني ﴿قال ربُّ المشرق والمغرب وما بينهما إن كنتم تعقلون ﴾ أي هو تعالى الذي يطلع الشمس من المشرق و يجعلها تغرب من المغرب ، وهذا مشاهد كل يوم يبصره العاقل والجاهل ولهذا قال ﴿إن كنتم تعقلون ﴾ أي إن كان لكم عقول أدركتم أن هذا لا يقدر عليه إلا ربُّ العالمينِ ، وهذا من أبلغ الحجج التي تقصم ظهر الباطل كقول إبراهيم في مناظرة النمروذ ﴿قال إبراهيم فإنَّ الله يأتي بالشمس من المشرق فائتِ بها من المغرب فبهت الذي كفر \* ولما انقطع فرعون وأبلس في الحجة رجع إلى الاستعلاء متوعداً بالبطش والعنف ﴿قَـالَ لَتُـنَ اتْخَـذْتُ إِلْهَا غَيـري الأجعلنـك مـن المسجونيـن﴾ أي لئن اتخذت رباً غيري الألقينـك في غياهب السجن قال المفسرون : وكان

<sup>(</sup>١) هذا معنى ما قاله مقاتل . (٢) ابن كثير المختصر ٢/ ٦٤٥ . (٣) الطبري ١٩/ ٤٣ .

سجنه شديداً يحبِس الشخص في مكان تحت الأرض وحده لا يبصر ولا يسمع فيه أحداً حتى يموت ولهذا لم يقل « لأسجننَّك » وإنما قال لأجعلنك من المسجونين لأن سجنه كان أشدُّ من القتل قال في التسهيل : لما أظهر فرعونُ الجهل بالله فقال ﴿وما ربُّ العالمين﴾ أجابه موسى بقوله ﴿ربُّ السموات والأرض﴾ فِقال ﴿ أَلاَ تَسْتَمُعُـونَ ﴾ ؟ تعجباً من جوابه ، فزاد موسى في إقامة الحجة بقوله ﴿ ربكم وربُّ آبائكم الأوليـن﴾ لأن وجود الإنسان وآبائه أظهرُ الأدلة عند العقلاء ، وأعظم البراهين ، فإن أنفسهم أقـرب الأشياء إليهم فيستدلون بها على وجود خالقهم ، فلم ظهرت هذه الحجة حاد فرعون عنها ونسب موسى إلى الجنون مغالطةً منه ، وأيَّده بالازدراء والتهكم في قوله ﴿إن رسولكم الذي أرسل إليكم لمجنون﴾ فزاد مُوسَى في إقامة الحجة بقوله ﴿ربُّ المشـرق ِ والمغرب﴾ لأن طلوع الشمس وغروبها آية ظاهرة لا يمكن أحداً جحدها ولا أن يدعيها لغير الله ، فلما انقطع فرعون بالحجة رجع إلى الاستعلاء والتغلب فهدُّده بالسجن ، فأقام موسى عليه الحجة بالمعجزة وذكرها له بتلطف طمعاً في إيمانه(١) ﴿قــال أو لو جئتــك بشــيء مبين ﴾ أي أتسجنني ولو جئتك بأمر ظاهر ، وبرهان قاطع تعرف به صدقي ؟ ﴿قال فائتِ بـــه إن كنت من الصادقين ﴾ أي فائت بما تقول إن كنت صادقاً في دعواك ﴿ فألقى عصاه فإذا هي ثعبان مبين ﴾ أي رمى موسى عصاه فإذا هي حية عظيمة في غاية الجلاء والوضوح ، ذات قوائم وفم كبير وشكل هائل مزعج ﴿ونرع يده فإذا هي بيضاء للناظرين ﴾ أي وأخرج يده من جيبه فإذا هي تتلألأ كالشمس الساطعة ، لها شعاع يكادُ يعشي الأبصار ويسد الأفق ﴿قال للملاحول هذا لساحر مبين ﴾ أي قال فرعون لأشراف قومه الذين كانوا حوله: إن هذا لساحرٌ عظيم بارعٌ في فنَّ السحر . . أراد أن يُعمِّي على قومه تلك المعجزة برميه بالسحر خشية أن يتأثروا بما رأوا ﴿يريد أن يخرجكم من أرضكم بسحره ﴾ أي يريد أن يستولي على بلادكم بسحره العظيم ﴿فهاذا تأمرون﴾ أي فبأي شيء تأمروني وبما تشيرون عليٌّ أن أصنع به ؟ لما رأى فرعون تلـك الآيات الباهرة خاف على قومه أن يتبعوه ، فتنـزُّل إلى مشاورتهم بعد أن كان مستبداً بالرأي والتدبير ﴿قالوا أرجه وأضاه﴾ أي أخَّر امرهما ﴿وابعث في المدائن حاشريان الله أي وأرسل في أطراف مملكتك من يجمع لك السحرة من كل مكان ﴿ يأتموك بكل سحّار عليم اي يجيئوك بكل ساحر ماهر ، عليم بضروب السحر قال ابن كثير : وكان هذا من تسخير الله تعالى ليجتمع الناس في صعيد واحد ، وتظهر آيات الله وحججه وبراهينه على الناس في النهار جهرة (٢) (١) ابن كثير ٢/ ٦٤٦ المختصر . (١) الطبري ١٩/ ٤٦ . (٢) ابن كثير ٢/ ٦٤٧ المختصر .

﴿ فجمع السحرة لميقاتِ يوم معلوم ﴾ أي فاجتمع السحرة للموعد المحدَّد وهو وقت الضحى من يوم الزينة ، وهو الوقت الذي حدَّده موسى ، ليظهر الحق ويزهق الباطل على رءوس الأشهاد كما قال تعالى ﴿قال موعدكم يوم الزينة وأن يُحْشر الناس ضحى ﴿ وقيل للناس هل أنتم مجتمعون لعلَّنا نتَّبعُ السحرة إن كانوا هم الغالبين ﴾ أي قيل للناس: بادروا إلى الإجتاع لكي نتبع السحرة في دينهم إن غلبوا موسى ﴿ فلما جاء السحرة قالوا لفرعون أئن لنا الأجرا إن كنا نحن الغالبين ﴾ أي إن غلبنا بسحرنا موسى فهل تكرمنا بالمال والأجر الجزيل؟ ﴿قـال نعـم وإنكـم إذاً لمـن المقربيـن﴾ أي قال لهم فرعون : نعم أعطيكم ما تريدون وأجعلكم من المقربين عندي ومن خاصة جلسائي ﴿قال لهم موسى ألقوا ما أنتم ملقون ﴾ في الكلام إيجاز دلَّ عليه السياق تقديره: فقالوا لموسى عند ذلك إمَّا أن تُلقي وإما أن نكون نحن الملقين كما ذكر في الأعراف فأجابهم موسى بقوله ﴿ أَلْقُـوا مَا أَنْتُـم مَلْقُـونَ ﴾ أي ابدَّءوا بإلقاء ما تريدون فأنا لا أخشاكم ، قاله ثقةً بنصرة الله له وتوسيلاً لإظهار الحيق ﴿ فألقوا حبالهُم وعصيَّهُم وقالوا بعزة فرعون إنا لنحن الغالبون﴾ أي فألقوا ما بأيديهم من الحبال والعصيي وقالوا عند الإِلقاء نقسم بعظمة فرعون وسلطانه إنّا نحن الغالبون لموسى ﴿فألقَـى موسـى عصـاه فإذا هـي تلقـف ما يأفـكـون﴾ أي فألقى موسى العصى فانقلبت حية عظيمة فإذا هي تبتلع وتزدرد الحبال والعصي التي اختلقوها باسم السحر حيث خيلوها للناس حيات تسعى ، وسمّى تلك الآشياء إفكاً مبالغة ﴿ فألقي السحرةُ ساجدين ﴾ أي سجدوا للهِ رب العالمين ، بعدما شاهدوا البرهان الساطع ، والمعجزة الباهرة ﴿قَـالُـوا آمنـا بـربّ العالميـن ۞ ربٌّ موســـى وهـــارون﴾ أي وقالوا عند سجودهم آمنا بالله العزيز الكبير الذي يدعونا إليه موسى وهارون قال الطبري : لما تبيُّـن للسحرة أن الذي جاءهم به موسى حقٌّ لا سحر ، وأنه مما لا يقدر عليه غيرُ الله الذي فطر السموات والأرض ، خرّوا لوجوههم سجداً لله مذعنين له بالطاعة قائلين: آمنا برب العالمين الذي دعانا موسى لعبادته ، دون فرعون وملئه(١) ﴿قال آمنتم لـ ه قبل أن آذن لكم ﴾ أي قال فرعون للسحرة : آمنتم لموسى قبل أن تستأذنوني ؟ ﴿إنه لكبيركم الذي علَّمكم السحر ﴾ أي إنه

<sup>(</sup>١) الطبري ١٩/ ٤٦ .

ٱلسِّحْرَ فَلَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ۚ لَأَقَطِّعَنَ أَيْدِيكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ مِنْ خِلَفٍ وَلَأْصَلِّبَنَّكُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ قَالُواْ لَاضَـٰيَّرَ إِنَّاۤ إِلَىٰ وَبِنَا مُنقَلِبُونَ ﴿ قَالُواْ لَاضَـٰيَّرَ إِنَّا اَكُنُواْ مَا لَمُؤْمِنِينَ ﴾ وَيَعْلَمُ مُنقَلِبُونَ ﴿ وَيَا نَظْمَعُ أَنْ يَغْفِرَ لَنَا رَبِّنَا خَطَيْكَنَاۤ أَنْ كُنّاۤ أَوْلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞

رئيسكم الذي تعلمتم منه السحر وتواطأتم معه ليظهر أمره ، أراد فرعون بهذا الكلام التلبيس على قومه لئلا يعتقدوا أن السحرة آمنوا عن بصيرة وظهور حق قال ابن كثير : وهذه مكابرة يعلم كل أحد بطلانها ، فإنهم لم يجتمعوا بموسى قبل ذلك اليوم ، فكيف يكون كبيرهم الذي أفادهم صناعة السحر ؟ هذا لا يقوله عاقل (۱) ، ثم توعدهم بقوله فالسوف تعلمون أي سوف تعلمون عند عقابي وبال ما صنعتم من الإيمان به فلأقطعن أيديكم وأرجلكم من خلاف أي لأقطعن يد كل واحد منكم اليمنى ورجله اليسرى فولأصلب أي ولأصلب كل واحد منكم على جذع شجرة وأتركه حتى الموت اليسرى فولأصلب إنا إلى ربنا منقلبون أي لا ضرر علينا في وقوع ما أوعدتنا به ، ولا نبالي به لأننا نرجع فالى ربنا مؤ ملين غفرانه فإنا نطمع أن يغفر لنا ربنا خطايان أي إنا نرجو أن يغفر لنا الله ذنوبنا التي سلفت منا قبل إيماننا به فلا يعاقبنا بها فأن كنا أول المؤمنيين أي بسبب أن بادرنا قومنا إلى الإيمان وكنا أول من آمن بموسى .

البَكَكُاغَــة: تضمنت الآيات وجوهاً من البلاغة والبديع نوجزها فيما يلي:

١ ـ الكناية اللطيفة ﴿ فظلت أعناقهم لها خاضعين ﴾ كنتى به عن الذل والهوان الذي يلحقهم بعد العز والكبرياء .

- ٢ ـ الوعيد والتهديد ﴿فسيأتيهـم أنباء ما كانوا بـه يستهزئون﴾ .
- ٣ التوبيخ ﴿أُولُـم يـروا إلى الأرض﴾ الاستفهام للتوبيخ على تركهم النظر بعين الاعتبار .
  - ٤ ـ المقابلة اللطيفة بين ﴿ويضيق صدري﴾ ﴿ولا ينطلق لساني﴾ .
    - جناس الاشتقاق ﴿رسول . . وأرسل ﴾ .

٦- الجناس الناقص ﴿وفعلتَ فعْلتك﴾ فقد اتفقت الحروف بين ﴿فعلتَ وبين فعْلة﴾ واختلف الشكل فأصبح جناساً غيرتام .

٧ ـ الإيجاز بالحذف ﴿قال ألم نربك فينا وليـداً ﴾ دلَّ على هذا الحذف السياق تقديره فأتيا فرعون فقالا له ذلك فقال لموسى ﴿ألـم نربّك ﴾ وكذلك هناك إيجاز في ﴿فأرسـل إلى هارون ﴾ قال الزمخشري : أصله أرسل جبريل إلى هارون واجعله نبياً وآزرني به واشدد به عضدي فأحسـن في الاختصـار غاية الإحسان (١) .

<sup>(</sup>١) الكشاف ٣/ ٢٣٨ .

٨ ـ صيغة التعجيب ﴿أَلَا تُستمعونَ﴾ .

٩ ـ التأكيد بإن واللام لأن السامع متشكك ومتردد ﴿إن رسولكم الذي أرسل إليكم لمجنون ﴾
 ومثله قول السحرة في بدء المناظرة ﴿إنّا لنحن الغالبون ﴾ وهذا من خصائص علم البيان .

10 ـ الطباق بين ﴿ المشرق . . والمغرب ﴾ ثم توافق الفواصل وهو من السجع البديع .

لطيف : إن قيل كيف قال موسى في بدء مناظرته لفرعون وقومه ﴿إن كنتم موقنين﴾ ثم قال آخراً ﴿إن كنتم موقنين﴾ ثم قال آخراً ﴿إن كنتم تعقلون﴾ فالجواب أنه تلطّف ولاين أولاً طمعاً في إيمانهم ، فلما رأى منهم العناد والمغالطة وبخهم بقوله ﴿إن كنتم تعقلون﴾ وجعل ذلك في مقابلة قول فرعون ﴿إن رسولكم لمجنون﴾ فسلك موسى طريق الحكمة .

قال الله تعالى : ﴿وأوحينا إلى موسى أن أسر بعبادي . . إلى . . وإن ربك لهو العزيز الرحيم ﴾ من آية (٢٥) إلى نهاية آية (١٠٤) .

المنكاسكية: ذكر الله سبحانه وتعالى في هذه السورة سبع قصص: أولها قصة موسى وهارون ، وثانيها قصة إبراهيم ، وثالثها قصة نوح ، ورابعها قصة هود ، وخامسها قصة صالح وسادسها قصة لوط وسابعها قصة شعيب ، وكل تلك القصص لتسلية الرسول على على المشركين ، ولا تزال الآيات تتحدث عن قصة موسى عليه السلام .

اللغ بَن ﴿ أُسَرِ ﴾ من الأسراء وهو السير ليلاً فلا يقال لمن سار نهاراً أسرى وإنما هو خاص الليل ﴿ شردَمة ﴾ الشردَمة : الجمع القليل الحقير والجمع شرادَم قال الجوهري : الشردَمة الطائفة من الناس ، والقطعة من الشيء ، وثوب شرادَم أي قطع (١) ﴿ أَزَلْفَنا ﴾ قرَّ بنا ومنه ﴿ وأَزَلْفَت الجنة للمتقين ﴾ أى قُرَّ بت قال الشاعر :

وكل يوم مضى أو ليلة سلفت فيها النفوس إلى الأجال تردلف (١) وكل يوم مضى أو ليلة سلفت فيها النفوس إلى الأجال تردلف (١) وفك بكيوا كبكب الشيء: قلب بعضه على بعض قال ابن عطية: وهو مضاعف من كب وهذا قول الجمهور مثل صرّ، وصر صر، وقال الزمخشري: الكبكبة: تكرير الكب جُعل التكرير في اللفظ دليلاً على التكرير في المعنى كأنه إذا ألقي في جهنم ينكب مرة بعد مرة حتى يستقر في قعرها (١٠) (حميم) الحميم: الصديق الخالص الذي يهمه ما أهم ك (كرة) الكرة: العودة والرجوع مرة أخرى.

## \* وَأُوْحَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ أَنْ أُسِرِ بِعِبَادِى إِنَّكُمْ مُنَّبَعُونَ (١٠)

النفسِ أَيْ : ﴿ وَأُوحِينَا إِلَى مُوسَى أَنْ أَسَرِ بَعْبَادِي ﴾ أي أمرنا مُوسَى بطريق الوحي أن يسير ليلاً إلى جهة البحر ببني إسرائيل قال القرطبي : أمر الله مُوسَى أن يُخرِج ببني إسرائيل ليلاً ، وسمّاهم عباده لأنهم آمنوا بموسى (٤) ﴿ إِنكُم مَتَّبِعُونَ ﴾ أي يتبعكم فرعون وقومه ليردُّوكم إلى أرض مصر ويقتلوكم لأنهم آمنوا بموسى (٤) ﴿ إِنكُم مَتَّبِعُونَ ﴾ أي يتبعكم فرعون وقومه ليردُّوكم إلى أرض مصر ويقتلوكم

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٠١/١٣ . (٢) التفسير الكبير ١٤٠/٢٤ . (٣) الكشاف ٢٥٣/٣ . (٤) القرطبي ١٠٠/١٣ .

فَأَرْسَلَ فِرْعَوْنُ فِي الْمَدَآيِنِ حَاشِرِينَ ﴿ إِنَّ هَنَوُلاَ وَلَشِرْذِمَةٌ قَلِيلُونَ ﴿ وَإِنَّا الْمَالَةِ إِنَّا الْمَدَآيِنِ حَاشِرِينَ ﴿ وَ إِنَّا الْمَدَانِ وَالْمَالَةِ الْمَدَوْرِ وَمَقَامِ كَرِيمِ ﴿ وَهِ خَالُونَ وَقَ وَأَوْرَثَنَاهَا بَنِي حَالَا وَأَوْرَثَنَاهَا بَنِي حَالَا وَأَوْرَثَنَاهَا بَنِي عَلَا وَقَى اللَّهُ وَمَ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللِّهُ وَاللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَالل

﴿ فأرسل فرعونُ في المدائن حاشرين ﴾ أي أرسل فرعون في طلبهم حين أخبر بمسيرهم وأمر أن يجمع له الجيش من كل المُدُن قائلاً لهم ﴿إِنَّ هـؤلاء لشرذمةٌ قليـلون﴾ أي طائفة قليلة قال الطبري: كان بنو إسرائيل ستائة وسبعين ألفاً(١) ولكنه قلَّ لهم بالنسبة إلى كثرة جيشه ﴿وإنهـم لنـا لغائظـون﴾ أي وإنهـم يفعلون أفعالاً تغيظنا وتضيق صدورنا ﴿وَإِنَّا لَجْمَيْعٌ حاذرون﴾ أي ونحن قوم متيقظون منتبهون ، من عادتنا التيقُّظ والحذر ، واستعمالُ الحزم في الأمور قال الزمخشري : وهذه معاذير اعتذر بها إلى قومه لئلا يُظنُّ به ما يكسر من قهره وسلطانه(١) ، قال تعالى ﴿فأخرجناهـم مـن جناتٍ وعيـون﴾ أي أخرجنا فرعون وقومه من بساتين كانت لهم وأنهار جارية ﴿وكنوز ومقام كريم ﴾ أي وأخرجناهم من الأموال التي كنزوها من الذهب والفضة ، ومن المنازل الحسنة والمجالس البهية ﴿كذَّكُ وأُورِثناهُا بنسي إسرائيل﴾ أي مثل ذلك الإخراج الذي وضعناه فعلنا بهم ، وأورثنا بني إسرائيل ديارهم وأموالهم بعد إغراق فرعون وقومه ﴿فأتبعوهم مشرقين ﴾ أي فلحقوهم وقت شروق الشمس ﴿فلما تراءى الجمعان ﴾ أي فلما رأى كلُّ منهما الآخر ، والمراد جمعُ موسى وجمع فرعـون ﴿قـال أصـحـابُ موســى إنَّـا لمُـدركون﴾ أي مُلحقون يلحقنا فرعون وجنوده فيقتلوننا ، قالوا ذلك حين رأوا فرعون الجبار وجنوده وراءهم ، والبحر أمامهم ، وساءت ظنُونهُم ﴿قال كله أي قال موسى كلاًّ لن يدركوكم فارتدعوا عن مثل هذا الكلام وانزجروا ﴿إنَّ معني ربني سيهدين ﴾ إنَّ ربي معي بالحفظ والنصرة ، وسيهدينني إلى طريق النجاة والخلاص قال الرازي : قـوَّى نفوسهم بأمرين : أحدهما أن ربه معه وهذا دلالة النصرة والتكفل بالمعونة والثاني قوله ﴿سيهديـن﴾ أي إلى طريق النجاة والخلاص ، وإذا دلُّـه على طريق نجاته وهلاك أعدائه فقد بلغ النهاية في النصرة (٣) ﴿فأوحينا إلى موسى أن اضرب بعصاك البحر ﴾ أي أمرنا موسى بطريق الوحي أن يضرب البحر بعصاه ﴿فانفلــق﴾ أي فضربه فانشق وانفلق ﴿فكـان كـل فِـرق كالـطـود العظيم ﴾ أي فكان كل جزء منه كالجبل الشامخ الثابت قال ابن عباس : صار فيه اثنا عشر طريقاً لكل سبطٍ منهم طريق (٤) ﴿ وأزلفنا ثَـمُّ الآخريـن ﴾ أي وقر بنا هناك فرعون وجماعته حتى دخلوا البحر على إثر دخول بني إسرائيل ﴿وأنجينا موسى ومن معه أجمعيـن﴾ أي أنجينا موسى والمؤ منين معه جميعاً ﴿ثـم

<sup>(</sup>١) الطبري ٢١/ ٤٦ . (٢) الكشاف ٣/ ٢٤٨ . (٣) التفسير الكبير ٢٤/ ١٣٨ . (٤) ابن كثير المختصر ٢/ ٦٤٩ .

مُمَّ أَغْرَقُنَا ٱلْآخَرِينَ ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُّ قُمِنِينَ ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ لَمُوالْمَ الْعَزِيزُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ لَمُوالْمَ الْعَزِيزُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ وَاتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأً إِبْرَاهِيمَ ﴾ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ عِمَا تَعْبُدُونَ ﴿ قَالُواْ نَعْبُدُأَصْنَامًا فَنَظُلُ لَمَا عَنصَيفِينَ ﴾ وَاتْلُ عَلَيْهِ نَبَا إِبْرَاهِيمَ ﴾ وَالْكَ يَفْعَلُونَ ﴾ وَاتْلُ عَلَيْهِ وَقَوْمِهِ عِمَا تَعْبُدُونَ ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَقَوْمِهِ عَمَا تَعْبُدُونَ ﴾ قَالُواْ بَلْ وَجَدْنَا عَابَاءَ نَا كَذَالِكَ يَفْعَلُونَ فِي اللَّهُ مَا كُنتُمْ تَعْبُدُونَ ﴿ إِنَّ الْمُعْدَالِكُونَ وَ إِنْ مَا اللَّهُ وَمُونَ اللَّهُ عَلَونَ اللَّهُ عَلَيْ أَنْهُمْ عَدُولًا إِلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ مُعُونَا مَنْ مُ اللّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَمُولَى اللَّهُ عَلَونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

أغرقنا الآخريين﴾ أي أغرقنا فرعون وقومه قال المفسرون : لما انفلق البحر جعله الله يبَســـاً لموسى وقومه ، وصار فيه اثنا عشر طريقاً ووقف الماء بينها كالطود العظيم ، فلما خرج أصحاب موسى وتكامل دخول أصحاب فرعون أمر الله البحر أن يطبق عليهم فغرقوا فيه ، فقال بعض أصحاب موسى : ما غرق فرعون ! فنبذ على ساحل البحر حتى نظروا إليه ﴿إنَّ في ذلك لآيــة﴾ أي إنَّ في إغراق فرعون وقومه لعبرة عظيمة على إنجاء الله لأوليائه ، وإهلاكه لأعدائه ﴿وماكان أكثرهم مؤمنيه أي ومع مشاهدة هذه الآية العظمى لم يؤمن أكثر البشر ، وفيه تسلية للنبي ﷺ ووعيدٌ لمن عصاه ﴿وَإِنَّ رَبُّكُ لَهُــو العــزيــز الرحيم ﴾ أي المنتقم من أعدائه الرحيم بأوليائه ﴿واتل عليهم نبأ إبراهيم ﴾ هذه بداية قصة إبراهيم أي اقصص عليهم يا محمد خبر إبراهيم الهام وشأنه العظيم (١) ﴿إذ قال لأبيه وقومه ما تعبدون ﴾ أي حين قال لأبيه وعشيرته أيَّ شيءٍ تعبدون ؟ سألهم مع علمه بأنهم يعبدون الأصنام ليبيِّن لهم سفاهة عقولهم في عبادة ما لا ينفع ، ويقيم عليهم الحجة ﴿قالوا نعبد أصناماً فنظل لها عاكفين ﴾ أي نعبد أصناماً فنبقى مقيمين على عبادتها لا نتركها ، قالوا ذلك على سبيل الابتهاج والافتخار ، وكان يكفيهم أن يقولوا : نعبد الأصنام ولكنهم زادوا في الوصف كالمفتخر بما يصنع ﴿قَـالُ هَـلُ يَسْمَعُونَكُـمُ إِذْ تَدْعُـونَ﴾ أي قال لهم إبراهيم على سبيل التبكيت والتوبيخ : هل يسمعون دعاءكم حين تلجأون إليهم بالدعاء ؟ ﴿أُو ينفعونكم أو يضرون﴾ أي وهل يبذلون لكم منفعة ، أو يدفعـون عنكم مضـرة ؟ ﴿قالــوا بــل وجدنــا آباءناكذلك يفعلون ﴾ أي وجدنا آباءنا يعبدونهم ففعلنا مثلهم قال أبو السعود: اعترفوا بأنها لا تنفع ولا تضر بالمرَّة ، واضطروا إلى إظهار الحقيقة وهي أنه لا سند لهم سوى التقليد (٢) ، وهذا من علامات انقطاع الحجة ﴿قَالَ أَفْرَأَيْتُم مَا كُنْتُم تَعْبُدُونَ ۞ أَنْتُم وآباؤكُم الأقدمُونَ ۞ أَي قَالَ إِبْرَاهِيم : أَفْرَأَيْتُم هَذْهُ الأصنام التي عبدتموها من دون الله أنتم وآباؤكم الأولون ؟ ﴿ فَإِنَّهُ مَ عَدُوًّ لَــي إِلاَّ رَبُّ العالميــن ﴾ أي فإن هذه الأصنام أعداء لي لا أعبدهم ، ولكن أعبد الله ربُّ العالمين فهو وليي في الدنيا والآخرة ، أسنــد العداوة لنفسه تعريضاً بهم وهو أبلغ في النصيحة من التصريح ﴿الَّذِي خَلَقْنَـي فَهُـو يَهْدِيـن﴾ أي اللهُ

<sup>(</sup>١) قال الفخر الرازي : ذكر تعالى في أول السورة حزن النبي على بسبب كفر قومه ، ثم ذكر قصة موسى ليعرف محمد أن مثل تلك المحنة كانت حاصلة لموسى ، ثم ذكر عقبها قصة إبراهيم ليعرف محمد أيضاً أن حزن إبراهيم بهذا السبب كان أشد من حزنه ، لأن من عظيم المحنة على إبراهيم أن يرى أباه وقومه في النار وهو لا يتمكن من إنقاذهم إلا بالدعاء والتنبيه .التفسير الكبير ١٤٢/٢٤ (٢) أبو السعود ٤/ ١٠٩ .

وَالَّذِى هُوَ يُطْعِمُنِي وَيَسْفِينِ ﴿ وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُو يَشْفِينِ ﴿ وَالَّذِى يُمِيتُنِي ثُمَّ يُحْيِينِ ﴿ وَالَّذِى اللَّهِ وَاللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَ

الذي خُلقني هو الذي يهديني إلى طريق الرشاد لا هذه الأصنام ﴿والـذي هـو يطعمنـي ويسقيـن ﴾ أي هو تعالى الذي يرزقني الطعام والشراب فهو الخالق الرازق الذي ساق المُـزْن ، وأنزل المطر ، وأخرج به أنواع الثمرات رزقاً للعباد ﴿ وَإِذَا مرضتُ فَهِ و يشفين ﴾ أي وإذا أصابني المرض فإنه لا يقدر على شفائي أحدٌ غيره ، وإنما أسند المرض إلى نفسه ﴿مرضتُ ﴾ وأسند الشفاء إلى الله رعايةً للأدب ، وإلاّ فالمرض والشفاء من الله جل وعلا فاستعمل في كلامه حسن الأدب ﴿والـذي يميتنـي ثم يحييـن ﴾ أي وهو تعالى المحيي المميت لا يقدر على ذلك أحد سواه ، يميتني إذا شاء ثم يحييني إذا أراد بعد مماتي ﴿والـذي أطمع أن يغفر لي خطيئتي يـوم الديـن﴾ أي أرجو من واسع رحمته أنَّ يغفر لي ذنبي يوم الحسابُ والجزاء حيث يُجازى العباد بأعمالهم، وفيه تعليم للأمة أن يستغفروا من ذنوبهم ويقرُّوا بخطاياهم ﴿رب هب لي حُكماً وألحقني بالصالحيين في أي هب لي الفهم والعلم وألحقني في زمرة عبادك الصالحين ﴿ واجعل لي لسانَ صدق ﴾ أي اجعل لي ذكراً حسناً وثناءً عاطراً ﴿في الآخرين ﴾ أي فيمن يأتي بعدي إلى يوم القيامة ، أُذكر به ويُقتدى بي(١) قال ابن عباس : هو اجتاعُ الأمم عليه ، فكلُّ أمةٍ تتمسك به وتُعظّمه ﴿واجعلنــي من ورثــة جنــة النعيــم﴾ أي من السعداء في الآخــرة الذين يستحقون ميراث جنات الخُلــد ﴿وَاغْفُـرُ لَأَبِّي﴾ أي اصفح عنه واهده إلى الإيمان ﴿إنَّهُ كَانَ مِن الضاليِّينَ﴾ أي ممن ضلَّ عن سبيل الهدى قال الصاوي: وقد أجابه الله تعالى في جميع دعواته سوى الدعاء بالغفران لأبيه(٢) وقال القرطبي: كان أبوه وعده أن يؤمن به فلذلك استغفر له ، فلما بان له أنه لا يفي تبرأ منه"ً ﴿ولا تُـخْـزنــي يــومَ يُبعِثُونَ ﴾ أي لا تُذلِّني ولا تُهنِّي يومَ تبعث الخلائق للحساب ، وهذا تواضعٌ منه أمام عظمة الله وجلاله و إلا فقد أثنى الله عليه بقوله ﴿إِنَّ إِبراهيم كان أُمَّةً ﴾ الآية ﴿يـومَ لا يَنْفَعُ مَالٌ ولا بُنـون ﴾ أي في ذلك اليوم العصيب لا ينفع أحداً فيه مال ولا ولد ﴿ إلا من أتى الله ﴾ أي إلا من جاء ربَّه في الآخرة ﴿ بقلب سليم ﴾ أي بقلب نقي طاهر ، سليم من الشرك والنفاق ، والحسد والبغضاء ، وإلى هنا تنتهي دعوات الخليل إبراهيم ثم قال تعالى ﴿وأَزْلُفَتُ الجِنةُ للمتقينَ ﴾ أي قُرَّبت الجنةُ للمتقين لرجم ليدخلوها قال الطبري : وهم الذين اتقوا عقابَ الله بطاعتهم إيّاه في الدنيا(٤) ﴿وَبُرِّزْتِ الجحيمُ للغاويـن﴾ أي

<sup>(</sup>١) قال بعض العلماء : في الآية دليل على استحباب كسب الذكر الجميل إذ هو الحياة الثانية وأنشدوا « قد مات قومٌ وهم في الناس أحياء » .

<sup>(</sup>٢) الصاوي على الجلالين ٣/ ١٧٥ . (٣) القرطبي ١١٤/١٣ . (٤) الطبري ١٩/٥٥.

وَقِيلَ لَهُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ تَعْبُدُونَ فَيْ مِن دُونِ اللّهِ هَلْ يَنصُرُونَكُوْ أَوْ يَنتَصِرُونَ ﴿ فَيَ الْحَالُونَ اللّهِ هَلْ يَنصُرُونَكُوْ أَوْ يَنتَصِرُونَ ﴿ تَاللّهِ إِن كُنَّا لَنِي صَلَالٍ مَّبِينٍ ﴿ وَالْعَاوُونَ ﴿ وَهُمْ فِيهَا يَخْتَصِمُونَ ۚ ﴿ تَاللّهِ إِن كُنَّا لَنِي صَلَالٍ مَّبِينٍ ﴿ وَالْمَا إِنَّ الْمُعْرِمُونَ ﴿ وَاللّهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّ

وأظهـرتِ النارُ للمجرمين الضالين حتى رأوها بارزة أمامهم مكشوفة للعيان ، فالمؤ منون يرون الجنــة فتحصل لهم البهجة والسرور ، والغاوون يرون جهنم فتحصل لهم المساءة والأحزان ﴿وقيـل لهـم﴾ أي قيل للمجرمين على سبيل التقريع والتوبيخ ﴿ أين ما كنتم تعبـدون من دون اللــه ﴾ أي أين آلهتكم الذين عبدتموهم من الأصنام والأنداد ؟ ﴿ هـل ينصرونكم أو ينتصرون ﴾ أي هل ينقذونكم من عذاب الله ، أو يستطيعون أن يدفعوه عن أنفسهم ؟ وهذا كله توبيخ ﴿ فَكُبُّكِ وَا فَيَهَا ﴾ أي ألقوا على رءوسهم في جهنم قال مجاهد : دُهوروا في جهنم وقال الطبري : رُمي بعضُهم على بعض ، وطُسرح بعضُهم على بعض منكبين على وجوههم(١) ﴿هـــم والغــاوون﴾ أي الأصنامُ والمشركون والعابدون والمعبودون كقوله ﴿إِنكُم وما تعبدون من دون الله حصَبُ جهنَّم ﴾ ﴿وجنودُ إبليس أجمعون ﴾ أي وأتباعُ إبليس قاطبة من الإنس والجن ﴿قالِـوا وهـم فيهـا يختصمـون﴾ أي قال العابدون لمعبوديهم وهم في الجحيم يتنازعون ويتخاصمون ﴿تاللُّهِ إن كنَّا لفي ضلالٍ مبين﴾ أي نقسم بالله لقد كنا في ضلالٍ واضح وبعد عن الحق ظاهر ﴿إذْ نسويكم بسرب العالمين ﴾ أي حين عبدناكم مع رب العالمين وجعلناكم مثله في استحقاق العبادة ﴿وما أضلنا إلا المجرمون﴾ أي وما أضلنا عن الهدى إلا الرؤساء والكبراء الذين زينوا لنا الكفر والمعاصي ﴿فمــا لنــا مــن شافعــين﴾ أي ليس لنا من يشفع لنا من هول هذا اليوم ﴿ولاِّ صديسق عيم أي ولا صديق خالص الود ينقذنا من عذاب الله ﴿فلـو أَنَّ لنـاكـرَّة ﴾ أي لو أن لنا رجعةً إلى الدنيا ﴿فنكون من المؤمنيين﴾ أي فنؤ من بالله ونحسن عملنا ونطيع ربنا ﴿إِنَّ في ذلك لآية ﴾ أي إِن فيها ذكر من نبأ إبراهيم وقومه لعبـرةً يعتبر بها أولو الأبصار ﴿ومـاكــانَ أكثرهــم مؤمنيــن﴾ أي وماكان أكثر هؤ لاء المشركين الذين تدعوهم إلى الإسلام بمؤ منين ﴿ وإِن ربك لهو العزيز الرحيم ﴾ أي المنتقم من أعداثه ، الرحيم بأوليائه .

البَكَاغَـة: تضمنت الآيات وجوهاً من البلاغة والبديع نوجزها فيما يلي:

1 \_ الإيجاز بالحذف ﴿ فانفلق ﴾ أي فضرب البحر فانفلق .

<sup>(</sup>١) الطبري ١٩/٥٥ .

- ٢ التشبيه المرسل المجمل ﴿كالطود العظيم﴾ أي كالجبل في رسوخه وثباته ذكرت أداة التشبيه
   وحذف وجه الشبه .
  - ٣ ـ الطباق بين ﴿ينفعونكم أو يضرون ﴾ وكذلك بين ﴿يميتني ثم يُحْيين ﴾ .
- ع مراعاة الأدب ﴿وإذا مرضتُ فهو يشفين﴾ لم يقل : وإذا أمرضني بل أسند المرض لنفسه تأدباً
   مع الله لأنَّ الشرَّ لا يُنسب إليه تعالى أدباً ، وإن كان المرضُ والشفاء كلاهما من الله .
- - الاستعارة اللطيفة ﴿واجعل لي لسان صدق ﴾ استعار اللسان للذكر الجميل والثناء الحسن وهو من ألطف الاستعارات .
- ٦ المقابلة البديعة ﴿وبُرّزت الجحيم للغاوين﴾ مقابل قول عن السعداء ﴿وأزلفت الجنةُ للمتقين﴾ .
- ٧ ـ مراعاة الفواصل في أواخر الآيات مثل ﴿ المتقين ، والغاوين ، وضلال مبين ﴾ وهو من السجع الحسن الذي يزيد في جمال البيان .

تسبيسية : «روي أن إبراهيم يلقى أباه آزر يوم القيامة ، وعلى وجه آزر قترة وغبرة فيقول له إبراهيم : ألم أقل لك لا تعصني ! فيقول أبوه : فاليوم لا أعصيك فيقول إبراهيم يا رب : إنك وعدتني ألا تخزني يوم يُبعثون ، فأي خزي أخزى من أبي الأبعد ؟ فيقول الله تعالى : إني حرمت الجنة على الكافرين ثم يقول يا إبراهيم : انظر تحت رجلك فينظر فإذا هو بذيخ - ذكر من الضباع - متلطخ فيؤ خذ بقوائمه فيلقى في النار » رواه البخاري .

قال الله تعالى : ﴿كذبت قـوم نـوح ِ المرسليـن . . إلى . . وإنَّ ربـك لهـو العزيـز الرحيـم ﴾ من آية (١٠٥) إلى نهاية آية (١٩١) .

المنكاسكبك : لما قب تعالى على نبيه محمد على خبر موسى وإبراهيم أتبعه بذكر قصة نوح ، وهود ، وصالح ، ولوط ، وشعيب ، وكلُّ ذلك تسليةُ لرسول الله على فيا يلقاه من قومه ، وبيانُ لسنة الله في عقاب المكذبين .

اللغب : ﴿ المشحون ﴾ المملوء يقال : شحن السفينة أي ملأها بالناس والدواب والطعام ﴿ ربع ﴾ الربع ؛ ما ارتفع من الأرض ، والربيع ؛ الطريق ﴿ مصانع ﴾ المراد بها الحصون المشيدة وهو قول ابن عباس قال الشاعر :

تركنا ديارهم منهم قِفاراً وهدرَّمنا المصانع والبروجا(١)

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٢٣/١٣ .

كَذَّبَتْ قَوْمُ نُوجِ الْمُرْسَلِينَ ﴿ إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ نُوحٌ أَلَا نَتَقُونَ ﴿ إِنِّ اَلْكَا لَكُمْ رَسُولُ أَمِينٌ ﴿ فَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ نُوحٌ أَلَا نَتَقُونَ ﴿ إِنَّ أَجْرِى إِلَا عَلَى رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ وَمَا أَسْعَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِى إِلَا عَلَى رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ فَا أَنْهُ وَأَطِيعُونِ ﴿ وَالْعَبُونِ ﴿ وَمَا عَلَيْهِ عَلَى اللَّهِ مَا أَنَا إِلَّا عَلَى رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ وَمَا أَنَا بِطَارِدِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَهَا عِلْمِي مِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ وَهَا إِنْ عَلَى رَبِّ لَوْ اللَّهُ مَا أَنَا بِطَارِدِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ إِنْ أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴾ وَمَا أَنَا بِطَارِدِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ إِنْ أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴾ وَمَا أَنَا بِطَارِدِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ إِنْ أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴾

﴿ بِطَشْتُم ﴾ البطش : السطوةُ والأخذ بالعنف يقال : بطَش يبطِسْ إذا أخذه بشدة وعنف ﴿ الجبلَّة ﴾ الخليقة قال الهروي : الجبلَّة والجبلُّ : الجمع ذو العدد الكثير من الناس ومنه قوله ﴿ ولقد أضل منكم جبِلاً كثيراً ﴾ أي ناساً كثيرين ويقال : جُبل فلانٌ على كذا أي خُلق ﴿ كِسَفاً ﴾ جمع كِسْفة وهي القطعة من الشيء .

النفسِينِ : ﴿ كذبت قوم نوح المرسلين ﴾ أي كذَّب قوم نوح رسولهم نوحاً ، وإنما قال ﴿ المرسلين ﴾ لأن من كذَّب رسولاً فقد كذب الرسل ﴿ إذ قال لهم أخوهم نوح ﴾ أي أخوهم في النسب لا في الدين لأنه كان منهم قال الزمخشري : وهذا من قول العرب : يا أخا بني تميم يريدون يا واحداً منهم ومنه بيت الحماسة « لا يسألون أخاهم حين يندبهم » (١) ﴿ أَلَا تَتَقَـون ﴾ أي أَلَا تَخَافُون عقاب الله في عبادة الأصنام ؟ ﴿إنبي لكم رسول أمين ﴾ أي إني لكم ناصح ، أمينٌ في نصحي لا أخون ولا أكذب ﴿ فَاتَهُوا اللَّهُ وأَطْيِعُونَ ﴾ أي خافوا عذاب الله وأطيعوا أمري ﴿ وما أسألكم عليه من أجر ﴾ أي لا أطلب منكم جزاءً على نصحي لكم ﴿إن أجري َ إلاَّ علِي ربِّ العالمين﴾ أي ما أطلب ثوابي وأجري إلاّ من الله تعالى ﴿فَاتَهُـوا اللَّهُ وأَطْيِعُـونَ ﴾ كرره تأكيداً وتنبيهاً على أهمية الأمر الذي دعاهم إليه ﴿قالُـوا أنؤمن لك ان أنصدَّقك يا نوح فيا تقول ﴿واتبعك الأرذلون ﴾ أي والحال أن أتباعك هم السفلة والفقراء والضعفاء ؟ قال البيضاوي : وهذا من سخافة عقلهم ، وقصور رأيهم فقد قصروا الأمر على حطام الدنيا حتى جعلوا اتباع الفقراء له مانعاً عن اتباعهم وإيمانهم بدعوة نوح(١) ﴿قال وما علمي بما كانوا يعملون ﴾ أي ليس على أن أبحث عن خفايا ضمائرهم ، وأن أُنقب عن أعمالهم هل اتبعوني إخلاصاً أو طمعاً ؟ قال القرطبي : كأنهم قالوا : إنما اتبعك هؤ لاء الضعفاء طمعاً في العزة والمال فقال في جوابهم : إني لم أقف على باطن أمرهم وإنما إليَّ ظاهرهم (") ﴿إن حسابهم إلاَّ على ربعي لو تشعـرون﴾ أي ما حسابهم وجزاؤهم إلا على الله فإنه المطّلع على السرائر والضمائر لــو تعلمون ذلك ﴿ وما أنا بطارد المؤمنية ﴾ أي لست بمبعد هؤ لاء المؤ منين الضعفاء عني ، ولا بطاردهم عن مجلسي قال أبو حيان : وهذا مشعرٌ بأنهم طلبوا منه ذلك كما طلب رؤ ساء قريش من رسول الله على أن يطرد من آمن من الضعفاء(٤) ﴿إِنْ أَنَا إِلا نذيرٌ مبينٌ ﴾ أي ما أنا إلا نذير لكم من عذاب الله ، أخوفكم بأسه وسطوته

 <sup>(</sup>١) الكشاف ٣/ ٢٥٤ . (٢) البيضاوي ٢/ ٧٦ . (٣) القرطبي ١٢٠/١٣ . (٤) البحر ٧/ ٣٢ .

قَالُواْ لَإِن لَرْ تَنْتَهِ يَنُوحُ لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمَرْجُومِينَ ﴿ قَالَ رَبِّ إِنَّ قَوْمِ كَذَّبُونِ ﴿ فَافَنَحْ بَيْنِي وَبَيْنَهُمْ فَتَحَا وَهَمِّنِي وَمَن مَعِي مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ فَأَنْجَيْنَاهُ وَمَن مَعُهُ فِي ٱلْفُلْكِ ٱلْمَشْحُونِ ﴿ مُ مُمَّ أَغْرَقُنَا بَعْدُ ٱلْبَاقِينَ ﴿ وَالَّ فَي ذَالِكَ لَا يَمَّ مَن ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ فَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُؤْمِنِينَ ﴾ وَإِنَّ رَبَّكَ لَمُو ٱلْعَنْ يُرُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ فَي ذَالِكَ لَا يَدُّ وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُؤْمِنِينَ ﴾ وَإِنَّ رَبِّكَ لَمُو ٱلْعَنْ يُرُالرِّحِيمُ فَي اللَّهُ وَأَطِيعُونِ فَي الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَهُ إِلَّا كُولُهُمُ مُؤُمِّ اللَّهُ وَأَلِمَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا أَنُوهُ مَا أَلَا اللَّهُ مَا أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ وَلَا لَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا أَنْ أَمُولُونَ وَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا أَنْ أَلَالُولُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّ

فمن أطاعني نجا سواءً كان شريفاً أو وضيعاً ، أو جليلاً أو حقيراً ﴿قالـوا لئـن لم تنتـه يا نـوحُ لتكونـن من المرجوميين﴾ أي لئن لم تنته عن دعوى الرسالة وتقبيح ما نحن عليه لتكونـن من المرجومـين بالحجارة ، خوفوه بالقتل بالحجارة فعند ذلك حصل اليأس لنوح من فلاحهم فدعا عليهم ﴿قال ربِّ إن قومى كذَّبون اي قال نوح يا ربّ إن قومي كذّبوني ولم يؤ منوا بي ﴿فافتح بيني وبينهم فتحاً ﴾ أي فاحكم بيني وبينهم بما تشاء ، واقـض بيننا بحكمك العادل ﴿ونجّني ومـن معـي مـن المؤمنيـن﴾ أي أنقذني والمؤ منين معي من مكرهم وكيدهم ﴿فأنجيناه ومـن معـه في الفُلْـك المشحـون﴾ أي فأنجينــا نوحاً ومن معه من المؤ منين في السفينة المملوءة بالرجال والنساء والحيوان ﴿ ثُمُّ أَغْرَقْنَا بِعَدُ الباقين ﴾ أي أغرقنا بعد إنجائهم الباقين من قومه ﴿إن في ذلك لآية ﴾ أي لعبرة عظيمة لمن تفكر وتدبَّر ﴿وماكان أكثرهم مؤمنين ﴾ أي وما أكثر الناس بمؤ منين ﴿ وإن ربك لهو العزيز الرحيم ﴾ أي وإن ربك يا محمد لهو الغالب الذي لا يُقهر ، الرحيم بالعباد حيث لا يعاجلهم بالعقوبة ، ثم شرع تعالى في ذكر قصة « هـود » فقال ﴿كذبت عاد المرسلين ﴾ أي كذبت قبيلة عاد رسولهم هوداً ، ومن كذَّب رسولاً فقد كذب جميع المرسلين ﴿إِذْ قَـالَ لهُـم أَخُوهُـم هُـودٌ أَلَا تَتَقُّـونَ﴾ أي ألا تخافون عذاب الله وانتقامه في عبادتكم لغيره ! ﴿إِنِّي لَكُمْ رَسُولٌ أُمِينَ ﴾ أي أمينٌ على الوحي ناصح لكم في الــدين ﴿فــاتقـوا اللَّـهُ وأطيعـون﴾ أي فخافوا عذاب الله وأطيعوا أمري ﴿وما أسألكم عليـه من أجـرٍ إن أجـري إلا على ربّ العالمين ﴾ أي لا أطلب منكم على تبليغ الدعوة شيئاً من المال إنما أطلب أجري من الله ، كررت الآيات للتنبيه إلى أنَّ دعوةَ الرسل واحدة ﴿أُتَّبنون بكل ريع ِ آيـةً تعبـثون﴾ ؟ استفهامٌ إنكاري أي أتبنون بكل موضع مرتفع من الطريق بناءً شامخاً كالعكم لمجرد اللهو والعبث ؟ قال ابن كثير: الرَّيع المكان المرتفع كانوا يبنون عند الطرق المشهورة بنياناً محكماً هائلاً باهراً لمجرد اللهو واللعب وإظهار القوة ، ولهذا أنكر عليهم نبيهم عليه السلام ذلك لأنه تضييع للزمان ، وإتعاب للأبدان ، واشتغال بما لا يُجدي في الدنيا ولا في الأخرة(١) ﴿وتتخذون مُصانع لعلكم تخلدون﴾ أي وتتخذون قصـوراً مشيَّدة محكمـة

<sup>(</sup>١) ابن كثير ٢/٣٥٣ المختصر .

وَإِذَا بَطَشَمُ بَطَشَمُ جَبَّارِينَ ﴿ فَا تَقُواْ اللّهَ وَأَطِيعُونِ ﴿ وَا تَقُواْ الّذِى أَمَدَّ مُ بِمَا تَعْلَمُونَ ﴿ أَمَدَّ مُ بِأَنْعَامِ وَبَنِينَ ﴿ وَجَنَّاتٍ وَعُيُونٍ ﴿ وَ إِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴿ وَا تَقُواْ اللّهَ وَا عَلَيْنَا أَوْعَظْتَ أَمْ وَبَنِينَ ﴿ وَا خَلُواْ سَوَا وَعَلَيْنَا أَوْعَظْتَ أَمْ لَا يَوْمِ عَظِيمِ وَ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْنَا أَوْعَظْتَ أَمْ وَمَا نَعُن مِنَ الْوَاعِظِينَ ﴿ وَهُ إِنْ هَاذَ آ إِلّا خُلُقُ الْأَوّلِينَ ﴿ وَمَا نَعُن مِمَعَذَّ بِينَ ﴿ وَهُ فَلَمْ لَكُناهُمْ أَنْ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْهُمْ أَوْمِنِينَ ﴿ وَهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللّهُ وَمَا نَعُن مِنَ اللّهُ وَمَا كَانَ أَكْرُهُمُ مُؤْمِنِينَ ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ لَمُواللّهُ اللّهِ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ مَنْ مَا لَكُونُ مَا كُونُ اللّهُ وَلَا عَلَيْكُمْ عَلَا اللّهُ وَالْعَزِيزُ الرّحِيمُ فَا اللّهُ عَلَيْكُمْ مَا مُؤْمِنِينَ فَي وَإِنّا رَبّكَ لَكُ مُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ مَا مُؤْمِنِينَ فَي وَإِنّا رَبّكَ لَكُمُ الْعَزِيزُ الرّحِيمُ فَاللّهُ عَلَيْكُمْ مَا مُؤْمِنِينَ فَى اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَ

ترجون الخلود في الدنيا كأنكم لا تموتون ؟ ﴿ وَإِذَا بِطُشْتُ مِ بَطَشْتُ مِ جَبَّارِين ﴾ أي وإذا اعتديت على أحد فعلتم فعل الجبارين من البطش دون رأفة أو رحمة ، وإنما أنكر عليهم ذلك لأنه صادر عن ظلم عادة الجبابرة المتسلطين قال الفخر: وصفهم بثلاثة أمور: اتخاذ الأبنية العالية وهو يدل على السرف وحب العلو، واتخاذ المصانع - القصور المشيَّدة والحصون - وهو يدل على حب البقاء والخلود، والجبارية وهي تدل على حب التفرد بالعلو ، وكـلُّ ذلك يشير على أن حبُّ الدنيا قد استولى عليهم بحيث استغرقوا فيه حتى خرجوا عن حد العبودية ، وحاموا حول دعاء الربوبية ، وحبُّ الدنيا رأس كل خطيئة (١) ﴿ فَاتَّقُـوا الله وأطيعون ﴾ أي خافوا الله واتركوا هذه الأفعال وأطيعوا أمري ، ثم شرع يذكّرهم نعم الله فقال ﴿واتقوا الذي أمدُّكم بما تعلمون ﴾ أي أنعم عليكم بأنواع النعم والخيرات ﴿أمدُّكم بأنعام وبنين \* وجناتٍ وعيدون﴾ أي أعطاكم أصول الخيرات من المواشي ، والبنين ، والبساتين ، والأنهار ، وأغدق عليكم النعم فهو الذي يجب أن يُعْبد ويُشكر ولا يُكفر ﴿إنني أَخاف عليكم عـذاب يوم عظيم ﴾ أي أخشى عليكم إن لم تشكروا هذه النعم وأشركتم وكفرتم عذاب يوم هائل تشيب لهوله الولدان . . دعاهم إلى الله بالترغيب والترهيب ، وبلغ في دعائهم بالوعظوالتخويف النهاية القصوى في البيان فكان جوابهم ﴿قالوا سواءٌ علينا أوعظت أم لم تكن من الواعظين ﴾ أي يستوي عندنا تذكيرك لنا وعدُّمه ، فلا نباني بما تقول ، ولا نرعوي عمَّا نحن عليه قال أبو حيان : جعلوا قوله وعُـظاً على سبيل الاستخفافِ وعدم المبالاة بما خوَّفهــم به إذ لم يعتقدوا صحة ما جاء به ، وأنه كاذبٌ فيما ادَّعــاه(٢) ﴿إنْ هـ ذا إلا خُلُـق الأوليـن ﴾ أي ما هذا الذي جئتنا به إلا كذب وحرافات الأولين ﴿ومـا نحـن بمعذبيـن ﴾ أي لا بعث ولا جزاء ولا حساب ولا عذاب ﴿ فكذبوه فأهلكناهـم ﴾ أي فكذبوا رسولهم هوداً فأهلكناهم بويح صرص عاتية قال ابن كثير: وكان إهلاكهم بالريح الشديدة الهبوب ، ذات ِ البرد الشديد وهـِي الريح الصرصر العاتية ، وكان سبب إهلاكهم من جنسهم ، فإنهم كانوا أعتى شيء وأجبره ، فسلط الله عليهم ما هو أعتى منهم وأشـد ، فحصبت الريح كل شيء حتى كانت تأتي الرجل منهم فتقتلعه ، وترفعه في الهواء ثم تنكَّسه على أم رأسه ، فتشدخ رأسه ودماغه (٣) ﴿ إِن فِي ذَلَكَ لآيَـة ﴾ أي إن في إهلاكهم لعظة وعبرة ﴿وماكان أكثرهم مؤمنين ﴾ أي وما آمن أكثر الناس مع رؤيتهم للآيات الباهرة ﴿ وَإِنَّ رَبُّكَ لِهُ وَ العَزيزِ الرَّحِيمِ ﴾ أي وإن ربك يا محمد لهو العزيزُ في انتقامه من أعدائه ، الرحيمُ

<sup>(1)</sup> التفسير الكبير بشيء من الاختصار ٢٤/١٥٧ . (٢) البحر ٧/ ٣٣ . (٣) مختصر ابن كثير ٢/ ٢٥٤ بشيء من الأيجاز .

بعباده المؤمنين ، ثم شرع تعالى في ذكر قصة « صالح » فقال ﴿كذبت ثمودُ المرسلين ﴾ أي كذبت قبيلة ثمود نبيُّهم « صالحاً » ومن كذَّب رسولاً فقد كذب جميع المرسلين ﴿إذ قال لهم أخوهم صالح ألا تتقون﴾؟ ألا تخافون عذاب الله وانتقامه في عبادتكم غيره ! ﴿إنْـي لكـم رسـول أميـن \* فاتقـوا الله وأطيعـون ﴿ وما أسألكـم عليه من أجـر إن أجريَ إلا علـى ربِّ العالميـن﴾ كررت الآيات للتنبيه على أن دعوة الرسل واحدة ، فكل رسول مِذكِّر قومه بالغاية من بعثته ورسالته ، وأنها لصالح البشر ﴿أتتركون فيما ههنا آمنين ﴾ أي أيترككم ربكم في هذه الدنيا آمنين ، مخلَّدين في النعيم ، كأنكم باقون في الدنيا بلا موت ؟ قال ابن عباس : كانوا معمَّرين لا يبقى البنيان مع أعهارهم ، قال القرطبي : ودل على هذا قولُه تعالى ﴿واستعمركم فيهـا﴾ فقرَّعهـم صالح ووبُّخهم وقال : أتظنون أنكم باقون في الـدنيا بلا موت(١) ﴿ فَسِي جَنَّاتٍ وَعَيْمُ فَي أِي فِي بِسَاتِينَ وَأَنْهَارَ جَارِيَاتَ ﴿ وَزَرُوعٍ وَنَخْلُ طِلْعُهُمَا هَضَيْمٍ ﴾ أي وسهولٍ فسيحة فيها من أنواع الزروع والنخيل الرطب اللين ؟ أتتركون في كل ذلك النعيم دون حسابٌ ولا جزاء قال المفسرون : كانت أرض ثمود كثيرة البساتين والماء والنخل فذكَّرهم صالحٌ بنعم الله الجليلة من إنبات البساتين والجنبات ، وتفجير العيون الجباريات ، وإخبراج الـزروع والثمـرات ، ومعنـي « الهضيم » اللطيف الدقيق وهو قول عكرمة ، وقال ابن عباس معناه : اليانع النضيج (٢) ﴿وتنحتـون من الجبال بيوتاً فارهـين﴾ أي وتبنون بيوتاً في الجبال أشرين بطـرين من غـير حاجـة لسكناهـا قال الرازي : وظاهر هذه الآيات يدل على أنَّ الغالب على قوم « هـود » هو اللذات الخيالية وهي الاستعلاء ، والبقاء ، والتجبر ، والغالب على قوم « صالح » هو اللذاتُ الحسية وهي طلب المأكول ، والمشروب ، والمساكن الطيبة(٣) وقال الصاوي : كانت أعهارهم طويلة فإن السقـوف والأبنية كانــت تبلى قبــل فنــاء أعهارهم ، لأن الواحد منهم كان يعيش ثلاثهائة سنة إلى ألف(٤) ﴿ فاتقوا الله وأطيعون ﴾ أي فاتقوا عقاب الله وأطيعوني في نصيحتي لكم ﴿ولا تطيعـوا أمـر المسرفيـن﴾ أي ولا تطيعـوا أمـر الكبـراء المجرمين ﴿الَّـذِين يُفسَّدُون فَــي الأرضُ ولا يُسطحون﴾ أي الـذين عادَّتهم الفسَّاد في الأرض لا الإصلاح قال الطبري : وهم الرهط التسعة الذين وصفهم الله بقوله ﴿وكـان في المدينـة تسعـةُ رهـطٍ

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٢٧/١٣ . (٢) حكى القرطبي في معنى « الهضيم » اثني عشر قولاً كذا في تفسيره ١٢٨/١٣ . (٣) التفسير الكبير ١٨٩/١٤ . (٤) حاشية الصاوي على الجلالين ٣/ ١٧٩ .

قَالُوۤا إِنَّمَا أَنتَ مِنَ الْمُسَحَّرِينَ ﴿ مَنْ مَا أَنتَ إِلَّا بَشَرٌ مِّنْلُنَا فَأْتِ بِعَايَةٍ إِن كُنتَ مِنَ الصَّدِقِينَ ﴿ فَا فَالَهُ هَا فَا اللَّهُ وَاللَّهُ مَا أَنتَ إِلَّا بَسَرُهُ وَلَا تُمَسُّوهَا بِسُوّءِ فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابُ يَوْمِ عَظِيمِ ﴿ فَا فَعَقَرُوهَا فَاقَةٌ لَمَا شَرَبٌ وَلَكُمْ شَرِّبٌ وَلَكُمْ أَنْفُوهُمْ وَلَا تُمَسُّوهَا بِسُوءٍ فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابُ يَوْمِ عَظِيمِ ﴿ فَا فَعَقَرُوهَا فَا اللَّهُ مَا أَخَذَهُمُ الْعَذَابُ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَا يَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُمْ مَّوْمِنِينَ فَقَ وَ إِنَّ رَبَّكَ لَمُواللَّهُ لَوْ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا أَخُوهُمْ لُوطً الْمُرسَلِينَ فَي إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ لُوطً أَلَا نَتَقُونَ فَي إِلَّى لَكُمْ رَسُولًا أَمِينٌ فَي اللَّهُ وَالْمِيعُونِ فَي وَمَا أَسْعَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَى رَبِّ الْعَلَمِينَ فَي اللَّهِ وَأَطِيعُونِ فَي وَمَا أَسْعَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَى رَبِّ الْعَلَمِينَ فَي اللَّهُ وَأَطِيعُونِ فَي وَمَا أَسْعَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَى رَبِّ الْعَلَمِينَ فَي اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللّهُ وَاللّهُ مَا أَخُوهُمْ لُوطًا اللّهُ وَاللّهُ مَا أَنْ عَلَى مَنْ أَجْرِى إِلّهُ عَلَى رَبِ الْعَلَمِينَ فَى وَمَا أَسْعَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِى إِلّهُ عَلَى رَبِ الْعَلَمِينَ فَى وَمَا أَسْعَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِى إِلّهُ عَلَى رَبِ الْعَلَمِينَ فَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ وَلَا لَهُ مَا أَنْ مِنْ أَجْرِى إِلَا عَلَى رَبِ الْعَلَمُ مَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ وَالْمُ اللّهُ وَاللّهُ مَا أَنْهُمْ أَلُولُوا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

يُقسدون في الأرض ولا يُصلحون ﴾ (١) ﴿قالوا إنها أنتَ من المُسحَّرين ﴾ أي من المسحورين سُحرت حتى غُلب على عقلك قال المفسرون : والمُسحَّر مبالغة من المسحور ﴿مَا أَنْتَ إِلَّا بَشْرَ مِثْلُنا﴾ أي لستَ يا صالح إلا رجلاً مثلنا ، فكيف تزعم أنك رسول الله ؟ ﴿ فَانْتِ بِآيةٍ إِنْ كُنْتُ مِنْ الصادقين ﴾ أي فاثتنا بمعجزة تدل على صدقك ﴿قال هذه ناقة ﴾ أي هذه معجزتي إليكم وهي الناقة التي تخرج من الصخر الأصم بقدرة الله قال المفسرون : روي أنهم اقترحوا عليه ناقة عُـشراء ـ حامل ـ تخرج من صخرة معينة وتلد أمامهم ، فقعد صالح عليه السلام يتفكر فجاءه جبريل فقال :صلِّ ركعتين وسلُّ ربك الناقة ففعل ، فخرجت الناقة وولدت أمامهم وبركت بين أيديهم فقال لهم هذه ناقة يا قوم(٢) ﴿ لَمَا شَرْبٌ وَلَكُم شَرِبُ يَوم مِعلُوم ﴾ أي تشرب ماءكم يوماً ، ويوماً تشربون أنتم الماء قال قتادة : إذا كان يوم شربها شربت ماءهم كلَّه ، وشربهُم في اليوم الذي لا تشرب هي فيه ، وتلك آيةٌ أخرى ﴿ولا تمسُّوها بسوء ﴾ أي لا تنالوها بأيُّ ضرر بالعقر أو بالضرب ﴿ فيأخذكم عذاب يـوم عظيم ﴾ أي فيصيبكم عذاب من الله هائل لا يكاد يوصف قال ابن كثير: حـنَّرهم نقمة الله إن أصابوها بسوء، فمكثت الناقةُ بين أظهرهم حيناً من الدهر ، تـردُ الماء وتأكل الورق والمرعى ، وينتفعـون بلبنها يحلبون منها ما يكفيهم شرباً وريًّا ، فلما طال عليهم الأمد وحضر أشقاهم تمالئوا على قتلها وعقرها(٣) ﴿فعقـروها فأصبحـوا نادمين ﴾ أي فقتلوها رمياً بالسهام ، رماها أشقاهم - قُدار بن سالف - بأمرهم ورضاهم فأصبحوا نادمين على قتلها خوف العذاب قال الفخر: لم يكن ندمهم ندم التائبين ، لكن ندم الخائفين من العذاب العاجل( " ﴿ فَأَخذه مِ العدابِ ﴾ أي العذاب الموعود ، وكان صيحةً خمدت لها أبدانهم ، وانشقت لها قلوبهم ، وزُلزلت الأرض تحتهم زلزالاً شديداً ، وصبُّت عليهم حجارة من السماء فما توا عن آخرهم ﴿إِن فَسِي ذَلَكَ لآيَـةَ﴾ أي لعظةً وعبرة لمن عقل وتدبُّر ﴿ومَا كَانَ أَكْثُرُهُمْ مؤمنَـين ﴿ وَإِن ربُّكُ لهُـو العزيز الرحيم > تقدم تفسيرها في اسبق ، ثم شرع تعالى في ذكر قصة « لوط » فقال ﴿ كذبت قوم لوطِ المرسلية في كذبوا رسولهم لوطاً ﴿إذ قال لهم أخوهم لوط ألا تتقون الله عنافون عقاب الله وانتقامه في عبادتكم غيره ! ﴿ إنبي لكم رسول أمين \* فاتقوا الله وأطيعون \* وما أسألكم عليه

<sup>(</sup>١) الطبري ١٩/ ٦٣. (٢) انظر حاشية زادة على البيضاوي ٣/ ٤٧٧ . (٣) مختصر ابن كثير ٢/ ٦٥٦ . (٤) تفسير الرازي ٢٤/ ٦٠

أَتَأْتُونَ الذَّكُونَ مِنَ الْعَلَمِينَ ﴿ وَتَذَرُونَ مَا خَلَقَ لَكُمْ مَنْ أَزْوَا حِكُمْ بَلْ أَنتُمْ قَوْمُ عَادُونَ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنَ الْفَالِينَ ﴿ وَمَ الْفَالِينَ ﴿ وَمَ الْفَالِينَ ﴿ وَمَ الْفَالِينَ ﴿ وَمَ الْفَالِينَ ﴿ وَالْمَالُونَ وَ وَالْمَالُونَ وَ وَالْمَالُونَ وَ وَالْمَالُونَ وَ وَالْمَالُونَ وَ وَاللَّهُ وَمَا كَانَ أَكْثُرُ مِنَ اللَّهُ وَمَا كَانَ اللَّهُ وَمَا كَانَ أَكْثُونُ وَ وَاللَّهُ وَمَا كَانَ أَكْثُومُ مَا وَمِنْ مَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمَا كَانَ أَكْثُومُ مَا وَمِنْ مَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَمَا كَانَ أَكْثُومُ مَا وَمِنْ مَنْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمَا كَانَ أَكْثُومُ مَا وَمِنْ مَنْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ وَمَا كَانَ أَكْثُومُ مَا وَمِنْ مَنْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا مُؤْمِنِينَ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ مَاللَّهُ مَا مُؤْمِنِينَ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا أَلْمُ اللَّهُ مَا مُعَالًا أَلْمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا أَلْمُ اللَّهُ مَا مُعَلَّمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا أَلْمُ اللَّهُ مَا مُنْ مَا اللّهُ اللَّهُ مَا مُنْ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا الللَّهُ مَا مُؤْمِنَ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا مُؤْمِنَ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا مُعَلَّمُ اللَّهُ مَا مُعَلَّمُ اللَّهُ اللّ

من أجر إن أجري إلا على ربّ العالمين فنس الكلمات والألفاظ التي قالها من قبل صالح ، وهود ، ونوح مما يؤكد أنَّ دعوة الرسل واحدة ، وغايتها واحدة ، وأن منشأها هُو الوحي السياوي ، ثم قال لهم لوط ﴿ أَتَأْتُـونَ الدُّكُـرانَ مِن العالمينَ ﴾ استفهامُ إنكارٍ وتـوبيخ ٍ وتقـريع ٍ أي أَتنْكحـون الـذكور في أدبارهم ، وتنفردون بهذا الفعل الشنيع من بين سائر الخلق ؟ ﴿وَتَـذُرُونَ مَـا خَلَـقَ لَكُم رَبُّكُـم مَـن أزواجكُم ﴾ أي وتتركون ما أباح لكم ربكم من الاستمتاع بالإناث ؟ قال مجاهد : تركتم فروج النساء إلى أدبار الرجال(١) ﴿ بِسِل أنتم قوم عادون ﴾ أي بل أنتم قوم مجاوزون الحدُّ في الإجرام والفساد ، وبَّخهم على إتيانهم الذكور ، ثم أضرب عنه إلى ما هو أبلغ في التوبيخ كأنه يقول خرجتم عن حدود الإنسانية إلى مرتبة البهيمية بعدوانكم وارتكابكم هذه الجريمة الشنيعة ، فالذكر من الحيوان يأنف عن إتيان الذكر ، وأنتم فعلتم ما يتورع عنه الحيوان ﴿قالـوا لئـن لم تنتـه يـا لوط لتكونـن من المُخْرجين ﴾ أي لئن لم تترك تقبيح ما نحن عليه لنخرجنك من بين أظهرنا وننفيك من بلدناكما فعلنا بمن قبلك ، توعدوه بالنفي والطرد ﴿قَالِ إِنِّي لَعَمْلُكُم مِن القالين ﴾ أي إني لعملكم القبيح من المبغضين غاية البغض وأنا بريء منكم ﴿ربُّ نجني وأهلي مما يعملون ﴾ أي نجني من العذاب الذي يستحقونه بعملهم القبيح أنا وأهلي قال تعالى ﴿فنجيناه وأهله أجمعين \* إلا عجوزاً في الغابرين ﴾ أي نجيناه مع أهله جميعاً إلَّا امرأته كانت من الهالكين ، الباقين في العذاب قال ابن كثير : والمراد بالعجوز امرأته فقد كانت عجوز سوء ، بقيت فهلكت مع من بقي من قومها حين أمره الله أن يسري بأهله إلا امرأته (٢) ﴿ ثـم دمَّ رنـا الآخريـن ﴾ أي أهلكناهم أشد إهلاك وأفظعه بالخسف والحصب ووأمطرنا عليهم مطرأ، أي أمطرنا عليهم حجارة من السماء كالمطر الزاخر ﴿فساء مطرُ المُنْذرين ﴾ أي بئس هذا المطر مطر القوم المُنْذرين الذين أنذرهم نبيهم فكذبوه ﴿إن في ذلك لآية﴾ أي إنَّ في ذلك لعبرة وعظة لأولي البصائر ﴿وما كان أكشرهم مؤمنين \* وإن ربك لهِـو العزيـز الرحيـم > تقدم تفسيره ، ثم شرع تعالى في ذكر قصة « شعيب » فقال : ﴿كُذُّب أصحاب الأَيْكَة المرسلين ﴾ أي كذُّب أصحاب مدين نبيهم شعيباً قال الطبري: والأيكة : الشجرُ الملتف وهم أهل مدين (٣) ﴿ إِذْ قال لهم شعيب ألا تتقون \* إنبي لكم رسولٌ أمين \* فاتقوا

 <sup>(</sup>١) زاد المسير ٦/ ١٤٠ . (٢) ابن كثير ٢/ ٢٥٧ . (٣) الطبري ١٩/ ٥٥ .

إِنِّي لَكُمُ رَسُولُ أَمِينٌ ﴿ فَا تَقُواْ اللّهَ وَأَطِيعُونِ ﴿ وَمَا أَسْعَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِى إِلّا عَلَى رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

الله وأطيعون \* وما أسألكم عليه من أجرٍ إِن أجري إلا على رب العالمين السبق تفسيره ﴿أُوفُوا الكيل اي أوفوا الناس حقوقهم في الكيل والوزن ﴿ولا تكونوا من المخسرين المُنْقِصين المُطَفِّ فين في المكيال والميزان ﴿وزنُّـوا بالقسطاس المستقيم﴾ أي زنـوا بالميزان العـدل السـويُّ ﴿ولا تبخسوا الناسَ أشياءهم اي لا تُنقصوا حقوق الناس بأي طريق كان بالهضم أو الغبن أو الغصب ونحو ذلك ﴿ولا تعْنُوا في الأرض مفسدين ﴾ أي ولا تُفسدوا في الأرض بأنواع الفساد من قطع الطريق ، والغارة ، والسلب والنهب ﴿واتقوا الذي خلقكم والجِيِلَّة الأوليسن ﴾ أي خافوا الله الـ أي خلقكم وخلق الخليقة المتقدمين قال مجاهد: الجِبِلَّـة : الخليقة ويعني بها الأمم السابقين(١) ﴿قالـــوا إنمــا أنــتَ من المسحَّرين﴾ أي ما أنت إلا من المسحورين ، سُحِرت كثيراً حتى غُلْب على عقلك ﴿ومـا أنـت إلا بشـر مثلُنا﴾ أي أنت إنسانٌ مثلنا ولست برسول ﴿وإِن نظنك لمن الكاذبيـن﴾ أي ما نظنك يا شعيب إلاَّ كاذباً ، تكذب علينا فتقول أنا رسول الله ﴿فأسْقِطْ علينا كِسَفاً من السهاء ﴾ أي أنـزل علينا العذاب قِطَعاً من السماء ، وهو مبالغة في التكذيب ﴿إِن كنتَ من الصادقيـن﴾ أي إن كنت صادقاً فيما تقول قال الرازي : وإنما طلبوا ذلك لاستبعادهم وقوعه ، فظنوا أنه إذا لم يقع ظهر كذبه (٢) فعندها أجابهم شعيب ﴿قَالَ ربي أعلمُ بما تعملون﴾ أي الله أعلم بأعمالكم ، فإن كنتم تستحقون ذلك جازاكم به وهو غير ظالم لكم ، وإن كنتم تستحقون عقاباً آخر فإليه الحكم والمشيئة ، قال تعالى ﴿فِكِذَبُــوهُ فَأَخَذُهُــم عــذابُ يوم الظلمة ﴾ أي فكذبوا شعيباً فأخذهم ذلك العذاب الرهيب عذاب يوم الظُلَّة وهي السحابة التي أظلتهم قال المفسرون : بعث الله عليهم حراً شديداً فأخذ بأنفاسهم ، فخرجوا من البيوت هربـاً إلى البرية ، فبعث الله عليهم سحابةً أظلَّتهم من الشِّمس ، فوجدوا لها برداً ونادى بعضهم بعضاً حتى إذا اجتمعوا تحتها أرسل الله عليهم ناراً فاحترقوا جميعاً ، وكان ذلك من أعظم العذاب ولهذا قال ﴿إنه كان عـذابَ يـوم عظيم ﴾ أي كان عذاب يوم هائل ، عظيم في الشدة والهَـول ﴿ إِن في ذلـك لآية ومـاكـان

<sup>(</sup>۱) الطبري 71/19 . (۲) التفسير الكبير ٢٤/٢٤ .

### وَإِنَّ رَبَّكَ لَمُواللَّهِ إِنَّ الرَّحِيمُ ﴿ اللَّهِ عَالِهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ

أكثرهم مؤمنين \* وإنَّ ربك لهو العزيز الرحيم وإلى هنا ينتهي آخر القصص السبع التي أوحيت لرسول الله على لصرفه عن الحرص على إسلام قومه ، وقطع رجائه ودفع تحسره عليهم كها قال في أول السورة ﴿لعلَك باخعُ نفسك ألا يكونوا مؤ منين ففيها تسلية لرسول الله وتخفيف عن أحزانه وآلامه ، وإنما كرر في نهاية كل قصة قوله ﴿إن في ذلك لآية وما كان أكثرهم مؤ منين وإن ربك لهو العزيز الرحيم ليكون ذلك أبلغ في الاعتبار ، وأشدً تنبيهاً لذوي القلوب والأبصار .

البَكَكُاغَتُ : تضمنت الآيات وجوهاً من البلاغة والبديع نوجزها فيما يلي :

- ١ إطلاق الكل وإرادة البعض ﴿كذبت قـوم نوح المرسلين﴾ أراد بالمرسلين نوحاً وإنما ذكره بصيغة
   الجمع تعظياً له وتنبيهاً على أن من كذب رسولاً فقد كذب جميع المرسلين .
  - ٢ ـ الاستفهام الإنكاري ﴿ أَنَّو من لك واتبعك الأرذلون ﴾ ؟
- ٣ ـ الاستعارة اللطيفة ﴿فافتح بيني وبينهم فتحاً أي احكم بيننا وبينهم بحكمك العادل ،
   استعار الفتاح للحاكم والفتح للحكم لأنه يفتح المنغلق من الأمر ففيه استعارة تبعية .
  - ٤ الطباق ﴿يفسدون . . ولا يصلحون ﴾ .
  - الجناس غير التام ﴿قال . . القالين﴾ الأول من القول والثاني من قلى إذا أبغض .
- ٦ الإطناب ﴿أوفوا الكيل ولا تكونوا من المخسرين ﴾ لأن وفاء الكيل هو في نفسه نهمي عن
   الخسران ، وفائدته زيادة التحذير من العدوان .
  - ٧ المبالغة ﴿إِنَّمَا أَنت مِن المسحَّرين ﴾ والمسحَّر مبالغة عن المسحور .
  - ٨ توافق الفواصل مراعاة لرءوس الآيات مثل ﴿يفسدون ، يصلحون ، الأرذلون﴾ .

قال الله تعالى : ﴿وَإِنَّهُ لَتَنزِيلُ رَبِ العَالَمِينُ ، نزل به الروح الأمين . . إلى . . وسيعلم الذين ظلموا أي منقلب ينقلبون الكريمة . من آية (١٩٢) إلى آية (٢٢٧) نهاية السورة الكريمة .

المنكاسكبَة : لما ذكر تعالى قصص الأنبياء لرسوله على أتبعه بذكر ما يدل على نبوته من تنزيل هذا القرآن المعجز على قلب خاتم الأنبياء والمرسلين .

اللغ بَن ﴿ وَرُبُر ﴾ الزُّبُر : الكُتُب جمع زَبور كرسول ورسُل ﴿ الأعجمين ﴾ جمع أعجمي وهو الذي لا يُحسن العربية ، يقال : رجل أعجمي إذا كان غير فصيح وإن كان عربياً ، ورجل عجمي أي غير عربي وإن كان فصيح اللسان ﴿ بغتةً ﴾ فجأة ﴿ مُنظرون ﴾ مؤخرون وجمهلون يقال : أنظره أي أمهله ﴿ أَفَاك ﴾ كذًا ب ﴿ منقلب ﴾ مصير .

وَإِنَّهُ لَتَنزِيلُ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ ثَنَ لِهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ ﴿ عَلَى عَلَى عَلَى لَتَكُونَ مِنَ الْمُنذِرِينُ ﴿ لَيْ بِلِسَانٍ عَرَبِي مَّبِينٍ ﴿ وَ الْمُنذِرِينُ ﴿ وَ الْأَمِينُ ﴿ وَ الْأَمِينُ وَ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهُ وَعَلَمَ الْمَا الْمَالِي وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَعَلَمَ الْمَالَعُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَعَلَمُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ مَا كَانُواْ بِهِ عَمُؤْمِنِينَ وَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ

أَفَبِعَذَابِنَا يَسْتَعْجِلُونَ ﴿ أَفَرَءَيْتَ إِن مَّتَّعْنَاهُمْ سِنِينَ ﴿ أَفَرَءَيْتَ إِن مَّتَّعْنَاهُمْ سِنِينَ

النفسِ يَم : ﴿ وَإِنَّهُ لِتَنْزِيلُ رَبُّ العَالَمِينَ ﴾ أي وإن هذا القرآن المعجز لتنزيلُ ربُّ الأرباب ﴿ نَـزَلَ بِـهُ الرُّوحُ الْأُمْيِـنَ ﴾ أي نزل به أمين السهاء جبريل عليه السلام ﴿ علَـى قلبـكَ لتـكـون مـن المُنْدرين ﴾ أي أنزله على قلبك يا محمد لتحفظه وتُنذر بآياته المكذبين ﴿بلسانٍ عربي مبين ﴾ أي بلسانٍ عربي فصيح هو لسان قريش ، لئلا يبقى لهم عذر فيقولوا : ما فائدة كلام لا نفهمه ؟ قال ابن كثير : أنزلناه باللسان العربي الفصيح ، الكامل الشامل ، ليكون بيناً واضحاً ، قاطعاً للعذر مقياً للحجة ، دليلاً إلى المحجة(١) ﴿وَإِنَّهُ لَفِّي زُبُرِ الأوليِّن﴾ أي وإن ذكر القرآن وخبَّره لموجُّودٌ في كتب الأنبياء السابقين ﴿أُولِم يكن لهم آية﴾ الاستفهام للتوبيخ والتقريع أي أولم يكن لكفار مكة علامة على صحة القرآن ﴿أَن يعلمه علماء بنبي إسرائيل ﴾ أي أن يعلم ذلك علماء بني إسرائيل الذين يجدون ذكر هذا القرآن في كتبهم كعبد الله بن سلام وأمثاله ﴿ولو نزلناه على بعض الأعجمين ﴾ أي لو نزلنا هذا القرآن بنظمه الرائق المعجز على بعض الأعجمين الذين لا يقدرون على التكلم بالعربية ﴿فَقَـرَأُهُ عَلَيْهُـمُ ما كانوا به مؤمنين ﴾ أي فقرأه على كفار مكة قراءة صحيحة فصيحة ، وأنضم إعجاز القراءة إلى إعجاز المقروء ما أمنوا بالقرآن لفرط عنادهم واستكبارهم(٢) ﴿كذلك سلكناه في قلـوب المجرمـين﴾ أي كذلك أدخلنا القرآن في قلوب المجرمين ، فسمعوا به وفهموه ، وعرفوا فصاحته وبلاغته ، وتحققوا من إعجازه ثم لم يؤ منوا به وجحدوه ﴿لا يؤمنون بـه ﴾ أي لا يصدّقون بالقرآن مع ظهور إعجازه ﴿حتى يــروا العــذاب الأليــم﴾ أي حتى يشاهدوا عذاب الله المؤلم فيؤمنوا حيث لا ينفع الإيمان ﴿فيأتيهــم بغتةً ﴾ أي فيأتيهم عذاب الله فجأة ﴿وهـم لا يشـعـرون﴾ أي وهـم لا يعلمـون بمجيئـه ولا يدرون ﴿ فيقولوا هل نحن منظرون ﴾ أي فيقولوا حين يفجأهم العذاب \_ تحسراً على ما فاتهم من الإيمان وتمنياً للإمهال \_ هل نحن مؤخرون لنؤ من ونصدّق ﴿أَفْبَعِذَابِنَا يَسْتَعْجُلُونَ﴾ إِنْكَارٌ وتوبيخ أي كيف يستعجل العذاب هؤ لاء المشركون ويقولون ﴿أَتَتُنَا بَعَذَابِ أَلْيَـمَ﴾ ؟ وحالهُم عند نزول العذاب أنهم يطلبون الإمهال والنظرة ؟ ﴿ أَفْرَأُيتَ إِن متعناهم سنين ﴾ أي أخبرني يا محمد إن متعناهم سنين طويلة ، مع وفور

ثُمَّ جَآءَهُم مَّا كَانُواْ يُوعَدُونَ ﴿ مَآأَغَنَى عَنْهُم مَّا كَانُواْ يُمَتَّعُونَ ﴿ وَمَآأَهَلَكُنَا مِن قَرْيَةٍ إِلَّا لَهَا مُنذِرُونَ ﴿ وَمَا يَنْبَغِي لَمُمْ وَمَا يَشْتَطِيعُونَ ﴿ وَمَا يَنْبَغِي لَمُمْ وَمَا يَشْتَطِيعُونَ ﴿ وَهَا يَنْبُغِي لَمُمْ وَمَا يَشْتَطِيعُونَ ﴿ إِنَّهُمْ عَنِ ذِكْنَ وَمَا كُنَا ظَنْلِدِينَ ﴿ وَمَا تَنَزَّلَتْ بِهِ ٱلشَّيْطِينُ ﴿ وَمَا يَشْتِطِيعُونَ ﴿ وَمَا يَشْتَطِيعُونَ ﴿ وَمَا يَشْتُوا لِنَهُ اللَّهِ إِلَنَهَا ءَانَحَ فَتَكُونَ مِنَ ٱلْمُعَذَّبِينَ ﴿ وَمَا يَشْتَطِيعُونَ اللَّهُ إِلَى اللَّهِ إِلَالَهُا ءَانَحَ فَتَكُونَ مِنَ ٱلْمُعَذَّبِينَ ﴿ وَمَا يَشْتَطِيعُونَ اللَّهِ إِلَى اللَّهِ إِلَى اللَّهِ إِلَى اللَّهِ إِلَى اللَّهُ إِلَيْهَا ءَانَحَ فَتَكُونَ مِنَ ٱلْمُعَذَّبِينَ ﴿ وَمَا يَشْتَطِيعُونَ اللَّهُ إِلَيْهُا عَالِمُ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَالًا عَالَمُ وَمَا يَشْتَطِيعُونَ اللَّهُ اللَّهُ إِلَيْهُا ءَانَعَ فَا لَلْهُ إِلَالًا عَالَمُ اللَّهُ مَا لَلْهُ إِلَالًا عَالْمَعُونَ مَنْ الْمُعَدِّينَ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَالًا عَالَالًا مُؤْلِقُونَ مِنَ اللَّهُ إِلَالًا عَالَتُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ا

الصحة ورغد العيش ﴿ ثـم جاءهـم مـا كانـوا يُوعـدون ﴾ أي ثم جاءهم العذاب الذي وُعدوا به ﴿ ما أغنى عنهم ماكانوا يُتَّعون﴾ ؟ أي ماذا ينفعهم حينتُذر ما مضى من طول أعمارهم ، وطيب معاشهم ؟ هل ينفعهم ذلك النعيم في تخفيف الحزن ، أو دفع العذاب ؟ ﴿وَمِا أَهْلَكُنَّا مِن قَرِيَّةَ ﴾ أي وما أهلكنا أهلَ قرية من القرى ، ولا أُمةً من الأمم ﴿ إِلاَّ لَمَّا منذرون ﴾ أي إلاَّ بعدما ألزمناهم الحجة بإرسال الرسل مبشرين ومنذرين ﴿ ذكرى ﴾ أي ليكون إهلاكهم تذكرةً وعبرة لغيرهم فلا يعصوا مثل عصيانهم ﴿وماكنا ظالمين﴾ أي وماكنا ظالمين في تعذيبهم ، لأننا أقمنا الحجة عليهم وأعذرنا إليهم . أ. ثم إنه تعالى بعد أن نبُّه على إعجاز القرآن وصدق نبوة محمد عليه السلام ردًّ على قول من زعم من الكفار أن القرآن من إلقاء الجن والشياطين كسائر ما ينـزل على الكهنـة فقـال ﴿ومـا تنـزُّلـت بــهُ الشياطيـن﴾ أي وما تنزُّلت بهذا القرآن الشياطين ، بل نزل به الروح الأمين ﴿وما ينبغـي لهـم ومـا يستطيعون﴾ أي وما يصح ولا يستقيم أن يتنزل بهذا القرآن الشياطين ، ولا يستطيعون ذَّلك أصـلاً ﴿إنهم عن السمع لمعزولون ﴾ أي لأنهم منعوا من استراق السمع منذ بعث محمد عليه السلام ، وحيل بينهم وبين السمع بالملائكة والشهب ، فكيف يستطيعون أن يتنزَّلوا به ؟ قال ابن كثير : ذكر تعالى أنه يمتنع ذلك عليهم من ثلاثة أوجه : أحدها أنه ما ينبغي لهم لأن سجاياهم الفساد ، وإضلال العباد ، وهذا فيه نورٌ وهدى وبرهان عظيم ، الثاني : أنه لو انبغى لهم لما استطاعوا ذلك ، وهذا من حفظ الله لكتابه وتأييده لشرعه الثالث : أنه لو انبغي لهم واستطاعوا حمله وتأديته لما وصلوا إلى ذلك لأنهم بمعزل عن استماع القرآن ، لأن السماء مُلئت حرساً شديداً وشهباً ، فلم يخلص أحد من الشياطين لاستاع حرف واحد منه لئلا يشتبه الأمر (١) ﴿ فَ لا تَدعُ مِعِ اللَّهِ إِلْمَا آخِرَ ﴾ الخطاب للرسول على الله أي لا تعبد يا محمد مع الله معبوداً آخر ﴿ فتكون من المعذَّبين ﴾ أي فيعذبك الله بنار جهنم قال ابن عباس : يحُذَّر به غيره يقول : أنتَ أكرمُ الخلُّق عليٌّ ، ولو اتخذت من دوني إلهاً لعذبتك (١١) ، ثم أمر تعالى رسوله بتبليغ الرسالة فقال ﴿ وأنذر عشيرتك الأقربين ﴾ أي خوِّف أقاربك الأقرب منهم فالأقرب من عذاب الله إن لم يؤ منوا ، روي أنه ﷺ قام حين نزلت عليه ﴿وأنـذر عشيرتك الأقربيـن﴾ فقـال : «يا معشر قريش إ اشتروا أنفسكُم من اللَّهِ لا أُغني عنكم من الله شيئاً ، يا بني عبد مناف لا أغني عنكم من الله شيئاً ، يا عباس بن عبد المطلب لا أغني عنك من الله شيئاً ، يا صفية عمة رسول الله لا أُغني عنك من الله شيئاً ، يا فاطمةُ بنتَ محمد سليني ما شئتِ لا أُغني عنك من الله شيئاً »(٣) قال المفسرون : وإنما أُمر ﷺ بإنذار

<sup>(</sup>١) ابن كثير ٢/ ٦٦٠ المختصر . (٢) زاد المسير ٦/ ١٤٧ . (٣) أخرجه الشيخان .

وَٱخۡفِضۡ جَنَاحَكَ لِمَنِٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱلۡمُؤۡمِنِينَ ۞ فَإِنْ عَصَوۡكَ فَقُـلَ إِنِّي بَرِىٓ ۗ تِمَّا تَعۡمَلُونَ ۞ وَتُوكَّلُ عَلَى ٱلْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمِ ۞ ٱلَّذِي يَرَىكَ حِينَ تَقُومُ ۞ وَتَقَلَّبَكَ فِي ٱلسَّاجِدِينَ ۞ إِنَّهُ وُهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ مَن اللَّهِ عَلَى مَن تَنَزَّلُ ٱلشَّيَطِينُ ﴿ مَن تَنَزَّلُ ٱلشَّمْعَ وَأَكْثَرُهُمْ كَندِبُونَ ﴿ ﴿ وَالشُّعَرَآءُ يَتَّبِعُهُمُ ٱلْغَاوُدِنَ ﴿ أَلَمْ تَرَأَنَّهُمْ فِي كُلِّ وَادٍ يَهِيمُونَ ﴿ وَ الْمَا مَالَا أقاربه أولاً لئلا يظن أحدُ به المحاباة واللطف معهم فإذا تشدُّد على نفسه وعلى أقاربه كان قوله أنفع ، وكلامه أنجع ﴿واخفضْ جنَاحَك لمن اتَّبعك من المؤمنين﴾ أي تواضع وألِن جانبك لأتباعـك المؤ منين ﴿ فَإِن عصَوْكَ فَقَل إنسي بريءٌ ممَّا تعملون ﴾ أي فإن لم يطيعوك وخالفوا أمرك فتبرأ منهم ومن أعما لهم قال أبو حيان : لما كان الإنذار يترتب عليه الطاعة أو العصيان جاء التقسيم عليهما فكأن المعنى : من اتبعك مؤ مناً فتواضع له ، ومن عصاك فتبرأ منهم ومن أعما لهم(١) ﴿ وتوكُّلُ على العزيـز الرحـيم ﴾ أي فوض جميع أمورك إلى الله العزيز ، الذي يقهر أعداءك بعزته ، وينصرك عليهم برحمته ﴿الـذي يـراك حيـن تقـوم ﴾ أي يراك حين تكون وحدك تقوم من فراشك أو مجلسك وقال ابن عباس : حين تقوم إلى الصلاة ﴿وتقلُّبك في الساجدين ﴾ أي ويرى تقلُّبك مع المصلين في الركوع والسجود والقيام(٢) ، والمعنى يراك وحدك ويراك في الجماعة ﴿إنه هـو السميـع العليـم﴾ أي إنه تعالى السميع لما تقولـه ، العليم بما تخفيه ﴿ هـل أنبئكم على من تنزَّل الشياطين ﴾ ؟ أي قل يا محمد لكفار مكة : هل أخبركم على من تتنزُّل الشياطين ؟ وهذا ردُّ عليهم حين قالوا إنما يأتيه بالقرآن الشياطين ﴿تُنَـزُّلُ عَلَى كَـل أَفَّـاكُ أثيم ﴾ أي تتنزَّل على كل كذَّابٍ فاجر ، مبالغ في الكذب والعدوان ، لا على سيَّد ولد عدنان ﴿ يُلقُّون السَّمعَ وأكثرهم كاذبون﴾ أي تُلقي الشياطين ما استرقوه من السمع إلى أوليائهم الكهنة ، وأكثرهم يِكذبون فيما يوحون به إليهم وفي الحديث ( تلك الكلمةُ من الحقِّ يخْطفها الجنيُّ فيقرقرها ـ أي يلقيها ـ في أذن وليه كقرقرة الدجاج ، فيخلطون معها أكثر من ماثة كذبة )(١) قال الزمخشري : ﴿ يُلقون السَّمع ﴾ هم الشياطين كانوا قبل أن يَحجبوا بالرجم يسمُّعون إلى الملأ الأعلى ، فيختطفونَ بعض ما يتكلمون به مما اطلعوا عليه من الغيوب ، ثم يوحون به إلى أوليائهم من الكهنة والمتنبئة « وأكثرهم كاذبون»فيما يوحون به إليهم ، لأنهم يُسمعونهم ما لم يسمعوا(١٠) ، ثم ردٌّ تعالى على من زعم أن محمداً شاعر فقال ﴿والشعراء يتَّ بعُهُم الغاوون ﴾ أي يتبعهم الضالون لا أهل البصيرة والرشاد ﴿ السم تسر أنهم في كلِّ واديهيمون ﴾ أي ألم تر أيها السامع العاقل أنهم يسلكون في المديح والهجاء كل طريق ، يمدحون الشيء بعد أن ذمَّوه ، ويعظُّ مون الشخص بعد أن احتقروه قال الطبري : وهذا مثلٌ ضربه الله لهم في افتتانهم في الوجوه التي يُفتنـون فيها بغيرحق ، فيمدحون بالباطل قوماً ويهجون آخرين(٥) ﴿وأنهـم يقولـون مَـا لا يفعلـون﴾

<sup>(</sup>١) البحر ٧/ ٤٦ . (٢) وهذا اختيار ابن جرير الطبري وقيل المراد تقلبه في أصلاب الأنبياء .

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري . (٤) الكشاف ٣/ ٢٦٩ . (٥) الطّبري ٧٨/١٩ .

يَفْعَلُونَ ۞ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَدِتِ وَذَكُرُواْ ٱللَّهَ كَثِيرًا وَٱنتَصَرُواْ مِنْ بَعْدِ مَاظُلِمُواْ ۚ وَسَيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ أَىَّ مُنقَلَبٍ يَنقَلِبُونَ ۞

أي يكذبون فينسبون لأنفسهم ما لم يعملوه قال أبو حيان: أخبر تعالى عن الشعراء بالأحوال التي تخالف حال النبوة ، إذْ أمرهُم كما ذكر من اتباع الغُواة لهم ، وسلوكهم أفانين الكلام من مدح الشيء وذمة ، ونسبة ما لا يقع منهم إليهم ، وهذا مخالف لحال النبوة فإنها طريقة واحدة لا يتبعها إلا الراشدون(١) ، ثم استثنى تعالى فقال ﴿إلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات اي صدقوا في إيمانهم وأخلصوا في أعمالهم ﴿ووَدُكروا الله كثيراً ﴾ أي لم يشغلهم الشعر عن ذكر الله ولم يجعلوه همهم وديدنهم ﴿وانتصروا من بعد ما ظلموا ﴾ أي هجوا المشركين دفاعاً عن الحق ونصرة للإسلام ﴿وسيعلم الذين ظلموا ﴾ وعيد عام في كل ظالم ، تتفتت له القلوب وتتصدع لهوله الأكباد أي وسيعلم الظالمون المعادون لدعوة الله ومعهم الشعراء الغاوون ﴿أيّ منقلب ينقلبون ﴾ ؟ أي أيّ مرجع يرجعون إليه ، وأي مصير يصيرون إليه ؟ فإنّ مرجعهم إلى النار وهو أقبح مصير .

البَــــلاغـــة: تضمنت الآيات وجوهاً من البلاغة والبديع نوجزها فيما يلي:

١ ـ التأكيد بإن واللام ﴿وإنه لتنزيل رب العالمين ﴾ لأن الكلام مع المتشككين في صحة القرآن فناسب تأكيده بأنواع من المؤكدات .

- ٧ ـ الاستفهام للتوبيخ والتبكيت ﴿ أَفِيعِذَابِنَا يَسْتَعِجُلُونَ ﴾ ؟
  - ٣ ـ جناس الاشتقاق ﴿يعلمه علماء ﴾ .
- ٤ ـ المجاز المرسل ﴿ وما أهلكنا من قرية ﴾ المراد به أهلها .
- أسلوب التهييج والإلماب ﴿ فلا تدعُ مع اللهِ إلها آخر ﴾ الخطابُ للرسول بطريق التهييج لزيادة إخلاصه وتقواه .
- ٦ ـ الاستعارة التصريحية ﴿واخفض جناحك للمؤمنين﴾ شبه التواضع ولين الجانب بخفض الطائر جناحه عند إرادة الانحطاط فأطلق على المشبه اسم الخفض بطريق الاستعارة المكنيَّة .
  - ٧ ـ صيغتا المبالغة ﴿ أَفَّ اك أثيم ﴾ لأن فعَّال وفعيل من صيغ المبالغة أي كثير الكذب كثير الفجور .
    - ٨ ـ الطباق بين ﴿يقولون . . ويفعلون ﴿ وبين ﴿ انتصروا . . وظُلموا ﴾ .
- ٩ ـ الاستعارة التمثيلية البديعة ﴿ في كل وادٍ يهيمون ﴾ مثَّل لذهابهم عن سنن الهدى وإفراطهم في

<sup>(</sup>١) البحر ٧/ ٤٩ .

المديح والهجاء بالتائه في الصحراء الـذي هام على وجه فهـو لا يدري أين يسـير ، وهـذا من ألـطف الاستعارات ، ومن أرشقها وأبدعها .

١٠ جناس الاشتقاق ﴿منقلب ينقلبون﴾ .

11 \_ مراعاة الفواصل مما يزيد في جمال الكلام ورونقه مثل ﴿يهيمون ، ينقلبون ، يقولون ما لا يفعلون ﴾ الخ .

لطيف : ذكر أن عمر بن عبد العزيز كان إذا أصبح أمسك بلحيته ثم قرأ قوله تعالى فلي في الله وأفرأيت إن متّعناهم سنين ثم جاءهم ما كانوا يُوعدون ثم ما أغنى عنهم ما كانوا يُمتّعون ؟ ثم يبكى وينشد:

وليلُك نوم والردي لك لازم كما سرً باللَّذات في النوم حالم كذلك في الدنيا تعيش البهائم(١١)

نهارُك يا مغرور سهْوٌ وغفلة تُسرُّ بما يَفنى وتفرح بالمُني وتسْعى إلى ما سوف تكوه غبَّه

تبييل : الشعر باب من الكلام حسنه حسن ، وقبيحه قبيح ، وإنما ذمَّ تعالى الشعر لما فيه من المغالاة والإفراط في المديح أو الهجاء ، ومجاوزة حدِّ القصد فيه حتى يفضلوا أجبن الناس على عنترة ، وأشحَّهم على حاتم ، ويبهتوا البريء ويفسقوا التقي ، وربما رفعوا شخصاً إلى الأوج ثم إذا غضبوا عليه أنزلوه إلى الحضيض ، وهذا مشاهد ملموس في أكثر الشعراء إلا من استثناهم الله عز وجل ، والشاعر قد يمدح الشيء ويذمه بحلاوة لسانه وقوة بيانه ، ومن ألطف ما سمعت من بعض شيوخي ما قاله بعض الشعراء في العسل :

وإنْ تعب قلت: ذا قيءُ الزنابير سحرُ البيان يرى الظلماء كالنور

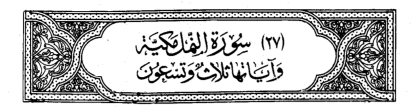
تقولُ: هذا مُجاجُ النَّحل تمدحهُ مدحاً وذماً وما جاوزت وصفهما

لطيفَكَ : ذُكر أن الفرزدق أنشد أبياتاً عند « سليان بن عبد الملك » وكان في ضمنها قوله في النساء العذاري :

فبتْن كأنهن مُصرَّعات وبت أفُض أغلاق الخِتام فقال له سليان: قد وجب عليك الحد، فقال يا أمير المؤ منين إن الله قد دراً عني الحدَّ بقوله ﴿ أَلْهُمْ تُو أَنْهُمْ فِي كُلُ وَادٍ يهيمون ﴿ وَأَنْهُمْ يَقُولُونَ مَا لَا يَفْعُلُون ﴾ فعفا عنه (١٠).

« تم بعونه تعالى تفسير سورة الشعراء »

(١) الكشاف ٣/ ٢٧١ .



## بيَنْ يَدَعِ السِّورَة

\* سورة النمل من السور المكية التي تهتم بالحديث عن أصول العقيدة « التوحيد ، والرسالة ، والبعث » وهي إحدى سور ثلاث نزلت متتالية ، ووضعت في المصحف متتالية وهي « الشعراء ، والنمل ، والقصص » ويكاد يكون منهاجها واحداً ، في سلوك مسلك العظة والعبرة ، عن طريق قصص الغابرين .

\* تناولت السورة الكريمة القرآن العظيم ، معجزة محمد الكبرى ، وحجته البالغة إلى يوم الدين ، فوضحت أنه تنزيل من حكيم عليم ، ثم تحدثت عن قصص الأنبياء بإيجاز في البعض ، وإسهاب في البعض ، فذكرت بالإجمال قصة « موسى » وقصة « صالح » وقصة « لوط » وما نال أقوامهم من العذاب والنكال ، بسبب إعراضهم عن دعوة الله ، وتكذيبهم لرسله الكرام .

\* وتحدثت بالتفصيل عن قصة « داود » وولده « سليان » وما أنعم الله عليهما من النعم الجليلة ، وما خصهما به من الفضل الكبير بالجمع بين النبوة والملك الواسع ، ثم ذكرت قصة « سليان مع بلقيس » ملكة سبأ .

\* وفي هذه القصة مغزى دقيق لأصحاب الجاه والسلطان ، والعظهاء والملوك ، فقد اتخذ سليان الملك وسيلة للدعوة إلى الله ، فلم يترك حاكها جائراً ولا ملكاً كافراً إلا دعاه إلى الله ، وهكذا كان شأنه مع « بلقيس » حتى تركت عبادة الأوثان ، وأتت مع جندها خاضعة مسلمة ، مستجيبة لدعوة الرحمن .

\* وتناولت السورة الكريمة الدلائل والبراهين على وجود الله ووحدانيته ، من آثار مخلوقاته وبدائع صنعه ، وساقت بعض الأهوال والمشاهد الرهيبة ، التي يراها الناس يوم الحشر الأكبر ، حيث يفزعون ويرهبون ، وينقسمون إلى قسمين : السعداء الأبرار ، والذين يكبون على وجوههم في النار .

التسميكة: سميت سورة النمل ، لأن الله تعالى ذكر فيها قصة النملة ، التي وعظت بني جنسها وذكَّرت ثم اعتذرت عن سليان وجنوده ، ففهم نبيُّ الله كلامها وتبسم من قولها ، وشكر الله على ما منحه من الفضل والإنعام ، وفي ذلك أعظم الدلالة على علم الحيوان ، وأنَّ ذلك من إلهام الواحد الديان .

## بِسْ إِللَّهِ ٱلرَّمْزِ ٱلرَّحِيمِ

طسَ ۚ تِلْكَ ءَا يَنْتُ ٱلْقُرْءَانِ وَكِتَابٍ مُّبِينٍ ۞ هُدًى وَبُشْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ۞ ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُونَ ٱلزَّكَوٰةَ وَهُم بِٱلْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ۞

اللغ بن : ﴿يعمه ون﴾ يترددون ويتحيرون ، والعَمَهُ : التحير والتردُّد كما هو حال الضال عن الطريق قال الراجز : « أعْمى الهُدى بالحائرين العُمَّه » ﴿قَبْس ﴾ القَبْس : النار المقبوسة من جمر وغيره ﴿تصطلون﴾ اصطلى يصطلي إذا استدفأ من البرد قال الشاعر :

النارُ فاكهة الشتاءِ فمن يُرد أكُل الفواكه شاتياً فليصْطَل (١) ﴿ وَاللَّهُ مِن اللَّهِ مَ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ال

فبوركت مولوداً وبوركت ناشئاً وبوركت عند الشيب إذ أنت أشيب (١) في ويوركت عند الشيب إذ أنت أشيب (١) في وزعون أصل الوزع الكف والمنع يقال : وزَعه يزعه إذا كفَّه عن الشيء ومنعه ومنه قول عثمان « إن الله ليزَع بالسلطان ما لا يزع بالقرآن » قال النابغة :

على حين عاتبت المشيب على الصبّا وقلت ألمّا أصّح والشيب وازع

المنفسسير : ﴿ طس الحروف القطعة للتنبيه على إعجاز القرآن وقد تقدم الكلام عليها (") وتلك آيات القرآن العجز في بيانه ، الساطع في برهانه ﴿ وكتاب مبين ﴾ أي وآيات كتاب واضح مبين لمن تفكر فيه وتدبر ، أبان الله فيه الأحكام ، وهدى به الأنام ﴿ هدى وبشرى للمؤمنين ﴾ أي تلك آيات القرآن الهادي للمؤمنين إلى صراط مستقيم ، والمبشر لهم بجنات النعيم ، خص المؤمنين بالذكر لانتفاعهم به ﴿ الذين يقيمون الصلاة ﴾ أي يؤ دونها على الوجه الأكمل بخشوعها ، وآدابها ، وأركانها ﴿ ويؤتون الزكاة ﴾ أي يدفعون زكاة أموالهم طيبة بها نفوسهم ﴿ وهم بالآخرة هم يوقنون ﴾ أي يصدقون بالأخرة تصديقاً جازماً لا يخالجه شك أو ارتياب قال الإمام الفخر : والجملة اعتراضية كأنه قيل وهؤ لاء الذين يؤ منون ويعملون الصالحات شك أو ارتياب قال الإمام الفخر : والجملة اعتراضية كأنه قيل وهؤ لاء الجامعون بين الإيمان والعمل الصالح ، لأن خوف العاقبة يحملهم على تحمل المشاق (٤) وقال أبو حيان : ولما كان ﴿ يقيمون الصلاة ويؤ تون الزكاة ﴾ عما يتجدد ولا يستغرق الأزمان جاءت الصلة فعلاً ، ولما كان الإيمان بالآخرة بما هو ثابت ومستقر جاءت الجملة إسمية وأكدت بتكرار الضمير ﴿ وهم بالآخرة هم يوقنون ﴾ وجاء خبر المبتدأ فعلاً ليدل على المبتدأ فعلاً ليدل على

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٥٧/١٣ . (٢) البحر ٧/ ٥٥ . (٣) انظر تفصيل القول والتحقيق الدقيق في اول سورة البقرة . (٤) التفسير الكبير ٢٤/ ١٧٨

إِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ زَيَّنَا لَهُمْ أَعْمَلَهُمْ فَهُمْ يَعْمَهُونَ ﴿ أَوْلَنِكَ ٱلَّذِينَ لَمُمْ سُومَ ٱلْعَذَابِ وَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ هُمُ ٱلْأَخْسَرُونَ ﴿ وَإِنَّكَ لَتُلَقَّ ٱلْقُرْءَانَ مِن لَّدُنْ حَكِيمٍ عَلِيمٍ ﴿ إِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِأَهْلِهِ ٢ إِنِّي وَانْسْتُ نَارًا سَعَاتِيكُم مِّنْهَا بِخَبَرٍ أَوْ وَاتِيكُم بِشِهَابٍ قَبَسٍ لَّعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ ﴿ فَلَمَّا جَآءَهَا نُودِي أَنْ بُورِكَ مَن فِي ٱلنَّارِ وَمَنْ حَوْلَكَ وَسُبَّحَنَ ٱللَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ يَكُوسَىٰ إِنَّهُ ۖ أَنَا ٱللَّهُ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ الديمومة (١) ، ولما ذكر تعالى المؤمنين الموقنين بالبعث ، ذكر بعدها المنكرين المكذبين بالأخرة فقال ﴿إن الذين لا يؤمنون بالآخرة﴾ أي لا يصدّقون بالبعث ﴿زيَّنا لهم أعمالهم ﴾ أي زينا لهم أعمالهم القبيحة حتى رأوها حسنة قال الرازي: والمراد من التزيين هو أن يخلق في قلبه العلم بما فيها من المنافع واللذات، ولا يخلق في قلبه العلم بما فيها من المضار والأفات (١) ﴿ فهم يعمه ون ﴾ أي فهم في ضلال أعمالهم القبيحة يترددون حياري لا يميزون بين الحسن والقبيح ﴿أُولُنُّكُ الذِّينَ لَهُمْ سُوءَ العَنْدَابِ﴾ أي لهم أشد العذاب في الدنيا بالقتل والأسر والتشريد ﴿وهم في الآخرة هم الأخسرون﴾ أي وخسارتهم في الأخرة أشد من خسارتهم في الدنيا لمصيرهم إلى النار المؤ بدة والجحيم والأغلال ﴿وإنَّكُ لَتُلَقَّى القَرآنَ﴾ أي وإنك يا محمد لتتلقى هذا القرآن العظيم وتُعطاه ﴿من لدن حكيهم عليم ﴾ أي من عند الله الحكيم بتدبير خلقه ، العليم بما فيه صلاحهم وسعادتهم قال الزمخشري : وهذه الآية بسـطُ وتمهيد لما يريد أن يسوق بعدها من الأقاصيص ، وما في ذلك من لطائف حكمته ، ودقائق علمه (٣) ﴿ إِذْ قال موسى الأهله إنسي آنستُ ناراً ﴾ أي اذكر يا محمد حين قال موسى لأهله \_ أي زوجته \_ إنسي أبصرتُ ورأيت ناراً قال المفسرون : وهذا عندما سار من مدين إلى مصر ، وكان في ليلة مظلمة باردة ، وقد ضلَّ عن الطريق وأخذ زوجته الطُّلقُ ﴿ سَاتَيْكُم منها بخبر ﴾ أي سآتيكم بخبر عن الطريق إذا وصلت اليها ﴿ أو آتيكم بشهاب قبس ﴾ أي أو آتيكم بشعلة مقتبسة من النار ﴿لعلكم تصطلون ﴾ أي لكي تستدفئوا بها ﴿ فلمّا جاءها ﴾ أي فلما وصل إلى مكان النار رأى منظراً هائلاً عظياً ، حيث رأى النار تضطرم في شجرة خضراء ، لا تزداد النار إلا توقداً ولا تزداد الشجرةُ إلا خضرةً ونُضْـرة ، ثم رفع رأسه فإذا نورها متصلً بعنان السهاء قال ابن عباس: لم تكن ناراً وإنما كانت نوراً يتوهج (٤) فوقف موسى متعجباً ممّا رأى وجاءه النداء العلوي ﴿ نُــودي أن بُــورك مَــنْ في النــار ومــن حولهَــا﴾ آي نودي من جانب الطور بأن بوركتَ يا موسى وبورك من حولك وهم الملائكة قال ابن عباس: معنى ﴿ بورك ﴾ تقـدُّس ﴿ ومن حولها ﴾ الملائكةُ قال أبو حيان : وبدؤه بالنداء تبشيرٌ لموسى وتأنيس له ومقدمة لمناجاته ، وجديرٌ أن يبارك من في النار ومن حواليها إذ قد حدث أمرٌ عظيم وهو تكليم الله لموسى وتنبيئه (٥) ﴿وسبحان اللهِ ربِّ العالميـن﴾ أي تقـدُّس وتنـزُّه ربُّ العزة ، العلـيُّ الشأن ، الذي لا يشبهه شيء من مخلوقاته لا في ذاته ، ولا في صفاته ، ولا في أفعاله ﴿ يُمَّا مُوسِمِي إِنَّهُ أَنَا البَّلَهُ الْعَرْيَـزُ الحُكيِّمِ ﴾ أي أنا الله القويُّ القادر ، العزيز الذي لا (۱) البحر ٧/ ٩٣ . (٢) التفسير الكبير ٢٤/ ١٧٩ . (٣) الكشاف ٣/ ٧٧٥ . (٤) ابن كثير ٢/ ٦٦٦ المختصر (٥) البحر المحيط ٧/ ٥٦

وَأَلْقِ عَصَاكَ فَلَمَّا رَوَاهَا تَهُ تَزُّ كَأَنَّهَا جَانٌّ وَلَى مُدْبِرًا وَلَمْ يُعَقِّبْ يَدُمُوسَى لَا تَخَفْ إِنِّي لَا يَخَافُ لَدَيَّ ٱلْمُرْسَلُونَ ١ إِلَّا مَن ظَلَمَ ثُمَّ بَدَّلَ حُسْنًا بَعْدَ سُوءِ فَإِنِّي غَفُورٌ رَّحِيمٌ ١ وَأَدْخِلْ بَدَكَ فِي جَيبِكَ تَخْرُجُ بَيْضَاءَ مِنْ غَيْرِ سُوءٍ فِي تِسْعِ ءَايَتٍ إِلَى فِرْعَوْنَ وَقَوْمِهِ ۚ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمًا فَلِسِقِينَ ١٠ فَكُمَّا جَآءَتُهُمْ ءَايَلْتُنَا مُبْصِرَةً قَالُواْ هَلَذَا سِمْرٌ مُبِينٌ ﴿ وَجَمَدُواْ بِهَا وَاسْتَبْقَنَتُهَآ أَنْفُسُهُمْ ظُلْكَ وَعُلُواْ فَٱنظُرْ كَيْفَكَانَ عَلْقِبَةُ يُقهر ، الحكيم الذي يفعل كل شيء بحكمة وتدبير ﴿وألق عصاك ﴾ عطفٌ على السابق أي ونودي أن ألق عصاك لترى معجزتك بنفسك فتأنس بها ﴿فلما رآها تهتزكأنها جانٌّ ﴾ أي فلما رآها تتحرك حركة سريعة كأنها ثعبان خفيف سريع الجري ﴿ولَّــى مدبـراً ولــم يُعقُّـب﴾ أي ولَّى الأدبار منهزماً ولم يرجع لما دهاه من الخوف والفزع قال مجاهد : « لـم يُعقّب » لم يرجع ، وقال قتادة : لم يلتفت ، لحقه ما لحق طبع البشر إذ رأى أمراً هائلاً جداً وهو انقلاب العصاحية تسعى ولهذا ناداه ربه ﴿يا موسى لا تخف ﴾ أي أقبل ولا تخف لأنك بحضرتي ومن كان فيها فهو آمن ﴿إنه لا يُخاف لديَّ المرسلون ﴾ أي فأنت رسولي ورسلي الذين اصطفيتهم للنبوة لا يخافون غيري قال ابن الجوزي: نبُّهـ على أن من آمنَه الله بالنبوة من عذابه لا ينبغي أن يخاف من حيَّة (١) ﴿ إلا من ظلم ثم بدَّل حُسَّناً بعد سوءً ﴾ الاستثناء منقطع أي لكن ْ من ظلم من سائر الناس لا من المرسلين فإنه يخاف إلا إذا تاب وبدُّل عمله السيء إلى العمل الحسن ﴿ فَإِنِّي غَفُور رحيم ﴾ أي عظيم المغفرة واسع الرحمة قال ابن كثير: وفيه بشارة عظيمة للبشر وذلك أن من كان على عمل سِيء ، ثم أقلع ورجع وتاب وأناب فإن الله يتوب عليه كقوله ﴿وإنِي لَغَفَّارٌ لَمْنَ تَاب وِآمن وعمل صالحاً ثم اهتـدى﴾(٢) ﴿وَأَدْخـل يدكَ في جيبـك تخرجْ بيضاء مـن غيـر سوء﴾ هذه معجزةً أخرى لموسى تدل على باهر قدرة الله والمعنى أدخل يا موسى يدك في فتحة ثوبك ثم أخرجها تخرج مضيئة ساطعة بيضاء تتلألأ كالبرق الخاطف دون مرض ٍ أو برص ﴿فَــي تســع آياتٍ إِلَى فرعــون وقومـــه﴾ أي هاتان المعجزتان « العصا واليد » ضمن تسع ِ معجزات ٍ أيدتك بها وجعلتُها برهاناً على صدقك لتذهب بها إلى فرعون وقومه ﴿إنهـم كانـوا قومـاً فاسقيـن﴾ أي خارجين عن طاعتنا ، ممعنين في الكفر والضلال ﴿ فلما جاءتهم آياتنا مبصرةً ﴾ أي فلما رأوا تلك المعجزات الباهرة ، واضحةً بينةً ظاهرة ﴿ قالـوا هـذا سحر مبين ﴾ أي أنكروها وزعموا أنها سحر واضح ﴿وجعدوا بها ﴾ أي كفروا وكذبوا بتلك الخوارق ﴿واستيقنتها أنفسُهم ﴾ أي وقد أيقنوا بقلوبهم أنها من عند الله وليست من قبيل السحر ﴿ظلماً وعلواً ﴾ أي جحدوا بها ظلماً من أنفسهم ، واستكباراً عن اتباع الحق ، وأيُّ ظلم أفحش ممن يعتقد ويستيقن أنها آيات بينــة واضحة جاءت من عند الله ، ثم يكابر بتسميتها سحراً ؟ ولهذا قال ﴿فانظــرْ كيف كان عاقبة المفسدين ﴾ أي انظر أيها السامع وتدبر بعين الفكر والبصيرة ماذا كان مآل أمر الطاغين ، من الإغراق في الدنيا ، والإحراق في الآخرة ؟ قال ابن كثير : وفحوى الخطاب كأنه يقول :

<sup>(</sup>١) زاد المسير ٦/ ١٥٦ . (٢) مختصر ابن كثير ٢/ ٦٦٧ .

الْمُفْسِدِينَ ﴿ إِنَّ وَلَقَدْ ءَا تَبْنَا دَاوُودَ وَسُلَيْمَنَ عِلَمَّا وَقَالَا الْحَمْدُ لِلَهِ الَّذِي فَضَّلَنَا عَلَى كَثِيرٍ مِّنْ عِبَادِهِ الْمُفْسِدِينَ ﴿ وَهِ وَلَا سُلَمْنُ دَاوُودَ وَقَالَ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ عُلِّمِنَا مَنطِقَ الطَّيْرِ وَأُوتِينَا مِن كُلِّ شَيْءً إِنَّ هَلَذَا لَمُوسِينَ وَقَلَ سُلَمْنُ دَاوُودَ وَقَالَ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ عُلِّمِنَا مَنطِقَ الطَّيْرِ وَأُوتِينَا مِن كُلِّ شَيْءً إِذَا لَمُ اللَّهُ مِن اللَّهُ اللِي الللللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّ

احذروا أيها المكذبون لمحمد ، الجاحدون لما جاء به من ربه ، أن يصيبكم مثلُ ما أصابهم بطريق الأولى والأحرى، فإن محمداً ﷺ أشرف وأعظمُ من موسى ، وبرهانُه أدلُّ وأقوى من برهان موسى ، عليه من ربه أفضل الصلاة والتسليم(١) ﴿ ولقد آتينا داود وسليمان علما ﴾ هذه هي القصة الثانية في السورة الكريمة وهي قصة « داود وسليان » والمعنى والله لقد أعطينا داود وابنه سليان علماً واسعاً من علوم الدنيا والدين ، وجمُّعنا لهما بين سعادة الدنيا والآخرة قال الطبري : وذلك علم كلام الطير والدواب وغير ذلك مما خصَّهم الله بعلمه(٢) ﴿وقالًا الحمدُ لله الـذي فضَّلنا على كثيرٍ من عباده المؤمنيـن﴾ أي وقالا شكراً للَّه الحمد لله الذي فضلنا بما آتانا من النبوة ، والعلم ، وتسخير الإنس والجن والشياطين ، على كثيرٍ من عباده المؤمنين ﴿وورثَسليمانُ داودَ﴾ أي ورث سليانُ أباه في النبوة ، والعلم ، والمُلْـك دون سائر أولاده قال الكلبي : كان لداود تسعة عشر ولداً فورث سليمانُ من بينهم نبوته وملكه ، ولو كانت وراثة مال لكان جميع أولاده فيه سواء(٣) ﴿وقــال يا أيهــا النَّــاسُ عُلَّمنــا منطــق الطيــر﴾ أي وقال تحدثاً بنعمة الله : يا أيها الناسُ لقد أكرمنا اللهُ فعلَّمنا منطق الطير وأصـوات جميع الحيوانــات ﴿وأوتينــا من كــل شــيء﴾ أي وأعطانا الله من كل شيء من خيرات الدنيا يعطاها العظهاء والملوك ﴿إِنَّ هـذا لهـو الفضـلُ المبيـن﴾ أي إن ما أعطيناه وما خصَّنا الله به من أنواع النعم لهو الفضل الواضح الجلي ، قاله على سبيل الشكر والمحمدة لا على سبيل العلـوّ والكبرياء ﴿وحُشـر لسليمـانَ جنـوده مـن الجـنُّ والإنـس ِ والطيـر﴾ أي جمعـت له جيوشه وعساكره وأحضرت له في مسيرةٍ كبيرة فيها طوائف الجن والإنس والطير ، يتقدمهم سليان في أبُّهــة وعظمة كبيرة ﴿ فهم يُـوزعون ﴾ أي فهم يُكَ فُون ويمنعون عن التقدم بين يديه قال ابن عباس : جعل على كل صنف من يردُّ أولاها على أخراها لئلا يتقدموا في المسير كما تصنع الملوك (١٠) ﴿ حتى إذا أتـوا علـى وادي النمـل﴾ أي حتى إذا وصلـوا إلى وادٍ بالشـام كثـير النمـل ﴿قـالـت نملـةً يا أيُّـها النمـل ادخلـوا مساكنكم، أي قالت إحدى النملات لرفيقاتها ادخلوا بيوتكم ، خاطبتهم مخاطبة العقلاء لأنها أمرتهم بما يؤ مر به العقلاء ﴿لا يحطمنكم سليمان وجنوده﴾ أي لا يكسرنُّكم سلبهانُ وجيوشه بأقدامهم ﴿وهم لا يشعرون الله أي وهم لا يشعرون بكم ولا يريدون حطمكم عن عمد حذّرت ثم اعتذرت لأنها علمت أنه

 <sup>(</sup>١) مختصر ابن كثير ٢/ ٦٦٧ . (٢) الطبري ١٩/ ٨٧ . (٣) القرطبي ١٦٤/١٣ . (٤) الطبري ١٨/١٩ .

فَتَبَسَّمَ ضَاحِكًا مِن قَوْلِهَا وَقَالَ رَبِّ أُوْزِعْنِيٓ أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ ٱلَّتِيٓ أَنْعَمْتَ عَلَى ۗ وَالِدَى ۗ وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحًا تَرْضَلُهُ وَأَدْخِلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِيعِبَادِكَ ٱلصَّالِحِينَ ﴿ إِنَّ الشَّالِحِينَ ﴿ إِنَّ الْعَلْمَ عَلَى اللَّهِ عَ

نبي رحيم ، فسمع سليان كلامها وفهم مرامها ﴿فتبسّم ضاحكاً من قولها ﴾ أي فتبسّم سروراً بما سمع من ثناء النملة عليه وعلى جنوده ، فإن قولها ﴿وهم لا يشعرون ﴾ وصف لهم بالتقوى والتحفظ من مضرة الحيوان ﴿وقال رب أو زعني أن أشكر نعمتك التي أنعمت على وعلى والدي الهمني ووفقني لشكر نعما ثك وأفضالك التي أنعمت بها على وعلى أبوي ﴿وأن أعمل صالحاً ترضاه ﴾ أي ووفقني لعمل الخير الذي يقر بني منك والذي تحبه وترضاه ﴿وأدخلني برحمتك في عبادك الصالحين ﴾ أي وأدخلني الجنة دار الرحمة مع عبادك الصالحين .

### البَكَ لَاغَكُ : تضمنت الآيات وجوهاً من البيان والبديع نوجزها فيما يلي :

- ١ \_ الإشارة بالبعيد عن القريب ﴿تلك آياتُ القرآن﴾ للإيذان ببعد منزلته في الفضل والشرف .
  - ٧ \_ التنكير للتفخيم والتعظيم ﴿وكتابٍ مبين﴾ أي كتابٍ عظيم الشأن رفيع القدر .
    - ٣ ـ ذكر المصدر بدل اسم الفاعل للمبالغة ﴿هـدى وبشرى﴾ أي هادياً ومبشراً .
- ٤ ـ تكرير الضمير لافادة الحصر والاختصاص ﴿ وهم بالآخرة هم يوقنون ﴾ ومثل ه ﴿ وهم في الآخرة هم الأخسرون ﴾ وفيه المقابلة اللطيفة بين الجملتين .
  - و ـ التأكيد بإنَّ واللام ﴿وإنك لتُلقَّى القرآن﴾ لوجود المتشككين في القرآن .
- ٦ إيجاز الحذف ﴿ وألق عصاك فلما رآها تهتز ﴾ حذفت جملة فألقاها فانقلبت الى حية الخ وذلك
   لدلالة السياق عليه .
  - ٧ ـ الطباق ﴿حُسناً بعد سوء﴾ . وبين ﴿ولَّى مدبراً . . ولم يُعقُّب﴾ .
- ٨ ـ الاستعارة ﴿ آياتنا مبصرة ﴾ استعار لفظ الإيصار للوضوح والبيان لأن بالعينين يبصر الإنسان
   الأشياء .
- ٩ ـ التشبيه المرسل المجمل ﴿كَأَنهَا جَانَ ﴾ ذكرت أداة التشبيه وحذف وجه الشبه فصار مرسلاً
   بجملاً
  - . ١ ـ حسن الاعتذار ﴿وهـم لا يشعرون﴾ .
- لطيف : قال بعض العلماء هذه الآية ﴿قالت نملة يا أيها النمل ادخلوا مساكنكم . . ﴾ من

عجائب القرآن لأنها بلفظة «يا» نادت «أيها »نبَّهت «النمل » عيَّنت «ادخلوا »أمرت «مساكنكم » نصَّت « لا يطمنكم » حذَّرت «سليان » خصت « وجنوده » عمَّت « وهم لا يشعرون »اعتذرت ، فيا لها من نملة ذكية !!

قال الله تعالى : ﴿ وتفقد الطير فقال ما لي لا أرى الهدهد . إلى . وأسلمت مع سليان لله رب العالمين ﴾ من آية (٢٠) إلى نهاية آية (٤٤) .

المنكاسكية: لا تزال الآيات تتحدث عن «سليمان بن داود »الذي جمعالله له بين « النبوة والمُلْك » فكان نبياً ملكاً ، وسخر له الإنس والجن وعلمه منطق الطير ، وتذكر الآيات هنا قصته مع « بلقيس » ملكة سبأ وماكان من الأمور العجيبة التي حدثت في زمانه .

اللغسس، وتفقّد الشيء المخبوء من الإنسان والخبء : الشيء المخبوء من خبأت الشيء أخبؤه خباً إذا سترته وصاغرون أذلاء مهانون من الصّغار وهو الذل وعفريت العفريت : القوي المارد من الشياطين ومن الإنس، والخبيث الماكر والصّرح القصر، وكل بناء عال مرتفع يسمى صرحاً ومنه قول فرعون «يا هامان ابن لي صَرْحاً » ومحرد الممرد : المملّس، والأمرد الذي لم تخرج لحيته بعد إدراكه ، وشجرة مرداء: لا ورق عليها وقوارير محم قارورة وهي الزجاجة .

وَتَفَقَّدَ ٱلطَّيْرَ فَقَالَ مَالِيَ لَآأَرَى ٱلْحُدْهُدَأَمْ كَانَ مِنَ ٱلْغَآبِيِينَ ﴿ لَا أَخَذَهُ اللَّهُ وَعَذَابًا شَدِيدًا أَوْ لَأَاذْ بَحَنَّهُ وَ الطَّيْرَ فَقَالَ مَا لَيْ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهُ عَيْرٍ اللَّهُ عَلَيْهِ فَقَالَ أَحَطَتُ بِمَا لَمْ تُحُطُ بِهِ عَوْجِئْتُكَ مِن سَبَإٍ بِنَبَا إِيقِينٍ ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

إِنِّي وَجَدتُ آمْرَأَةً مَلِكُهُمْ وَأُوتِيَتْ مِن كُلِّ شَيْءٍ وَلَمَا عَرْشٌ عَظِيمٌ ﴿

النفسي ير : ﴿وتفقّد الطير﴾ أي بحث سليان وفتّش عن جماعة الطير ﴿ فقال ما لي لا أرى الهُدهد ههنا ؟ قال المفسرون : كانت الطير تصحبه في سفره وتظله بأجنحتها ، فلما فصل سليان عن وادي النمل ونزل في قفر من الأرض عطش الجيش فسألوه الماء ،وكان الهدهد يدله على الماء فإذا قال : ههنا الماء شقت الشياطين وفجّرت العيون ، فطلبه في ذلك اليوم فلم يجده فقال مالي لا أراه ﴿أم كان من الغائبين﴾ أم منقطعة بمعنى «بل » أي بل هو غائب ، ذهب دون إذن مني ﴿ لأعذبتُ عذاباً شديداً أو لأذبحنه أو ليأتيني بسلطان مبين » أي لأعاقبنه عقاباً ألياً بالسجن أو نتف الريش أو الذبح أو ليأتيني بحجة واضحة تبيّن عذره ﴿ فمكث غير بعيد » أي فأقام الهدهد زماناً يسيراً ثم جاء إلى سليان ﴿ فقال أحطت بما لم تُحطب ه أي اطلعت على ما لم تطلع عليه وعرفت ما لم تعرفه ﴿ وجئتُ لك من سباً بنباً يقين ﴾ أي وأتيتك من مدينة سباً باليمن - بخبر هام ، وأمر صادق خطير ﴿ إني وجدتُ امرأةً مَلكُهم ﴾ أي من عجائب ما رأيت أن امرأة - تسمى بلقيس - هي ملكة لهم ، وهم ﴿

وَجَدَتُهَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّمْسِ مِن دُونِ اللَّهِ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِيلِ فَهُمْ لَا يَمْدُونَ فَيْهَا لَلَّهِ اللَّذِي يُخْرِجُ الْحَبْءَ فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا تُخْفُونَ وَمَا تُعْلِنُونَ فَيْ يَعْلَمُ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُو رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ فَي \* قَالَ سَنَنظُرُ أَصَدَقْتَ أَمْ كُنتَ مِنَ الْكَاذِبِينَ فَيْ الْمَعْفِيمِ فَي \* قَالَ سَنَنظُرُ أَصَدَقْتَ أَمْ كُنتَ مِنَ الْكَاذِبِينَ فَيْ الْمَعْفِيمِ فَي اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَا هُو رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ فَي \* قَالَ سَنَنظُرُ أَصَدَقْتَ أَمْ كُنتَ مِنَ الْكَاذِبِينَ فَيْ الْمَعْفِيمِ فَي اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِيلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُوالِمُ اللَ

يدينون بالطاعة لها(١) ﴿ وأُوتِيت من كل شيء ﴾ أي وأُعطيت من كل شيء من الأشياء التي يحتاج إليها الملوك من أسباب الدنيا من سعة المال وكثرة الرجال ووفرة السلاح والعتاد ﴿ولها عـرش عظيـم﴾ أي ولها سرير كبير مكلِّل بالدر والياقوت قال قتادة : كان عرشُها من ذهب ، قوائمُه من جوهر ، مكلِّل باللؤ لؤ قال الطبري : وعنى بالعظيم في هذا الموضع العظيم في قدره وخطره ، لا عِظمه في الكبر والسعة ، ولهذا قال ابن عباس : ﴿عـرش عظيـم﴾ أي سرير كريم حسن الصنعة ، وعرشُها سريرٌ من ذهب قوائمُه من جوهرٍ ولؤ لؤ (٢) ، ثم أخذ يحدثه عما هو أعظم وأخطر فقال ﴿وجدتُهـا وقومَهـا يسجدون للشـمس مـن دون الله ﴾ أي وجدتهم جميعاً مجوساً يعبدون الشمس ويتركون عبادة الواحد الأحد ﴿وزيُّن لهم الشيطان أعالهم أي حسَّن لهم إبليس عبادتهم الشمس وسجودهم لها من دون الله ﴿فصدُّهم عن السبيل ﴾ أي منعهم بسبب هذا الضلال عن طريق الحق والصواب ﴿فهم لا يهتدون﴾ أي فهم بسبب إغواء الشيطان لا يهتدون إلى الله وتوحيده ، ثم قال الهدهد متعجباً ﴿ أَلاَّ يسجدوا لله الذي يُخرج الخَبَّ في السموات والأرض﴾ أي أيسجدون للشمس ولا يسجدون لله الخالق العظيم ، الذي يعلم الخفايا ويعلم كل مخبوء في العالم العلويوالسفلي(٣)؟قال ابن عباس: يعلم كل خبيئةٍ في السهاء والأرض ﴿ويعلمُ ما تُخْفُونُومَا تعلنون ﴾ أي ويعلم السرُّ والعلن ، ما ظهر وما بطن ﴿اللَّهُ لا إلَّه إلا هو رب العرش العظيم ﴾ أي هو تعالى المتفرد بالعظمة والجلال ، ربُّ العرش الكريم المستحق للعبادة والسجود ، وخصَّ العرش بالذكر لأنه أعظم المخلوقات ، وإلى هنا انتهى كلام الهُدهد ﴿قَالُ سَنظر أَصَدَقَتَ أَمَّ كنت من الكاذبين ﴾ أي قال سليان : سننظر في قولك ونتثبت هل أنت صادق أم كاذب فيه ؟ قال ابن الجوزي: وإنما شكَّ في خبره لأنه أنكر أن يكون لغيره سلطان ، ثم كتب كتاباً وختمه بخاتمه ودفعه إلى الهُدهد وقال ﴿إذهب بكتابي هذا فألقه إليهم الله أي اذهب بهذا الكتاب وأوصله إلى ملكة سبأ وجندها ﴿ ثم تولُّ عنهم ﴾ أي تنحُّ إلى مكان قريب مستتراً عنهم ﴿ فانظر ماذا يرجعون ﴾ أي فانظر ماذا يردون من الجواب؟ قال المفسرون: أخذ الهدهد الكتاب وذهب إلى بلقيس وقومها ، فرفرف فوق رأسها ثم

<sup>(</sup>۱) وجه العجب أن الملوك عادة من الرجال وأن النساء لا يصلحن لإدارة المالك ويؤ يده حديث ( لن يفلح قوم ولوا أمرهم امرأة ) هذا هو منطق الفطرة . (۲) الطبري ٩٢/١٩ . (٣) هذا ما انقدح في ذهني من معنى الآية الكريمه ، ولعله هو الأقرب إلى فهم روح النص القرآني فإن المجال مجال تعجب وإنكار ، لا مجال حديث وإخبار ، فها ذهب إليه بعض المفسرين من أن « لا » زائدة وأن المعنى فهم لا يهتدون أن يسجدوا لله أو أن المعنى ألا يا هؤ لاء فاسجدوا . . الخ غير ظاهر والله أعلم .

قَالَتْ يَكَأَيُّ ٱلْمَلَوُا إِنِّي أَلْقِيَ إِلَى كِتَنْ كُرِيمٌ ﴿ إِنَّهُ مِن سُلَيْمَانَ وَإِنَّهُ بِشِم اللّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ إِنَّهُ أَلَّا تَعْلُواْ عَلَىَّ وَأَتُونِي مُسْلِيِنَ ﴿ قَالَتْ يَنَأَيُّ الْمُلَوُّا أَفْتُونِي فِي أَمْرِي مَا كُنتُ قَاطِعَةً أَمْرًا حَتَّى تَشْهَدُونِ ﴿ وَ اللَّهِ الْمُلَوُّا أَفْتُونِي فِي أَمْرِي مَا كُنتُ قَاطِعَةً أَمْرًا حَتَّى تَشْهَدُونِ ﴿ وَإِنَّ قَالُواْ نَحْنُ أُولُواْ قُوَّةٍ وَأُولُواْ بَأْسٍ شَدِيدٍ وَٱلْأَمْرُ إِلَيْكِ فَٱنظُرِى مَاذَا تَأْمُرِينَ ﴿ وَاللَّهُ إِلَيْكِ فَٱنظُرِى مَاذَا تَأْمُرِينَ ﴿ وَاللَّهُ إِلَّهُ الْمَالُوكَ إِذَا دَخَلُواْ قَرْيَةً أَفْسَدُوهَا وَجَعَلُواْ أَعِزَّةَ أَهْلِهَا ۚ أَذِلَّهُ ۗ وَكَذَالِكَ يَفْعَلُونَ ﴿ وَإِنِّي مُرْسِلَةٌ ۚ إِلَيْهِـم بِهَدِيَّةٍ فَنَاظِرَةُ بِمَ يَرْجِعُ ٱلْمُرْسَلُونَ ﴿ فَيْ فَلَتَ جَآءَ سُلَيْمَنَ قَالَ أَتُمِدُّونَنِ بِمَالٍ فَلَ ءَاتَنْنِ ٤ ٱللَّهُ خَيْرٌ مِّنَ ءَاتَنَكُمْ بَلْ أَنْتُم بِهَدِيَّتِكُمْ ألقى الكتاب في حجرها ﴿قالت يا أيها الملأ إني ألقي إلى كتاب كريم ﴾ أي قالت لأشراف قومها إنه أتاني كتاب عظيم جليل ﴿إنه من سليمان وإنه بسم الله الرحمن الرحيم ﴾ أي إن هذا الكتاب مرسل من سليان ثم فتحته فإذا فيه : بسم الله الرحمن الرحيم وهو استفتاح شريفٌ بارع فيه إعلان الربوبية لله ثم الدعوة إلى توحيد الله والانقياد لأمره ﴿ ألاَّ تعلوا عليَّ وأَتُوني مسلمين ﴾ أي لا تتكبر وا عليَّ كما يفعل الملوك وجيئوني مؤ منين قال ابن عباس : أي موحدين ، وقال سفيان : طائعـين ﴿قــالــت يــا أيهــا الملأ أفتوني في أمري ﴾ أي أشيروا علي في الأمر ﴿ ماكنت قاطعة أمراً حتى تشهدون ﴾ أي ماكنت لأقضى أمراً بدون حضوركم ومشورتكم ﴿قالـوا نحـنأولوا قـوةٍوأولوا بـأس شديد﴾ أي نحن أصحاب كثرةٍ في الرجال والعتاد ، وأصحابُ شدةٍ في الحرب ﴿والأمـرُ إِليـك فانظـرى ماذا تأْمُريـنَ﴾ ؟ أي وأمرنا إليكِ فمرينا بما شئت ِ نمتثل أمرك ، وقولهم هذا دليلٌ على الطاعة المفرطة قال القرطبي : أخذت في حسن الأدب مع قومها ومشاورتهم في أمرها في كل ما يعرض لها ، فراجعها الملأ بما يُقر عينها من إعلامهم إياها بالقوة والبأس ، ثم سلَّموا الأمر إلى نظرها ، وهذه محاورة حسنة من الجميع(١) قال الحسن البصري : فوَّضوا أمرهم إلى عِلجة يضطرب ثدياها ، فلما قالوا لها ما قالوا كانت هي أحزم منهم رأياً وأعلم (٢) ﴿قالت إن الملوك إذا دخلوا قريـةً أفسدوها، أي إن عادة الملوك أنهم إذا استولوا على بلدةٍ عنـوةً وقهـراً حربوهـا ﴿وجعلوا أعزة أهلِها أذلة ﴾ أي أهانوا أشرافها وأذلوهم بالقتل والأسر والتشريد ﴿وكذلك يفعلون﴾ أي وهذه عادتهم وطريقتهم في كل بلدٍ يدخلونها قهراً ، ثم عدلت إلى المهادنة والمسالمة فقالت ﴿وَإِنْسِي مرسلة إليهم بهدية فناظرة بم يرجع المرسلون، أي وإني سابعث إليه بهدية عظيمة تليق بمثله ،فأنظر هل يقبلها أم يردُّها ؟ قال قتادة : ما كان أعقلها في إسلامها وشركها ! ! علمت أن الهدية تقع موقعاً من الناس ، وقال ابن عباس : قالت لقومها إن قبِلَ الهدية فهو ملك يريد الدنيا فقاتلوه ، وإن لَّم يقبلها فهو نبيُّ صادق فاتبعوه (٣) ﴿فلما جاء سليمانَ قال أتمدونن عِال ؟ أي فلما جاء رسل بلقيس إلى سليان بالهدية العظيمة قال منكراً عليهم : أتصانعونني بالمال والهدايا لأترككم على كفركم وملككم ؟ ﴿فما آتاني الله خير ممَّا آتاكم ﴾ أي فما أعطاني الله من النبوة والملك الواسع خير مما أعطاكم من زينة الحياة

 <sup>(</sup>۱) القرطبي ۱۹٤/۱۳ . (۲) مختصر ابن كثير ۲/ ۲۷۱ . (۳) مختصر ابن كثير ۲/ ۲۷۱ . (٤) مختصر ابن كثير ۲/ ۲۷۱ .

تَفْرَحُونَ ﴿ آرْجِعُ إِلَيْهِمْ فَلَنَأْتِينَهُم بِجُنُودٍ لَّاقِبَلَ لَهُم بِهَا وَلَنُخْرِجَنَّهُم مِنْهَا أَذِلَّهُ وَهُمْ صَغِرُونَ ﴿ قَالَ يَكَأَيُّكَ ٱلْمَكَوُا أَيْكُمْ يَأْتِينِي بِعَرْشِهَا قَبْلَ أَن يَأْتُونِي مُسْلِمِينَ ٢٥٠ قَالَ عِفْرِيتٌ مِّنَ ٱلْجِينِ أَنَا عَاتِيكَ بِهِ ع قَبْلَ أَن تَقُومَ مِن مَّقَامِكَ ۗ وَ إِنِّي عَلَيْهِ لَقَوِيُّ أَمِينٌ ﴿ قَالَ ٱلَّذِي عِندَهُ عِلْمٌ مِّنَ ٱلْكِتَابِ أَنَا ءَاتِيكَ بِهِ ع قَبْلَ أَن يَرْتَدَّ إِلَيْكَ طَرْفُكُ فَلَمَّا رَءَاهُ مُسْتَقِرًّا عِندَهُ وَقَالَ هَنذَا مِن فَضْلِ رَبِّي لِيَبْلُونِيٓ ءَأَشُكُو أَمْ أَكْفُرُ وَمَن

شَكَرَ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ ، وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ رَبِّي غَنِيٌّ كَرِيمٌ ﴿

فلا حاجة لي بهديتكم ﴿بُلِ أَنتُم بهديتكم تَفْرَحُونَ﴾ أي أنتِم تَفْرَحُونَ بالهدايا لأنكم أهل مفاخرةٍ ومكاثرة في الدنيا ، ثم قال لرئيس الوفد ﴿إرجع إليهم فلنأتينَّهم بجنودٍ لا قِبَل لهم بها ﴾ أي ارجع إليهم بهديتهم فواللهِ لنأتينَّهم بجنودٍ لا طاقة لهم بمقابلتها ، ولا قدرة لهم على مقاتلتها ﴿ولنخرجنهم منها أذلةً وهم صاغرون، أي ولنخرجنهم من أرضهم ومملكتهم أذلاء حقيرين إن لم يأتوني مسلمين قال ابن عباس : لما رجعت رسلُ بلقيس إليها من عند سليان وأخبروها الخبر قالت قد عرفت ما هذا بملك ، وما لنا به من طاقة ، وبعثت إلى سليمان إني قادمة إليك بملوك قومي حتى أنظر ما أمرك ، وما تدعو إليه من دينك ثم ارتحلت إلى سليان في اثني عشر ألف قائد (١) ﴿قال يا أيها الملا أيكم يأتيني بعرشها قبل أن يأتوني مسلمين ﴾ ؟ أي قال سليان لأشراف من حضره من جنده : أيكم يأتيني بسريرها المرصَّع بالجواهر قبل أن تصل إليَّ مع قومها مسلمين ؟ قال البيضاوي : أراد بذلك أن يريها بعض ما خصه الله به من العجائب ، الدالة على عظيم القدرة ، وصدقه في دّعوى النبوة ، ويختبر عقلها بأن ينكّر عرشها فينظر أتعرفه أم تنكره (٢) ؟ ﴿ قال عفريتٌ من الجنِّ أنا آتيك به قبل أن تقوم من مقامك ﴾ أي قال ماردٌ من مردة الجنِّ : أنا أحضره إليك قبل أن تقوم من مجلس الحكم \_ وكان يجلس من الصبح إلى الظهر في كل يوم \_ وغرضُه أنه يأتيه به في أقل من نصف نهار ﴿ وإني عليه لقوي أمين ﴾ أي وإني على حمله لقادرٌ ، وأمين على ما فيه من الجواهر والدُّر وغير ذلك ﴿قال النِّي عنده عِلْمٌ من الكتابِ أنا آتيك به قبل أن يرتد اليك طرفك المفسرون : هو « آصف بن برخيا » كان من الصِّديقين يعلم اسم الله الأعظم الذي إذا دُعي به أجاب ، وهو الذي أتى بعرش بلقيس وقال لسليان : أنا آتيك به قبل أن يرتـدُّ إليك طرفك أي آتيك به بلمح البصر فدعا الله فحضر العرش حالاً ﴿فلما رآه مستقراً عنده قال هذا من فضل ربي، أي فلما نظر سليان ورأى العرش \_ السرير \_ حاضراً لديه قال : هذا من فضل الله علي ، وإحسانه إلى ﴿لَيبلونسي أأشكر أم أكفر﴾ ؟ أي ليختبرني أأشكر إنعامه ، أم أجحد فضله وإحسانه ؟ ﴿ ومن شكر فإنما يشكر لنفسه ﴾ أي ومن شكر فمنفعة الشكر لنفسه ، لأنه يستزيد من فضل الله ﴿لئن شكرتم لأزيدنكم ﴿ ومن كفر فإن ربي غني كريم ﴾ أي ومن لم يشكر وجحد فضل الله

<sup>(</sup>١) حاشية زاده على البيضاوي ٢٣/٣ . (٢) البيضاوي ٢/ ٨٣ .

قَالَ نَكِرُواْ لَهَا عَرْشَهَا نَنظُرْ أَتَهْ تَدِى أَمْ تَكُونُ مِنَ اللَّهِ مِن لَا يَهْ تَدُونَ اللَّهِ عَلَمْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ا

فإن الله مستغن عنه وعن شكره ، كريم بالإنعام على من كفر نعمته . . ولما قرُّب وصول ملكة سبأ إلى بلاده أمر بأن تُغيَّر بعض معالم عرشها امتحاناً لها ﴿قال نكَّروا لها عرشها ﴾ أي غيّروا بعض أوصافه وهيئته كما يتنكر الإنسان حتى لا يُعرف ﴿نَنظُـر أتهتـدى أم تكونُ مـن الذيـن لا يهتـدون﴾ أي لننظر إذا رأته هل تهتدي إلى أنه عرشها وتعرفه أم لا ؟ أراد بذلك اختبار ذكائها وعقلها ﴿فلما جاءت قيل أهكذا عرشك ﴾ ؟ أي أمثل هذا العرش الذي رأيتيه عرشك ؟ ولم يقل : أهذا عرشك ؟ لئلا يكون تلقيناً لها ﴿قالت كأنه هـو﴾ أي يشبهه ويقاربه ولم تقل: نعم هو ، ولا ليس هو قال ابن كثير: وهذا غاية في الذكاء والحزم(١٠) ﴿وَأُوتِينَـا العلـم مـن قبلهـا وكنا مسلمـين﴾ هذا من قول سليمان أي قال سليمان تحدثاً بنعمة الله : لقد أوتينا العلم من قبل هذه المرأة بالله وبقدرته وكنا مسلمين لله من قبلها ، فنحن أسبقُ منها علماً وإسلاماً ﴿وصدُّهـا مـاكانت تعبـد مـن دون الله﴾ أي منعها عن الإيمان بالله عبادتُها القديمة للشمس والقمر ﴿إنها كانت من قوم كافرين ﴾ أي بسبب كفرها ونشوئها بين قوم مشركين ﴿قيل لها ادخلي الصرح ﴾ أي ادخلي القصر العظيم الفخم ﴿فلما رأته حسبته أجَّةً وكشفت عن ساقيها ﴾ أي فلما رأت ذلك الصرح الشامخ ظنته لجة ماء \_ أي ماءً غمراً كثيراً \_ وكشفت عن ساقيها لتخوض فيه ﴿قالُ إنه صرح ممرد من قوارير أي قال سليان : إنه قصر مملَّس من الزجاج الصافي ﴿قالت ربِّ إني ظلمت نفسي ﴾ أي قالت بلقيس حينئذ زرب إني ظلمت نفسي بالشرك وعبادة الشمس ﴿ وأسلمتُ مع سليانَ لله رب العالمين ﴾ أي وتابعت سليان على دينه فدخلت في الإسلام مؤ منة برب العالمين ، قال ابن كثير: والغرضُ أن سليمان عليه السلام اتخذ قصراً عظياً منيفاً من زجاج لهذه الملكة ، ليريها عظمة سلطانه وتمكنه،فلما رأت ما آتاه الله وجلالة ما هو فيه وتبصرت في أمره ، انقادت لأمر الله تعالى وعرفت أنه نبيّ كريم ، وملِّكُ عظيم ، وأسلمت لله عز وجل(٢) .

البَكْغَة : تضمنت الآيات الكريمة وجوهاً من البيان والبديع نوجزها فيما يلي :

١ \_ أسلوب التعجب ﴿مالي لا أرى الهدهد ﴾ ؟

٢ ـ التأكيد المكرر ﴿ لأعذبنه . . أو لأذبحنَّه . . أو ليأتيني ﴾ لتأكيد الأمر .

<sup>(</sup>۱) ابن کثیر ۲/ ۲۷۳ . (۲) مختصر ابن کثیر ۲/ ۲۷۶ . (۳) مختصر ابن کثیر ۲/ ۲۷۱ .

- ٣ ـ طباق السلب ﴿ أحطتُ بما لم تُحطّبه ﴾ وكذلك ﴿ تهتدي . . لا يهتدون ﴾ .
- ٤ ـ الجناس اللطيف ﴿وجئتك من سبأ بنباً ﴾ ويسمى الجناس الناقص لتبدل بعض الحروف (١٠) .
  - و ـ الطباق في اللفظ ﴿ تُخْفُون . . وتعلنون ﴾ وكذلك ﴿ أأشكر أم أكفر ﴾ .
    - 7 \_ الطباق في المعنى ﴿أصدقت أم كنت من الكاذبين ﴾ .

قال علماء البيان: والمطابقة هنا بالمعنى أبلغ من اللفظ لأنه عدول عن الفعل إلى الإسم فيفيد الثبات فلو قال « أصدقت أم كذبت » لما أدَّى هذا المعنى لأنه قد يكذب في هذا الأمر ولا يكذب في غيره ، وأما قوله ﴿أم كنت من الكاذبين ﴾ فإنه يفيد أنه إذا كان معروفاً بالانخراط في سلك الكاذبين كان كاذباً لا محالة فلا يوثق به أبداً.

- ٧ \_ جناس الاشتقاق ﴿تقوم من مقامك ﴾ وكذلك ﴿أسلمت مع سليان ﴾ .
- ٨ ـ التشبيه ﴿كأنه هـو﴾ أي كأنه عرشي في الشكل والوصف ويسمى « مرسلاً مجملاً » .
- 9 \_ الاستعارة البديعة ﴿قبل أن يرتد الله على الله الله على العرش برجوع الطرف للإنسان ، وارتداد الطرف معناه التقاء الجفنين وهو أبلغ ما يمكن أن يوصف به في السرعة ومثله « وما أمر الساعة إلا كلمح البصر أو هو أقرب » فاستعار للسرعة الفائقة ارتداد الطرف (٢).
- ١٠ ـ توافق الفواصل في كثير من الآيات ، ولها وقع في النفس رائع مثل (أم كان من الغائبين) (أو ليأتيني بسلطانٍ مبيـن) (وجئتك من سبأٍ بنبأٍ يقيـن) إلى آخر ما هنالك .

لطيفَ : أخذ بعض العلماء من قوله تعالى ﴿وَتَفَقَّدُ الطّيرِ﴾ استحباب تفقد الملك لأحوال الرعية ، وكذلك تفقد الأصدقاء ، والإخوان ، والخلان وأنشد بعضهم :

قال الله تعالى : ﴿ولقد أرسلنا إلى ثمود أخاهم صالحاً . . إلى . . بـل هـم منها عمون ﴾ من آية (٤٥) إلى نهاية آية (٦٦) .

المنكاسك : لما ذكر تعالى في أول السورة قصة موسى ، ثم أعقبها بقصة داود وسليان وما فيها من العجائب والغرائب ، ذكر هنا قصة « صالح » ثم قصة « لـوط » وكلُّ هذه القصص غرضُها التـذكير

<sup>(</sup>١) قال صاحب الكشاف : وهذا من محاسن الكلام بشرط أن يجيء مطبوعاً غير متكلف أو يصنعه عالم بجوهر الكلام ، ولقد حسن في الآية وبدع لفظاً ومعنى ، ألا ترى أنه لو وضع مكان « بنباً » لفظة « بخبر » لكان المعنى صحيحاً ولكن يفوت ما في النبا من الزيادة التي معناها الخبر الهام والتي يطابقها وصف الحال . (٢) انظر تلخيص البيان ص ٢٦١ .

والاعتبار ، وبيانُ سنة الله في إهلاك المكذبين ، ثم أتبعها بذكر البراهين الدالة على الوحدانية ، والعلم ، والقدرة .

اللغب : أصلُها تطيرنا من التطير وهو التشاؤم قال الزجاج : أصلُها تطيرنا فأدغمت التاء في الطاء واجتُلبت الألف لسكون الطاء وخاوية خالية من خوى البطنُ إذا خلى ، وخوى النجم إذا سقط (الفاحشة في الفعلة القبيحة الشنيعة وحدائق جمع حديقة وهي البستان الذي عليه سور قال الفراء : الحديقة البستان الذي عليه حائط ، فإن لم يكن عليه حائط فهو البستان (() وقراراً مستقراً يثبت عليه الشيء وحاجزاً الحاجز : الفاصل بين الشيئين .

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَآ إِلَىٰ ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَلِحًا أَنِ آعُبُدُواْ اللَّهَ فَإِذَا هُمْ فَرِيقَانِ يَخْتَصِمُونَ ﴿ قَالَ يَكُوْ مِلَ تَسْتَغْجِلُونَ بِالسَّيْئَةِ قَبْلَ الْحَسَنَةِ لَوْلَا تَسْتَغْفِرُونَ آللَهُ لَعَلَّكُمْ تُرْحُونَ ﴿ قَالُواْ آطَّيَرْنَا بِكَ وَبِمَن مَعَكَ قَالَ طَنَيْرُكُمْ عِندَ اللَّهِ بَلْ أَنتُمْ قَوْمٌ تُفْتَنُونَ ﴿ قَى وَكَانَ فِي ٱلْمَدِينَةِ تِسْعَةُ رَهْطٍ يُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا يُصْلِحُونَ ﴿ قَالَ عَلَيْكُونَ ﴿ فَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُعْلِمُونَ ﴿ فَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مُوالًا اللَّهُ مَا أَنتُمْ قَوْمٌ تُفْتَنُونَ ﴿ فَي وَكَانَ فِي ٱلْمَدِينَةِ تِسْعَةُ رَهْطٍ يُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا يُصْلِحُونَ ﴿ فَي

النفسِكِينِ : ﴿ ولقد أرسلنا إلى ثمودَ أخاهُم صالحاً أن اعْبُدوا اللَّه ﴾ اللام جواب قسم محذوف أي والله لقد أرسلنا إلى قبيلة ثمود أخاهم \_ في النسب لا في الدين \_ صالحاً عليه السلام يدعوهم إلى توحيد الله وعبادته ﴿فَإِذَا هُـم فريقـان يخْتصـمـون﴾ أي فإذا هـم جماعتـان : مؤمنـون وكافـرون يتنازعون في شأن الدين قال مجاهد : « فريقان : مؤ من ً ، وكافر » واختصامُهــم : اختلافهم وجدالهم في الدين ، وجاء الفعل بالجمع ﴿ يُختصمون ﴾ حملاً على المعنى ﴿ قـال يـا قـوم لـم تستعجلون بالسيئـةِ قبـلُ الحسنة ﴾ أي قال لهم صالح بطريق التلطف والرفق : يا قوم ِلم تطلبون العذاب قبل الرحمة ؟ ولأي شيء تستعجلون بالعذاب ولا تطلبون الرحمة ؟ ﴿ لـولا تستغفرون اللـهَ لعلكـم تُرْحـون ﴾ أي هلاّ تتوبون إلى الله من الشرك لكي يتوب الله عليكم ويرحمكم ؟ قال المفسرون : كان الكفار يقولون لفرط الإنكار : يا صالح اثتنـا بعذاب الله فقال لهم : هـلاً تستغفرون الله قبل نزول العذاب ، فإن استعجال الخير أولى من استعجال الشر!! ﴿قالـوا اطَّيرنـا بـكَ وبمـن معـك﴾ أي تشاءمنا بك يا صالح وبأتباعك المؤمنين فإنكم سبب ما حلَّ بنا من بلاء ، وكانوا قد أصابهم القحط وجاعوا ﴿قال طائركم عند الله ﴾ أي حظكم في الحقيقة من خيرٍ أو شر هو عند الله وبقضائه ، إن شاء رزقكم وإن شاء حرمكم . . لمَّا لاطفهــم في الخطاب أغلظوا له في الجواب وقالوا تشاءَمنا بك وبمن معك ، فأخبرهم أن شؤ مهم بسبب عملهم لا بسبب صالح والمؤ منين ﴿ بِـل أنتـم قـومٌ تُفْتنـون ﴾ أي بل الحقيقةُ أنكم جماعة يفتنكم الشيطان بوسوسته وإغوائه ولذلك تقولون ما تقولون ﴿وكان في المدينة تسعةُ رهـطيم أي وكان في مدينة صالح ـ وهي الحِجْر ـ تسعةُ رجالٍ من أبناء أشرافهم قال الضحاك : كان هؤ لاء التسعة عظماء أهل المدينة ﴿ يُفسدون في الأرض ولا يُصلحون﴾ أي شأنهم الإنساد ، وإيذاء العباد بكل طريق ووسيلة قال ابن عباس : القرطبي ١٣/ ٢٢١ . وهم الذين عقروا الناقة ﴿قالـوا تقاسمـوا باللـه ﴾ أي قال بعضُهـم لبعض : احلفـوا باللـه ﴿لنَّبيتَنُّـه وأهله ﴾أي لنقتلن صالحاً وأهله ليلاً ﴿ ثم لنقُولن الوليَّه ما شهدنا مهْلِك أهله ﴾ أي ثم نقول لوليَّ دمه ما حضرنا مكان هلاكه ولا عرفنا قاتله ولا قاتل أهله ﴿ وإنا لصادقون ﴾ أي ونحلف لهم إنا لصادقون قال ابن عباس : أتوا دار صالح شاهرين سيوفهم ، فرمتهم الملائكة بالحجارة فقتلتهم (١) قال تعالى ﴿ومكروا مكراً﴾ أي دبُّروا مكيدةً لقتل صالح ﴿ومكرنا مكراً﴾ أي جازيناهم على مكرهم بتعجيل هلاكهم ، سمَّـاه مكراً بطريق المشاكلة(٢) ﴿وهــم لا يشعــرون﴾ أي من حيث لا يدرون ولا يعلمون قال أبو حيان : ومكرُهم ما أخفوه من تدبير الفتـك بصالـح وأهلـه ، ومـكرُ اللـه إهـلاكُهــم من حيث لا يشعرون (٣) ﴿ فَانْظُـرُ كَيْفُ كَـانُ عَاقِبَةُ مَكُرهُم أنَّا دمَّرْنَاهُم وقومَهُم أَجْعَيْنَ ﴾ أي فتأمـل وتفكر في عاقبة أمرهم ونتيجة كيدهم ،كيف أنَّا أهلكناهم أجمعين وكان مآلهم الخراب والدمار! ﴿فتلك بيوتُهِم خاويةً بما ظلموا ﴾ أي فتلك مساكنهم ودورهم خاليةً بسبب ظلمهم وكفرهم لأن أهلها هلكوا ﴿إنَّ في ذلك لآيـةً لقـوم يعلمـون﴾ أي إن في هذا التدمير العجيب لعبرة عظيمة لقوم يعلمون قدرة اللـه فيتعظـون ﴿وَأَنجِينَا الذين آمنوا وكانوا يتقون ﴾ أي وأنجينا من العذاب المؤ منين المتقين الذين آمنوا مع صالح ﴿ولوطاً إذ قال لقومه أي واذكر رسولنا « لوطاً » حين قال لقومه أهل سدوم ﴿أَتَأْتُونَ الفَاحَشَةِ ﴾ أي أتفعلون الفعلة القبيحة الشنيعة وهي اللواطة ﴿وأنتـم تُبصـرون﴾ أي وأنتـم تعلمون علماً يقينـاً أنهــا فاحشة وأنها عملٌ قبيح ؟ ﴿ أَنْسَكُم لِتَأْتُـونَ الرِجَـالُ شهـوةً مَـن دونَ النساء﴾ تكريرٌ للتوبيخ أي أثنكم أيها القوم لفرط سفهكم تشتهون الرجال وتتركون النساء ؟ ويكتفي الرجال بالرجال بطريق الفاحشة القبيحة ﴿ بِلَ أُنتِم قُومٌ تَجْهِلُونَ ﴾ أي بل أنتم قوم سفهاء ماجنون ولذلك تفضلون العمل الشنيع على ما أباح الله لكم من النساء ﴿ فَمَا كَانَ جَوَابَ قُومُهُ إِلاَّ أَنْ قَالُوا أَخْرِجُوا آلَ لُوطِ مِنْ قَرِيتُكُم ﴾ أي فها كان جواب أولئك المجرمين إلا أن قالوا أخرجوا لوطاً وأهله من بلدتكم ﴿إنَّهُم أَنَّاسٌ يَتَطَهَّرُونَ ﴾ أي إنهم

<sup>(</sup>١) زاد المسير ٦/ ١٨٢ . (٢) المشاكلة هي الاتفاق في اللفظ دون المعنى . (٣) البحر ٧/ ٨٥ .

فَأَنْجَيْنَكُ وَأَهْلَهُ وَاللَّهُ مَا أَتَهُ وَقَدَّرَنَكَهَا مِنَ الْغَابِرِينَ ﴿ وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهِم مَّطَرًا فَسَاءً مَطُرُ الْمُنذَرِينَ ﴿ وَالْمُن وَ وَالْمُونِ وَالْمُن وَ وَالْمُن وَ وَاللَّهُ مَن السَّمَاءِ مَآءً فَأَن بَننا بِدِه حَدَا بِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ مَّا كَانَ لَكُمْ أَن تُنبِنُوا شَجَرَهَ أَمَّا لَكُمْ أَن السَّمَاءِ مَآءً فَأَن بَننا بِدِه حَدَا إِن ذَاتَ بَهْجَةٍ مَّا كَانَ لَكُمْ أَن تُنبِنُوا شَجَرَهُ أَم اللَّهُ بَل اللَّهُ مَن السَّمَاءِ مَآءً فَأَن اللَّهُ مَن السَّم وَمَا اللَّهُ مَن السَّمَاءِ مَآءً فَأَن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَن السَّمَاءِ مَآءً فَأَن اللَّهُ مَلْ وَاللَّهُ اللَّهُ مَن السَّمَاءِ مَآءً فَأَن اللَّهُ مَن السَّمَاءِ مَآءً فَأَن اللَّهُ مَن السَّمَاءِ مَا اللَّهُ مَن السَّمَاءِ مَآءً فَاللَّهُ اللَّهُ مَا وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا وَاللَّهُ اللَّهُ مَا وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا وَاللَّهُ اللَّهُ مَا مَا اللَّهُ مَا وَاللَّهُ مَا مَا اللَّهُ مَا وَاللَّهُ اللَّهُ مَا وَاللَّهُ اللَّهُ مَا وَاللَّهُ اللَّهُ مَاللَّهُ اللَّهُ مَا مَا وَاللَّهُ اللَّهُ مَا مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا مُن اللَّهُ مَا مَا مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا مَا وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

قوم يتنزهون عن القاذورات ويعدُّون فعلنا قذراً ، وهو تعليلٌ لوجوب الطرد والإخراج قال قتادة : عابوهم والله بغير عيب بأنهم يتطهرون من أعمال السوء وقال ابن عباس: هو استهزاء يستهزئون بهم بأنهم يتطهرون عن أدبار الرجال(١) ﴿فَأَنجِينَاهُ وَأَهْلَهُ إِلَّا امْرَأْتُهُ ۚ أَي فَخَلَصْنَاهُ هُو وأهله من العذاب الواقع بالقوم إلا زوجته ﴿قدرناها من الغابرين ﴾ أي جعلناها بقضائنا وتقديرنا من المهلكين ، الباقين في العذاب ﴿وأمطرنا عليهم مطراً ﴾ أي أنزِلنا عليهم حجارة من السماء كالمطر فأهلكتْهُم ﴿فَـسَاءَ مطسرُ المُنذريـن﴾ أي بئس هذا العذاب الذي أمطروا به وهو الحجارة من سجيل منضود ، ولما ذكرِ تعالى قصص الأنبياء أتبعه بذكر دلائل القدرة والوحدانية فقال ﴿قَلْ الحمدُ للَّهِ وسلامٌ على عبادهِ الَّذين اصْطفى ﴾ أي قل يا محمد الحمدُ للهِ على إفضاله وإنعامه ، وسلامٌ على عباده المرسلين الذين اصطفاهم لرسالته ، واختارهم لتبليغ دعوته قال الزمخشري : أمر الله رسوله ﷺ أن يتلو هذه الآيات الدالـة على وحدانيته ، الناطقة بالبراهين على قدرته وحكمته ، وأن يستفتح بتحميده والسلام على أنبيائــه ، وفيه تعليمٌ حسن ، وتوقيفٌ على أدبٍ جميل ، وهو حمد الله والصلاة على رسله ، ولقد توارث العلماء والخطباء والوعاظ كابراً عن كابر هذا الأدب ، فحمدوا الله وصلوا على رسوله أمام كل علم ، وقبل كل عظة وتذكرة (١) ﴿ وَاللَّه خير أمَّا يُشركون ﴾ تبكيت للمشركين وتهكم بهم أي هل الخالق المبدع الحكيم خير أم الأصنام التي عبدوها وهي لا تسمع ولا تستجيب ؟ ﴿أُمَّـن خَلَـٰق الْسَمَـوات والأرض﴾ برهان آخر على وحدانية الله أي أمَّن أبدع الكائنات فخلق تلك السمواتِ في ارتفاعها وصفائها ، وجعل فيها الكواكب المنيرة ، وخلق الأرض وما فيها من الجبال والسهول والأنهار والبحار ، خيرٌ أمَّـا يشركون ؟ ﴿وأنــزل لكــم من السهاء ماءً فأنبتنا به حداثق ذات بهجة اي وأنزل لكم بقدرته المطر من السحاب فأخرج به الحداثق والبساتين ، ذات الجمال والخضرة والنضرة ، والمنظر الحسن البهيج ﴿مَا كَانَ لَكُمْ أَن تُنْسِتُوا شَجَرَها﴾ أي ما كان للبشر ولا يتهيأ لهم ، وليس بمقدورهم ومستطاعهم أن يُنبتوا شجرها فضلاً عن ثمرها ﴿أَإِلَّهُ مع الله استفهام إنكار أي هل معه معبود سواه حتى تسوّوا بينهما وهو المتفرد بالخلق والتكوين ؟ ﴿بل هم قوم يعدلون ﴾ أي بل هم قوم يشركون بالله فيجعلون له عديلاً ومثيلاً ، ويسوّون بين الخالق الرازق والوثن ﴿أُمَّن جعل الأرض قراراً﴾ برهان آخر أي جعل الأرض مستقَراً للإنسان والحيوان ، بحيث

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٣/ ٢١٩ . (٢) الكشاف ٣/ ٢٩٥ .

حَاجِرًا أَوَلَهُ مَّعَ اللَّهِ بَلَ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ أَمَّن يُجِيبُ الْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَ يَكْشِفُ السَّوَةَ وَ يَجْعَلُكُمْ خُلُفَآءَ الْأَرْضَ أَولَكُ مَّعَ اللَّهِ قَلْمِلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ﴿ أَمَّن يَهْدِيكُمْ فِي ظُلُمُنْ اللَّهِ وَالْبَحْرِ وَمَن يُرْسِلُ خُلَفَآءَ الْأَرْضَ أَولَكُ مَّ عَاللَهُ تَعَلَى اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ أَمَّن يَبْدَوُا الْخُلُق مُمَّ يُعِيدُهُ وَمَن الرَّيْحَ بُشَرًا بَيْنَ يَدَى رَحْمَتِهِ وَ الْأَرْضَ أَولَكُ مَّ عَاللَهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ أَمَّن يَبْدَوُا الْخُلُق مُمَّ يُعِيدُهُ وَمَن يَرْدُونَ اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْهُ الْعَلَى اللَّهُ عَلَى الللللَّهُ عَلَى الللْعَلَى اللْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

يمكنكم الإقامة بها والاستقرار عليها ﴿وجعل خلالها أنهاراً ﴾ أي وجعل في شعابها وأوديتها الأنهار العذبة الطيبة ، تسير خلالها شرقاً وغرباً ، وشها لا وجنوباً ﴿وجعل هـا رواسي ﴾ أي وجعل جبالاً شامخة ترسي الأرض وتثبتها لئلا تميد وتضطرب بكم ﴿وجعل بين البحـرين حاجـزاً﴾ أي وجعل بين المياه العذبـة والمالحة فاصلاً ومانعاً يمنعها من الاختلاط، لئلا يُفسد ماء البحار المياهَ العذبة(١) ﴿أَإِلُّهُ مَعَ اللُّهُ أَي أمع الله معبود سواه ؟ ﴿ بِل أكثرهم لا يعلمون ﴾ أي أكثر المشركين لا يعلمون الحق فيشركون مع الله غيره ﴿ أُمَّن عِجُيبُ المُضطِّر إذا دعاه ﴾ برهان ثالث أي أمِّن يجيب المكروب المجهود الذي مسَّه الضر فيستجيب دعاءه ويلبي نداءه ؟ ﴿ويكشف السوء﴾ أي ويكشف عنه الضُّرُّ والباساء ؟ ﴿ويجعلكم خلفاء الأرض﴾ أي ويجعلكم سكان الأرض تعمرونها جيلاً بعد جيل ، وأمة بعد أمة ﴿ أَإِلَّهُ مع الله ﴾ ؟ أي أإله مع الله يفعل ذلك حتى تعبدوه ؟ ﴿قليلاً ما تذكُّرون ﴾ أي ما أقلُّ تذكركم واعتباركم فيا تشاهدون ؟ ﴿ أَمُّ من يهديكم في ظلمات البر والبحر ﴾ ؟ برهان رابع أي أم من يرشدكم إلى مقاصدكم في أسفاركم في الظـلام الدامس، في البراري ، والقفار ، والبحار ؟ والبلاد التي تتوجهون إليها بالليل والنهار ؟ ﴿ومـنْ يرسـلُ الرياح بُشْـراً بين يــدي رحمتــه﴾ ؟ أي ومن الذي يسوق الـرياح مبشرةً بنزول المطر الذي هو رحمة للبلاد والعباد ؟ ﴿ أَإِلَهُ مَعَ اللَّهُ ﴾ ؟ أي أإله مع الله يقدر على شيءٍ من ذلك ؟ ﴿ تعالى الله عمّا يشركون ﴾ أي تعظّم وتمجَّد الله القادر الخالق عن مشاركة العاجز المخلوق ﴿ أُمَّن يبدأ الخلق ثم يُعيده ﴾ برهان خامس أي أمَّن يبدأ خلق الإنسان ثم يعيده بعد فنائه ؟ قال الزمخشري : كيف قال لهم ذلك وهم منكرون للإعادة ؟ والجواب أنه قد أُزيجت علَّتُهم بالتمكين من المعرفة والإقرار ، فلم يبق لهم عذرٌ في الإنكار (٢) ﴿ومن يرزقكم من السهاء والأرض﴾ أي ومن يُنزل عليكم من مطر السماء ، ويُنبتُ لكم من بركات الأرض الزروع والثمار ؟ قال أبو حيان : لما كان إيجاد بني آدم إنعاماً إليهم وإحساناً عليهم ، ولا تتم النعمة إلا بالرزق قال ﴿ومـن يرزقكـم مـن الساء﴾ أي بالمطر ﴿ والأرض ﴾ أي بالنبات (٢) ﴿ أَإِلَه مع الله ﴾ ؟ أي أإله مع الله يفعل ذلك ؟ ﴿ قل هاتوا برهانكم إن كنتم صادقين ﴾ أي أحضر واحجتكم ودليلكم على ما تزعمون إن كنتم صادقين في أنَّ مع

<sup>(</sup>١) هذا قول الحسن واختاره ابن كثير وهو الأظهر وقيل : المراد بحر فارس والروم .

<sup>(</sup>۲) الكشاف ٣/ ٢٩٧ . (٣) البحر ٧/ ٩٠ .

قُل لَا يَعْلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَاوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَّا ٱللَّهُ وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ ﴿ بَلِ ٱذَّارِكَ عِلْمُهُمْ فِي الْآخِرَةِ بَلْ هُمْ فِي اللَّهِ مِنْهَا عَمُونَ ﴿ اللَّهِ عَمُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَيْهُمْ فِي اللَّهِ مِنْهَا عَمُونَ ﴿ اللَّهِ عَمُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِ اللَّهُمُ مِنْهَا عَمُونَ ﴾ الْآخِرَةِ بَلْ هُمْ فِي اللَّهِ مِنْهَا عَمُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ ال

الله إلها آخر (۱) ﴿قل لا يعلم من في السمواتِ والأرضِ الغيب إلا الله كالله أي هو سبحانه وحده المختص بعلم الغيب ، فلا يعلم أحد من ملك أو بشر الغيب إلا الله علام الغيوب قال القرطبي : نزلت في المشركين حين سألوا النبي على عن قيام الساعة ﴿وما يشعرون أيّان يُبعثون ﴾ أي وما يدري ولا يشعر الخلائق متى يُبعثون بعد موتهم ؟ ﴿بل ادّارك عِلْمُهُم في الآخرة ﴾ أي هل تتابع وتلاحق علم المشركين بالآخرة وأحوالها حتى يسألوا عن الساعة وقيامها ؟ إنهم لا يصدقون بالآخرة فلهاذا يسألون عن قيام الساعة ؟ ﴿بل هم في شكو منها عمون ﴾ أي بل هم في عمَى عنها ، ليس لهم بصيرة ولذلك يعاندون ويكابرون ﴿بل هم منها عمون ﴾ أي بل هم في عمَى عنها ، ليس لهم بصيرة يدركون بها دلائل وقوعها لأن اشتغالهم باللذات النفسانية من شهوة البطن والفرج صيّرهم كالبهائم والأنعام لا يتدبرون ولا يبصرون قال ابن كثير : هم شاكون في وقوعها ووجودها ، بل هم في عهاية وجهل كبير في أمرها .

البكلاغكة: تضمنت الآيات وجوهاً من البيان والبديع نوجزها فيا يلي:

- ١ ـ الطباق ﴿يفسدون . . ولا يصلحون ﴾ .
- ٧ ـ التحضيض ﴿لُولَا تُستَغَفَّرُونَ اللَّهُ ۚ أَي هَلَّا تَسْتَغَفَّرُونَ اللَّهُ .
  - ٣ \_ جناس الاشتقاق ﴿ اطيَّرنا . . طائركم ﴾ .
- ٤ ـ المشاكلة ﴿ومكروا . . ومكرنا﴾ سمَّى تعالى إهلاكهم وتدميرهم مكراً على سبيل المشاكلة .
  - و ـ الطباق ﴿لـم تستعجلون بالسيئة قبل الحسنة﴾ ؟
  - ٦ ـ الاستفهام التوبيخي ﴿أَتَأْتُـونَ الفَاحَشَةُ وَأُنتَـم تَبْصُرُونَ﴾ ؟
    - ٧ ـ أسلوب التبكيت والتهكم ﴿ ٱللهُ خيرٌ أمَّا يَشْرِكُونَ ﴾ ؟
  - ٨ ـ الاستعارة اللطيفة ﴿بين يدي رحمته ﴾ أي أمام نزول المطر فاستعار اليدين للأمام .

<sup>(</sup>١) قال في البحر : وناسب ختم كل استفهام بما تقدمه ، فلما ذكر خلق العالم العلوي والسفلي وما امتن به من إنزال المطر ختمه بقوله (١) قال في البحر : وناسب ختم كل استفهام بما تقدمه ، فلما ذكر جعل الأرض مستقراً وتفجير الأنهار ، وكان فيه التنبيه على الكفر والتعقل ختمه بقوله (ولل أكثرهم لا يعلمون) ولما ذكر إجابة المضطر وكشف السوء ختمه بقوله (وقليلاً ما تذكرون) لأن الإنسان يتوالى عليه النسيان عندما يزول عنه اضطراره ، ولما ذكر الهداية في الظلمات وإرسال الرياح مبشرات ، ومعبوداتهم لا تهدي ولا تسعف وهم يشركون بها ختمه بقوله (عمل الله عما يشركون) البحر ٧/ ٩١ .

٩ \_ الطباق ﴿ يبدأ الخلق ثم يُعيده ﴾ .

١٠ الاستعارة ﴿بل هم منها عمون﴾ استعار العمى للتعامي عن الحق وعدم التفكر والتدبر في الاء الله .

11 مراعاة الفواصل مما يزيد في رونق الكلام وجماله ، وله على السمع وقع خاص مثل ﴿وما يشعرون أيان يُبعثون ﴾ ﴿ أمَّن جعل الأرض قراراً وجعل خلالها أنهاراً ﴾ ومثل ﴿إن في ذلك لآية لقوم يعلمون \* وأنجينا الذين آمنوا وكانوا يتقون ﴾ . وأمثاله كثير ، وفي القرآن روائع بيانية يعجز عن التعبير عنها اللسان ، فسبحان من خص " نبيّه الأمي بهذا الكتاب المعجز!!

قال الله تعالى : ﴿ وقال الذين كفروا أنذا كنا تراباً وآباؤنا . . إلى . . وما ربك بغافل عما تعملون ﴾ من آية (٦٧) إلى آية (٩٣) نهاية السورة .

المنكاسك : لما ذكر تعالى الأدلة والبراهين على وحدانية رب العالمين ، ذكر هنا شبهات المشركين في الإيمان بالآخرة والبعث والنشور ، وأردفها بذكر الدلائل القاطعة ، وذكر بعض الأهوال التي تكون بين يدى الساعة .

اللغ بن : ﴿ رَدِفَ ﴾ اقترب ودنا ﴿ تكن ﴾ تُسِرُ وتخفي ﴿ داخرين ﴾ ذليلين صاغرين ﴿ فوجاً ﴾ الفوج : الجماعة ﴿ جامدة ﴾ الجمود : سكون الشيء وعدم حركته ﴿ أتقن ﴾ الإيقان : الإيان بالشيء على أحسن حالاته من التمام والكمال والإحكام ﴿ كُبّت ﴾ الكب أ : الطرح والإلقاء يقال : كببت الرجل ألقيتُه على وجهه ، وكببت الإناء قلبتُه .

وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَءِذَا كُنَّا تُرَابًا وَءَابَآؤُنَا أَيِنَا لَمُخْرَجُونَ ﴿ لَقَدْ وُعِدْنَا هَلْذَا نَعُنُ وَءَابَآؤُنَا مِن قَبْلُ إِنْ هَلَذَآ إِلَّا أَسْلِطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ قُلْ سِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَٱنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَلْقِبَةُ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ إِنْ هَلَذَآ إِلَّا أَسْلِطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ قَلْ سِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَٱنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَلْقِبَةُ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ إِنْ

النفسيسيّر: ﴿وقال الذين كفروا أئذا كنا تراباً وآباؤنا أننا لمخرجون﴾ أي قال مشركو مكة المنكرون للبعث: أثذا متنا وأصبحنا رفاتاً وعظاماً بالية ،فهل سنخرج من قبورنا ونحيا مرة ثانية ؟ ﴿لقد وُعدنا هذا نحن وآباؤنا من قبل أي لقد وُعدنا محمدٌ بالبعث كما وعد من قبله آباءنا الأولين ، فلوكان حقاً لحصل ﴿إن هذا إلا أساطير الأولين﴾ أي ما هذا إلا خرافات وأباطيل السابقين . ينكرون البعث وينسون أنهم خُلقوا من العدم ، وأن الذي خلقهم أولاً قادر على أن يعيدهم ثانياً! ﴿قل سيروا في الأرض ﴿ فانظروا كيف كن عاقبةُ المجرمين في أنظر وا ـ نظر اعتبار ـ كيف كان مآل المكذبين للرسل ؟ ألم يهلكهم الله ويدمرهم ؟ فها حدث للمجرمين

وَلَا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُن فِي ضَيْقٍ مِّكَ يَمْكُرُونَ ١٥٠ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَلذَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ قُلْ عَسَىٰ أَن يَكُونَ رَدِفَ لَكُم بَعْضُ ٱلَّذِي تَسْتَعْجِلُونَ ﴿ إِنَّ رَبَّكَ لَذُو فَضْلٍ عَلَى ٱلنَّاسِ وَلَكِنَّ أَكُثَرَهُمْ مَ لَا يَشْكُرُونَ ۞ وَإِنَّ رَبَّكَ لَيَعْكُمُ مَا تُكِنَّ صُدُورُهُمْ وَمَا يُعْلِنُونَ ۞ وَمَا مِنْ غَآبِهِ فِي ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا فِي كِنْنِ مُبِينٍ رَفِي إِنَّ هَلْذَا ٱلْقُرْءَانَ يَقُصْ عَلَى بَنِيٓ إِسْرَاءِيلَ أَكْثَرَ ٱلَّذِي هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ۞ وَإِنَّهُ لِمُدِّى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ۞ إِنَّا رَبَّكَ يَقْضِي بَيْنَهُم بِحُكْمِهِ عَ وَهُوَالْعَزِيزُ الْعَلِيمُ ۞ من قبل ، يحدث للمجرمين من بعد ، والآيةُ وعيدٌ وتهديد ﴿ ولا تحـزن عليهـم ولا تكنُّ في ضيَّـق ممَّـا يحرون﴾ تسلية للرسول عليه السلام أي لا تحزن يا محمد ولا تأسف على هؤ لاء المكذبين إنْ لم يؤ منوا ، ولا يضق صدرك من مكرهم فإن الله يعصمك منهم ﴿ ويقولون متى هذا الوعد إن كنتم صادقين ﴾ أي يقولون استهزاءً : متى يجيئنا العذاب إن كنتم صادقين فيا تقولون ؟ والخطابُ للنبي ﷺ والمؤمنين ﴿قُـلُ عسى أن يكون روف لكم بعض الذي تستعجلون ﴾ أي لعلَّ الذي تستعجلون به من العذاب قد دنا وقـرُب منكم بعضه قال المفسرون : هو ما أصابهم من القتل والأسر يوم بدر ﴿وَإِنْ رَبُّـك لَذُو فَضَـل ٍ على الناس﴾ أي لذو إفضالٍ وإنعام على الناس بترك تعجيل عقوبتهم على معاصيهم وكفرهم ﴿ولـكـنَّ أكثرهم لا يشكرون﴾ أي ولكنَّ أكثرهم لا يعرفون حقَّ النعمة ، ولا يشكرون رجم ﴿وإنَّ ربك ليعلم ما تُكن صدورهم وما يعلنون﴾ أي وإنه تعالى ليعلم مايُخْفونوما يعلنون من عداوة الرسول وكيدهم له وسيجازيهم عليه ﴿وما من غائبةٍ في السهاء والأرض إلا في كتبابٍ مبين ﴾ أي ليس من شيء في غاية الخفاء على الناس والغيبوبة عنهم إلا وقد علمه الله وأحاطبه ، وأثبته في اللوح المحفوظ عنده ، فلا تخفى عليه سبحانه خافية قال ابن عباس : معناه ما من شيءٍ سـرٌّ في السموات والأرض أو علانية إلا وعند الله علمه(١) ﴿إِنَّ هـذا القرآن يقـصُّ على بني إسرائيل أكثرَ الذي هـم فيـه يختلفون ﴾ لما ذكر تعالى أمر المبدأ والمعاد والنبوة ، وكان القرآن من أعظم الدلائل والبراهين على صدق محمد وصدق ما جاء به ، أعقبه هنا بذكر القرآن المجيد وذكر أوصافه والمعنى : إن هذا القرآن المنزَّل على خاتم الرسل لهو الكتاب الحق الذي يبين لأهل الكتاب ما اختلفوا فيه من أمر الدين ، ومن جملته اختلافهم في أمر المسيح وتفرقُهم فيه فرقاً كثيرة حتى لعن بعضهم بعضاً، فلوكانوا منصفين لأسلموا، لأن القرآن جاءهم بالرأي الساطع ، والخبر القاطع ﴿وإنه لهـدى ورحمـة للمؤمنيـن﴾ أي وإنه لهداية لقلوب المؤمنين من الضلالة ، ورحمة لهم من العذاب ، قال القرطبي : وإنما خصَّ المؤمنين بالذكر لأنهم المنتفعـون به(٢) ﴿ إِنَّ رَبُّـك يقضـي بينهـم بحكمه أي إن ربك يا محمد يفصل بين بني إسرائيل يوم القيامة بحكمه العادل ، وقضائه المبرم ، فيجازي المحقُّ والمبطل ﴿وهـو العـزيـز﴾ أي المنيع الغالب الذي لا يُـردُّ أمـره ﴿العليـم﴾ أي العليم

<sup>(</sup>١) البحر ٧/ ٩٥ . (٢) القرطبي ١٣/ ٢٣١ .

فَنَوَكُلْ عَلَى اللَّهِ إِنَّكَ عَلَى الْحُوِينِ ﴿ إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ الْمَوْتَىٰ وَلَا تُسْمِعُ الصَّمَّ الدُّعَآءَ إِذَا وَلَوْا مُدْرِينَ ﴿ وَمَا أَنتَ بِهَدِى الْعُمْىِ عَن ضَلَالَتِهِمُ إِن تُسْمِعُ إِلَّا مَن يُؤْمِنُ بِعَايَلْتِنَا فَهُم مُسْلِمُونَ ﴿ وَ اللَّهُ مُ لَا لَهُ مُ مَا لَكُمْ مَا لَكُوفُونَ ﴿ وَاللَّهُ مَا لَكُوفُونَ وَهُونَ وَهُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا لَكُوفُونَ وَهُمُ اللَّهُ مَا لَا يُوفِئُونَ ﴿ وَاللَّهُ مَا لَا اللَّهُ مَا لَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

بأفعال العباد فلا يخفى عليه شيء منهم ﴿فتوكُّ لُ على الله ﴾ أي فوِّض ْ إليه أمرك ، واعتمد عليه في جميع شئونك فإنه ناصرك ﴿إنك على الحق المبين ﴾ أي إنك يا محمد على الدين الحق ، الواضح المنير ، فالعاقبة لك بالنصر على الكفار ﴿إنك لا تُسمع الموتى ﴾ أي لا تُسمع الكفار لتركهم التدبر والاعتبار ، فهم كالموتى لا حسَّ لهم ولا عقل ﴿ ولا تُسْمِعُ الصُّمَّ الدعاء إذا ولَّوا مدبرين ﴾ أي ولا تُسمعهم دعاءك ونداءك إذا ذكرتهم بالله أو دعوتهم إلى الإيمان ، لأنهم كالصّم الذين في آذانهم وقر ، فلا يستجيبون الدعاء ، لا سيا إذا تولّ وعنك معرضين ، فإن الأصم إذا تولى مدبراً ثم ناديته كان أبعد عن السياع حسن الذي أن من المناح حيث انضم إلى صَمَمه بعدُ المسافة ﴿وما أنتَ بهادي العُمْني عن ضلالتهم ﴾ أي وليس بوسعك يا محمد أنّ تصرف عُمي القلوب عن كفرهم وضلالهم ﴿إنْ تُسمعُ إلا من يؤمن بآياتنا فهم مسلمون ﴾ أي ما تُسمع ـ سماع تدبر وإفهام ـ إلا المؤمنين ، ولا يستجيب لدعوتك إلاّ أهل الإيمان ، وهم الذين انقادوا وأسلموا وجوههم للرحمن . . شبُّه من لا يسمع ولا يعقل بالموتى في أنهم لا يسمعون وإن كانوا أِحياء ، ثم شبههم ثانياً بالصم وبالعُمي وإن كانوا سليمي الحواس ، وأكَّد عدم سماعهم بقوله ﴿إذا ولَّـوا مدبريـن﴾ لأن الأصم َّ إذا أدبر زاد صممه أو عُدم سماعُه بالكلية ، والغرضُ من الآية أنَّ هؤ لاء الكفار كالموتى ، وكالصُمّ ، وكالعُمي ، لا يفهمون ولا يسمعون ولا يبصرون ، ولا يلتفتون إلى شيء من الدلائــل الكونية ، أو الآيات القرآنية ﴿وإِذا وقَع القوْلُ عليهم ﴾ هذا بيان لما يكون بين يدي الساعة أي وإذا قَـرُبَ نزولُ العذاب وقيام الساعة ، وحان وقت عذاب الكفار ﴿ أخرجنا لهـم دابةً من الأرض تكلمهـم أن الناس كانوا بآياتنا لا يوقنون ﴾ أي أخرجنا للكفار هذه الآية الكبيرة «دابة الأرض» تكلم الناس وتناظرهم وتقول من جملة كلامها: ألا لعنةُ الله على الظالمين ،الذين لا يصدَّقون ولا يؤ منون بآيات الله ، وخروجُ الدابة من أشراط الساعة وفي الحديث ( لا تقوم الساعةُ حتى تروا عشر آياتٍ . . وعـدُّ منها طلوع الشمس من مغربها ، وخروجَ الدابة . . )(١) الحديث قال ابن كثير : هذه الدابة تخرج في آخر الزمان ، عند فساد الناس وتركهم أوامر الله ، وتبديلهم الدين الحق ، فتكلم الناس وتخاطبهم مخاطبة قال ابن عباس وعطاء : تكلمهم كلاماً فتقول لهم : إن الناس كانوا بآياتنا لا يوقنون(١) ، وروي أن حروجها حين ينقطع الخير ، ولا يُؤمر بمعروف ولا يُنهى عن منكر ، ولا يبقى منيبٌ ولا تائب ، وهي آية خاصة

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد في المسند ، وفي صحيح مسلم (إن أول الآيات خروجاً طلوع الشمس من مغربها ، وخروج الدابة على الناس ضحى ، وأيتها كانت قبل صاحبتها فالأخرى على إثرها قريباً ) .

<sup>(</sup>٢) مختصر ابن كثير ٢/ ٦٨٢ .

وَيَوْمَ نَحْشُرُ مِن كُلِّ أُمَّةٍ فَوْجًا مِّمَّن يُكَذِّبُ بِعَايَنتِنَا فَهُمْ يُوزَعُونَ ﴿ حَتَّىٰ إِذَا جَآءُو قَالَ أَكَذَّبُمُ بِعَايَنتِي وَلَا تُحْيِطُواْ بِهَا عِلْمُ أَمَّا فَالْمُ لَكُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ وَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهِم بِمَا ظَلَمُواْ فَهُمْ لَا يَسْطِقُونَ ﴿ إِنَّ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْهِم بِمَا ظَلَمُواْ فَهُمْ لَا يَسْطِقُونَ ﴿ إِنَّ فِي الْقَوْلُ عَلَيْهِم بِمَا ظَلَمُواْ فَهُمْ لَا يَسْطِقُونَ ﴿ إِنَّ فَي اللَّهُ وَاللَّهَارَ مُبْصِراً إِنَّ فِي ذَالِكَ لَا يَنْ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴿ وَمَن فِي اللَّهُ مِن فِي اللَّهُ مِن فِي السَّمَنُونِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَن شَآءَ اللَّهُ وَكُلُّ أَتُوهُ وَالْمَالِ اللَّهُ عَلَيْهِم إِلَا مَن شَآءَ اللَّهُ وَكُلُّ أَتُوهُ وَالْمِينَ فَي السَّمَنُونِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَن شَآءَ اللَّهُ وَكُلُّ أَتُوهُ وَالْمِينَ فَي السَّمَنُونِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَن شَآءَ اللَّهُ وَكُلُّ أَتُوهُ وَالْمَالُولِ الْمَالِقُولُ عَلَيْهِمْ إِلَا مَن شَآءَ اللَّهُ وَكُلُّ أَتُوهُ وَالْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمُؤْمِنُونَ عَمَن فِي السَّمَنُونِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَن شَآءَ اللَّهُ وَكُلُّ أَتُوهُ وَالْمُولِ فَفَرِع مَن فِي السَّمَنُونِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَا مَن شَآءَ اللَّهُ وَكُلُولُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِ الْمُعَالِي اللَّهُ الْمُؤْمِنُ مِن فَى السَّمَنُونِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَن شَآءَ اللَّهُ وَالْمُؤَمِنُ وَلَوْلَ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمِؤْمِ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُومُ الْمُؤْمِ الْمُ

خارقة للعادة ، ثم ذكر تعالى بعض مشاهد القيامة فقال ﴿ويـوم نحشـر من كـل أمـةٍ فوجـاً ﴾ أي واذكر يوم نجمع للحساب والعقاب من كل أمةٍ من الأمم جماعة وزمرة ﴿ممن يكذُّب بآياتنا ﴾ أي من الجاحدين المكذبين بآياتنا ورسلنا ﴿فهـم يُوزعـون﴾ أي فهم يجُمعون ثم يُساقـون بعنف ﴿حتـى إذا جاءوا قــال أكذَّبتم بآياتي ولم تُحيطوا بها علماً ﴾ أي حتى إذا حضروا موقف الحساب والسؤ ال قال لهم تعالى مُوبِخاً ومُقرِّعاً : أكذبتم بآياتي المنزلة على رسلي من غير فكر ولا نظر يؤدي إلى إحاطة العلم بكنهها ، أو معرفة صدقها ؟ ﴿أَمَّاذَا كنتم تعملون﴾ تقريع وتوبيخ آخر أيُّ أيُّ شيء كنتم تعملون في الدنيا ؟ وبَّخهم أولاً بقوله ﴿أكذبتم بآياتي﴾ ثم اضرب عنه إلى استفهام تقرير وتبكيت كأنه قيل: دَعُوا ما نسبتُه إليكم من التكذيب وقولوا لي : أيَّ شيءٍ كنتم تعملونه في الدنيا غير التكذيب ؟ ﴿ووقعَ القوْلُ عليهم بما ظلموا ﴾ أي بُهتِوا فلم يكن لهم جواب ، وقامت عليهم الحجة وحقَّ عليهم العذاب ، بسبب ظلمهم وهو تكذيبهم بآيات الله ﴿فهم لا ينطقون﴾ أي فهم لا يتكلمون لأنه ليس لهم عذر ولا حجة ، وقد شُغلوا بالعذاب عن الجواب . . ثم لما ذكر تعالى أهوال القيامة ذكر الأدلة والبراهين على التوحيد والحشر والنشر مبالغةً في الإرشاد إلى الإيمان فقال: ﴿ أَلُّ مِ يَسروا أنَّا جعلنا الليلَ ليسكنوا فيه والنهار مبصراً ﴾؟ أي ألم يروا قدرة الله فيعتبروا أنه تعالى جعل الليل مظلماً ليناموا ويستريحوا من تعب الحياة ، وجعل النهار منيراً مشرقاً ليتصرفوا فيه في طلب المعاش والرزق ؟ ﴿إِن فِي ذَلْكَ لآياتٍ لِقُومٍ يؤمنون ﴾ أي إن في تقليب الليل والنهار من نور إلى ظلمة ، ومن ظلمة إلى نور لآيات باهرة ، ودلائل قاطعة على قدرة الله لقوم ٍ يصدَّقون فيعتبرون ، ثم أشار تعالى إلى أحوال الناس في الآخرة فقال ﴿ويــوم يُنفــخ فــي الصور فَفَـزع مَـن في السمواتِ والأرض إلاّ مـن شاء اللـه﴾ أي واذكر يوم ينفخ إسرافيل في الصــور « نفخــة الفزع » فلا يبقى أحدُ من أهل السموات والأرض إلا خاف وفزع إلا من شاء الله من الملائكة والأنبياء والشهداء قال المفسرون : هذه نفخة الفزع ، ثم تتلوها نفخة الصُّعق ـ وهو الموت ـ ثم بعد ذلك نفخة النشور من القبور وهـي نفخــة القيام لرب العــالمين ، قال أبــو هريرة : إن الملك له في الصــور ثلاثُ نفخات : نفخةُ الفزع ـ وهو فزع الحياة الدنيا ـ وليس بالفزع الأكبر ، ونفخة الصَّعْــق ، ونفخة القيام من القبور(١١) ﴿ وكلُّ أتو ه داخرين ﴾ أي وكلُّ من الأموات الذين أحيوا أتَو الربَّهم صاغرين مطيعين لم

<sup>(</sup>١) البحر ٧/ ٩٩ .

وَتَرَى ٱلْحِبَالَ تَحْسَبُهَا جَامِدَةً وَهِي تَمُرُّ مَنَّ ٱلسَّحَابِ صُنْعَ ٱللَّهِ ٱلَّذِيّ أَتْقَنَ كُلَّ شَيْءٍ إِنَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَفْعَلُونَ ﴿ مَنْ جَآءً بِٱلْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِنْهَا وَهُم مِن فَزَعٍ يَوْمَهِذٍ ءَامِنُونَ ﴿ وَمَن جَآءَ بِٱلسَّيِئَةِ فَكُبَّتُوجُوهُهُمْ فِي ٱلنَّارِ هَلْ تُجَرَّوْنَ إِلَّا مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ إِنَّهَا إِنَّمَ أَمْرَتُ أَنْ أَعْبُدَ رَبَّ هَاذِهِ ٱلْبَلْدَةِ ٱلَّذِي حَرَّمَهَا وَلَهُ كُلُّ شَيْءٍ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ وَأَنْ أَتْلُواْ ٱلْقُرْءَ آنَ فَمَنِ ٱهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْ تَدِى لِنَفْسِهِ - وَمَن ضَلَّ فَقُلْ إِنَّمَ أَنَا مِنَ ٱلْمُنذِرِينَ ١٠ وَقُلِ ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ سَيُرِيكُمْ عَايَتِهِ -يتخلف منهم أحد ﴿وترى الجبال تحسبها جامدة﴾ أي وترى أيها المخاطب الجبال وقت النفخة الأولى تظنها ثابتة في مكانها وواقفة ﴿وهمي تمرُّ مرَّ السحابِ﴾ أي وهي تسير سيراً سريعاً كالسحاب قال الإمام الفخر : ووجه حسبانهم أنها جامدة أن الأجسام الكبار إذا تحركت حركة سريعة على نهج واحــد ظـنَّ الناظر إليها أنها واقفة مع أنها تمر مراً سريعاً ‹‹› ﴿صُنعَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّالَّاللَّمُ اللَّالَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ البديع ، الذي أحكم كلُّ شيء خلقه ، وأودع فيه من الحكمة ما أودع ﴿إنه خبيـرٌ بمـا تفعلـون﴾ أي هو عليم بما يفعل العباد من حير وشر ، وسيجازيهم عليه أتـم الجـزاء . . ثم بيَّـن تعـالى حال السعـداء والأشقياء في ذلك اليوم الرهيب فقال ﴿من جاء بالحسنة فلـه خيـر منهـا ﴾ أي من جاء يوم القيامة بحسنة ٍ من الحسنات ، فإن الله يضاعفها له إلى عشر حسنات ، ويعطيه بالعمل القليل الثواب الأبدي ﴿وهم من فـزع ٍ يومئـنـ ٍ آمنــون﴾ أي وهم من خوف ذلك اليوم العصيب آمنون كما قال تعالى ﴿لا يحزنهــم الفـزعُ الأكبر﴾ ﴿ومن جاء بالسيئة فكُبُّتُ وجوههم في النار﴾ قال ابن عباس : السيئة : الإشراك بالله أي ومن جاء يوم القيامة مسيئاً لا حسنة له أو مشركاً بالله فإنه يكبُّ في جهنم على وجهه منكوساً ، ويُلقى فيها مقلوباً ﴿ هـل تَجُـزون إلا ماكنتم تعملون ﴾ أي يقال لهم توبيخاً : هل تُجزون إلا جزاء ماكنتم تعملون في الدنيا من سيء الأعمال ؟ ﴿إِنَّا أُمِّرتُ أَن أَعبد ربَّ هذه البلدة الذي حرَّمها ﴾ أي قل لهم يا محمد: لقد أمرت أن أخصُّ الله وحده بالعبادة ربُّ البلد الأمين الذي جعل مكة حرماً آمناً لا يُسفك فيها دم ، ولا يُظلم فيها أحد ، ولا يصادصيدها ولا يُختلى خلاها(٢) كما جاء في الجديث الصحيح ﴿ولـ مكل شيء ﴾ أي هو تعالى الخالق والمالك لكل شيء فهو رب كل شيء ومليكه ﴿وأُمرتُ أَن أُكُونَ مَن المسلميـن﴾ أي وأمرت أن أكون من المخلصين لله بالتوحيد ، المنقادين لأمره ، المستسلمين لحكمه ﴿وأن أتلوا القرآن﴾ أي وأمرتُ أيضاً بتلاوة القرآن لتنكشف لي حقائقه الرائعة ، وأن أقرأه على الناس ﴿فَصَنَ اهْتَـدَى فَإِنْمَـا يهتدي لنفسه ﴾ أي فمن اهتدى بالقرآن ، واستنار قلبه بالإيمان ، فإن ثمرة هدايته راجعة إليه ﴿ومن ضلٌّ فقل إنما أنًّا من المُنذريين ﴾ أي ومن ضلٌّ عن طريق الهدى ، فوبال صلاله مختص به ، إذْ ما على الرسول إلا البلاغ وقد بلغتكم رسالة الله ﴿وقل الحمد لله ﴾ أي قل يا محمد : الحمد لله على ما خصني

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ٢٤/ ٣٤ . (٢) لا يختلي خلاها : أي لا يقطع حشيشها الرطب .

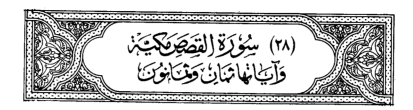
# فَتَعْرِفُونَهَا وَمَا رَبُّكَ بِغَلْمِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ (١٠)

به من شرف النبوة والرسالة ، وما أكرمني من رفيع المنزلة والمقام ﴿سيريكم آياتِ فتعرفونها ﴾ تهديد ووعيد أي سيريكم آياته الباهرة الدالة على عظيم قدرته وسلطانه في الأنفس والأفاق فتعرفونها حين لا تنفعكم المعرفة ﴿وما ربك بغافل عن أعمال العباد بل هو على كل شيء شهيد ، وفيه وعد ووعيد .

#### 

- 1 \_ الاستفهام الإنكاري ﴿أئذا كنا تراباً أئنا لمخرجون ﴾ وتكرير الهمزة ﴿أئنا ﴾ للمبالغة في التعجب والإنكار .
  - ٧ ـ الوعيد والتهديد ﴿قبل سيروا في الأرض فانظروا كيف كان عاقبة المجرمين ﴾ .
  - ٣ ـ التأكيد بإن واللام ﴿وإِن ربك لذو فضل﴾ ﴿وإِن ربك ليعلم﴾ ﴿وإِنه لهـ دى﴾ .
    - ٤ ـ الطباق ﴿مَا تُكُنُّ صدورهم وما يعلنون ﴾ لأن معنى ﴿تُكُنُّ ﴾ تخفي .
- - الاستعارة البديعة ﴿إن هذا القرآن يقص كُ لأن القصص لا يوصف به إلا الناطق المميز، ولكنَّ القرآن لما تضمَّ نبأ الأولين، كان كالشخص الذي يقص على الناس الأخبار ففيه استعارة تبعية.
  - ٦ المبالغة ﴿العزيز العليم﴾ لأن صيغة فعيل من صيغ المبالغة .
- ٧ ـ الاستعارة التمثيلية ﴿إنك لا تسمع الموتى﴾ التعبير بالموتى ، والصم ، والعمي ، جاء كله بطريق الاستعارة ، وهو تمثيل لأحوال الكفار في عدم انتفاعهم بالإيمان بأنهم كالموتى والصم والعمي .
  - ٨ ـ أسلوب التوبيخ والتأنيب ﴿أمَّاذا كنتم تعملون﴾ ؟
  - ٩ ـ الطباق ﴿من جاء بالحسنة . . ومن جاء بالسيئة ﴾ .
- ١٠ ـ التشبيه البليغ ﴿وهي تمر مراً السحاب ﴾ أي تمر كمر السحاب في السرعة ، حذفت الأداة
   ووجه الشبه فأصبح تشبيهاً بليغاً مثل محمد قمر .
- 11 \_ الإحتباك ﴿ ألم يروا أنا جعلنا الليل ليسكنوا فيه والنهار مبصراً حُذف من أوله ما أثبت في آخره وبالعكس، أصله جعلنا الليل مظلماً لتسكنوا فيه ، والنهار مبصراً لتتصرفوا فيه فحذف « مظلماً للدلالة « مبصراً » عليه ، وحذف « لتتصرفوا فيه » لدلالة ﴿ ليسكنوا فيه ﴾ وهذا النوع يسمى الإحتباك وهو من المحسنات البديعية .

#### « تم بعونه تعالى تفسير سورة النمل »



## بين يَدَعِ السُّورَة

\* سورة القصص من السور المكية التي تهتم بجانب العقيدة « التوحيد ، والرسالة ، والبعث » وهي تتفق في منهجها وهدفها مع سورتي « النمل ، والشعراء » كما اتفقت في جو النزول ، فهي تكمّل أو تُقصّل ما أُجمل في السورتين قبلها .

\* محور السورة الكريمة يدور حول فكرة الحق والباطل ، ومنطق الإذعان والطغيان ، وتصور قصة الصراع بين جند الرحمن ، وجند الشيطان ، وقد ساقت في سبيل ذلك قصتين : أولاهما قصة الطغيان بالحكم والسلطان ، ممثلة في قصة فرعون الطاغية المتجبر الذي أذاق بني إسرائيل سوء العذاب ، فذبح الأبناء ، واستحيا النساء ، وتعالى على الله حتى تجرأ على ادعاء الربوبية (ما علمت لكم من إله غيري) والثانية : قصة الاستعلاء والطغيان بالثروة والمال ممثلة في «قارون مع قومه» وكلا القصتين رمز إلى طغيان الإنسان في هذه الحياة ، سواءً بالمال ، أو الجاه ، أو السلطان .

\* ابتدأت السورة بالحديث عن طغيان فرعون وعلوه وفساده في الأرض ، ومنطق الطغيان في كل المناه من المناه المناه

به ثم انتقلت إلى الحديث عن ولادة موسى وخوف أمه عليه من بطش فرعون ، وإلهام الله تعالى لها بالقائه في البحر ليعيش معززاً مكرماً في حجر فرعون كريجانة زكية تنبت وسط الأشواك والأوحال .

\* ثم تحدثت عن بلوغ موسى سن الرشد ، وعن قتله للقبطي ، وعن هجرته إلى أرض مدين وتزوجه بابنة شعيب ، وتكليف الله له بالعودة إلى مصر لدعوة فرعون الطاغية إلى الله ، وما كان من أمر موسى مع فرعون بالتفصيل إلى أن أغرقه الله ، وتحدثت عن كفار مكة ووقوفهم في وجه الرسالة المحمدية ، وبيَّنت أن مسلك أهل الضلال واحد .

\* ثم انتقلت إلى الحديث عن قصة قارون ، وبينت الفارق العظيم بين منطق الإيمان ، ومنطق الطغيان .

\* وختمت السورة الكريمة بالإرشاد إلى طريق السعادة وهو طريق الإيمان الذي دعى إليه الرسل الكرام .

التسب ميت : سميت سورة « القصص » لأن الله تعالى ذكر فيها قصة موسى مفصلة موضحة من

حين ولادته الى حين رسالته ، وفيها من غرائب الأحداث العجيبة ما يتجلى فيه بوضوح عناية الله بأوليائه وخذلانه لأعدائه .

## بِسْ لِسَّالُ الرَّحْرِ الرَّحْرِ الرَّحْدِيمِ

طسَمَ ﴿ تِلْكَ ءَايَنَ ٱلْكِتَابِ ٱلْمُبِينِ ﴿ مَنْ نَتْلُواْ عَلَيْكَ مِن نَبَا مُوسَىٰ وَفِرْعَوْنَ بِٱلْحَقِّ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴿ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللّلِهُ اللَّهُ اللَّالَةُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ال

اللغب : ﴿ شيعاً فِرقاً وأصنافاً ﴿ يستحيى يتركه حيّاً ولا يقتله ﴿ غَنَ كُ نتفضل وننعم ﴿ اليم ﴾ البحر ﴿ فارغاً ﴾ خالياً ﴿ المراضع ﴾ جمع مُرضع ، وأما المرضعة فجمعها مرضعات وهي التي ترضع الطفل اللبن ﴿ عن جُنُب ﴾ عن بعد ومنه الأجنبي للبعيد غير القريب ﴿ وكزه ﴾ الوكز : الضرب بجمع الكف أي بكفه مجموعة قال أهل اللغة : الوكز واللكز كلاهما بمعنى واحد وهو الضرب بجمع الكف على الصدر ، وقيل : الوكز في الصدر ، واللكز في الظهر ، وجمع الكف : الكف المقبوضة الأصابع (۱) ﴿ ظهيراً ﴾ عونا ﴿ يستصرخه ﴾ يستغيثه والاستصراخ الاستغاثة وهو من الصراخ لأن المستغيث يصرخ ويرفع صوته طلباً للغوث قال الشاعر :

كنا إذا ما أتانا صارخ فزع كان الصراخ له قرع الظنابيب(١) ويبطش البطش : الأخذ بالشدة والعنف ، بطش ويبطش ويبطش بالكسر والضم .

<sup>(</sup>١) حاشية شيخ زاده على البيضاوي ٣/ ٠٠٧. (٢) القرطبي ٢٦٤/١٣. (٣) انظر ما كتبناه في أول سورة البقرة حول أوائل السور .

الفساد ، المتجبرين في الأرض ، ولذلك ادعى الربوبية وأمعن في القتل وإذلال العباد ﴿ونريد أن نمنُّ على الذين استُضعِفوا في الأرض، أي ونريد برحمتنا أن نتفضل وننعم على المستضعفين من بني إسرائيل فننجيهم من بأس فرعون وطغيانه ﴿ونجعلهـم أئمة﴾ أي ونجعلهم أئمة يقتدى بهم في الخير بعد أن كانوا أذلاء مسخرين قال ابن عباس : ﴿ أَتُمَهُ ﴾ قادة في الخير ، وقال قتادة : ولاةً وملوكاً ﴿ ونجعلهم الوارثين ﴾ أي ونجعل هؤ لاء الضعفاء وارثين لملك فرعون وقومه ، يرثون ملكهم ويسكنون مساكنهم بعد أن كان القبط أسياد مصر وأعزتها ﴿وَمُكُن لِهُم فِي الأرض﴾ أي ونملكهم بلاد مصر والشام يتصرفون فيها كيف يشاءون قال البيضاوي : أصل التمكين أن تجعل للشيء مكاناً يتمكن فيه ثم استعيد للتسليط وإطلاق الأمر(١) ﴿ونري فرعون وهامان وجنودهما منهم ماكانوا يحــذرون﴾ أي ونري فرعون الطـاغية ، ووزيره « هامان » والأقباط من أولئك المستضعفين ما كانوا يخافونه من ذهاب ملكهم وهلاكهم على يد مولودٍ من بني إسرائيل ﴿وأوحينا إلى أمِّ موسى أن أرضعيه﴾ أي قذفنا في قلبها بواسطة الألِّهام قال ابن عباس : هو وحيُّ إلهام وقال مقاتل : أخبرها جبريل بذلك قال القرطبي : فعلى قول مقاتل هو وحيُّ إعلام لا إلهام ، وأجمع الكل على أنها لم تكن نبية ، وإنما إرسال الملك إليها على نحو تكليم الملك للأقرع والأبرص والأعمى كما في الحديث المشهور ، وكذلك تكليم الملائكة للناس من غير نبوة ، وقد سلَّمت على « عمران بن حصين » فلم يكن نبياً (٢) ﴿ فَإِذَا خَفْتَ عَلَيْهُ فَالْقَيْمُ فِي اليم ﴾ أي فإذا خفت عليه من فرعون فاجعليه في صندوق وألقيه في البحر ـ بحر النيل ـ ﴿ولا تخافي ولا تحرني ﴾ أي لا تخافي عليه الهلاك ولا تحزني لفراقه ﴿إنَّا رادُّوه إليك وجاعلوه من المرسليسن، أي فإنا سنرده إليك ونجعله رسولاً نرسله إلى هذا الطاغيةلننجّي بني إسرائيل على يديه ﴿ فالتقطه آل فرعون ليكون لهم عدواً وحزناً ﴾ أي فأخذه وأصابه أعوان فرعون لتكون عاقبة الأمر أن يصبح لهم عدواً ومصدر حزن وبلاءٍ وهلاك قال القرطبي : اللام في « ليكون » لام العاقبة ولام الصيرورة ، لأنهم إنما أخذوه ليكون لهم قرة عين ، فكان عاقبة ذلك أن صار لهم عدواً وحزناً ، فذكر الحال بالمآل كما قال الشاعر:

وللمنايا تُربِّي كلُّ مرضعة ودورُنا لخراب الدهر نبْنيها (٣) ﴿ إِنَّ فرعون وهامان وجنودهما كانوا خاطئين ﴾ أي كانوا عاصين مشركين آثمين ، قال العلماء : الخاطيء

<sup>(</sup>١) البيضاوي ٨٨/٢ (٢) القرطبي ٢٥٠/١٣ . (٣) القرطبي ٢٥٢/١٣ .

وَقَالَتِ آمْرَأْتُ فِرْعَوْنَ قُرْتُ عَبْنِ لِي وَلَكَ لَا تَقْتُ لُوهُ عَسَىٰ أَن يَنفَعَنَا أَوْ نَخِذَهُ, وَلَدًا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ وَقَالَتِ آمْرَأَتُ فِرْعَوْنَ قُورَادُا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ وَقَالَتُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ وَمُ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ وَحَرَّمْنَا عَلَيْهِ الْمَرَاضِعَ مِن قَبْلُ وَقَالَتْ هِ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ ﴿ وَحَرَّمْنَا عَلَيْهِ الْمَرَاضِعَ مِن قَبْلُ فَقَالَتْ هَلْ أَدُلُكُم عَلَىٰ أَهْلِ بَيْتٍ يَكُفُلُونَهُ لِ لَكُمْ وَهُمْ لَهُ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ ﴿ وَهُمْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُرَاضِعَ مِن قَبْلُ فَقَالَتْ هَلْ أَدُلُكُم عَلَىٰ أَهُ لِي بَيْتٍ يَكُفُلُونَهُ وَهُمْ لَكُمْ وَهُمْ لَهُ وَنَا صَحَونَ ﴿ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ

من تعمد الذنب والإثم ، والمخطىء من فعل الذنب عن غير تعمد ﴿ وقالت امرأة فرعون قرة عين لي ولـك ﴾ أي قالت زوجة فرعون لفرعون:هذا الغلام فرحة ومسرة لي ولك لعلنا نسر به فيكون قرة عين لنــا قال الطبري : ذكر أن المرأة لما قالت هذا القول لفرعون قال لها : أمَّا لك فنعم ، وأما لي فليس بقرة عين (١) ، وقال ابن عباس : لو قال قرة عين لي لهداه الله به ولامن ولكنه أبي ﴿لا تقتلـوه﴾ أي لا تقتله يا فرعون ، خاطبته بلفظ الجمع كما يُخاطب الجبارون تعظياً له ليساعدها فيا تريد ﴿عسى أن ينفعنا أو نتَّخذه ولدأُ﴾ عسى أن ينفعنا في الكبر، أو نتبناه فنجعله لنا ولداً تقرُّ به عيوننا قال المفسرون : وكانت لا تلد فاستوهبت موسى من فرعون فوهبه لها قال تعالى ﴿وهم لا يشعـرون﴾ أي وهم لا يشعرون أن هلاك فرعون وزبانيته سيكون على يديه وبسببه ﴿وأصبح فؤاد أمّ موسمي فارغاً ﴾ أي صار قلبها خالياً من ذكر كل شيء في الدنيا إلا من ذكر موسى(٢) ، وقيل المعنى : طار عقلها من فرط الجزع والغم حين سمعت بوقوعه في يد فرعون ﴿إِن كَادِتِ لِتبدي به ﴾ أي إنها كادت أن تكشف أمره وتظهر أنه ابنها من شدة الوجد والحزن قال ابن عِباس : كادت تصيح واإبناه ، وذلك حين سمعت بوقوعه في يد فرعون ﴿ لُولًا أَنْ رَبَطْنَا عَلَى قَلْبُها ﴾ أي لولا أن ثبتناها وألهمناها الصبر ﴿ لتكون من المؤمنيين ﴾ أي لتكون من المصدقين بوعد الله برده عليها ﴿ وقالت لأخته قصّيه ﴾ أي قالت أم موسى لأخت موسى : إتبعي أثره حتى تعلمي خبره قال مجاهد : قصي أثره وانظري ماذا يفعلون به ؟ ﴿فَبَصَـرَت به عن جنب وهم لا يشعـرون﴾ أي فأبصرته عن بعد وهم لا يشعرون أنها أخته ، لأنها كانت تمشي على ساحل البحر حتى وصل الصندوق إلى بيت فرعون وهي ترقبه مستخفية عنهم ﴿وحرمنا عليه المراضع من قبل ﴾ أي ومنعنا موسى أن يقبل ثدي أي مرضعة من المرضعات اللاتي أحضروهن لإرضاعه من قبل مجيء أمه قال المفسرون : بقي أياماً كلما أتي بمرضع لم يقبل ثديها ، فأهمهم ذلك واشتد عليهم الأمر فخرجوا به يبحثون له عن مرضعة خارج القصر فرأوا أخته ﴿فقالت هل أدلكم على أهل بيت يكفلونه لكم ﴾ أي هل أدلكم على مرضعة له تكفله وترعاه ؟ ﴿وهم له ناصحون ﴾ أي لا يقصرون في إرضاعه وتربيته قال السدي : فدلتهم على أم موسى فانطلقت إليها بأمرهم فجاءتٍ بها ، والصبي على يد فرعون يعلله شفقة عليه وهو يبكي يطلب الرضاع ، فدفعه إليها فلما وجد ريح أمه قبل ثديها ، فقال فرعون : من أنت منه فقد أبي كل ثدي إلا ثديك ؟ فقالت : إني امرأة طيبة الريح ، طيبة

<sup>(</sup>١) الطبري ٢٠/ ٢٢.

<sup>(</sup>٢) هذا قوَّل ابن عباس ومجاهد والضحاك وجمهور المفسرين ، والقول الثاني ذكره القرطبي عن ابن القاسم عن مالك ، ولعله الأظهر .

فَرَدُذُنَهُ إِلَىٰ أُمِّهِ عَنَ اللهِ عَلَيْهُا وَلا تَحْزَن وَلِتَعْلَمُ أَنَّ وَعُدَ اللهِ حَتَّ وَلَكِن أَكْثَرُهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴿ وَلَمَّا بَلَغَ اللهِ عَنَى أَلْهُ عَلَى مِن اللهِ عَلَى مِن اللهِ عَلَى مِن اللهِ عَلَى عَلَيْهِ اللهِ عَلَى عَلَيْهِ اللهِ عَلَى عَلَيْهِ اللهِ عَلَى عَلَيْهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

اللبن ، لا أكاد أوتى بصبي إلا قبلني فدفعه إليها ، فرجعت إلى بيتها من يومها ولم يبق أحدُّ من آل فرعون إلا أهدى إليها وأتحفها بالهدايا والجواهر فذلك قوله تعالى ﴿فرددناه إلى أمه كي تقر عينها ولا تحرن اي أعدناه إليها تحقيقاً للوعد كي تسعد وتهنأ بلقائه ولا تحزن على فراقه ﴿ولتعلم أنَّ وعد الله حقَّ أي ولتتحقق من صدق وعد الله برده عليها وحفظه من شر فرعون ﴿ولكن أكثرهم لا يعلمون﴾ أي ولكن أكثر الناس يرتابون ويشكون في وعد الله القاطع ﴿ولما بلغ أشده واستوى﴾ أي ولما بلغ كمال الرشد ، ونهاية القوة ، وتمام العقل والاعتدال قال مجاهد : هو سنُّ الأربعين ﴿ آتيناه حكماً وعلماً ﴾ أي أعطيناه الفهم والعلم والتفقه في الدين مع النبُوَّة ﴿وكذلك نجـزي المحسنين﴾ أي ومثـل هذا الجـزاء الـكريم نجـازي المحسنين على إحسانهم ﴿وودخل المدينة على حين غفلة من أهلها ﴾ أي دخل مصر وقت الظهيرة والنياس يخلدون للراحة عند القيلولة ﴿فوجد فيها رجلين يقتتلان هذا من شيعته وهذا من عدوه﴾ أي فوجـ د شخصين يتقاتلان : أحدهما من بني إسرائيل من جماعة موسى ، والآخر قبطي من جماعة فرعون ﴿فاستغاثه الذي من شيعته على الـذي من عدوه أي فاستنجد الإسرائيلي بموسى وطلب غوثه ليدفع عنه شر القبطي ﴿ فُوكُرُهُ مُوسَى فَقَضَى عَلَيْهُ ﴾ أي ضربه موسى بجمع كفه فقتله ، قال القرطبي : فعل موسى ذلك وهو لا يريد قتله إنما قصد دفعه فكانت فيه نفسه وكانت القاضية (١) ﴿قال هذا من عمل الشيطان ﴾ أي هذا من إغواء الشيطان فهو الذي هيَّج غضبي حتى ضربت هذا ﴿إنه عدو مضل مبين ﴾ أي إن الشيطان عدو لابن آدم ، مضلٌ له عن سبيل الرشاد ، ظاهر العداوة قال الصاوي : نسبه إلى الشيطان من حيث إنه لم يؤمر بقتل القبطي ، وظهر له أن قتله خلاف الأولى لما يترتب عليه من الفتن ، والشيطان تفرحه الفتن ولذلك ندم على فعله (٢) ﴿ قال ربِّ إني ظلمت نفسي فاغفر لي ﴾ أي إني ظلمت نفسي بقتل النفس فاعف عني ولا تؤ اخذني بخطيئتي ﴿فغفر له إنه هو الغفور الرحيم﴾ أي إنه تعالى المبالغ في المغفرة للعباد ، الواسع الرحمة لهم ﴿قال ربِّ بِمَا أنعمت عليَّ فلن أكون ظهيراً للمجرمين﴾ أي بسبب إنعامك عليَّ بالقوة وبحق ما أكرمتني به من الجاه والعز ، فلن أكون عوناً لأحد من المجرمين(٢) ، وهذه معاهدة عاهد موسى ربه عليها وقيل : هو

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٣/ ٢٦١. (٢) حاشية الصاوي على الجلالين ٣/ ١١٢

<sup>(</sup>٣) قال الرازي : وفي الآية دلالة على أنه لا يجوز معاونة الظلمة والفسقة .

فَأَصْبَحَ فِي ٱلْمَدِينَةِ خَآيِفًا يَتَرَقَّبُ فَإِذَا ٱلَّذِي ٱسْتَنصَرَهُ, بِٱلْأَمْسِ يَسْتَصْرِخُهُ, قَالَ لَهُ, مُوسَىٰ إِنَّكَ لَغُوِيٌّ مُّبِينٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

قسم وهوضعيف ﴿فأصبح في المدينة خاتفاً يترقب﴾ أي فأصبح موسى في المدينة التي قتل فيها القبطي خاتفاً على نفسه يتوقع وينتظر المكروه ، ويخاف أن يؤ خذ بجريرته ﴿فإذا الذي استنصره بالأمس يستصرخه ﴾ أي فإذا صاحبه الإسرائيلي الذي خلَّصه بالأمس يقاتل قبطياً آخر فلها رأى موسى أخذ يصبح به مستغيثاً لينصره من عدوه ﴿قال له موسى إنك لغوي مبين ﴾ أي قال موسى للإسرائيلي : إنك لبين الغواية والضلال ، فإني وقعت بالأمس فيا وقعت فيه من قتل رجل سببك وتريد أن توقعني اليوم في ورطة أخرى ؟ ﴿فلها أن أراد أن يبطش بالذي هو عدو له أولا مرائيلي ﴿قال يا موسى أتريد أن تقتلني كها قتلت نفساً بالأمس اي قال القبطي الذي هو عدو له وللإسرائيلي ﴿قال يا موسى أتريد أن تقتلني كها قتلت نفساً بالأمس اي قال القبطي : أتريد قتلي كها قتلت غيري بالأمس (۱) ؟ ﴿إن تريد إلا أن تكون من المصلحين » أي وما تريد أن تكون من الذين يصلحون الجبابرة المفسدين في الأرض ﴿وما تريد أن تكون من المصلحين » أي وما تريد أن تكون من الذين يصلحون بين الناس .

## البَــُكُغُــة: تضمنت الآيات من وجوه البيان والبديع ما يلي:

- ١ الإشارة بالبعيد عن القريب لبعد مرتبته في الكمال (تلك آيات الكتاب المبين) .
  - ٧ \_ حكاية الحالة الماضية ﴿ونريد أن نُمُـنَّ ﴾ لاستحضار تلك الصورة في الذهن .
- ٣ \_ إيثار الجملة الإسمية على الفعلية ﴿إنا رادُّوه إليك وجاعلوه من المرسلين ﴾ ولم يقل سنرده ونجعله رسولاً وذلك للاعتناء بالبشارة لأن الجملة الإسمية تفيد الثبوت والإستمرار .
- ٤ ـ الاستعارة ﴿ لولا أن ربطنا على قلبها ﴾ شبه ما قذف الله في قلبها من الصبر بربط الشيء المنفلت خشية الضياع واستعار لفظ الربط للصبر .
  - صيغة التعظيم ﴿لا تقتلوه﴾ تخاطب فرعون ولم تقل لا تقتله تعظياً له .
  - ٦ صيغة المبالغة ﴿جبَّار ، غوي ، مبين﴾ لأن فعال وفعيل من صيغ المبالغة .
- ٧ ـ الطباق المعنوي ﴿ جباراً . . وما تريد أن تكون من المصلحية ﴾ لأن الجبار المفسد المخرّب ،
   المكثر للقتل وسفك الدماء ففيه طباق في المعنى .

<sup>(</sup>١) هذا هو الظاهر أن القائل هو القبطي لا الإسرائيلي لأن قوله ﴿إن تريد إلا أن تكون جباراً﴾ لا يصدر من المؤمن وإنما من الكافر .

٨ - الاستعطاف ﴿ ربِّ بما أنعمت على قلن أكون ظهيراً للمجرمين ﴾ .

٩ ـ توافق الفواصل في كثير من الآيات مثل ﴿وهم لا يشعرون ﴾ ﴿وهم له ناصحون ﴾ ﴿ولكن أكثرهم لا يعلمون ﴾ وهو من المحسنات البديعية .

لطيفَ : «حكى العلاَّمة القرطبي عن الأصمعي أنه قال سمعت جارية أعرابية تنشد :

أستغفر الله لذنبي كله قتلت إنساناً بغير حلّه مثل الغرال ناعماً في دله انتصف الليل ولم أُصلّه

فقلت : قاتلك الله ما أفصحك ؟ فقالت : ويحك أويعد هذا فصاحة مع قول الله عز وجل ﴿وأوحينا إلى أم موسى أن أرضعيه ، فإذا خفت عليه فألقيه في اليم ، ولا تخافي ولا تحزني ، إنا رادوه إليك وجاعلوه من المرسلين ﴾ فقد جمع في آية واحدة بين أمرين، ونهيين، وخبرين وبشارتين»(١).

قال الله تعالى : ﴿وجاء رجلٌ من أقصى المدينة يسعى . . إلى . . ويوم القيامة هم من المقبوحين ﴾ من آية (٢٠) إلى نهاية آية (٤٢) .

المناسبة : لا تزال الآيات تتحدث عن قصة موسى ، وقد تناولت الآيات السابقة قصة ولادته وإرضاعه ، وتربيته في بيت فرعون إلى أن شبّ وبلغ سنَّ الرشد والكمال ، ثم قتله للفرعوني ، وتتحدث الآيات هنا عن هجرته إلى أرض مدين وتزوجه بابنة شعيب ، ثم عودته إلى مصر ، ونزول النبوة عليه ، وهلاك فرعون على يديه .

اللغيبَ : ﴿يَاتَمُرُونَ﴾ يتشاورون قال الأزهري : ائتمر القوم وتآمـروا أي أمر بعضهم بعضاً ﴿تَدُودَانَ﴾ ذاد يذود إذا حبس ومنع ، وذاد طرد قال الشاعر :

لقد سلبت عصاك بنو تميم فا تدري بأي عصى تذود(١)

﴿ خطبكم ﴾ الخطب : الشأن قال رؤية : «يا عجباً ما خطبه وخطبي » ﴿ الرعاء ﴾ جمع راع مثل صاحب وصحاب وهو الذي يرعى الغنم ﴿ حجج ﴾ جمع حجة بكسر الحاء وهي السنة ﴿ جذوة ﴾ الجذوة : الجمرة الملتهبة ﴿ ردءاً ﴾ عوناً قال الجوهري : أردأتُه أعنته ، وكنتُ له ردءاً أي عوناً ﴿ المقبوحين ﴾ الهالكين المبعدين أو القبيحين في الصورة يقال : قبّحه الله وقبّحه إذا جعله قبيحاً .

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي ٢٥٢/١٣ . (٢) البيت لجرير يهجو الفرزدق كذا في القرطبي ٢٦٨/١٣.

وَجَآءَ رَجُلٌ مِّنَ أَقْصَا ٱلْمَدِينَةِ يَسْعَى قَالَ يَدُمُوسَى إِنَّ ٱلْمَلاَ يَأْتَمُرُونَ بِكَ لِيَقْتُلُوكَ فَٱخْرَجَ إِنِي لَكَ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِدِينَ ﴿ وَلَمَّا تَوَجَّهُ تِلْقَآءَ مَدْيَنَ قَالَ السَّحِينَ وَجَدَ عَلَيْهِ أَمَّةً مِّنَ ٱلنَّاسِ يَسْقُونَ وَوَجَدَ مِن عَسَى رَقِي أَن يَهْدِينِي سَوَآءَ ٱلسَّبِيلِ ﴿ وَلَمَا وَرَدَ مَآءَ مَذَينَ وَجَدَ عَلَيْهِ أَمَّةً مِّنَ ٱلنَّاسِ يَسْقُونَ وَوَجَدَ مِن مُن اللَّهِ مِن أَن يَهْدِينِي سَوَآءَ ٱلسَّبِيلِ ﴿ وَ وَجَدَ مِن اللَّهُ وَجَدَ عَلَيْهِ أَمَّةً مِّنَ ٱلنَّاسِ يَسْقُونَ وَوَجَدَ مِن دُونِ إِنِّ أَن يَهْدِينِي سَوَآءَ ٱلسَّبِيلِ ﴿ وَ وَجَدَ مَا يَعْمُ اللَّهُ عَلَيْهِ أَمَّةً مِنَ ٱلنَّاسِ يَسْقُونَ وَوَجَدَ مِن دُونِ إِنِي أَن يَهُدِينِي سَوَآءَ ٱلسَّبِيلِ ﴿ وَهَا وَرَدَ مَآءَ مَذَينَ وَجَدَ عَلَيْهِ أَمَّةً مِنَ ٱلنَّاسِ يَسْقُونَ وَوَجَدَ مِن دُونِ أَن يَهْدِينِي سَوَآءَ ٱلسَّبِيلِ ﴿ وَهَا وَرَدَ مَآءَ مَذَينَ وَجَدَ عَلَيْهِ أَمَّةً مِنَ ٱلنَّاسِ يَسْقُونَ وَوَجَدَ مِن دُونِ أَن يَهُدِينُ وَلَا شَيْخُ كَبِيرٌ ﴿ وَاللَّا لَا لَسَقِي حَتَى يُصْدِرَ ٱلرِّعَآءُ وَأَبُونَا شَيْخُ كَبِيرٌ ﴿ فَي فَسَقَىٰ هُمُ مَا مُمَ أَتَيْنِ تَذُودَانٍ فَقَالَ رَبِّ إِنِي لِمَآ أَنزَلْتَ إِلَى آلِطُلْ لِفَالَ رَبِّ إِنِي لِمَآ أَنزَلْتَ إِلَى مَنْ خَيْرِ فَقِيرٌ ﴿ وَقَ عَلَى الْطَلِلَ فَقَالَ رَبِّ إِنِي لِمَآ أَنزَلْتَ إِلَى الْقِلْ لِي الْقَالَ رَبِّ إِلَى لَمَآ أَنزَلْتَ إِلَى الْقَلْ مَا عَلْمَا أَنزَلْتَ إِلَى الْعَلْمِ لَا عَلَى الْفَلْ رَبِ إِلَى الْمَالِقُ لَلْ الْعَلْمَ الْمَالِ الْمَالِقُ لَلْ الْمُلْعِلُ الْمُلَالِ الْمَالِقُ لَلْهُ الْمُوالِقُ الْمُؤْلِقُ الْمَالِقُ لَلْمُ الْمُؤْلِقُ لَا مُنْ الْمُؤْلِقُ الْمَالُ وَلَا مُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ لَلْمَا أَنْ وَلَا مَا عَلْمَ الْمُؤْلِقُ الْمَالُولُ مَا أَنْ الْمَالِقُ لَا مُؤْلِقُ مِلْ الْمُؤْلِقُ مَا الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولُ وَالْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ مَا أَنْ مُؤْلِقًا لَا مُؤْلِقًا لَا مُؤْلِقًا لَا مُوالِقُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤَ

النفييسينير: ﴿ وجاء رجلٌ من أقصى المدينة يسعى ﴾ أي وجاء رجل مؤ من من آل فرعون يكتم إيمانه من أبعد أطراف المدينة يشتد ويسرع في مشيه قال ابن عباس: هذا الرجل هو مؤ من من آل فرعون ﴿قال يا موســــى إنَّ الملأ يأتمرون بــك ليقتلوك﴾ أي قال له يا موسى : إن أشراف فرعون ، ووجوه دولته يتشاورون فيك بقصد قتلك ﴿فاخرج إني لـك من الناصحين﴾ أي فاخرج قبل أن يدركوك فأنا ناصح لك من الناصحين ﴿فخرج منها خائفاً يترقُّب﴾ أي فخرج من مصر خائفاً على نفسه يترقب وينتظر الطلب أن يدركه فيأخذه ، ثم التجأ إلى الله سبحانه بالدعاء لعلمه بأنه لا ملجاً سواه ﴿قال ربُّ نجني من القوم الظالمين ﴾ أي خلصني من الكافرين واحفظني من شرهم \_ والمراد بهم فرعون وملوِّه \_ ﴿ وَلِمَا تُوجُّـهُ تَلْقَاءُ مَدِينَ ﴾ أي قصد بوجهه ناحية مدين وهي بلدة شعيب عليه السلام ﴿قال عسى ربي أن يهديني سواء السبيل﴾ أي لعل الله يرشدني إلى الطريق السوي الذي يوصلني إلى مقصودي قال المفسرون: خرج خائفاً بغير زاد ولا ظهر \_ مركب \_ وكان بين مصر ومدين مسيرة ثمانية أيام ، ولم يكن له علم بالطريق سوى حسن ظنه بربه ، فبعث الله إليه ملكاً فأرشده إلى الطريق ، ويروى أنه لما وصل مدين كانت خضرةُ البقل تتراءى من بطنه من الهزال ، لأنه كان في الطريق يتقوت ورق الشجـر ﴿ولَّما ورد مـاء مدين وجـد عليه أمـةً من النــاس يسقـون﴾ أي ولما وصل إلى مدين بلدة شعيب وجد على البئر الذي يستقي منه الرعاة جمعاً كثيفاً من الناس يسقون مواشيهم ﴿ ووجد من دونهم امرأتين تذودان ﴾ أي ووجد سوى الجماعة الرعاة امرأتين تكفَّان غنمهما عن الماء ﴿قال ما خطبكما﴾ ؟ أي ما شأنكما تمنعان الغنم عن ورود الماء ؟ ولم لا تسقيان مع السقاة ؟ ﴿قالتا لا نسقي حتى يصدر الرِّعاءُ وأبونا شيخ كبير﴾ أي من عادتنا التأني حتى ينصرف الرعاةُ مع أغنامهم عن الماء ، ولا طاقة لنا على مزاحمة الأقوياء ، ولا نريد مخالطة الرجال ، وأبونا رجل مُسـنُّ لا يستطيع لضعفه أن يباشر سقاية الغنم ، ولذلك اضطررنا إلى أن نسقي بأنفسنا قال أبوحيان : فيه اعتذار لموسى عن مباشرتهما السقي بأنفسهما ، وتنبيه على أن أباهما لا يقدر على السقي لشيخوخته وكبره، واستعطافّ لموسى في إعانتهما(١) ﴿فسقــى لهما ثم تولَّى إلى الظــلَّ﴾ أي فسقى لهما غنمهما رحمة بهما ، ثم تنحى جانباً فجلس تحت ظل شجرة ﴿فقال ربِّ إني لما أنزلت إليَّ من خير فقير﴾ أي إني يا ربِّ محتاجٌ إلى فضلك

<sup>(</sup>١) البحر ١١٣/٧.

فَجَآءَتُهُ إِحْدَنَهُمَا كُمْشِي عَلَى أَسْتِحْيَآءِ قَالَتَ إِنَّ أَبِي يَدْعُوكَ لِيَجْزِيكَ أَجْرَ مَاسَقَيْتَ لَنَا فَلَسَّا جَآءَهُ, وَقَصَّ عَلَيْهِ الْقَصَصَ قَالَ لَا تَحَفَّ نَجُوتَ مِنَ الْقَوْمِ الظَّلِمِينَ فَيْ قَالَتْ إِحْدَنَهُمَا يَثَأَبَ اَسْتَعْجَرُهُ إِنَّ خَيْرَ مَنِ الْقَوْمِ الظَّلِمِينَ فَيْ قَالَتْ إِحْدَنَهُمَا يَثَأَبَّ اَسْتَعْجَرُهُ إِنَّ خَيْرَ مَنِ الْقَوْمِ الظَّلِمِينَ فَيْ قَالَ إِنِي أَلْ أَنْ أَن كَحَكَ إِحْدَى آبَنْتَى هَنتَيْنِ عَلَى أَن تَأْجُرَنِي ثَمَننِي جَهَ فَإِن الشَّعْجُرُتَ الْقَوْمِ الطَّيلِمِينَ فَي اللَّهُ مِن عَندِكَ وَمَآ أُرِيدُ أَنْ أَن كَحَكَ إِحْدَى آبَنْتَى هَنتَيْنِ عَلَى أَن تَأْجُرَنِي ثَمَننِي جَهَ فَإِنْ أَنْ أَنْ كَحَكَ إِحْدَى آبَنْتَى هَنتَيْنِ عَلَى أَن تَأْجُرَنِي ثَمَننِي جَهَ فَإِنْ أَنْ أَنْ كَحَكَ إِحْدَى آبَنْتَى هَنتِيْنِ عَلَى أَن تَأْجُرَنِي ثَمَنيَ حِبَي فَإِنْ اللّهُ مِن عَندِكَ وَمَآ أُرِيدُ أَنْ أَشْتَ عَلَيْكَ سَتَجِدُنِى إِن شَآءَ اللّهُ مِن الصَّلِحِينَ فَي

وإحسانك ، وإلى الطعام الذي أسُدُّ به جوعي ، طلب من الله ما يأكله وكان قد اشتد عليه الجوع قال الضحاك : مكث سبعة أيام لم يذق فيها طعاماً إلا بقل الأرض(١) وقال ابن عباس : سار موسى من مصر إلى « مدين » ليس له طعام إلا البقل وورق الشجر ، وكان حافياً فها وصل إلى مدين حتى سقطت نعل قدميه ، وجلس في الظل ـ وهو صفوة الله من خلقه ـ وإن بطنه للاصقُ بظهره من الجوع ، وإن خضرة البقل لتُرى من داخل جوفه ، وإنه لمحتاجٌ إلى شق تمرة(١) ﴿ فجاءته إحداهما تمشي على استحياء ﴾ في الكلام اختصار تقديره : فذهبتا إلى أبيهما سريعتين ، وكان من عادتهما الإيطاء فحدثتاه بما كان من أمر الرجل ، فأمر إحداهما أن تدعوه له فجاءته تمشى . . الخ أى جاءته حال كونها تمشى مشية الحرائر بحياء وخجل قد سترت وجهها بثوبها قال عمر: لم تكن بسلفع من النساء خرَّاجة ولأَجة (٢) ﴿قالت إنَّ أبي يدعوك ليجزيك أجر ما سقيت لنا ﴾ أي إنَّ أبي يطلبك ليعوضك عن أجر السقاية لغنمنا قال ابن كثير : وهذا تأدبٌ في العبارة لم تطلبه طلباً مُطلقاً لئلًا يوهم ريبة (٤) ﴿ فلم جاءه وقصَّ عليه القصص قال لا تخف نجوت من القوم الظالمين الله أي فلم جاءه موسى وذكر له ما كان من أمره وسبب هربه من مصر قال له شعيب : لا تخف فأنت في بلد آمن لا سلطان لفرعون عليه وقد نجاك الله من كيد المجرمين ﴿قالت إحداهما يا أبت استأجره أي استأجره لرعي أغنامنا وسقايتها ﴿إنَّ خير من استأجرت القويُّ الأمين ﴾ أي إنَّ أفضل من تستأجره من كان قوياً أميناً قال أبو حيان : وقولها كلام حكيم جامع لأنه إذا اجتمعت الكفاية والأمانة في القائم بأمرٍ من الأمور فقد تمَّ المقصود(٥) ، روي أن شعيباً قال لها : وما أعلمك بقوته وأمانته ؟ فقالت : إنه رفع الصخرة التي لا يطيق حملها إلا عشرة رجال ، وإني لما جئتُ معه تقدمتُ أمامه فقال لي : كوني من ورائي ودليني على الطريق ، ولما أتيته خفض بصره فلم ينظر إليَّ ، فرغب شعيب في مصاهرته وتزويجه بإحدى بناته ﴿قال إني أُريد أن أُنكحك إحدى ابنتيُّ هاتين﴾ أي إني أريد إن أزوجك إحدى بنتيُّ هاتين الصغرى أو الكبرى ﴿على أنْ تأجرني ثهاسي حجج﴾ أي بشرط أن تكون أجيراً لي ثماني سنين ترعى فيها غنمي ﴿ فَإِن أَمَّمَت عَشَراً فَمَن عندك ﴾ أي فإن أكملتها عشر سنين فذلك تفضل منك ، وليس بواجب عليك ﴿ وما أريد أن أشـقَّ عليك ﴾ أي وما أريد أن أوقعك في المشقة باشتراط العشر ﴿ ستجدنبي إن شاء الله

<sup>(</sup>١) الرازي ٢٤. /٢٤. (٢) ابن كثير المختصر ٣/ ١٠ (٣) الطبري ٢٠/ ٣٩ والسلفع : الجريثة السليطةُ الجَسُور أفاده الجوهري .

<sup>(</sup>٤) ابن كثير ٣/ ١١ . (٥) البحر ٧/ ١١٤ .

قَالَ ذَالِكَ بَيْنِي وَبَيْنَكُ أَيَّمَا ٱلْأَجَلَيْنِ قَضَيْتُ فَلَا عُدُوانَ عَلَى اللَّهُ عَلَى مَا نَقُولُ وَكِلُ ﴿ عَلَى الْمُعَلِيمَ عَلَى اللَّهُ عِلَى مَا نَقُولُ وَكِلُ ﴿ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الل اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

من الصالحين الله عنه الله عنه الله عنه المعاملة ، ليِّن الجانب ، وفياً بالعهد قال القرطبي : في الآية عَرْضُ الوليّ ابنته على الرجل ، وهذه سُنة قائمة ، عرض شعيب ابنته على موسى ، وعرض عمر ابنته حفصة على أبي بكر وعثمان ، وعرضت الموهوبة نفسها على النبي ﷺ، فمن الحُسْن عرض الرجل وليته على الرجل الصالح ، اقتداءً بالسلف الصالح(١) ﴿قال ذلك بيني وبينك أيَّما الأجلين قضيت فلا عدوان على ﴾ أي قال موسى : إنَّ ما قلته وعاهدتني عليه قائم بيننا جميعاً لا نخرج عنه ، وأيَّ المدتين الثماني أو العشر أديتها لك فلا إثم ولا حرج عليٌّ ﴿والله على ما نقول وكيل﴾ أي والله شاهد على ما تعاهدنا وتواثقنا عليه ﴿ فلم قضى موسى الأجل ﴾ أي فلما أتم موسى المدة التي اتفقا عليها قال ابن عباس: قضى أتم الأجلين وأكملهما وأوفاهما وهو عشر سنين ﴿وسـار بأهله﴾ أي ومشى بزوجته مسافراً بها إلى مصر ﴿آنس من جانب الطور ناراً ﴾ أي أبصر من بعيد ناراً تتوهج من جانب جبل الطور ﴿قال لأهله امكثوا إنسي آنست ناراً ﴾ أي قال لزوجته امكثي هنا فقد أبصرت ناراً عن بعد قال المفسرون : كانت ليلةً باردة وقد أضلوا الطريق ، وهبَّت ريح شديدة فرقت ماشيته ، وأخذ أهله الطلق فعند ذلك أبصر ناراً بعيدة فسار إليها لعله يجد من يدله على الطريق فذلك قوله تعالى ﴿لعلِّي آتيكم منها بخبر ﴾ أي لعلي آتيكم بخبر الطريق وأرى من يدلني عليه ﴿أو جذوةٍ من النار لعلكم تصطلون ﴾ أي أو آتيكم بشعلة من النار لعلكم تستدفئون بها ﴿فلما أتاها نُودي من شاطىء الواد الأيمن في البقعــة المباركة من الشجرة﴾ أي فلما وصل إلى مكان النار لم يجدها نارأ و إنما وجدها نوراً ، وجاءه النداء من جانب الوادى الأيمن في ذلك المكان المبارك من ناحية الشجرة ﴿ أَنْ يا موسى إني أنا الله ربُّ العالمين ﴾ أي نودي يا موسى إن الذي يخاطبك ويكلمك هو أنا الله العظيم الكبير ، المنزه عن صفات النقص ، ربُّ الإنس والجن والخلائق أجمعين ﴿ وأَنْ أَلَقَ عَصَاكَ ﴾ أي ونودي بأن اطرح عصاك التي في يدك ﴿ فلم رآها تهتز كأنها جانٌ و لَى مدبراً ولم يعقب ﴾ أي فألقاها فانقلبت إلى حيّة فلما رآها تتحرك كأنها ثعبان خفيف سريع الحركة انهزم هارباً منها ولم يلتفت إليها قال ابن كثير: انقلبت العصى إلى حية وكانت كأنها جانًّا في حركتها السَريعة مع عِظَم خلقتها ، واتساع فمها ، واصطِكاك أنيابها بحيث لا تمر بصخرة إلا ابتلعتها تنحدر في فمها تتقعقع كأنها حادرة في وادٍ ، فعند ذلك ولَّى مدبراً ولم

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٣/ ٢٧١ .

ٱسْلُكَ يَدَكَ فِي جَيْبِكَ تَخْرُجْ بَيْضَآءً مِنْ غَيْرِ سُوَءِ وَأَضْمُمْ إِلَيْكَ جَنَاحَكَ مِنَ ٱلَّهْبِ فَذَنْكَ بُرْهَنَانِ مِن رَّبِكَ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْهِ ۗ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمًا فَلْسِقِينَ ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِي قَنَلْتُ مِنْهُمْ نَفْسًا فَأَخَافُ أَن يَقْتُلُونِ ﴿ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمُهُمْ اللّهُ مَا فَاللّهُ مَعِي رِدْءًا يُصَدِّقُنِي ۖ إِنِي أَخَافُ أَن يُكَذِّبُونِ ﴿ وَ عَالَ سَنَشُدُ وَأَنِي هَنُونُ هُوا فَصَحُ مِنِي لِسَانًا فَأَرْسِلْهُ مَعِي رِدْءًا يُصَدِّقُنِي ۖ إِنِي أَخَافُ أَن يُكَذِّبُونِ ﴿ وَ عَالَ سَنَشُدُ

يلتفت ، لأن طبع البشرية ينفر من ذلك(١) ﴿ يا موسى أَقْبل ولا تخف إنك من الآمنين ﴾ أي فنودي يا موسى : إرجع إلى حيث كَنت ولا تخف فأنت آمنٌ من المخاوف ، فرجع وأدخل يده في فم الحية فعادت عصا ﴿ أَسْلُكُ ْ يدك في جيبك تخرج بيضاء من غير سوء، أي أدخل يدك في جيب قميصك ـ وهو فتحة الثوب مكان دخول الرأس ـ ثم أخرجها تخرج مضيئةً منيرة تتلألأ كأنها قطعة قمر في لمعــان البــرق من غــير أذى ولا برص ﴿ واضمُ السك جناحك من الرهب ﴾ قال ابن عباس : اضمم يدك إلى صدرك من الخوف يذهب عنك الرعب قال المفسرون : المراد بالجناح اليد لأن يدي الإنسان بمنزلة جناحي الطائر ، وإذا أدخل يده اليمنى تحت عضده اليسرى فقد ضم جناحه إليه وبذلك يذهب عنه الخوف من الحيةومن كل شيء ﴿فذلك برهانان من ربك إلى فرعون وملته أي فهذان \_ العصا واليد \_ دليلان قاطعان ، وحجتان نيرتان واضحتان من الله تعالى تدلان على صدقك ، وهما آيتان إلى فرعون وأشراف قومه الطُّغاة المتجبرين ﴿إنهم كانوا قوماً فاسقين﴾ أي خارجين عن طاعتنا ، مخالفين لأمرنا ﴿قال ربِّ إنسي قتلتُ منهم نفساً فأضاف أن يقتلون﴾ أي قال موسى يا رب إني قتلت قبطياً من آل فرعون وأخشى إن أتيتهم أن يقتلوني به قال المفسرون: هو القبطي الذي وكزه فهات ، فطلب من ربه ما يزداد به قوة على مجابهة فرعون بإرسال أخيه هارون معه فقال ﴿وأخي هـارون هو أفصح مني لسانــاً ﴾ أي هو أوضح بياناً ، وأطلق لساناً ، لأن موسى كان في لسانه حُبُّسة من أثر الجمرة التي تناولها في صغره ﴿فأرسله معي رِدُّه أ يُصدُّقني﴾ أي فأرسلهُ معي معيناً يبيُّن لهم عني ما أكلمهم به بتوضيح الحجج والبراهين ﴿إني أخاف أن يكذبون﴾ أي أخـاف إن لم يكن لي وزير ولا معـين أن يكذبوني لأنهم لا يكادون يفقهون عني ، قال الرازي : والمعنى أرسل معي أخي هارون حتى يعاضدني على إظهار الحجة والبيان ، وليس الغرض بتصديق هارون أن يقول له : صدقت ، أو يقول للناس : صدقَ موسى ، وإنما هو أن يُلخُّص بلسانه الفصيح وجوه الدلائل ، ويجيب عن الشبهات ، ويجادل به الكفار(١) ﴿قال سنشُدُّ عضدك بأخيك ونجعل لكما سلطاناً ﴾ أي أجابه تعالى إلى طلبه وقال له : سنقوّيك

<sup>(</sup>١) يقول سيد قطب عليه الرحمة والرضوان «وألقى موسى عصاه إطاعةً لأمر مولاه ، ولكن ماذا حدث ؟ إنها لم تعد عصاه التي صاحبها طويلاً والتي يعرفها معرفة اليقين ، ولكنها حية تدب في سرعة ، وتتحرك في خفة ، وتتلوى كصغار الحيات وهي حية كبرى ، إنها المفاجأة التي لم يستعد لها ولذلك وأي مدبراً ولم يعقب ، لم يفكر في العودة إليها ليتبين ماذا بها ، وليتأمل هذه العجيبة الضخمة ، ثم يستمع إلى ربه الأعلى فيا موسى أقبل ولا تخف إنك من الأمنين وكيف لا يأمن من ترعاه عين الله ؟ ثم يأتيه النداء مرة اخرى ﴿أسلك يدك في جيبك تخرج بيضاء من غير سوء ﴾ وأطاع موسى الأمر ، وأدخل يده في فتحة ثوبه عند صدره ثم أخرجها ، فإذا هي المفاجأة الثانية في اللحظة الواحدة ، إنها بيضاء لامعة مشعة من غير مرض ، وقد عهدها أدماء تضرب إلى السمرة ، إنها إشارة الى إشراق الحق ، ووضوح الآية ، ونصاعة الدليل ، من الظلال . (٢) التفسير الكبير للرازي ٢٤/ ٣٤٩ .

بأخيـك ونعينك به ، ونجعل لكما غلبةً وتسلطاً على فرعون وقومه ﴿فلا يصلـون إليكما بآياتنــا﴾ أي لا سبيل لهم إلى الوصول إلى أذاكما بسبب ما أيدتكما به من المعجزات الباهرات ﴿أَنْهَا وَمَنَ اتْبَعِكُمَا الغالبون﴾ أي العاقبة لكما ولأتباعكما في الدنيا والآخرة ، وأنتم الغالبون على القوم المجرمين كقوله تعالى ﴿كَتُبُ الله لأغلبنُّ أنا ورسلي إنَّ الله قـوي عزيـز﴾ ﴿فلم جاءهـم موسى بآياتنا بينـات﴾ أي فلم جاءهم موسى بالبراهين الساطعة ، والمعجزات القاطعة ، الدالة على صدقه وأنه رسولٌ من عند الله ﴿قالوا ما هذا إلاَّ سحـرٌ مفترى﴾ أي ما هذا الذي جئتنا به من العصا واليد إلا سحرٌ مكذوب مختلق ، افتريته من قِبل نفسك وتنسبه إلى الله ﴿وما سمعنا بهذا في آباتنا الأوليين ﴾ أي وما سمعنا بمثل هذه الدعوى ـ دعوى التوحيد \_ في آبائنا وأجدادنا السابقين ﴿وقال موسى ربي أعلم بمن جاء بالهدى من عنده ومن تكون له عاقبةُ الـدار﴾ أجمل موسى في جوابهم تلطفاً في الخطاب ، وإيثاراً لأحسن الوجوه في المجادلة معهم والمعنى : إن ما جئتكم به حقُّ وهدّى وليسُ بسحرٌ ، وربي عالمٌ بذلك يعلم أني محقُّ وأنتم مبطلون ، ويعلم من تكون له العاقبة الحميدة في الدنيا والآخرة ﴿إنه لا يفلح الظالمون﴾ أي لا يسعد ولا ينجح من كان ظالماً فاجراً ، كاذباً على الله ﴿وقال فرعون يا أيها الملا ما علمتُ لكم من إله غيري﴾ أي قال فرعون لأشراف قومه وسادتهم : ما علمت لكم إلها عيري قال ابن عباس : كان بين هذه القولة الفاجرة وبين قوله ﴿أَنَا ربكم الأعلى ﴾ أربعون سنة ، وكذب عدوُّ الله بل علم أن له رباً هو خالقه وخالق قومه(١) ﴿فأوقِدْ لِي يا هامانُ على الطين فاجعل لي صرحاً ﴾ أي فاطبخ لي يا هامان الآجر فاجعل لي منه قصراً شامخاً رفيعاً ﴿لعلي اطلِعُ إلى إلى موسى ﴾ أي لعلى أرى وأشاهد إله موسى الذي زعم أنه أرسله ، قال ذلك على سبيل التهكم ولهذا قال بعده ﴿ وَإِنِّي لأَظنه من الكاذبين ﴾ أي وإني لأظن موسى كاذباً في ادعائه أن في السماء رباً قال تعالى ﴿واستكبر هو وجنوده في الأرض بغير الحق﴾ أي وتكبر وتعظم فرعون وقومه عن الإيمان بموسى في أرض مصر بالباطل والظلم ﴿وظنوا أنهم إلينا لا يرجعون﴾ أي واعتقدوا أن لا بعث ولا نشور ، ولا

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٣/ ٢٨٨.

فَأَخَذْنَهُ وَجُنُودَهُ فَنَبَذْنَهُمْ فِي آلَيَمٌ فَانظُرْ كَيْفَكَانَ عَنقِبَةُ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ وَجَعَلْنَكُمُ أَيِّمَةً يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ وَيَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ هُم مِّنَ ٱلْمَقْبُوحِينَ ﴿ النَّارِ وَيَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ هُم مِّنَ ٱلْمَقْبُوحِينَ ﴿ النَّالِ وَيَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ هُم مِّنَ ٱلْمَقْبُوحِينَ ﴿ النَّالِ وَيَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ هُم مِّنَ ٱلْمَقْبُوحِينَ ﴿ النَّالَ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ

حساب ولا جزاء ﴿فأخذناه وجنوده فنبذناهم في اليم ﴾ أي فأخذناه مع جنوده فطرحناهم في البحر ، وأغرقناهم فلم يبق منهم أحد ﴿فانظركيفكان عاقبةُ الظالمين ﴾ أي فانظريا محمد بعين قلبك نظر اعتبار كيفكان مآل هؤ لاء الظالمين الذين بلغوا من الكفر والطغيان أقصى الغايات ؟ ﴿وجعلناهم أثمة يدعون إلى النار ﴾ أي وجعلناهم في الدنيا قادة وزعهاء في الكفر يقتدي بهم أهل الضلال ﴿ويوم القيامة لا ينصرون ﴾ أي ويوم القيامة ليس لهم ناصر يدفع عنهم العذاب ﴿وأتبعناهم في هذه الدنيا لعنة ﴾ أي جعلنا اللعنة تلحقهم في هذه الحياة الدنيا من الله والملائكة والمؤمنين ﴿ويوم القيامة هم من المقبوحين ﴾ أي وفي الأخرة هم من المبعدين المطرودين من رحمة الله عز وجل .

البَكَكُعُتُ : تضمنت الآيات وجوهاً من البيان والبديع نوجزها فيما يلي :

- ١ ـ التأكيد بإنَّ واللام ﴿ إنَّ الملأ يأتمرون بـك ليقتلوك ﴾ مناسبةً لمقتضى الحال .
  - ٧ ـ الاستعطاف والترحم ﴿ربِّ إني لما أنزلت إليَّ من خيـرٍ فقير﴾ .
    - ٣ \_ جناس الاشتقاق ﴿وقصَّ عليه القصص﴾ .
- ٤ ـ التشبيه المرسل المجمل ﴿تهتز كأنها جان ﴾ حذف وجه الشبه فأصبح مجملاً .
  - الطباق بين ﴿يصدقني . . ويكذبون﴾ .
- 7 \_ الكناية ﴿ واضمم إليك جناحك ﴾ كني عن اليد بالجناح ، لأنها للإنسان كالجناح للطائر .
- ∨ \_ المجاز المرسل ﴿ سنشد عضدك بأخيـك ﴾ من إطلاق السبب وإرادة المسبب لأن شد العضد يستلزم شد اليد ، وشد اليد مستلزم للقوة ، قال الشهاب ؛ ويمكن أن يكون من باب الاستعارة التمثيلية ، شبه حال موسى في تقويته بأخيه بحال اليد في تقويتها بيد شديدة .

لطيفَ : قال الزمخشري: إنما قال ﴿فأوقد لي يا هامان على الطيـن ﴾ أي أوقد لي النار فأتخذ منه آجراً ولم يقل «أطبخ لي الأجر» لأن هذه العبارة أحسن طباقاً لفصاحة القرآن وعلو طبقته ، وأشبه بكلام الجبابرة ، وهامان وزيره ومدبّر رعيته .

قال الله تعالى :﴿ولقد آتينـاموسى الكتاب من بعد ما أهلكنـا القرون الأولى. . إلى . . وله الحكم وإليـه ترجعون﴾

المنكاسكية: بعد أن ذكر تعالى نعمته على بني إسرائيل بإهلاك فرعون رأس الطغيان وتخليصهم من شره، ذكر هنا ما أنعم به عليهم من إنزال التوراة التي فيها الهدى والنور، كما ذكر نعمته على العرب بإنزال القرآن العظيم خاتمة الكتب السماوية.

اللغيب : ﴿ ثاوياً ﴾ مقياً وثوى بالمكان أقام به قال الشاعر :

## « لقد كان في حول ٍ ثواءٌ ثويته »(١)

﴿يدرءون﴾ يدفعون ، والدرءُ : الدفع وفي الحديث (إدرءوا الحدود بالشبهات ) ﴿يجبى﴾ يجمع ، جبى الماء في الحوض جمعه ، والجابية : الحوض العظيم ﴿بطرت﴾ البطر : الطغيان في النعمة ﴿الأنباء﴾ الأخبار جمع نبأ وهو الخبر الهام .

وَلَقَدْ ءَاتَيْنَ مُوسَى ٱلْكِتَابَ مِنْ بَعْدِ مَا أَهْلَكُنَا ٱلْقُرُونَ ٱلْأُولَىٰ بَصَآبِرَ لِلنَّاسِ وَهُدَى وَرَحْمَةً لَّعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ وَهَا كُنتَ مِنَ ٱلشَّهِدِينَ ﴿ وَلَكِنَّا إِلَىٰ مُوسَى ٱلْأَمْرَ وَمَا كُنتَ مِنَ ٱلشَّهِدِينَ ﴿ وَلَاكِنَّا إِلَىٰ مُوسَى ٱلْأَمْرَ وَمَا كُنتَ مِنَ ٱلشَّهِدِينَ ﴿ وَلَاكِنَّا

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ٧/ ١٠٠. (٢) أخرجه مسلم وانظر زاد المسير ٦/ ٢٣١. (٣) ابن كثير ٣/ ١٥ المختصر .

أَنشَأْنَا قُرُونَا فَتَطَاوَلَ عَلَيْهِمُ ٱلْعُمُرُ وَمَا كُنتَ ثَاوِيًا فِي أَهْلِ مَدْيَنَ نَتْلُواْ عَلَيْهِمْ عَايَلِيَنَا وَلَكِكَا مُرْسِلِينَ ﴿ وَمَا كُنتَ بَعِانِ الطُّورِ إِذْ نَادَيْنَا وَلَكِن رَّحَةً مِن رَبِّكَ لِنُنذِرَ قَوْمًا مَّا أَتَهُم مِن نَّذِيرٍ مِن قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ وَمَا كُنتَ بِجَانِ الطُّورِ إِذْ نَادَيْنَا وَلَكِن رَّحَةً مِن رَبِّكَ لِنُنذِرَ قَوْمًا مَّا أَتَهُم مِن نَّذِيرٍ مِن قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ يَعَالَى اللَّهُ مِن نَذِيرٍ مِن قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ يَتَكُونَ وَ اللَّهُ وَلَوْلاً أَن تُصِيبَهُم مُصِيبَةٌ بِكَ قَدَّمَتُ أَيْدِيهِمْ فَيقُولُواْ رَبَّنَا لَوْلاَ أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا فَنَتَبِعَ عَلَيْكُ وَنُكُونَ وَإِنَّ وَلَوْلاً أَنْ تُصِيبَهُم مُصِيبَةٌ بِكَ قَدَّمَتُ أَيْدِيهِمْ فَيقُولُواْ رَبَّنَا لَوْلاَ أُولِلاَ أُولِيَا وَسُلَا أَوْلِيَ مُوسَى اللَّهُ وَلَا أَوْتِيَ مُوسَى اللَّهُ وَلَا أَوْتِي مِثْلُ مَا أُوتِي مُوسَى أَولَا أَولِيَ مِنْ عِندِينَا قَالُواْ لَوْلاَ أُوتِيَ مِثْلَ مَا أُوتِي مُوسَى أَولَا أَولِيَ مُوسَى اللَّهُ وَلَا أُوتِي مِثْلُ مَا أُوتِي مُوسَى أَلِكُنُ اللَّهُ وَيَا مُوسَى اللَّهُ وَلَا أُولِيَا مُولُوا لَوْلاَ أُولِيَا أُولِيَا مُؤْمِنِينَ وَيُ فَلَكُ الْمَالُونِ مِنْ عِندِينَا قَالُواْ لَوْلاَ أُولِيَ مِثْلَ مَا أُولِي مُوسَى أَولَا الْمُؤْمِنِينَ وَلَي مُوسَى الللَّهُ وَلَا أُولُولا أُولِيَا أُولُولاً أُولِي مِثْلُ مَا أُولِي مُوسَى اللَّهُ وَلَالْكُولُولُونَ مِنْ اللْمُؤْمِنِينَ وَيَعَالِي اللْمُؤْمِنِينَ وَلَا أُولُولاً لُولًا لَولا أُولُولُ اللَّولِي اللْمُؤْمِنِينَ وَلَا الْمُؤْمِنِينَ وَلَا اللْمُؤْمِنِينَ وَلَا مُعِينَا وَلَا لُولُولُ اللْمِؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ وَلَا اللْمُؤْمِنِينَ اللْمُؤْمِنِينَ وَلَيْ الْمُؤْمِنِينَ وَلَا اللْمُؤْمِنِينَ اللْمُؤْمِنِينَ اللْمُؤْمِنِينَ وَاللْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ اللْمُؤْمِنِينَ اللْمُؤْمِنِينَ اللْمُؤْمِنِينَ اللْمُؤْمِنِينَ اللْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ اللْمُؤْمِينَ اللْمُؤْمِنِينَ اللْمُؤْمِنِينَ اللْمُؤْمِنِينَ اللْمُؤْمِنِينَ اللْمُؤْمِنِينَ اللْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ اللْمُؤْمِنِينَ اللْمُؤْمِنِينَ اللْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ

من بعد موسى ، فتطاول عليهم الزمان ، وطالت الفترة فنسوا ذكر الله ، وبدَّلوا وحرفوا الشرائع فأرسلناك يا محمد لتجدَّد أمر الدين قال أبو السعود: المعنى ولكنا خلقنا بين زمانك وزمان موسى قروناً كثيرة، فتادى عليهم الأمر ، فتغيرت الشرائع والأحكام ، وعميت عليهم الأنباء فأوحينا إليك ، فحذف المستدرك اكتفاءً بذكر الموجب(١) ﴿ وما كنتَ ثَاوِياً فِي أهل مدين يتلـوا عليهم آياتنا﴾ أي وما كنتَ يا محمد مقياً في أهل مدين فتعلم خبر موسى وشعيب وابنتيه فتتلو ذلك على أهل مكة ﴿ولكنا كنّا مرسلين﴾ أي ولكنا أرسلناك في أهل مكة وأخبرناك بتلك الأخبار ، ولولا ذلك لما علمتها ﴿وماكنتَ بجانب الطُّور إذْ نادينا﴾ أي وماكنتَ أيضاً بجانب جبل الطور وقت ندائنا لموسى وتكليمنا إياه ﴿ولكن رحمةً من ربِّك لتنذر قوماً ما أتاهم من نذير من قبلـك﴾ أي لم تشاهد شيئاً من أخبار وقصَص الأنبياء ، ولكنّا أوحيناها إليك ، وقصصناها عليك ، رحمةً من ربك لتخوّف قوماً ما جاءهم رسول قبلك يا محمد ﴿لعلهم يتذكّرون﴾ أي لعلهم يتعظون بما جئتهم به من الآيات البينات ، فيدخلوا في دينك قال المفسرون: المراد بالقوم الذين كانــوا في زمــن الفترة بين عيسى ومحمد صلوات الله عليهما وهي نحوُ من ستائة سنة ﴿ولولا أن تصيبهم مصيبةٌ بما قدمت أيديهم ﴾ أي ولولا قولهم إذا أصابتهم عقوبة بسبب كفرهم ومعاصيهم ﴿فيقولوا ربَّنا لولا أرسلتَ إلينــا رسولاً فنتَّبع آياتـك ونكون من المؤمنين، أي فيقولوا عند ذلك ربنا هلاّ أرسلت إلينا رسولاً يبلغنا آياتك فنتبعها ونكون من المصدقين بها !! قال القرطبي : وجواب ﴿لُولا ﴾ محذوف تقديره لما بعثنا الرسل(٢) ، وقال في التسهيل : ﴿لُولا﴾ الأولى حرف امتناع ، و ﴿لُولا﴾ الثانية عرضٌ وتحضيض ، والمعنى : لُولا أن تصيبهم مصيبة بكفرهم لم نرسل الرسل ، وإنما أرسلناهم على وجه الإعذار وإقامة الحجة عليهم لئلا يقولوا ربَّنا لولا أرسلت إلينا رسولاً فنتبُّع آياتك ونكون من المؤ منين(٢) ، ثم أخِبر تعالى عن عناد المشركين وتعنتهم في ردِّ الحق فقال ﴿فلما جاءهم آلحقُّ من عندنا قالوا لولا أُوتي مثل ما أُوتي موسى﴾ أي فلما جاء أهل مكة الحقُّ المبين وهو محمد بالقرآن المعجز من عندنا قالوا ـ على وجه التعنت والعناد ـ هلاَّ أعطي محمد من الآيات الباهرة ، والحجج القاهرة مثل ما أعطي موسى من العصا واليد!! قال تعالى رداً عليهم ﴿أُولُمُ يكفروا بما أوتي موسى من قبل ؟ ﴾ أي أو لم يكفر البشر بما أُوتي موسى من تلك الآيات الباهرة ؟ ! قال مجاهد : أمرت اليهود قريشاً أن يقولوا لمحمد : ائتنا بمثل ما جاء به موسى من المعجزات ، فردَّ الله عليهم

<sup>(</sup>١) تفسير أبو السعود ٤/ ١٥٥. (٢) القرطبي ٢٩٣/١٣٣. (٣) التسهيل ٣/ ١٠٧.

بأنهم كفروا بآيات موسى(١) ، فالضمير في ﴿أو لم يكفروا﴾ لليهود ، وهذا اختيار إبن جرير وقال أبــو حيان : ويظهر عندي أن الضمير عائد على قريش الذين قالوا لولا أُوتي محمد مثل ما أُوتي موسى ، وذلك أن تكذيبهم لمحمدﷺ تكذيبٌ لموسى ، ونسبتهم السحر للرسول نسبة السحر لموسى ، إذ الأنبياء من واد واحدٍ فمن نسب إلى أحدٍ من الأنبياء ما لا يليق كان ناسباً ذلك إلى جميع الأنبياء ، وتتناسق حينئذٍ الضمائر كلُّها(٢٠) ﴿قالُوا سَحْرَانَ تَظَاهُرا﴾ أي وقال المشركون ما التوراة والقرآن إلا من قبيل السحر ، فهما سحران تعاونا بتصديق كل واحدٍ منهما الآخر قال السُدّي : صدَّق كل واحــــدٍ منهما الآخــر ﴿وقالـــوا إنَّــا بكلِّ كافرون ﴾ أي إنّا بكل من الكتابين كافرون قال أبو السعود : وهذا تصريح بكفرهم بهما وذلك لغاية عتوهم وتماديهم في الكفر والطغيان(٣) ﴿قُلْ فَأَتُوا بِكتابٍ مِن عند الله هو أهدى منهما أتُبعه ﴾ أمرٌ على وجه التعجيز أي قل لهم يا محمد إنكم إذْ كفرتم بهذين الكتابين مع ما تضمنا من الشرائع والأحكام ومكارم الأخلاق فائتوني بكتاب منزلٍ من عند الله أهدى منهما وأصلح أتمسك به ﴿إن كنتم صادقين﴾ أي في أنهما سحران قال ابن كثير : وقد عُلم بالضرورة لذوي الألباب أن الله تعالى لم ينزل كتاباً من السماء أكمل ولا أشمل ولا أفصح ولا أعظم من الكتاب الذي أنزله على محمد على وهو القرآن ، وبعده في الشرف والعظمة الكتاب الذي أنزله على موسى ، وهو الكتاب الذي قال فيه ﴿إنَّا أنزلنا التوراة فيها هدى ونور﴾ والإنجيلُ إنما أُنزل متمهاً للتوراة ومحُلاً لبعض ما حُرم على بني إسرائيل ( الشخوا لم يستجيبوا لك فاعلم أنّمًا يتبعون أهواءهم ﴾ أي فإن لم يجيبوك إلى ما طلبته منهم فاعلم أن كفرهم عنادٌ واتباع للأهواء لا بحجةٍ وبرهان ﴿ومَنْ أَضِلَ مَّن اتبع هواه بغير هدى من الله ﴾ أي لا أحد أضلُّ ممن اتبع هواه بغير رشادٍ ولا بيانٍ من الله ﴿إِنْ الله لا يهدي القوم الظالمين ﴾ أي لا يوفق للحق من كان معانداً ظالماً ، بالانهاك في اتباع الهوى، والإعراض عن سبيل الهدى ﴿ولقد وصلنا لهم القول لعلهم يتذكرون﴾ أي ولقد تابعنا ووالينا لقريش القرآن يتبع بعضُه بعضاً ، وعداً ووعيداً ، وقصصاً وعبراً ، ونصائح ومواعظ ليتعظوا ويتذكر وا بما فيه قال ابن الجوزي : المعنى أنزلنا القرآن يتبع بعضُه بعضاً ، ويخبـر عن الأمـم الخـالية كيف عُذبـوا لعلهـم يتعظون (٥) ﴿ الذين آتيناهم الكتاب من قبله هم به يؤمنون ﴾ أي الذين أعطيناهم التوراة والإنجيل من قبل هذا القرآن \_ من مسلمي أهل الكتاب \_ هم بهذا القرآن يصدقون قال ابن عباس : يعني من آمن بمحمد عليه

<sup>(</sup>١) مختصر ابن كثير ٣/ ١٧ . (٢) البحر ٧/ ١٢٣ . (٣) تفسير أبو السعـود ٤/ ١٥٦ . (٤) مختصر ابـن كشير ٣/ ١٧ . (٥) زاد المسـير ٢/ ٨٨٨

من أهل الكتاب(١) ﴿ وإذا يُتلى عليهم قالوا آمنا به إنه الحقُّ من ربنا ﴾ أي وإذا قرىء عليهم القرآن قالوا صدقنا بما فيه ﴿إناكنا من قبله مسلمين ﴾ أي كنا من قبل نز وله موحدين لله ، مستسلمين لأمره ، مؤ منين بأنه سيبعث محمد وينزل عليه القرآن قال تعالى ﴿أُولئك يؤتون أُجرهم مرتينَ﴾ أي أولئـك الموصوفـون بالصفات الجميلة يعطون ثوابهم مضاعفاً ، مرة على إيمانهم بكتابهم ، ومرةً على إيمانهم بالقرآن وفي الحديث (تلاثة يُؤْتُون أجرهم مرتين : رجل من أهل الكتاب آمن بنبيّه ثم آمن بي . . ) (١) الحديث ﴿ بما صبروا ﴾ أي بسبب صبرهم على اتباع الحقِّ ، وتحملهم الأذى في سبيل الله قال قتادة : نزلت في أِناس من أهل الكتاب ، كانوا على شريعة من الحق يأخذون بهاوينتهون إليها ، حتى بعث الله محمـداً ﷺ فآمنـوا به وصدَّقوه ، فأعطاهم الله أجرهم مرتين بما صبروا ، وذكر أن منهم سلمان وعبد الله بن سلام (٣) ﴿ ويدرءون بالحسنة السيئة ﴾ أي ويدفعون الكلام القبيح كالسب والشتم بالحسنة أي الكلمة الطيبة الجميلة قال ابن كثير : لا يقابلون السيء بمثله ولكن يعفون ويصفحون (٤٠ ﴿ ومَّمَّا رزقناهم ينفقون ﴾ أي ومن الـذي رزقناهم من الحلال ينفقون في سبيل الخير ﴿وإذا سمعوا اللغو أعرضوا عنـه ﴾ أي وإذا سمعوا الشتم والأذى من الكفار وسمعوا ساقط الكلام ، لم يلتفتوا إليه ولم يردُّوا على أصحابه ﴿وقالوا لنا أعمالنا ولكم أعمالُكم أي لنا طريقنا ولكم طريقكم ﴿سلامٌ عليكم﴾ أي سلام متاركة ومباعدة قال الزجاج : لم يريدوا التحية وإنما أرادوا بيننا وبينكم المتاركة ﴿لا نبتغي الجاهلين﴾ أي لا نطلب صحبتهم ولا نريد مخالطتهم قال الصاوي : كان المشركون يسبون مؤمني أهل الكتاب ويقولون : تبأ لكم أعرضتم عن دينكم وتركتموه ! فيعرضون عنهم ويقولون لنا أعمالنا ولكم أعمالكم (٥٠) . مدحهم تعالى بالإيمان ، ثم مدحهم بالإحسان ، ثم مدحهم بالعفو والصفح عن أهل العدوان ، ثم قال تعالى مخاطباً رسوله ﴿إنك لا تهدي من أحببت ﴾ أي إنك يا محمد لا تقدر على هداية أحد ، مهما بذلت فيه من مجهود ، وجاوزت في السعى كل حدٌّ معهود ﴿ولكنَّ الله يهدي من يشاء ﴾ أي ولكنه تعالى بقدرته يهدي من قدر له الهداية ، فسلم أمرك إليه فإنه أعلم بأهل السعادة والشقاوة ﴿وهو أعلم بالمهتدين ﴾ أي هو تعالى العالم بمن فيه استعداد للهداية والإيمان فيهديه قال المفسرون : نزلت في عمِه «أبي طالب» حين عرض عليه الإسلام عند موته فأبى قال أبو حيان : ومعنى ﴿إِنَّكَ لَا تَهَدِّي مِن أُحببتَ ﴾ أي لا تقدر على خلق الهداية فيه ، ثم قال : ولا تنافي بين هذا وبين (١) الطبري ٢٠/ ٥٦. (٢) أخرجه مسلم . (٣) الطبري ٢٠/ ٥٦. (٤) مختصر ابن كثير ٣/ ١٨. (٥) حاشية الصاوي على الجلالين

قوله ﴿وَإِنَّكَ لَتُهْدِي إِلَى صَرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ لأن معنى هذا : وإنك لترشد ، وقد أجمع المسلمون على أنها نزلت في البي طالب الله (١) ثم ذكر تعالى شبهةً من شبهات المشركين وردَّ عليها بالبيان الواضح فقال ﴿وقالوا إنْ نتبع الهدى معـك نتخطف من أرضنا، أي وقال كفار قريش : إن اتبعناك يا محمد على دينك وتركنا ديننا نخاف أن تتخطفنا العرب فيجتمعون على محاربتنا ، ويخرجوننا من أرضنا ، قال المبرد : والتخطُّف الانتزاع بسرعة، قال تعالى رداً عليهم ﴿ أولم نمكِّن لهم حرماً آمناً ﴾أي أولم نعصم دماءهم ونجعل مكانهم حرماً ذا أمن ، بحرمة البيت العتيق ؟ فكيف يكون الحرم آمناً لهم في حال كفرهم ، ولا يكون آمناً لهم في حال إسلامهم ؟ ﴿ يَجِبِي إليه ثمرات كُلُّ شِيءٍ رزقاً من لـدنًّا ﴾ أي تُجْلب إليه الأرزاق من كل مكان مع أنه بواد غير ذي زرع رزقاً لهم من عندنا ﴿ولكنَّ أكثرهم لا يعلمون﴾ أي ولكن أكثرهم جهلة لا يتفكرون في ذلك ولا يتفطنون قال أبو حيان : قطع الله حجتهم بهذا البيان الناصع إذْ كانوا وهم كفارٌ بالله ، عباد أصنام قد أُمِنُوا فِي حرمهم ، والناسُ في غيره يتقاتلون وهم مقيمون في بلله غير ذي زرع ، يجيء إليهم ما يحتاجون من الأقوات، فكيف إذا آمنوا واهتدوا؟ (٢) ﴿ وكم أهلكنا من قرية بطرت معيشتها ﴾ أي وكثير من أهل قرية طغت وأشرت وكفرت نعمة الله فدمَّر الله عليهم وخرب ديارهم ﴿فتلك مِساكنهم لم تسكن من بعدهم إلاًّ قليـلاً﴾ أي فتلك مساكنهم خاويةً بما ظلموا لم تسكن من بعد تدميرهم إلاَّ زماناً قليلاً إذْ لا يسكنها إلا المارَّةُ والمسافرون يوماً أو بعض يوم ﴿ وكنَّا نحن الوارثيـن ﴾ أي وكنا نحن الوارثين لأملاكهم وديارهم قال في البحر: والآية تخريف لأهل مكة من سوء عاقبة قوم كانوا في مثل حالهم، من إنعـام اللـه عليهـم بالرقـود في ظلال الأمـن، وخفض العيش، فكفـروا النعمـة وقابلوهـــا بالأشر والبطر فدمرهم الله وحرب ديارهم (٣) ﴿ وما كان ربك مهلك القرى ﴾ أي ما جرت عادة الله جل شأنه أن يهلك أهل القرى الكافرة ﴿حتَّى يَبعث في أُمها رسولاً يتلوا عليهم آياتنــا﴾ أي حتى يبعـث في أصلهــا وعاصمتها رسولاً يبلغهم رسالة الله لقطع الحجج والمعاذير ﴿وماكنَّا مهلكي القرى إلاَّ وأهلها ظالمون﴾ أي وما كنا لنهلك القرى إلا وقد استحق أهلها الإِهلاك ، لإِصرارهم على الكفر بعد الإعذار إليهم ببعثة المرسلين قال القرطبي : أخبر تعالى أنه لا يهلكهم إلا إذا استحقوا الإهلاك بظلمهم ، وفي هذا بيانُ لعدله وتقدَّسه عن الظلم ، ولا يهلكهم ـ مع كونهم ظالمين ـ إلاَّ بعد تأكيد الحجة والإلِّزام ببعثة الرسل ، ولا

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ٧/ ١٢٦ وانظر سبب النزول الذي ذكرناه سابقاً . (٢) البحر المحيط ٧/ ١٢٦ . (٣) نفس المرجع السابق والصفحة .

وَمَا أُوتِيتُم مِن شَيْءٍ فَمَنَاعُ ٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنْيَا وَزِينَتُهَا ۖ وَمَا عِندَ ٱللَّهِ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴿ أَفَلَا وَعَدْنَاهُ وَعَدًا حَسَنًا فَهُوَ لَنْقِيهِ كُنَ مَّتَّعَنَّهُ مَتَنَّعَ ٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنْيَ مُمَّ هُوَيَوْمَ ٱلْقِيَلَمَةِ مِنَ ٱلْمُحْضِرِينَ ﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكَآءِى ٱلَّذِينَ كُنتُمْ تَزْعُمُونَ ﴿ قَالَ ٱلَّذِينَ حَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلْقَوْلُ رَبَّنَا هَــَـَؤُلَآءِ ٱلَّذِينَ أَغُويْنَا أَغُويْنَا هُمْ كُمَا غُويْنًا تَبَرَّأْنَا إِلَيْكُ مَا كَانُواْ إِيَّانَا يَعْبُدُونَ ﴿ وَقِيلَ آدْعُواْ شُركاءَكُمْ فَلَمْ يَسْتَجِيبُواْ يجعل علمه تعالى بأحوالهم حجة عليهم(١) ﴿وما أُوتيتُم من شيءٍ فمتاعُ الحياة الدنيا وزينتُها﴾ أي وما أعطيتم أيها الناس من مالٍ وخيرٍ فهو متاعٌ قليل تتمتعون به في حياتكم ثم ينقضي ويفنى قال ابن كثير : يخبر تعالى عن حقارة الدنيا ومًا فيهاً من الزيّنة الدّنيئة ، والزهرة الفانية ، بالنسبّة إلى ما أعـده اللـه لعبـاده الصالحين في الدار الأخرة ، من النعيم العظيم المقيم (١) ﴿ وما عند الله خيرٌ وأبقى ﴾ أي وما عنده من الأجر والثواب ، والنعيم الدائم الباقي خير وأفضل من هذا النعيم الزائل ﴿أفلا تعقلون ﴾ ؟ توبيخٌ لهم أي أفلا تعقلون أن الباقي أفضل من الفاني ؟ قال الإمام الفخر : بيَّن تعالى أن منافع الدنيا مشوبة بالمضارُّ ، بل المضارُّ فيها أكثر ، ومنافع الأخرة غير منقطعة ، بينا منافع الدنيا منقطعة ، ومتى قوبل المتناهي بغير المتناهي كان عدماً ، فكيف ونصيب كل أحدٍ من الدنيا كالذرة بالقياس إلى البحر ، فمن لم يرجُّع منافع الآخرة على منافع الدنيا يكون كأنه حارجٌ عن حدّ العقل(٣) ﴿أَفْمَن وعدناه وعداً حسناً فَهُو لاقيه ﴾ أي أفمن وعدناه وعداً قاطعاً بالجنة وما فيها من النعيم المقيم الخالد ، فهو لا محالة مدركه لأن وعد الله لا يتخلف ﴿ كمن متعناه متاع الحياة الدنيا﴾ ؟ أي كمن متعناه بمتاع زائل ، مشوب بالأكدار ، مملوءٍ بالمتاعب ، مستتبع للحسرة على انقطاعه؟ ﴿ثم هو يومَ القيامة من المحضرين﴾ أي ثم هو في الأخرة من المحضرين للعذاب ، فهل يساوي العاقل بينهما ؟ قال ابن جزي : والآية ايضاحٌ لما قبلُها من البون الشاسع بين الدنيا والأخرة ، والمراد بمن وعدناه المؤ منين ، وبمن متعناه الكافرين(١٠) ﴿ ويوم يناديهــم فيقول أين شركائي الذين كنتم تىزعمون، أي واذكر حال المشركين يوم يناديهم الله فيقول لهم على سبيل التوبيخ والتقريع : أين هؤ لاء الشركاء والألهة من الأصنام والأنداد الـذين عبدتموهـم من دوني ، وزعمتـم أنهـم ينصرونكم ويشفعون لكم ؟ ﴿قال الذين حقَّ عليهم القول ﴾ أي قال رؤ ساؤ هم وكبراؤ هم الذين وجب عليهم العذاب لضلالهم وطغيانهم ﴿ربُّنا هؤلاء الذين أغوينا﴾ أي هؤ لاء أتباعنا الذين أضللناهم عن سبيلك ﴿أُغُويناهُم كَمَا غُوينًا ﴾ أي أضللناهم كما ضللنا ، لا بالقسر والإكراه ولكن بطريق الوسوسة وتزيين القبيح فضلُّوا كما ضللنا نحن ﴿تبرأنا إليك ماكانوا إيَّانا يعبدون﴾ أي تبرأنا إليك يا ألله من عبادتهم إيانا ، فها كانوا يعبدوننا وإنما كانوا يعبدون أهواءهم وشهواتهم ﴿وقيل ادعوا شركاءكم أي وقيل للكفار استغيثوا بالتهكم التي عبدتموها في الدنيا لتنصركم وتدفع عنكم عذاب الله ، وهـذا على سبيل التهكم بهم ﴿ فدعوهم فلم يستجيبوا لهم اي فاستغاثوا بهم قلم يجيبوهم ولم ينتفعوا بهم ، وهذا من (١) القرطبي ٣٠٢/١٣ . (٢) مختصر ابن كثير ٣/ ٢٠ . (٣) التفسير الكبير ٢٥/ ٢٦ . (٤) التسهيل ٣/ ١٠٩ .

سخافة عقولهم ﴿ورأوا العذاب لو أنهم كانوا يهتدون اي وتمنُّوا حين شاهدوا العذاب لوكانوا مهتدين قال الطبري : أي فودُّوا حين رأوا العذاب لو أنهم كانوا في الدنيا مهتدين للحق(١) ﴿ ويوم يناديهـم فيقول ماذا أجبتم المرسلين﴾ توبيخُ آخر للمشركين أي ويوم يناديهم الله ويسألهم : ماذا أجبتم رسلي ؟ هل صدقتموهم أم كذبتموهم ؟ ﴿ فعميت عليهم الأنباء يومن نوفهم لا يتساءلون ﴾ أي فخفيت عليهم الحجج ، وأظلمت عليهم الأمور ، فلم يعرفوا ما يقولون ، فهم حيارى واجمون ، لا يسأل بعضهم بعضاً عن الجواب لفرط الدهشة والحيرة ﴿ فأمَّا من تاب وآمن وعمل صالحاً فعسى أن يكون من المفلحين ﴾ أي فأمَّا من تاب من الشرك ، وجمع بين الإيمان والعمل الصالح فعسى أن يكون من الفائـزين بجنـات النعيم قال الصاوي : والترجي في القرآن بمنزلة التحقق ، لأنه وعد كريم من ربٍّ رحيم ، ومن شأنه تعالى أنه لا يخلف وعده(٢) ﴿وربُّك يخلق ما يشاء ويختــار﴾ أي هو تعالى الخالق المتصرف ، يخلق ما يشاء ويفعل ما يريد ، فلا اعتراض لأحدِ على حكمه قال مقاتل : نزلت في «الوليد بن المغيرة » حين قال ﴿لولا نُزَّل هذا القرآن على رجل من القريتين عظيم ﴿ ما كان لهم الخيرةُ ﴾ أي ما كان لأحد من العباد اختيار ، إنما الاختيار والإرادة لله وحده ﴿سبحان الله وتعالى عما يشركون﴾ أي تنزُّه الله العظيم الجليل وتقدس أن ينازعه أحدُّ في ملكه ، أو يشاركه في اختياره وحكمته قال القرطبي : المعنى وربك يخلق ما يشاء من خلقه ، ويختار من يشاء لنبوته ، والخيرة له تعالى في أفعاله ، وهو أعلم بوجوه الحكمة ، فليس لأحدٍ من خلقه أن يختار عليه(٢) ﴿وربُّك يعلم ما تكنُّ صدورهم وما يعلنون﴾ أي هو تعالى العالم بما تخفيه قلوبهم من الكفر والعداوة للرسول والمؤ منين ، وما يظهر ونه على ألسنتهم من الطعن في شخص رسولـ الكريم حيث يقولون : ما أنزل الله الوحي إلا على يتيم أبي طالب! ﴿وهو الله لا إلــه إلا هو﴾ أي هو جل وعلا اللهُ المستحقُّ للعبادة ، لا أحد يستحقها إلا هو ﴿ له الحمدُ في الأولى والآخرة ﴾ أي له الثناء الكامل في الدنيا والآخرة ، لأنه تعالى المتفضل على العباد بالنعم كلها في الدارين ﴿وَلَّهُ الْحَكَّمَ﴾ أي وله القضاء النافـذ والفصل بين العباد ﴿وَإِلَيْهُ تَرْجَعُــونَ﴾ أي إليه وحده مرجع الخلائق يوم القيامة ، فيجازي كل عامـلٍ

<sup>(</sup>١) الطبري ٢٠/٣٠ وهذا على أن ﴿لُو﴾ للتمني ، وهو الذي أثبتناه وهو اختيار الطبري ، وقال الزجاج : جواب ﴿لُو﴾ محذوف تقديره : لو كانوا يهتدون لما اتبعوهم ولما رأوا العذاب . (٢) حاشية الصاّوي على الجلالين ٣/٣٢٣. (٣) القرطبي ١٣/ ٣٠٥ بشيء من الاختصار .

## البَكَكُغُتُ : تضمنت الآياتُ الكريمة وجوهاً من البيان والبديع نوجزها فيما يلي :

١ ـ التشبيه البليغ ﴿بصائر للناس﴾ أي أعطيناه التوراة كأنها أنوار لقلوب الناس ، حذف أداة الشبه ووجه الشبه فأصبح بليغاً قال في حاشية البيضاوي : أي مشبهاً بأنوار القلوب من حيث إن القلوب لو كانت خالية عن أنوار التوراة وعلومها لكانت عمياء لا تستبصر ، ولا تعرف حقاً من باطل(١١) .

٢ ــ المجاز العقلي ﴿أنشأنا قروناً ﴾ المراد به الأمم لأنهم يخلقون في تلك الأزمنة فنسب إلى القرون بطريق المجاز العقلي .

- ٣ \_ جناس الاشتقاق ﴿تصيبهم مصيبة﴾ .
- المجاز المرسل ﴿ بما قدمت أيديهم ﴾ والمراد بما كسبوا وهو من باب إطلاق الجزء وإرادة الكل قال الزنخشري : ولما كانت أكثر الأعمال تزاول بالأيدي جعل كل عمل معبراً عنه باجتراح الأيدي (٢) .
- ـ حذف الجواب لدلالة السياق ﴿ولولا أن تصيبهم مصيبة ﴾ حذف منه الجواب وتقديره : ما أرسلناك يا محمد رسولاً إليهم وهو من باب الإيجاز بالحذف .
- ٦ ـ التحضيض ﴿ لولا أوتي مثل ما أُوتي موسى ﴾ أي هلاً أُوتي فهي للتحضيض وليست حرف امتناع لوجود .
  - ٧ ـ التعجيز ﴿قُلُ فَائْتُوا بَكُتَـابُ﴾ فالأمر خرج عن حقيقته إلى معنى التعجيز .
    - ٨ طباق السلب ﴿إنك لا تهدي . . ولكن الله يهدي . .
    - ٩ ـ المجاز العقلي ﴿ حَرِماً آمناً ﴾ نسب الأمن إلى الحرم وهو لأهله .
    - ١ أسلوب السخرية والتهكم ﴿ أين شركائي الذين كنتم تزعمون ﴾ ؟ .
      - 11 \_ التشبيه المرسل ﴿أغويناهـم كما غوينــا ﴾ .
- 11 \_ الاستعارة التصريحية التبعية ﴿فعميت عليهم الأنباء﴾ قال الشهاب: استعير العمى لعدم الاهتداء ، فهم لا يهتدون للأنباء ، ثم قلب للمبالغة فجعل الأنباء لا تهتدي إليهم وأصله «فعموا عر الأنباء» وضُمّن معنى الخفاء فعدي بـ ﴿على﴾ ففيه أنواعٌ من البلاغة : الاستعارة ، والقلب ، والتضمين (٣) .
- ١٣ \_ الطباق بين ﴿تكنُّ . . ويعلنون﴾ وبين ﴿الأولى . . والأخرة﴾ وهو من المحسنات البديعية .

 <sup>(</sup>١) حاشية زاده على البيضاوي ٣/ ٥١٥. (٢) الكشاف ٣/ ٣٠٠ . (٣) نقلاً عن محاسن التأويل للقاسمي .

تبييك : ما ذكر أن «أبا طالب» مات على غير الأيمان هو الصحيح الذي دل عليه الكتاب والسنة ، ونقل عن بعض شيوخ الصوفية أنه أسلم قبل موته ، وهو معارض للنصوص الكريمة ولعلهم أخذوه من بعض أشعار أبى طالب حيث يقول :

ولقد علمت بأنَّ دين محمد من خير أديان البرية ديناً والله لن يصلوا إليك بجمعهم حتى أوسَّد في التراب دفيناً

أقول : ماذا يعني هذا الكلام بعد امتناعه عن الدخول في الإسلام والنطق بالشهادة ؟

قال الله تعالى : ﴿قل أرأيتم ان جعل الله عليكم سرمداً . . إلى . . له الحكم وإليه تُرجعون ﴾ من آية (٧١) إلى آية (٨٨) نهاية السورة .

المنكاسكبة: لما ذكر تعالى أنه هو الخالق المختار ، وسفَّه المشركين في عبادتهم لغير الله ، عقّبه بذكر بعض الأدلة والبراهين الدالة على عظمته وسلطانه ، تذكيراً للعباد بوجوب شكر المنعم ، ثم ذكر قصة « قارون » وهي قصة الطغيان بالمال ، وماكان من نهايته المشئومة حيث خسف الله به وبكنوزه الأزض ، وهذه هي نتيجة الاستعلاء والغرور والطغيان .

اللغيب تن وسرمداً السرمد: الدائم الذي لا ينقطع ومنه قول طرفة:

لعمرك ما أمري على بغمة نهاري ولا ليلي على بسرمد(١) ومفاتحه به جمع مفتح بالكسر وهو ما يفتح به ، وأما المفتاح فجمعه مفاتيح . وتنوع ناء به الحمل إذا أثقله حتى أماله قال ذو الرمَّة :

تنوء بأخراها فلأياً قيامها وتمشي الهُوينى عن قريب فتبهر فتبهر العصبة المحاعة الكثيرة ومثلها العصابة ومنه قوله تعالى (ونحن عصبة سميت الجماعة عُصبة لأن بعضهم يتعصب لبعض ويتقوى به (ويكأنً قال الجوهري: «ويْ » كلمة تعجب وقد تدخل على «كأن » فتقول: ويكأن ، وقيل إنها كلمة تستعمل عند التنبه للخطأ وإظهار الندم قال الخليل ، إن القوم تنبهوا وقالوا نادمين على ما سلف منهم وَيُ (") (فظهيراً هميناً ومساعداً.

قُلْ أَرَءَ يُتُمْ إِن جَعَلَ ٱللَّهُ عَلَيْكُمُ ٱلَّيْلَ سَرْمَدًا إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيَكَةِ مَنْ إِلَهُ عَيْرُ ٱللَّهِ يَأْتِيكُم بِضِيَآءٍ أَفَلَا تَسْمَعُونَ ٢٠٠

النفسيسير : ﴿ قُلُ أُرأيت مِن كَفَار مَكَة : أخبر وني لو جعل الله عليكم الليل سرمداً إلى يوم القيامة ﴾ أي قل يا عمد لهؤ لاء الجاحدين من كفار مكة : أخبر وني لو جعل الله عليكم الليل دائماً مستمراً بلا انقطاع إلى يوم القيامة ﴿ مَنْ إِلهُ غير اللهِ يأتيكم بالنور الذي القيامة ﴿ مَنْ إِلهُ غير اللهِ يأتيكم بالنور الذي تستضيئون به في حياتكم غيرُ الله تعالى ؟ ﴿ أفلا تسمعون ﴾ أي أفلا تسمعون سماع فهم وقبول فتستدلوا

<sup>(</sup>١) القرطبي ٢١/ ٣٠٨. (٢) البحر المحيّط ٧/ ١٣٢. (٣) التفسير الكبير للرازي ٢٥/ ١٩.

قُلْ أَرَءَ يُتُمْ إِن جَعَلَ ٱللَّهُ عَلَيْكُرُ ٱلنَّهَارَ سَرْمَدًا إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِينَمَةِ مَنْ إِلَنَّهُ غَيْرُ ٱللَّهِ يَأْتِيكُم بِلَيْلِ تَسْكُنُونَ فِيهِ أَفَلَا تُبْصِرُونَ ١٠ وَمِن رَّحْمَتِهِ عَجَعَلَ لَكُمُ ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ لِتَسْكُنُواْ فِيهِ وَلِتَبْتَغُواْ مِن فَصْلِهِ عَ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ١٠٠٠ وَيَوْمَ يُنَادِيِمْ فَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكَاءِى ٱلَّذِينَ كُنتُمْ تَزْعُمُونَ ﴿ وَنَزَعْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا فَقُلْنَا هَا تُواْ بُرْهَانَكُمْ فَعَلِمُواْ أَنَّ ٱلْحَتَّ لِلَّهِ وَضَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ١٥٥ \* إِنَّ قَارُونَ كَانَ مِن قَوْمٍ مُوسَىٰ فَبَغَىٰ عَلَيْهِم ۖ وَءَا تَلْنَاهُ مِنَ ٱلْكُنُوزِ مَا إِنَّ مَفَاتِحَهُ, لَتَنُوأُ بِٱلْعُصْبَةِ أُولِي ٱلْقُوَّةِ إِذْ قَالَ لَهُ, قَوْمُهُ, لَا تَفَرَّحُ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْفَرِحينَ ﴿ بذلك على وحدانية الله تعالى ؟ ﴿قل أرأيتم إن جعل اللهُ عليكم النهارَ سرمداً إلى يــوم القيامة ﴾ أي أخبر وني لوجعل الله عليكم النهار دائماً مستمراً بلا انقطاع ﴿من إله غيرُ الله يأتيكم بليل تسكنون فيه ﴾ أي من هو الاإله القادر على أن يأتيكم بليل تستر يحون فيه من الحركة والنصب غير الله تعالى ؟ ﴿ أَفَلَا تَبْصُـرُونَ ﴾ أي أفلا تبصرون ما أنتم عليه من الخطأ والضلال؟ ثم نبه تعالى إلى كمال رحمته بالعباد فقال ﴿وَمِن رَحْمَتُ جعل لكم الليل والنهار، أي ومن آثار قدرته ، ومظاهر رحمته أن خلق لكم الليـل والنهار يتعاقبان بدقةٍ وإحكام ﴿لتسكنوا فيه ولتبتغوا من فضله ﴾ أي لتستريحوا بالليل من نصب الحياة وهمومها وأكدارها ، ولتلتمسوا من رزقه بالمعاش والكسب في النهار ﴿ولعلكم تشكرون﴾ أي ولتشكروا ربكم على نعمه الجليلة التي لا تَّحصي ، ومنها نعمةُ الليل والنهار قال الإمام الفخر : نبه تعالى بهذه الآية على أن الليل والنهار نعمتان يتعاقبان على الزمان ، لأن المرء في الدنيا مضطر إلى أن يتعب لتحصيل ما يحتاج إليه ، ولا يتم له ذلك لولا ضوء النهار ، ولولا الراحة والسكون بالليل ، فلا بدُّ منهما في الدنيا ، وأما في الجنة فلا نصب ولا تعب فلا حاجة بهم إلى الليل ، فلذلك يدوم لهم الضياء واللذات(١) ﴿ ويوم يناديهم أين شركائي الذين كنتم تزعمون﴾ قال أبن كثير: هذا نداءً ثانٍ على سبيل التوبيخ والتقريع لمن عبد مع الله إلهاً آخر ، يناديهم الرب على رءوس الأشهاد: أين شركائي الذين زعمتموهم في الدنيا(٢٠) ؟ ﴿ وَنزعنا مَن كُلُ أَمَّهُ شَهِيداً ﴾ أي أخرجنا من كل أمةٍ شهيداً منهم يشهد عليهم بأعمالهم وهو نبيُّهم ﴿ فقلنا هِاتِوا برِهانكم ﴾ أي هاتوا حجتكم على مِاكنتم عليه من الكفر ، وهذا إعذار لهم وتوبيخٌ وتعجيز ﴿فعلموا أنَّ الحـقَّ لله﴾ أي فعلموا حينئذٍ أن الحقُّ لله ولرسله ، وأنه لا إله إلا هو ﴿وضلُّ عنهم ما كانوا يفتـرون﴾ أي وغاب عنهم غيبة الشيء الضائع ما كانوا يتخرصونه في الدنيا من الشركاء والأنداد ، ثم ذكر تعالى قصة « قارون » ونتيجة الغرور والطغيان فقال ﴿إِن قارون كَانَ مِن قوم موسى ﴾ أي من عشيرته وجماعته قال ابن عباس : كان ابن عم موسى ﴿ فبغى عليهم ﴾ أي تجبر وتكبر على قومه ، واستعلى عليهم بسبب ما منحه الله من الكنوز والأموال قال الطبري: أي تجاوز حدَّه في الكبر والتجبر عليهم (٣) ﴿ وآتيناه من الكُنوز ما إنَّ مفاتحه لتنوءُ بالعصبةِ أُولي القوة ﴾ أي أعطيناه من الأموال الوفيرة ، والكنوز الكثيرة ما يثقل على الجهاعة أصحاب القوة حمل مفاتيح

<sup>(</sup>۱) التفسير الكبير ۲۵/ ۱۱.(۲) مختصر ابن كثير ۲۲/۲۰. الطبرى ۲۰/۸۳.

وَٱبْتَغِ فِيمَا عَاتَلْكَ اللهُ الدَّارَ الْآخِرَةَ وَلا تَنسَ نَصِيبَكَ مِنَ الدُّنْيَ وَأَحْسِن كَمَا أَحْسَنَ اللهُ إِلَيْكَ وَلا تَبْغِ الْفَسَادَ فِي الْأَرْضِ إِنَّ اللهَ لَا يُحِبُّ الْمُفْسِدِينَ ﴿ قَالَ إِنَّى اَلْهُ عَلَى عِلْمِ عِندِى اللهَ اللهُ الله

خزائنه لكثرتها وثقلها فضلاً عن حمل الخزائن والأموال والآية تصويرٌ لما كان عليه قارون من كشرة المال والغنى والثراء ﴿إذ قال له قومــه لا تفــرح﴾ أي لا تأشر ولا تبطر ﴿إنَّ الله لا يحــبُ الفرحين﴾ أي لا يحب البطرين الذين لا يشكرون الله على إنعامه ، ويتكبرون بأموالهم على عباد الله ﴿ وابتغ فيما آتاك اللهُ الـدار الآخرة﴾ أي اطلب فيما أعطاك الله من الأموال رضى الله ، وذلك بفعل الحسنات والصدقات والإنفاق من الطاعات ﴿ولا تنس نصيبك من الدنيا﴾ قال الحسن : أي لا تضيّع حظك من دنياك في تمتعك بالحلال وطلبك إيّاه(١) ﴿وأحسِنْ كما أحسن اللَّه إليك﴾ أي أحسن إلى عباد الله كما أحسن الله إليك ﴿ولا تبغ الفساد في الأرض، أي لا تطلب بهذا المال البغي والتطاول على الناس ، والإفساد في الأرض بالمعاصي ﴿إِن الله لا يحب المفسدين ﴾ أي لا يحب من كان مجرماً باغياً مفسداً في الأرض ﴿قال إِنَّا أُوتِيتُه على علم عندي ﴾ لمّا وعظه قومه أجابهم بهذا على وجه الرد عليهم والتكبر عن قبول الموعظة والمعنى : إنما أعطيت هذا المال على علم عندي بوجوه المكاسب ، ولولا رضي الله عني ومعرفته بفضلي واستحقاقي له ما أعطاني هذا المال ! قال تعالى رداً عليه ﴿ أُولَم يعلم أنَّ الله قد أهلك من قبله من القرون من هو أشدُّ منه قوةً وأكشر جمعاً ﴾ أي أولم يعلم هذا الأحمق المغرور أنَّ الله قد أهلك من قبله من الأمم الخالية من هو أقوى منه بدناً وأكثر مالاً ؟ ! قال البيضاوي : والآية تعجبٌ وتوبيخ على اغتراره بقوته وكثرة ماله ، مع علمه بذلك لأنه قرأه في التوراة ، وسمعه من حفاظ التواريخ(٢) ﴿ولا يُسأَل عن ذُنوبهـم المجرمون ﴾ أي لا حاجة أن يسألهم الله عن كيفية ذنوبهم وكميتها لأنه عالمٌ بكل شيء ، ولا يتوقف إهلاكه إياهم على سؤ الهم بل متى حقَّ عليهم العذاب أهلكهم بغتة ، ثم أشار تعالى إلى أن قارون لم يعتبر بنصيحة قومه ، بل تمادى في غطرسته وغيَّه فقال تعالى ﴿فَخْرِج عَلَى قُومُـه فِي زينته ﴾ أي فخرج قارون على قومه في أظهر زينةٍ وأكملها قال المفسرون : خرج ذات يوم في زينة عظيمة بأتباعه الكثيرين ، ركباناً متحلين بملابس الذهب والحرير ، على خيول موشحة بالذهب ، ومعه الجواري والغلمان في موكب حافل باهر ﴿قال الذين يريدون الحياة الدنيا يا ليت لنا مثل ما أُوتي قــارون﴾ أي فلما رآه ضعفاء الإِيمان ممن تخدعهم الدنيا ببريقها وزخرفها وزينتها قالوا : يا ليت لنا مثل هذا الثراء والغني الذي أعطيه قارون ﴿إنه لذو حـظٍ عظيم﴾ أي ذو نصيب وافرٍ من الدنيا

<sup>(</sup>۱) وقيل معناه : لا تضيع عمرك بترك الأعمال الصالحات وهو مروي عن ابن عباس ومجاهد ، وما قاله الحسن وقتادة أظهر وهو اختيار ابن كثير . (۲) البيضاوي ۳/ ۹۰.

وَقَالَ الّذِينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ وَيَلَكُرْ ثَوَابُ اللّهِ خَيْرٌ لِّمِنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا وَلَا يُلَقَّلُهَا إِلّا الصَّابِرُونَ ﴿ فَا خَسَفْنَا بِهِ عَلِيمَا وَالْمَا اللّهِ وَمَا كَانَ مِنَ الْمُنتَصِرِينَ ﴿ وَأَصْبَحَ الّذِينَ وَيَدَارِهِ الْأَرْضَ فَلَ حَكَانَ لَهُ مِن فِئَةٍ يَنصُرُونَهُ مِن دُونِ اللّهِ وَمَا كَانَ مِنَ الْمُنتَصِرِينَ ﴿ وَأَصْبَحَ الّذِينَ كَمَا اللّهُ عَلَيْنَا وَيَعْدُرُ لَوْلاَ أَن مَنَ اللّهُ عَلَيْنَا وَيَعْدُرُ لَوْلاَ أَن مَنَ اللّهُ عَلَيْنَا وَيَعْدُرُ لَوْلا أَن مَنَ اللّهُ عَلَيْنَا وَيَكُانَّ اللّهُ عَلَيْنَا وَيَكُانَ اللّهُ عَلَيْنَا وَيَكُانَ اللّهُ عَلَيْنَا وَيَكُانَ اللّهُ عَلَيْنَا وَيُعَلّمُ اللّهُ عَلَيْنَا وَيَكُانَ اللّهُ عَلَيْنَا وَيَعْدُرُ لَوْلاً أَن مَنْ اللّهُ عَلَيْنَا وَيَكُانَا وَيَكُانَ اللّهُ عَلَيْنَا وَيَعْدُلُونَ عَلَيْهِ اللّهُ وَمَا كَانَا لَهُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَوْلا أَن مَنَ اللّهُ عَلَيْنَا وَيَكُونَ وَيَعْدِرُ لَوْلا أَن مَنْ اللّهُ عَلَيْنَا وَيَكُانَا وَيَكُانَا وَيَكُانَا وَيَكُالُونَ وَيَكُونُ وَيُ وَلَا أَنْ مَنْ اللّهُ عَلَيْنَا وَيَكُانَا لَا يُعْرَفُونَ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْنَا لَا لَهُ اللّهُ عَلَيْنَا وَيَكُانَا وَيَكُانَا لَا لَا عَلَا لَا اللّهُ عَلَيْنَا وَيَكُالُونَ وَيُعَلِي اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ وَالْمُ اللّهُ ولَا أَنْ مَن اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالْمَالِ اللّهُ مَا اللّهُ وَالْمُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَالْمُ اللّهُ وَلَا فَاللّهُ عَلَيْنَا لَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ ولَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

﴿وقال الذين أوتموا العلم﴾ أي وقال لهم العقلاء من أهل العلم والفهم والاستقامة ﴿ويلكم ثوابُ الله خيرُ لمن آمن وعمل صالحاً ﴾ أي ارتدعوا وانزجروا عن مثل هذا الكلام فإن جزاء الله لعباده المؤ منين الصالحين خيرً مما ترون وتتمنُّون من حال قارون قال الزمخشري : أصل ﴿ويلك﴾ الدعاء بالهلاك ثم استعمل في الزجر والردع ، والبعث على ترك ما لا يرتضي (١) ﴿ وَلا يُلقَّاهَا إِلاَ الصَّابِـرُونَ ﴾ أي ولا يُعطَى هذه المرتبة والمنزلة في الآخرة إلا الصابرون على أمر الله قال تعالى تنبيهاً لنهايته المشئومة ﴿فخسفنا به وبداره الأرض﴾ أى جعلنًا الأرض تغور به وبكنوزه ، جزاءً على عتوه وبطره ﴿ فَهَا كَانَ لَهُ مِنْ فَتُـةٍ ينصرونه مِن دون الله ﴾ أي ما كان له أحد من الأنصار والأعوان يدفعون عنه عذاب الله ﴿وماكان من المنتصرين ﴾ أي وما كان من المنتصرين بنفسه بل كان من الهالكين ﴿وأصبح الذين تمنُّوا مكانه بالأمسِ﴾ أي وصار الذين تمنوا منزلته وغناه بالأمس القريب بعد أن شاهدوا ما نزل به من الخسف ﴿ يقولون و يكأنَّ الله يبسط الرزق لمن يشاء من عباده ويقدر كاي يقولون ندماً وأسفاً على ما صدر منهم من التمني : اعجبوا أيها القوم من صنع الله ، كيف أن الله يوسّع الرزق لمن يشاء من عباده \_ بحسب مشيئتـه وحكمتـه ـ لا لكرامتـه عليه ، ويضيّق الرزق على من يشاء ـ لحكمته وقضائه ابتلاءً ـ لا لهوانـه عليه !! قال الـزمخشري : ﴿وَيَكَأَنَ﴾ كلمتــان ﴿ وَيْ ﴾ مفصولة عن ﴿ كَأَنَّ ﴾ وهي كلمة تنبيه على الخطأ وتندم ، ومعناه أن القوم تنبهوا على خطئهم في تمنيهم منزلة قارون وتندموا(٢) وقالوا ﴿ لُولا أَنْ مَـنَّ الله علينا ﴾ أي لولا أنَّ الله لطف بنا ، وتفضَّل علينا بالإيمان والرحمة ، ولم يعطنا ما تمنيناه ﴿ لحسفَ بنا﴾ أي لكان مصيرنا مصير قارون ، وخسف بنا الأرض كم خسفها به ﴿ويكأنه لا يفلح الكافرون﴾ أي أعجبُ من فعل الله حيث لا ينجح ولا يفوز بالسعادة الكافرون لا في الدنيا ، ولا في الآخرة . . وإلى هنا تنتهي « قصة قارون » وهي قصة الطغيان بالمال ، بعد أن ذكر تعالى قصة الطغيان بالجاه والسلطان في قصة فرعون وموسى ، ثم يأتي التعقيب المباشر في قوله تعالى ﴿ تلك الدَّارُ الآخرة نجعلها للذين لا يريدون عُلُواً في الأرض ولا فساداً ﴾ الإشارة للتفخيم والتعظيم أى تلك الدار العالية الرفيعة التي سمعت خبرها ، وبلغك وصفها هي دار النعيم الخالد السرمدي ، التي فيها ما لا عينٌ رأت ، ولا أذنٌ سمعت ، ولا خطر على قلب بشر ، نجعلها للمتقين الذين لا يريدون التكبر

<sup>(</sup>١) الكشاف ٣/ ٣٤١ . (٢) الكشاف ٣/ ٢٤٢ وهذا الذي قاله الزخشري هو مذهب الخليل وسيبويه واختاره الجمهور ، قال في الجلالين د وي ، اسم فعل بمعنى عجب أأنا، والكاف بمعنى اللام والمعنى أعجب لأن الله يبسطونقل الطبري عن قتادة أن معنى «ويكأن» ألم ترأنً ، وأنها كلمة واحدة ، وهو اختيار الطبري ، والله أعلم .

وَلا فَسَادًا وَالْعَنْقِبَةُ لِلْمُتَّقِبَنَ ﴿ مَن جَاءً بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِّنْهَا وَمَن جَاءً بِالسَّيِّعَاتِ إِلَّا مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ مَن جَاءً بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِّنْهَا وَمَن جَاءً السَّيِّعَاتِ إِلَا مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ إِنَّ الَّذِي فَرضَ عَلَيْكَ الْقُرْءَانَ لَرَا ذُكَ إِلَى مَعَادُ فَل رَبِّيَ أَعْمَلُ مَن جَآءً بِالْمُدَى وَمَنْ هُوفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴿ وَهَا كُنتَ تَرْجُواْ أَن يُلْقَ إِلَيْكَ الْكِتَابُ إِلَا رَحْمَةً مِن رَبِكً فَلَا تَكُونَنَ مِن طَهِيرًا لِلْمُدَى وَمَنْ هُوفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴿ وَهَا كُنتَ تَرْجُواْ أَن يُلْقَ إِلَيْكَ الْمُتَابِ إِلَا رَحْمَةً مِن رَبِكً فَلا تَكُونَنَ مِن طَهِيرًا لِلْمُلْكِيرًا لِلْمُكَافِرِينَ وَهِ وَلَا يَصُدُّ نَكَ عَنْ ءَا يَلْتِ اللّهِ بَعْدَ إِذْ أُنزِلَتْ إِلَيْكَ وَادْعُ إِلَى رَبِّكَ وَلا تَكُونَنَ مِن طَهِيرًا لِلْمُلْكِيرَا لِللّهُ إِلَا هُو كُلُّ مَن عَلَا اللّهُ إِلَا هُو كُلُ مَن عَلَى اللّهُ إِلَا هُو كُلُ مَن عَلَى اللّهُ إِلَا هُو كُلُ مَن عَلَا اللّهُ إِلَا هُو كُلُ مَع وَلا تَدْعُ مَعَ اللّهِ إِلَاهًا عَانَعَ لَا إِلَهُ إِلَاهًا عَانَحُ لَا إِلَهُ إِلّهُ اللّهُ إِلَا هُو كُلُ مَن عَلَى اللّهُ إِلَا هُو كُلُ مَن عَلَا اللّهُ إِلَا هُو عَلَى اللّهُ إِلَاهًا عَانَعُ لَا إِلَيْهَا عَانَعُ إِلَاهًا عَانَعُ لَا إِلَاهًا عَانَعُ لَا إِلَى اللّهُ إِلَى اللّهُ إِلّهُ اللّهُ إِلَاهُ إِلّهُ اللّهُ إِلَى اللّهُ إِلَاهًا عَانَعُ اللّهُ إِلَاهُ إِلّهُ اللّهُ إِلَى مَا لَلْكُ إِلّهُ عُلَاللّهُ إِلّهُ اللّهُ إِلَى اللّهُ إِلَا عُلَالًا عَالِهُ إِلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ ال

والطغيان ، ولا الظلم والعدوان في هذه الحياة الدنيا ﴿والعاقبةُ للمتقينَ ﴾ أي العاقبة المحمودة للذين يخشون الله ويراقبونه ، ويبتغون رضوانه ويحذرون عقابه ﴿من جاء بالحسنة فلـه خيرٌ منهــا﴾ أي من جاء يوم القيامة بحسنةٍ من الحسنات فإن الله يضاعفها له أضعافاً كثيرة ﴿ومنْ جاءَ بالسيئة فلايجُّزي الذين عملوا السيئات إلاًّ ماكانوا يعملون، أي ومن جاء يوم القيامة بالسيئات فلا يجزى إلا بمثلها ، وهذا من فضل الله على عباده أنه يضاعف لهم الحسنات ولا يضاعف لهم السيئات ﴿إِنَّ الذي فرض عليك القرآن ﴾ أي إن الذي أنزل عليك يا محمـ د القرآن وفرض عليك العمل به ﴿لـرادُّك إلى مَعَاد﴾ أي لرادُّك إلى مكة كما أخرجك منها ، وهذا وعدُّ من الله بفتح مكة ورجوعه عليه السلام إليها بعد أن هاجر منها قال ابن عباس : معناه لرادك إلى مكة ، وقال الضحاك : لما خرج النبي ﷺ من مكة فبلغ الجُحْفة اشتاق إلى مكة ، فأنزل الله عليه هذه الآية(١) ﴿قُلْ رَبِّي أَعْلَمُ مِنْ جَاءُ بِالْهُدِي وَمِنْ هُو فِي ضَالًا مِبِينَ﴾ أي قل يا محمد لهؤ لاء المشركين: ربي أعلم بالمهتدي والضال هل أناأو أنتم؟ فهو جلَّ وعلا الذي يعلم المحسن من المسيء، ويجازي كلاَّ بعمله، وهو جواب لقول كفار مكة : إنك يا محمد في ضلالٍ مبين ﴿وَمَا كُنْتَ تَرْجُو أَنْ يُلْقَى إِلَيْكَ الْكَتَابِ إِلاّ رحمـةً من ربك اي وما كنت تطمع أن تنال النبوة ، ولا أن ينزل عليك الكتاب ولكن رحمك الله بذلك ورحم العباد ببعثتك قال الفراء: وهذا استثناء منقطع والمعنى إلا أنّ ربك رحمك فأنزله عليك ﴿فلا تكوننَّ ظهيراً للكافرين أي لا تكن عوناً لهم على دينهم ، ومساعداً لهم على ضلالهم ، بالمداراة والمجاملة ولكن نابذهم وخالفهم قال المفسرون : دعا المشركون الرسول إلى دين آبائه ، فأمر بالتحرز منهم وأن يصدع بالحق ، والخطابُ بهذا وأمثاله له عليه السلام ، والمراد أمته لئلا يظاهروا الكفار ولا يوافقوهم ﴿ولا يصدُّنُكُ عن آيات الله بعد إذْ أنزلت إليك أي ولا تلتفت إلى هؤ لاء المشركين ، ولا تركن إلى قولهم فيصدوك عن اتباع ما أنزل الله إليك من الآيات البينات ﴿وادْعُ إلى ربِّك﴾ أي وادع الناس إلى توحيـد ربك وعبادته ﴿ولا تكوننً من المشركين، أي بمسايرتهم على أهوائهم ، فإن من رضي بطريقتهم كان منهم ﴿ولا تـدع مع الله

<sup>(</sup>١) تفسير ابن الجوزي ٦/ ٢٤٩ ومختصر ابن كثير ٣/ ٢٦.

إلها آخر أي لا تعبد إلها سوى الله ﴿لا إلـه إلا هو أي لا معبود بحق إلا الله تعالى قال البيضاوي: وهذا وما قبله للتهييج وقطع أطهاع المشركين عن مساعدته لهم (١) ﴿كُلُّ شيءٍ هالـكُ إلا وجهه أي كل شيء يفنى وتبقى ذاتُه المقدسة ، أطلق الوجه وأراد ذات الله جلَّ وعلا قال ابن كثير: وهذا إخبار بأنه تعالى الدائم الباقي ، الحيُّ القيوم ، الذي تموت الخلائق ولا يموت ، فعبَّر بالوجه عن الذات كقوله ﴿كُلُّ من عليها فان ، ويبقى وجه ربك ذو الجلال والإكرام ﴾ ﴿له الحكم وإليه تُرجعون ﴾ أي له القضاء النافذ في الخلق ، وإليه مرجعهم جميعاً يوم المعاد لا إلى أحد سواه .

البَكَكُاغَـة: تضمنت الآيات الكريمة وجوهاً من البيان والبديع نوجزها فيما يلي:

- ١ ـ التبكيت والتوبيخ ﴿مَنْ إِلهٌ غير الله يأتيكم بضياء ﴾ ؟ ومثله ﴿يأتيكم بليل ﴾ ؟ .
- ٢ ـ اللَّف والنشر المرتب ﴿ ومن رحمته جعل لكم الليل والنهار ﴾ جمع الليل والنهار ثم قال ﴿ لتسكنوا فيه ولتبتغوا من فضله ﴾ فأعاد السكن إلى الليل ، والابتغاء لطلب الرزق إلى النهار ، ويسمى هذا عند علماء البديع اللف والنشر المرتب ، لأن الأول عاد على الأول ، والثاني عاد على الثاني وهو من المحسنات البديعية .
  - ٣ جناس الاشتقاق ﴿لا تفرح . . الفرحين ﴾ ومثله ﴿الفساد . . والمفسدين ﴾ .
  - ٤ ـ تأكيد الجملة بـ ﴿إِنَّ ﴾ و ﴿ اللام ﴾ ﴿ إنه لذو حظٍ عظيم ﴾ لأن السامع شاك ومتردّد .
    - الكناية ﴿تمنوا مكانه بالأمس﴾ كنَّى عن الزمن الماضي القريب بلفظ الأمس .
      - ٦ ـ الطباق ﴿ يبسط الرزق . . ويقدر ﴾ .
  - ٧ \_ المقابلة اللطيفة ﴿من جاء بالحسنة فله خير منها ﴾ ﴿ومن جاء بالسيئة فلا يُجْزى . . ﴾ الآية .
    - ٨ ـ المجاز المرسل ﴿إلا وجهـه﴾ أطلق الجزء وأراد الكل أي ذاته المقدسة ففيه مجاز مرسل.

لطيف : قال بعض العلماء : من لم تشبعه القناعة لم يكفه ملك قارون وأنشدوا :

فيها النعيم وفيها راحة البدن هل راح منها بغير القطن والكفن ؟ هي القناعــة لا تبغــي بهـــا بدلاً انظــر لمن ملك الــدنيا بأجمعها

« تم بعونه تعالى تفسير سورة القصص » .

(١) البيضاوي ٢/ ٩٦.



## بين يَدَع السُّورة

\* سورة العنكبوت مكية وموضوعها العقيدة في أصولها الكبرى « الوحدانية ، الرسالة ، البعث والجزاء » ومحور السورة الكريمة يدور حول الإيمان و « سنة الابتلاء » في هذه الحياة لأن المسلمين في مكة كانوا في أقسى أنواع المحنة والشدة ، ولهذا جاء الحديث عن موضوع الفتنة والإبتلاء في هذه السورة مطولاً مفصلاً وبوجه خاص عند ذكر قصص الأنبياء .

\* تبتدىء السورة الكريمة بهذا البدء الصريح ﴿ الله على أحسب الناسُ أن يتركوا أن يقولوا آمنا وهم لا يُفتنون ﴾ ؟ وتمضي السورة تتحدث عن فريق من الناس يحسبون الإيمان كلمة تقال باللسان ، فإذا نزلت بهم المحنة والشدة انتكسوا إلى جحيم الضلال ، وارتدوا عن الإسلام تخلصاً من عذاب الدنيا ، كأن عذاب الأخرة أهون من عذاب الدنيا ﴿ ومن الناس من يقول آمنا بالله ، فإذا أوذي في الله جعل فتنة الناس كعذاب الله . . ﴾ الآيات .

\* وقضي السورة تتحدث عن « محنة الأنبياء » وما لاقوه من شدائد وأهوال في سبيل تبليغ رسالة الله ، بدءاً بقصة نوح ، ثم إبراهيم ، ثم لوط ، ثم شعيب ، وتتحدث عن بعض الأمم الطغاة المتجبرين كعاد ، وثمود ، وقارون ، وهامان وغيرهم وتذكر ما حلَّ بهم من الهلاك والدمار ﴿ فكلاً أخذنا بذنبه فمنهم من أرسلنا عليه حاصباً ﴾ الآيات .

\* وفي قصص الأنبياء دروس من المحن والابتلاء ، تتمثل في ضخامة الجهد وضالة الحصيلة ، فهذا نوح عليه السلام يمكث في قومه تسعائة وخمسين سنة يدعوهم إلى الله فها يؤمن معه إلا قليل ولقد أرسلنا نوحاً إلى قومه فلبث فيهم ألف سنة إلا خمسين عاماً فأخذهم الطوفان وهم ظالمون وهذا أبو الأنبياء إبراهيم الخليل يحاول هداية قومه بكل وسيلة ، ويجادلهم بالحجة والبرهان فها تكون النتيجة إلا العلو والطغيان ﴿قالوا اقتلوه أو حرّقوه فأنجاه الله من النار . . الآيات .

\* وفي قصة لوط يظهر التبجح بالرذيلة دون خجل أو حياء ﴿ولوطاً إِذْ قال لقومه إنكم لتأتـون الفاحشة ما سبقكم بها من أحد من العالمين الآيات وبعد ذلك الاستعراض السريع لمحنة الأنبياء ، تمضي

السورة الكريمة تبين صدق رسالة محمد على فهو رجل أمي لم يقرأ ولم يكتب ثم جاءهم بهذا الكتاب المعجز ، وهذا من أعظم البراهين على أنه كلام رب العالمين ﴿ وما كنت تتلو من قبله من كتاب ولا تخطه بيمينك إذاً لارتاب المبطلون وتنتقل السورة للحديث عن الأدلة والبراهين على القدرة والوحدانية منبثقة من هذا الكون الفسيج ، ثم تختم ببيان جزاء الذين صبروا أمام المحن والشدائد وجاهدوا بأنواع الجهاد النفسي والمالي ، ووقفوا في وجه المحنة والابتلاء ﴿ والذين جاهدوا فينا لنهدينه مسلنا ، وإن الله لمع المحسنين ﴾ .

التسِميَة: سميت «سورة العنكبوت» لأن الله ضرب العنكبوت فيها مثلاً للأصنام المنحوتة، والألهة المزعومة (مثل الذين اتخذوا من دون الله أولياء كمثل العنكبوت اتخذت بيتاً . . ﴾ الآيات .

اللغب : ﴿ فَتَنَهُ الفَتَنَةُ : الابتلاء والاختبار ﴿ أَثْقَالَهُم ﴾ جمع ثقل وهو الحمل الثقيل الذي ينوء به الإنسان ، والمراد بالأثقال هنا الذنوب والأوزار ﴿ لبث ﴾ أقام ومكث ﴿ إِفَكَ أَنَ كَذَباً وزوراً ﴿ تُقُلِّبُونَ ﴾ تُرجعون وتُردون .

سَبُبُ الْمَرُولُ: عن سعد بن أبي وقاص قال: «كنت رجلاً باراً بأمي فلما أسلمت ، قالت: ما هذا الدين الذي أحدثت يا سعد ؟ لتدعن دينك هذا أو لا آكل ولا أشرب حتى أموت فتعيّر بي فيقال: يا قاتل أمه ، قلت : لا تفعلي يا أماه ، فإني لا أدع ديني هذا لشيء أبداً ، قال: فمكثت يوماً وليلة لا تأكل ، فأصبحت قد جُهدت ، ثم مكثت يوماً آخر وليلة لا تأكل ، فلما رأيت ذلك قلت: تعلمين والله يا أمّاه لو كانت لك مائة نفس فخرجت نفساً نفساً ما تركت ديني هذا لشيء أبداً ، فإن شئت فكلي ، وإن شئت فكدى ، فلما رأت ذلك أكلت فأنزل الله هذه الآية ﴿ووصينا الإنسان بوالديه حُسناً وإن جاهداك على أن تشرك بي ما ليس لك به علم فلا تطعهما . ﴾ الآية (١)

## بِسْ \_\_\_\_\_\_\_ أِللَّهِ ٱلرَّحْمِ ٱلرَّحِيمِ

الَـهَ ﴿ أَحَسِبَ ٱلنَّاسُ أَن يُتَرَكُواْ أَن يَقُولُواْ ءَامَنَّا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ ﴿ وَلَقَدْ فَتَنَّا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمَّ

النفسي ير : ﴿ السّم الحروف المقطعة للتنبيه على إعجاز القرآن ( أحسب الناس أن يُتركوا أن يقولوا آمنا وهم لا يُفتنون ؟ الهمزة للاستفهام الإنكاري أي أظن الناس أن يُتركوا من غير افتتان لمجرد قولهم باللسان آمنا ؟ لا ليس كها ظنوا بل لا بدَّ من امتحانهم ليتميز الصادق من المنافق قال ابن جزي : نزلت في قوم من المؤ منين كانوا بمكة مستضعفين ، منهم «عهار بن ياسر » وغيره ، وكان كفار قريش يؤذونهم ويعذبونهم على الإسلام ، فضاقت صدورهم بذلك فآنسهم الله بهذه الآية ووعظهم وأخبرهم أن ذلك اختبار ، ليوطنوا أنفسهم على الصبر على الأذى ، والثبات على الإيمان ، وأعلمهم أن تلك سيرته في

<sup>(</sup>١) أسباب النزول للواحدي ١٩٥ وفي بعض الروايات كان أولادها إذا أرادوا أن يطعموها شجروا فاها أي ادخلوا فيه عوداً ليفتحوه .

<sup>(</sup>٢) انظر ما كتبناه حول الحروف المقطعة في أول سورة البقرة .

فَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ ٱلَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ ٱلْكَاذِبِينَ ﴿ أَمْ حَسِبَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيِّعَاتِ أَن يَسْبِقُونَا ۖ سَآءَ مَا يَحْكُمُونَ ﴿ مَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ ٱللَّهِ فَإِنَّ أَجَلَ ٱللَّهِ لَآتِ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ وَمَن جَاهَدَ فَإِنَّمَا يُجَاهِدُ لِنَفْسِهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَغَنِيٌّ عَنِ ٱلْعَلْكِينَ ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ لَنُكَفِّرَنَّ عَنَّهُمْ سَيِّعَاتِهِمْ وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ أَحْسَنَ ٱلَّذِي كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ حُسْنًا وَ إِن جَاهَدَاكَ لِتُشْرِكَ بِي مَالَيْسَ لَكَ بِهِ ع عباده يسلّط الكفار على المؤ منين ليمحصهم بذلك ، ويظهر الصادق في ايمٍانه من الكاذب(١) ﴿ولقد فتّنال الذين من قبلهم أي ولقد اختبرنا وامتحنا من سبقهم بأنواع التكاليف والمصائب والمحن قال البيضاوي : والمعنى أن ذلك سنة قديمة ، جارية في الأمم كلها ، فلا ينبغي أن يتوقع خلافه(٢) ﴿فليعلم نُ اللهُ الذين صدقوا وليعلمنَّ الكاذبين ﴾ أي فليميزنُ الله بين الصادقين في دعوى الإيمان ، وبين الكاذبين فيه ، وعبَّر عن الصادقين بلفظ الفعل ﴿الـذيـن صدقـوا﴾ وعـن الكاذبـين باسـم الفاعـل ﴿الكاذبيـن﴾ للإشارة إلى أن الكاذبين وصفهم مستمر وأن الكذب راسخ فيهم بخلاف الصادقين فإن الفعل يفيد التجدد ، قال الإمام الفخر : إن اسم الفاعل يدل في كثير من المواضع على ثبوت المصدر ورسوخه فيه ، والفعل الماضي لا يدل عليه كما يقال : فلانُ شرب الخمر ، وفلانُ شَارِبُ الخمر ، فإنه لا يفهم من صيغة الفعل الثبوت والرسوخ (٣) ﴿ أم حسب الَّذين يعملون السَّينات أنْ يسبقونا ﴾ أي أيظن المجرمون الذين يرتكبون المعاصي والموبقات أنهم يفوتون من عقابنا ويعجزوننا ؟ ﴿سَاءَ مَا يُحَكَّمُونَ﴾ أي بئس ما يظنون قال الصاوي : والآية انتقال من توبيخ الى توبيخ أشد ، فالأول توبيخ للناس على ظنهم أنهم يفوتون عذاب الله ويفرون منه مع دوامهم على كَفرهم(١٠) ﴿مــن كــان يرجــوا لقــاء اللّــه فإن أجــل الله لآت﴾ لما بيَّن تعالى أن العبد لا يترك في الدنيا سُدى ، بيَّن هنا أن من اعترف بالأخرة وعمل لها لا يضيع عمله ، ولا يخيب أمله والمعنى من كان يرجو ثواب الله فليصبر في الدنيا على المجاهدة في طاعة الله حتى يلقى الله فيجازيه ، فإن لقاء الله قريب الإتيان ، وكلُّ ما هو آتٍ قريب ، والآية تسلية للمؤمنين ووعد لهم بالخير في دار النعيم ﴿وهـو السميع العليم﴾ أي هو تعالى السميع لأقـوال العبـاد ، العليم بأحوالهم الظاهرة والباطنة ﴿ومن جاهد فإنما يجاهد لنفسه ﴾ أي ومن جاهد نفسه بالصبر على الطاعات ، والكف عن الشهوات ، فمنفعة جهاده إنما هي لنفسه ﴿إِنَّ اللَّهَ لَغنـــيُّ عن العالميـن﴾ أي مستغن ٍ عن العباد ، لا تنفعه طاعة الطائعين ، ولا تضره معصية العاصين ﴿والـذيـن آمنـوا وعملـوا الصالحات، أي جمعوا بين الإيمان والعمل الصالح ﴿لنكفرنَّ عنهم سيئاتهم﴾ أي لنمحونَّ عنهم سيئاتهم التي سلفت منهم بسبب إيمانهم وعملهم الصالح ﴿ولنجزينُّهُ م أحسن الذي كانسوا يعملون﴾ أي ونجزيهم بأحسن أعمالهم الصالحة وهي الطاعات﴿ووصينا الإِنسان بوالديه حُسناً﴾ أي أمرناه أمراً مؤكداً بالإحسان إلى والديه غاية الإحسان ، لأنهما سبب وجوده ولهما عليه غاية الفضل والإحسان ، الوالـد (1) التسهيل ١١٣/٣ . (٢) البيضاوي ٧/٧٦ . (٣) التفسير الكبير ٢٥/ ٢٩ . (٤) حاشية الصاوي على الجلالين ٣/ ٢٣٠ .

عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُ مَأْ إِنَّ مَرْجِعُكُمْ فَأُنَيِّتُكُمْ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ وَالَّذِينَ عَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ لَنُدْخِلَنَّهُمْ فِي اللَّهِ خَعَلَ فِتْنَةَ ٱلنَّاسِ كَعَذَابِ ٱللَّهِ وَلَيْنِ فَي اللَّهِ جَعَلَ فِتْنَةَ ٱلنَّاسِ كَعَذَابِ ٱللَّهِ وَلَيْنِ جَاءً نَصْرٌ مِن رَبِّكَ لَيَقُولُنَ إِنَّا كُنَّا مَعَكُمُ أَو لَيْسَ اللَّهُ بِأَعْلَمَ بِمَا فِي صُدُورِ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ وَلَيَعْلَمَنَ اللّهُ الّذِينَ جَاءً نَصْرٌ مِن رَبِّكَ لَيَقُولُنَ إِنَّا كُنَّا مَعَكُمُ أَو لَيْسَ اللّهُ بِأَعْلَمَ بِمَا فِي صُدُورِ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ وَلَيَعْلَمَنَ اللّهُ ٱلّذِينَ

بالإنفاق والوالدة بالإشفاق قال الصاوي : وإنما أمر الله الأولاد ببر الوالدين دون العكس ، لأن الأولاد جُبلوا على القسوة وعدم طاعة الوالدين ، فكلفهم الله بما يخالف طبعهم ، والآباء مجبولون على الرحمـة والشفقة بالأولاد فوكلهم لما جُبلوا عليه(١) ﴿ وإِن جاهداك لتُشرك بي ما ليس لك به علم فلا تُطعهما ﴾ أي وإن بذلا كلُّ ما في وسعهما ، وحرصا كلُّ الحرص على أن تكفر بالله وتشرك به شيئاً لا يصح أن يكون إِلْماً ولا يستقيم ، فلا تطعهما في ذلك لأنه لا طاعة لمخلوق ٍ في معصية الله ﴿ إِلْكِيَّ مرجعكُم فَأَنبتكُم بما كنتم تعملون﴾ أي إليُّ مرجع الخلائق جميعاً ، مؤ منهم وكافرهم ، برهم وفاجرهم ، فأجازي كلاً بما عمل ، وفيه وعدٌ حسن لمن برُّ والديه واتبع الهدى ، ووعيدٌ لمن عقُّ والديه واتبع سبيل الرَّدى ﴿والذيـن آمنـوا وعمـلوا الصالحات لنـدخلنُّهـم في الصـالحيـن﴾ أي لندخلنُّهـم في زمـرة الصالحـين في الجنـة قال القرطبي : كرَّر تعالى التمثيل بحالة المؤمنين العاملين لتحريك النفوس الى نيل مراتبهم ، وفي ﴿الصالحين ﴾ مبالغة أي الذين هم في نهاية الصلاح وأبعد غاياته (١) ، ولما ذكر تعالى ما أعده للمؤمنين الخلُّص ذكر حال المنافقين المذبذبين فقال ﴿ومـن النَّـاس مـن يقـول آمنًـا باللـه ، فإذا أُوذي في اللـه جعـل فتنة الناس كعذاب الله اي ومن الناس فريق يقولون بالسنتهم آمنا بالله ، فإذا أُوذي أحدهم بسبب إيمانه ارتد عن الدين وجعل ما يصيبه من أذى الناس سبباً صارفاً له عن الإيمان كعذاب الله الشديد الذي يصرف الإنسان عن الكفر قال المفسرون : والتشبيه ﴿كعــذاب الله﴾ من حيث إن عذاب الله مانــع للمؤ منين من الكفر ، فكذلك المنافقون جعلوا أذاهم مانعاً لهم من الإيمــان ، وكان مقتضى إيمانهــم أن يصبروا ويتشجعوا ، ويروا في العذاب عذوبة ، وفي المحنة منحـة ، فإن العاقبـة للمتقـين قال الأمـام الفخر: أقسام المكلفين ثلاثة: مؤ من ظاهر بحسن اعتقاده، وكافرٌ مجاهر بكفره وعناده، ومذبذبٌ بينهما يظهر الإيمان بلسانه ويضمر الكفر في فؤ اده ، فلما ذكر تعالى القسمين بقوله ﴿فليعلم نَّ الله الذين صدقواوليعلمن الكاذبين فكر القسم الثالث هنا ﴿ومن الناس من يقول آمنا بالله ﴾ واللطيفة في الآية أن الله أراد بيان شرف المؤ من الصابر ، وخسَّة المنافق الكافر ، فقال هناك : أُوذي المؤ من في سبيل الله ليترك سبيله ولم يتركه ، وأوذي المنافق الكافر فترك الله بنفسه ، وكان يمكنه أن يظهر موافقتهم ويكون قلبه مطمئناً بالإيمان ، ومع هذا لم يفعله بل ترك الله بالكلية (٣) ﴿ ولئسن جاء نصرٌ من ربك ليقولُنَّ إِناكنا معكم، أي ولئن جاء نصر قريب للمؤ منين ، وفتح ومغانم قال أولئك المذبذبون : إنا كنا معكم ننصركم على أعدائكم ، فقاسمونا فيا حصل لكم من الغنائم قال تعالى رداً عليهم ﴿ أُولَي سِ اللَّهُ بأعلْم بِما في

<sup>(</sup>١) حاشية الصاوي على الجلالين ٣/ ٢٣١ . (٢) القرطبي ١٣/ ٣٢٩ . (٣) التفسير الكبير ٢٥/ ٣٧ .

صدور العالمين ﴾؟ استفهام تقرير أي أوليس الله هو العالم بما انطوت عليه الضهائر من خير وشر ، وبما في قلوب الناس من إيمان ونفاق ؟ بلى إنه بكل شيء عليم ، ثم أكد تعالى ذلك بقولـه ﴿وليعْلمـنَّ اللَّهُ الذين آمنوا وليعلمنَّ المنافقين في وليُظهرنَّ الله لعباده حال المؤ منين وحال المنافقين حتى يتميزوا فيفتضح المنافق ، ويظهر شرف المؤمن الصادق قال المفسرون : والمراد ﴿وليعلمنَّ اللَّهِ ﴿ إِظْهَارُ عَلْمُهُ للناس حتى يصبح معلوماً لديهم ، وإلا فالله عالم بما كان ، وما يكون ، وما هو كائـن لا تخفـي عليه خافية ، فهو إذاً علمُ إظهار وإبداء ، لا علمُ غيبٍ وخفاء بالنسبة لله تعالى ، وقد فسَّر ابن عباس العلم بمعنى الرؤ ية (١) ﴿وقــال الذيـن كفروا للذيـن آمنــوا اتبعوا سبيلنــا ولنحمــل خطاياكــم﴾ أي قال الكفار للمؤ منين اكفروا كما كفرنا ، واتَّبعوا ديننا ونحن نحمل عنكم الإثم والعقاب ، إن كان هناك عقاب قال ابن كثير : كما يقول القائل : افعلْ هذا وخطيئتك في عنقي(٢) ، فإن قيل ﴿ وَلْنحمِلْ ﴾ صيغة أمر ، فكيف يصح أمر النفس من الشخص؟ فنقول: الصيغةُ أمرٌ والمعنى شرطٌ وجزاء أي إِن اتبعتمونا حملنا خطاياكم ﴿وما هم بحاملين من خطاياهم من شيء﴾ أي وما هم حاملين شيئاً مِن خطاياهم ، لأنه لا يحمل أحدُ وزر أحد ﴿إنهــم لكاذبـون﴾ أي وإنهم لكاذبون في ذلك ، ثم قال تعالى ﴿وليحملُـنَّ أثقالهُـم وأثقالاً مع أثقالهم، أي وليحملُنَّ أوزارهم وأوزار من أضلوهم دون أن ينقص من أوزار أولئك شيء كما في الحديث (ومن دعا إلى ضلالةكان عليه من الاإِثم مثل آثام من اتّبعه من غير أن يَنْقص من آثامهم شيءٌ﴾﴿وليُسألــنَّ يسوم القيامسة ﴾ أي وليسألنَّ سؤ ال توبيخ وتقريع ﴿عماكانوا يفترون ﴾ أي عما كانوا يختلقونه من الكذب على الله عز وجل ، ثم ذكر تعالى لرسوله ﷺ قصة نوح تسليةً له عما يلقاه من أذي المشركين فقال ﴿ وَلَقَـدَ أَرْسَلْنِـا نُوحًا ۚ إِلَى قُومُ مَ فَلَبَتْ فَيَهُمُ أَلْفُ سَنَةٍ إِلَّا خَسَيْنَ عَامَا ﴾ أي ولقد بعثنا نوحاً الى قومه فمكث فيهم تسعمائة وخمسين سنة يدعوهم الى توحيد الله جلَّ وعلا ، وكانوا عبدة أصنام فكذبوه ﴿فأخـذهـم الطوفان وهم ظالمون اي فأهلكهم الله بالطوفان وهم مصرّون على الكفر والضلال قال أبو السعود: والطوفان : كل ما يطوف بالشيء على كثرة وشدة ، من السيل والريح والظلام ، وقد غلب على طوفان الماء(نُ قال الرازي : وفي قوله ﴿وهــم ظالمـون﴾ إشارة الى لطيفة ، وهي أن الله لا يعذب على مجرد وجود الظلم ، وإنما يعذب على الإصرار على الظلم ولهذا قال ﴿وهم ظالمون﴾ يعني أهلكهم وهم على

<sup>(</sup>١) انظر ما كتبه العلامة ابن كثير في هذا الشأن ٣/ ٢٨ من المختصر . (٢) ابن كثير المختصر ٣/ ٣٠ . (٣) الحديث في الصحيحين .

<sup>(</sup>٤) أبو السعود ١٦٦/٤

فَأَنَجَيْنَهُ وَأَضَحَبَ السَّفِينَةِ وَجَعَلْنَهُ مَا عَايَةً لِلْعَلَمِينَ ﴿ وَإِبْرَاهِيمَ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ أَعْبُدُواْ اللّهَ وَا تَقُوهُ ذَالِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ إِنْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ إِنْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ وَإِن اللّهِ الرِّزْقَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُواْ لَهُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ وَإِن تُكَذَّبُواْ فَقَدُ لَا يَمْ لِكُونَ لَكُمْ رِزْقًا فَا بَتَعُواْ عِندَ اللّهِ الرِّزْقَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُواْ لَهُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ وَإِن تُكَذَّبُواْ فَقَدُ لَكُمْ لِللّهُ الرَّبُولِ إِلّا الْبَلَاعُ الْمُدِينُ ﴿ وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلّا الْبَلَاعُ الْمُدِينُ ﴿ وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا الْبَلَاعُ الْمُدِينُ ﴿ وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا الْبَلَاعُ الْمُدِينُ وَلَا لَكُونَ لَكُونَ لَكُونَ اللّهُ الرَّفُولِ إِلّا الْبَلَاعُ الْمُدِينُ وَلَا لَكُونَا لَكُونَ اللّهُ الرَّالُولِ إِلَّا الْبَلَاعُ الْمُدِينُ وَلَا اللّهُ الْمُدُولُولُ اللّهُ الرَّاسُولِ إِلَّا الْبَلَاعُ الْمُدِينُ وَلَا اللّهُ الرَّاسُولِ إِلَّا الْبَلَاعُ الْمُدِينُ وَلَا اللّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللّهُ الْمُؤْلُولُولُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ اللّهُ الْعُلَى اللّهُ الْعَلَالُهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الل

ظلمهم (١) ﴿ فَأَنجِينَاه وأصحاب السفينة ﴾ أي فأنجينا نوحاً من الغرق ومن ركب معه في السفينة من أهله وأولاده وأتباعه المؤمنين ﴿وجعلناها آيـةً للعالميـن ﴾ أي وجعلنا تلك الحادثة الهائلة عظة وعبرة للناس بعدهم يتعظون بها ﴿وإبراهيم إِذْ قال لقومه اعبدوا الله واتقوه ﴾ قال ابن كثير: يخبر تعالى عن عبده ورسوله وخليله « إبراهيم » إمام الحنفاء ، أنه دعا قومه إلى عبادة الله وحده لا شريك له ، والإخلاص له في التقوى ، وطلب الرزق منه وحده ، وتوحيده في الشكر فإنه المشكور على النعم لا مُسدي لها غيره(٢) ﴿ ذَلَكُ م خيرٌ لكم إِن كنتم تعلمون ﴾ أي عبادة الله وتقواه خير لكم من عبادة الأوثان إِن كنتم تعلمون الخير من الشر وتفرقون بينهما ﴿ إِنَّا تعبدون من دون الله أوثاناً ﴾ أي أنتم لا تعبدون شيئاً ينفع أو يضر ، وإنما تعبدون أصناماً من حجارة صنعتموها بأيديكم ﴿وَتَخلقــون إِفكاً﴾ أي وتصنعون كذَّباً وباطلاً قال ابن عباس : تنحتون وتصورون إِفكاً (١) ﴿ إِنَّ الذِّينُ تعبدون من دون اللَّهُ لا يملكون لكم رزقاً ﴾ أي إن هؤ لاء الذين تعبدونهم لا يقدرون على أن يرزقوكم ﴿فابتغوا عند الله الرزق﴾ أي فاطلبوا الرزق من الله وحده ، فإنه القادر على ذلك ﴿واعبــدوه واشكــروا لــه﴾ أي وخصوه وحــده بالعبادة واخشعوا واخضعوا له ، واشكروه على نعمه التي أنعم بها عليكم ﴿ إِليه تُرجعونَ ﴾ أي إليه لا إلى غيره مرجعكم يوم القيامة فيجازي كل عامل بعمله ﴿وإن تُكذبوا فقد كذب أممٌ من قبلكم ﴾ لما فرغ من بيان التوحيد أتى بعده بالتهديد أي وإِن تكذبوني فلن تضروني بتكذيبكم وإِنما تضرون بأنفسكم فقد سبق قبلكم أمم كذبوا رسلهم فحلَّ بهم عذاب الله ، وسيحل بكم ما حلَّ بهم(٤) ﴿ وما على الرَّسول إلا البلاغُ المُبين ﴾ أي وليس على الرسول إلا تبليغ أوامر الله ، وليس عليه هداية الناس قال الطبري : ومعنى ﴿ البلاغ المبين ﴾ أي الذي يبينُ لمن سمعه ما يُراد به ، ويفهم منه ما يعني به (٥) ﴿ أُولُكُم يُسروا كيف يُبدىءُ الله الخلق ثمَّ يُعيده﴾ الاستفهام للتوبيخ لمنكرى الحشر أي أولم ير المكذبون بالدلائل الساطعة كيف خلق تعالى الخلق ابتداءً من العدم ، فيستدلون بالخلقة الأولى على الإعادة في الحشر؟ قال قتادة : المعنى أولم يروا بالدلائل والنظر كيف يجوز أن يعيد الله الأجسام بعد الموت؟ ﴿ إِنَّ ذَلَكَ عَلَى اللَّه

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ٢٥/ ٤٢ . (٢) مختصر ابن كثير ٣/ ٣٢ . (٣) هذا هو الظاهر أنها من الخلق وهو قول مجاهد والحسن واختاره ابن جرير ، وقيل أنه من الاختلاق أي تختلقون وتقولون الكذب . (٤) قال ابن كثير : والظاهر من السياق ان كل هذا من كلام إبراهيم الخليل عليه السلام ، يحتج به عليهم لإثبات المعاد ، لقوله بعد هذا كله فوفها كان جواب قومه فه وذهب الإمام الطبري إلى أن هذا من كلام الله تعالى لكفار مكة ويراد به تسلية النبي على وليس من كلام إبراهيم ، وما ذهب إليه ابن كثير أظهر والله أعلم . (٥) الطبري ٢٠ / ٨٩ .

يسير الله أي سهل عليه تعالى فكيف ينكرون البعث والنشور ؟ فإن من قدر على البدء قدر على الإعادة ، قال القرطبي : ومعنى الآية على ما قاله البعض : أولم يروا كيف يبدىء الله الثمار فتحيا ثم تفنى ثم يعيدها أبداً ، وكذلك يبدأ خلق الإنسان ثم يهلكه بعد أن خلق منه ولداً ، وخلق من الولد ولداً ، وكذلك سائر الحيوان ، فإذا رأيتم قدرته على الإبداء والإيجاد ، فهو القادر على الإعادة لأنه إذا أراد أمراً قال له كن فيكون الإقسل سيروا في الأرض فانظروا كيف بدأ الخلق، أي قل لهؤ لاء المنكرين للبعث سيروا في أرجاء الأرض فانظروا كيف أن الله العظيم القدير حلق الخلق على كثرتهم وتفاوت هيئاتهم ، واختلاف ألسنتهم وألوانهم وطبائعهم ، وانظروا إلى مساكن القرون الماضية وديارهم وآثارهم كيف أهلكهم الله ، لتعلموا بذلك كمال قدرة الله عز وجل! ﴿ شَـمُّ اللَّه يُنشيء النشأة الآخـرة ﴾ أي ثم هو تعالى ينشئهم عند البعث نشأةً أخرى ﴿إِن اللَّه على كُلُّ شيء قدير ﴾ أي لا يعجزه تعالى شيء ومنه البدء والإعادة ﴿ يَعَـذَّبِ مِن يَشَـاءُ ويرحم من يشاء ﴾ أي هو الحاكم المتصرف الذي يفعل ما يشاء ويحكم ما يريد ، فله الخلق والأمر ، لا يسأل عما يفعل وهم يُسألون ﴿وإِليه تُقلبونَ ﴿ أَي وَإِليه تُرجعون يوم القيامة ﴿ وما أنتم بمعجزين في الأرض ولا في السَّماء ﴾ أي لا تفوتون من عذاب الله ، وليس لكم مهرب في الأرض ولا في السماء قال القرطبي : والمعنى لوكنتم في السماء ما أعجزتم الله كقوله ﴿ولوكنتم في بروج مشيدة (١٠) ﴿ وما لكم من دون الله من ولي ولا نصير الي ليس لكم غير الله ولي يحميكم من بلائه ، ولا نصير ينصركم من عذابه ﴿والذيـن كفـروا بآياتِ الـله ولقائـه﴾ أي كفروا بالقرآن والبعث ﴿ أُولئَـكَ يَئسُـوا مِن رَحْمَـي ﴾ أي أولئك المنكرون الجاحدون قنطوا من رحمتي قال ابن جرير: وذلك في الآخرة عند رؤية العذاب(٢) ﴿ وأولئك لهم عداب أليم ﴾ أي لهم عذاب موجع مؤلم ﴿ فَمَا كُنانَ جواب قومه إلا أن قالوا اقتلوه أو حرّقوه أي فها كان ردُّ قومه عليه حين دعاهم إلى الله ونهاهم عن الأصنام إلا أن قال كبراؤ هم المجرمون : اقتلوه لتستر يحوا منه أو حرّقوه بالنار ﴿فأنجاه اللَّه من النَّارَ﴾ أي فألقوه في النار فجعلها برداً وسلاماً عليه ﴿إِنَّ فِي ذَلَكَ لآيَاتٍ لَقُـومٍ يؤمـنـونَ﴾ أي إنَّ في إنجائنـا لإبراهيم من النار لدلائل وبراهين ساطعة على قدرة الله لقوم يصدقون بوجود الله وكمال قدرته وجلاله

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٣/ ٣٣٦ . (٢) نفس المرجع السابق ٣٣٧/١٣ . (٣) الطبري ٢٠/ ٩٠ .

وَقَالَ إِنِّكَ الْخَذْتُمُ مِن دُونِ اللهِ أَوْتَنَكَ مَودَّةَ بَيْنِكُمْ فِي الْحَيَوةِ الدُّنْيَآئُمُ يَوْمَ الْقِيَكَةِ يَكُفُرُ بَعْضُكُم بِبَعْضِ وَيَلْعَنُ بَعْضُكُم بِعَضَا وَمَأْوَكُو اللهَ أَوْتَكُ النَّكُم مِن نَصِرِينَ ﴿ فَيَامَنَ لَهُ وَلُولًا وَقَالَ إِنِي مُهَاجِرً وَيَلْعَنُ بَعْضُكُم بَعْضًا وَمَأْوَكُو النَّكُ وَمَا لَكُم مِن نَصِرِينَ ﴿ فَيَ اللَّهُ وَعَالَ إِنِي مُهَاجِرً إِنْ مُهَا إِنِّي مُهَاجِرً إِنْ الْحَامَ وَاللَّهُ وَا الللْمُولِقُولُولُولُولُولُولُولُولُولُكُولُولُولُولُو

﴿وقسال إنما اتخذتم من دون الله أوثاناً ﴾ أي قال ابراهيم لقومه توبيخاً لهم وتقريعاً : إنما عبدتم هذه الأوثان والاصنام وجعلتموها آلهة مع الله ﴿مودة بينكم في الحياة الدنيا﴾ أي من أجل أن تدوم المحبة والألفة بينكم في هذه الحياة باجتماعكم على عبادتها ﴿ ثـم يوم القيامةِ يكفـر بعضكم ببعض ويلعن بعضكم بعضاً﴾ أي ثم في الآخرة ينقلب الحال فتصبح هذه الصداقة والمودة عداوةً وبغضاء حيث يقع التناكر ويتبرأ القادة من الأتباع ويلعن الأتباع القادة ، لأن صداقتهم في الدنيا لم تكن من أجل الله ﴿وَمـأواكـم النـار ومالكم من ناصريسن ﴾ أي ومصيركم جميعاً جهنم وليس لكم ناصر أو معين يخلصكم منها ﴿فآمـن لــه لوطُّكُ أي فآمن معه لوط وصدَّقه وهو ابن أخيه وأول من آمن به لما رأى من الآيات الباهرة ﴿وقــال إني مهاجرً إلى ربعي أي وقال الخليل إبراهيم ، إنى تارك وطنى ومهاجر من بلدي رغبة في رضى الله قال المفسرون : هاجر من سواد العراق الى فلسطين والشام ابتغاء إظهار الدين والتمكن من نشره ﴿ إِنَّهُ هُـو العزيز الحكيم كأي هو العزيز الذي لا يذل من اعتمد عليه ، الحكيم الذي يضع الأشياء مواضعها ﴿ ووهبنا له إِسحت ويعقروب وجعلنا في ذريته النبوة والكتاب ﴾ أي وهبنا لإبراهيم ـ لما فارق قومه في الله ـ ولداً صالحاً هو إسحق وولد ولد ٍ وهو يعقوب بن اسحاق ﴿وجعلنـــا في ذريتــه النبــوة والكتــاب﴾ أي خصصناه بهذا الفضل العظيم حيث جعلنا كل الأنبياء بعد إبراهيم من ذريته ، وجعلنا الكتب السماوية نازلةً على الأنبياء من بنيه قال ابن كثير : وهذه خصلة سنية عظيمة مع اتخاد الله إياه خليلاً ، وجعله إماماً للناس ، أن جعل الله في ذريته النبوة والكتاب ، فلم يوجد نبيُّ بعد إبراهيم إلا وهو من سلالته ، فجميع أنبياء بني إسرائيل من سلالة ولده « يعقوب » ولم يوجد نبي من سلالة « إسماعيل » سوى النبي العربي عليه أفضل الصلاة والتسليم ﴿وآتيناه أجـره في الدنيا﴾ أي وتركنا له الثناء الحسن في جميع الأديان ﴿وإنـه في الآخرة لمن الصالحيين، أي وهو في الآخرة في عداد الكاملين في الصلاح ، وهذا ثناءً عظيم على أب الأنبياء إبراهيم عليه السلام.

البَــُكُـعُــة: تضمنت الآيات الكريمة وجوهاً من البيان والبديع نوجزها فيما يلي :

١ ـ الاستفهام للتقريع والتوبيخ والإنكار ﴿أحسب الناس أن يتركوا أن يقولوا آمنا﴾ .

۲ \_ الطباق بین ﴿صدقوا . . والكاذبین﴾ وبین ﴿آمنوا . . والمنافقین﴾ وبین ﴿یعذب . . ویرحم﴾ وبین ﴿یبدیء ویعید﴾ .

- ٣ ـ التأكيد بإنَّ واللام ﴿ فإن أجل الله لآتٍ ﴾ لأن المخاطب منكر .
  - ٤ \_ صيغة المبالغة ﴿ السميع العليم ﴾ .
  - الجناس غير التام ﴿يسير . . وسيـروا﴾ .
- ٦ \_ التشبيه المرسل المجمل ﴿ فتنة الناس كعذاب الله ﴾ حذف منه وجه الشبه فهو مجمل .
- ٧ ـ التفنن في التعبير ﴿ألف سنة إلا خمسين عاماً ﴾ لم يقل إلا خمسين سنة تفنناً لأن التكرار في الكلام
   الواحد مخالف للبلاغة إلا إذا كان لغرض من تفخيم او تهويل مثل ﴿القارعة ما القارعة ﴾ .
- ٨ \_ أسلوب الإطناب ﴿إِنَمَا تَعْبِدُونَ مِن دُونَ اللهِ أُوثَاناً . . إِنَّ الذين تَعْبِدُونَ مِن دُونَ اللهِ لَغْرَضَ
   التشنيع عليهم في عبادة الاوثان .
- ٩ \_ أسلوب الإيجاز ﴿ اقتلوه أو حرقوه ﴾ أي حرقوه في النار ثم قال ﴿ فأنجاه الله ﴾ أي ففعلوا فأنجاه
   الله من النار .
  - ١ \_ الاستعارة اللطيفة ﴿ وليحملن أثقالهم ﴾ شبّه الذنوب بالأثقال لأنها تثقل كاهل الانسان .

قال الله تعالى : ﴿ ولوطاً إِذَ قال لقومه إِنكُمْ لَتَأْتُونَ الفاحشة . . إلى . . والله يعلم ما تصنعون ﴾ من آية (٢٨) إلى نهاية آية (٤٥) .

المنكاسكبة : لما ذكر تعالى قصة نوح وإبراهيم ، وما فيهما من مواطنُ العظة والعبرة ، ذكر هنا قصص الأنبياء « لوط ، شعيب ، هود ، صالح » على سبيل الاختصار لبيان عاقبة الله في المكذبين . . وكلُّ ذلك لتأكيد ما ورد في صدر السورة الكريمة من أن الابتلاء سنة الحياة ، وأنه من السنن الكونية على مر العصور والدهور .

اللغ تن الفاحشة الفعلة المتناهية في القبح قال أهل اللغة : الفاحشة : القبيح الظاهر قبحه ، وكل فعل زاد في القبح والشناعة فهو فاحشة (ناديكم) النادي : المجلس الذي يجتمع فيه القوم للسّمر أو المشورة أو غيرهما (تعثوا) العُثُوُّ والعُثيُّ أشدُّ الفساد يقال : عثي يعثى ، وعثا يعثو بمعنى واحد (۱) (رجزاً) عذاباً (جاثمين) جثم : إذا قعد على ركبتيه (سابقين) فائتين من عذابنا (أوهن) أضعف ، والوهنُ : الضعف .

وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ } إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلْفَاحِشَةَ مَاسَبَقَكُم بِهَا مِنْ أَحَدٍ مِّنَ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ أَيِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلرِّجَالَ

النفسيسير : ﴿ولوطاً إِذ قبال لقومه ﴾ أي واذكر رسولنا لوطاً عليه السلام حين قال لقومه ﴿إِنكُم لِتَأْتُونَ الفَاحشة ﴾ أي إنكم يا معشر القوم لترتكبون الفعلة المتناهية في القبح ﴿ما سبقكم بها من أحدٍ من العالمين ﴾ أي لم يسبقكم بهذه الشنيعة ، والفعلة القبيحة ـ وهي اللواطة ـ أحدٌ من الخلق ، ثم فسر تلك الشنيعة فقال ﴿إِنكُم لِتَأْتُونَ الرَّجَال ﴾ أي إنكم لتأتون الذكور في الأدبار وذلك منتهى القذارة والخسنة قال المفسرون : لم يقدم أحد قبلهم عليها اشمئزازاً منها في طباعهم لإفراط قبحها حتى أقدم عليها

<sup>(</sup>١) القرطبي ٣٤٣/١٣ .

قوم لوط ، ولم ينز ذكرٌ على ذكر قبل قوم لوط(١) ﴿وتقطعون السبيـــل﴾ أي وتقطعون الطريق على المارة بالقتل وأخذ المال ، وكانوا قطاع الطريق قال ابن كثير : كانوا يقفون في طريق الناس يقتلونهم ويأخذون أموالهم (٢) ﴿ وَتَأْتُونَ فَي ناديكم المنكر ﴾ أي وتفعلون في مجلسكم ومنتداكم ما لا يليق من أنواع المنكرات علناً وجهاراً ، أما كفاكم قبحُ فعلكم حتى ضممتم إليه قبح الإظهار ! ؟ قال مجاهد : كانوا يأتون الذكور أمام الملأ يرى بعضهم بعضاً ، وقال ابن عباس : كانوا يحذفون بالحصى من مرَّ بهم مع الفحش في المزاح ، وحُل الإزار ، والصفير وغير ذلك من القبائح ﴿ فَهَا كَ انْ جَـوَابُ قُومُهُ أَيْ فَهَا كَانَ رَدُّ قُومُهُ عَلَيْهُ حين نصحهم وذكّرهم وحذَّرهم ﴿ إِلا أن قالوا اثتنا بعذاب الله ﴾ أي إلا أن قالوا على سبيل الاستهزاء: ائتنا يا لوط بالعذاب الذي تعدنا به ﴿ إِن كنت من الصادقين ﴾ أي إِن كنت صادقاً فيا تهددنا به من نز ول العذاب قال الإمام الفخر : فإن قيل إن الله تعالى قال ههنا ﴿ إِلا أن قالوا ائتنا ﴾ وقال في موضع آخر ﴿ إِلا أن قالوا أخرجوا آل لوط من قريتكـم، فكيف وجه الجمع بينهما ؟ فنقـول : إن لوطـاً كان ثابتـاً على الإرشاد ، مكرراً عليهم النهي والوعيد ، فقالوا أولاً : ائتنا بعذاب الله ، ثم لما كثر منه ذلك ولم يسكت عنهم قالوا أخرجوا آل لوط(٣) ، ثم إن لوطاً لما يئس منهم طلب النصرة من الله ﴿قَالُ رَبُّ انصرني على القوم المفسدين، أي قال لوطرب أهلكهم وانصرني عليهم فإنهم سفهاء مفسدون لا يُرجى منهم صلاح وقد أغرقوا في الغيّ والفساد قال الرازي: واعلم أن نبياً من الأنبياء ما طلب هلاك قوم إلا إذا علم أن عدمهم خير من وجودهم كما قال نوح ﴿إِنْكَ إِنْ تَذْرُهُمْ يَضَلُوا عَبَادُكُ فَكَذَلْكُ لُوطُ لَمَّا رأى أنهم يفسدون في الحال ، ولا يرجى منهم صلاح في المآل طلب لهم العذاب('' ﴿ولما جاءتْ رسُلنَا إِبراهيـم بالبُشري المراد بالرسل هنا « الملائكـة » والبشرى هي تبشير ابراهيم بالولد ، أي لما جاءت الملائكة تبشر إبراهيم بغلام حليم ﴿قالـوا إِنَّا مهلكوا أهـل هذه القريـة ﴾ أي جئنا لنهلك قرية قوم لوط ﴿إِنَّ أهلهـا كانــوا ظالميـن﴾ أي لأنَّ أهلها ممعنون في الظلم والفساد ، طبيعتهم البغيُّ والعناد قال المفسرون : لما دعاً لوط على قومه ، استجاب الله دعاءه ، وأرسل ملائكته لإهلاكهم ، فمرُّوا بطريقهم على إبـراهيم أولاًّ فبشروه بغلام ٍ وذرية صالحة ، ثم أخبروه بما أرسلوا من أجله ، فجادلهم بشأن ابن أخيه لوط ﴿قـــال إِنَّ فيهـا لوطـأ﴾ أي كيف تهلكون أهل القرية وفيهم هذا النبي الصالح « لــوط» ؟ ﴿قالــوا نحـن أعلـمُ بمن فيها ﴾ أي نحن أعلم به وبمن فيها من المؤ منين قال الصاوي : وهذا بعد المجادلة التي تقدمت في سورة هود ﴿ يجادلنا في قوم لوط، حيث قال لهم : أتهلكون قريةً فيها ثلاثمائة مؤ من ؟ قالوا لا ، إلى أن

<sup>(</sup>١) نقلاً عن البحر المحيط ٧/ ١٤٩ . (٢) مختصر ابن كثير ٣/ ٣٥ . (٣) التفسير الكبير ٢٥/ ٥٩ . (٤) التفسير الكبير ٢٥/ ٥٩ .

لَنُنجِينَهُ وَأَهْلَهُ ۗ إِلَّا ٱمْرَأَتَهُ وَكَانَتْ مِنَ ٱلْغَنبِرِينَ ﴿ وَلَمَّا أَن جَآءَتْ رُسُلُنَا لُوطًا سِيٓ ءَبِهِمْ وَضَاقَ بِهِمْ ذَرْعًا وَقَالُواْ لَا تَحَفُّ وَلَا تَحْزَنَّ إِنَّا مُنَجُوكَ وَأَهْلَكَ إِلَّا أَمْرَأَ تَكَ كَانَتْ مِنَ ٱلْغَنبِرِينَ ﴿ إِنَّا مُنزِلُونَ عَلَىٰٓ أَهْلِ هَنذِهِ ٱلْقَرْيَةِ رِ جَزًا مِنَ ٱلسَّمَاءِ بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ ﴿ وَلَقَد تَرَكُنَامِنَهَا ءَايَةٌ بَيِّنَةً لِّقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴿ وَإِلَى مَذَينَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا فَقَالَ يَنقَوْمِ آعَبُدُواْ ٱللَّهَ وَٱرْجُواْ ٱلْيَوْمَ ٱلْآخِرَ وَلَا تَعْثَوْاْ فِي ٱلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ٢٠ فَكَذَّبُوهُ فَأَخَذَتُهُمُ ٱلرَّجْفَةُ فَأَصْبَحُواْ فِي دَارِهِمْ جَنْثِمِينَ ﴿ وَعَادًا وَتَمُودَاْ وَقَدْ تَبَيّنَ لَـكُمْ مِن مَسْكِنِهِ مِ وَزَيّنَ لَكُمُ ٱلشَّيطَانُ قال : أفرأيتم إن كان فيها مؤ من واحد ؟ قالوا لا فقال لهم ﴿ إِن فيهـا لوطــاً ﴾ فأجابوه بقولهم ﴿ نحـن أعلم بمن فيها ﴾ (١) ثم بشروه بإنجاء لوط والمؤ منين ﴿ لننجينُّ وأهله إلا امرأت كانت من الغابرين ﴾ أي سوف ننجيه مع أهله من العذاب ، إلا امرأته فستكون من الهالكين لأنها كانت تمالئهم على الكفر ، ثم ساروا من عنده فدخلوا على « لـوط» في صورة شبان حسان ﴿ولَّمَـا أن جاءت رسُلنــا لوطاً سيء بهــم وضاقَ بهم ذرعاً ﴾ أي ولما دخلوا على لوطحزن بسببهم ، وضاق صدره من مجيئهم لأنهم حسان الوجوه في صورة أضياف ، فخاف عليهم من قومه ، فأعلموه أنهم رسل ربه ﴿وقالوا لا تخسف ولا تحرن الله الله تخف علينا ولا تحزن بسببنا ، فلن يصل هؤ لاء المجرمون إلينا ﴿إنَّا منجوك وأهلُك إلا امرأتُكَ كانت من الغابرين في أي كانت من الهالكين الباقين في العذاب ﴿إنا منزلون على أهل هذه القرية رجزاً من السُّماء بما كانوا يفسقون ﴾ أي منزلون عليهم عذاباً من السماء بسبب فسقهم المستمر قال ابن كثير: وذلك أن جبريل عليه السلام اقتلع قراهم من قرار الأرض ، ثم رفعها الى عنان السهاء ثم قلبها عليهم ، وأرسل عليهم حجارة من سجيل منضود ، وجعل الله مكانها بحيرةً حبيثةً منتنة ، وجعلهم عبرةً الى يوم التناد ، وهم من أشد الناس عذاباً يوم المعاد(٢) ﴿ ولقد تركنا منها آيـةً بينـة ﴾ أي ولقد تركنا من هذه القرية علامةً بينةً واضحة ، هي آثار منازلهم الخربة ﴿لقـوم يعقلــون﴾ أي لقوم يتفكرون ويتدبـرون ويستعملون عقولهم في الاستبصار والاعتبار ، ثم أخبر تعالى عن قصة شعيب فقال ﴿وإِلَى مدين أَخَاهِم شعيباً ﴾ أي وأرسلنا الى قوم مدين أخاهم شعيباً ﴿فقـال يا قـوم اعبدوا اللـه وارجـوا اليـوم الآخِـر﴾ أي فقال لقومه ناصحاً ومذكراً : يا قوم وحّدوا الله وخافوا عقابه الشـديد في اليوم الآخـر ﴿ولا تعشــوا في الأرض ِ مفسدين ﴾ أي لا تسعوا بالإِفساد في الأرض بأنواع البغي والعدوان ﴿فكذبوه فأخذتهم الرجفة أى فكذبوا رسولهم شعيباً فأهلكهم الله برجفة عظيمة مدمرة زلزلت عليهم بلادهم ، وصيحة هائلة أخرجت القلوب من حناجرها ﴿فأصبحوا في دارهم جاثمين ﴾ أي فأصبحوا هلكي باركين على الركب ميتين ﴿وعاداً وثمود وقد تبيُّن لكم من مساكنهم﴾ أي وأهلكنا عاداً وثمود ، وقد ظهر لكم يا أهل مكة من منازلهم بالحجاز واليمن آيتنا في هلاكهم أفلا تعتبرون ؟ ﴿وزيَّــن لهـم الشيـطان أعمالهــم حاشية الصاوى ٣/ ٢٣٦ . (٢) نختصر ابن كثير ٣/ ٣٦ .

أَعْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ ٱلسَّبِيلِ وَكَانُواْ مُسْتَبْصِرِينَ ١٠٥ وَقَرُونَ وَفِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَلَقَدْ جَآءَهُم مُوسَى بِٱلْبَيِّنَاتِ فَأَسْتَكْبَرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا كَانُواْ سَلِيقِينَ ﴿ فَيَ لَا أَخَذَنَا بِذَنْبِهِ عَلَيْهُم مَّنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُم مَّنْ أَخَذَتُهُ ٱلصَّيْحَةُ وَمِنْهُم مَّنْ خَسَفْنَا بِهِ ٱلْأَرْضَ وَمِنْهُم مَّنْ أَغْرَقْنَا وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَكَكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ رَبِّي مَثَلُ ٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ أُولِيَآ ءَكُمُلِ ٱلْعَنكُبُوتِ ٱتَّخَذَتَ بَيْنَا وَ إِنَّ أَوْهَنَ ٱلْبُيُوتِ لَبَيْتُ ٱلْعَنَكُبُوتِ لَوْكَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَايَدْعُونَ مِن دُونِهِ عِن شَيْءٍ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ وَيَلْكَ اللَّهَ عَلَمُ مَايَدْعُونَ مِن دُونِهِ عِن شَيْءٍ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ وَيَلْكَ أي وحسَّن لهم الشيطان أعمالهم القبيحة من الكفر والمعاصي حتى رأوها حسنة ﴿فصدُّهـم عن السبـيل وكانوا مستبصرين أي فمنعهم عن طريق الحق ، وكانوا عقلاء متمكنين من النظر والاستدلال ، لكنهم لم يفعلوا تكبراً وعناداً ﴿وقارون وفرعـون وهـامـان﴾ أي وأهلكنـا كذلك الجبابـرة الظـالمين ، ﴿قارون﴾ صاحب الكنوز الكثيرة ﴿وفرعون﴾ صاحب الملك والسلطان ، ووزيره ﴿هامان﴾ الذي كان يُعينُه على الظلم والطغيان ﴿ولقد جاءهم موسى بالبينات﴾ أي ولقد جاءهم موسى بالحجج الباهرة ، والآيات الظاهرة ﴿فاستكبروا في الأرض﴾ أي فاستكبروا عن عبادة الله وطاعة رسوله ﴿وماكانسوا سابقين أي وما كانوا ليفلتوا من عذابنا قال الطبري: أي ما كانوا ليفوتونا بل كنا مقتدرين عليهم(١) ﴿ فَكُلَّا أَخْذَنَا بَذَنْبُهُ أَى فَكُلاًّ مِن هُو لاء المجرمين أهلكناه بسبب ذنبه وعاقبناه بجنايته قال ابن كثير: أي وكانت عقوبته بما يناسبه(٢) ﴿فمنهم من أرسلنا عليه حاصباً ﴾ أي ريحاً عاصفة مدمرة فيها حصباء «حجارة » كقوم لوط ﴿ومنهم من أخذت الصيحة ﴾ أي ومنهم من أخذته صيحة العذاب مع الرجفة كثمود ﴿ومنهم من خسفنا بـ الأرض﴾ أي خسفنا به وبأملاكه الأرض حتى غاب فيها كقارون وأصحابه ﴿ومنهم من أغرقنا﴾ أي أهلكناه بالغرق كقوم نوح وفرعون وجنده ﴿وماكان الله ليظلمهم أي وما كان الله ليعذبهم من غير ذنب فيكون لهم ظالمًا ﴿وَلَكُن كَانُوا أَنْفُسُم يَظْلُمُونَ ﴾ أي ولكن ظلموا أنفسهم فاستحقوا العذاب والدمار ، ثم ضرب تعالى مثلاً للمشركين في اتخاذهم آلهة من دون الله فقال ﴿مشلِّ الذين اتخــذوا من دونِ اللَّه أولياء كمثل العنكبوت اتخذت بيتــاً ﴾ أي مثل الذين اتخذوا من دون الله أصناماً يعبدونها في اعتادهم عليها ورجائهم نفعها كمثل العنكبوت في اتخاذها بيتاً لا يغني عنها في حر ولا برد ، ولا مطر ولا أذى قال القرطبي : هذا مثل ضربه الله سبحانه لمن اتخذ من دونه آلهة لا تنفعه ولا تضره ، كما أن بيت العنكبوت لا يقيها حراً ولا برداً (٣) ﴿ وإِن أوهن البيوت لبيتُ العنكبوت لـ كانـ وا يعلمون﴾ أي وإن أضعف البيوت لبيتُ العنكبوت لتفاهته وحقارته ، لو كانوا يعلمون أن هذا مثلهم ما عبدوها ﴿إِنَّ ٱللَّه يعلم ما يدعون من دونه من شيء ﴾ أي هو تعالى عالم بما عبدوه من دونه لا يخفي عليه ذلك ، وسيجازيهم على كفرهم ﴿وهـو العـزيز الحكيم ﴾ أي وهو جل وعلا العزيز في ملكه ، الحكيم في

<sup>(</sup>١) الطبري ٢٠/ ٩٦ . (٢) مختصر ابن كثير ٣/ ٣٧ . (٣) القرطبي ١٣/ ٣٤٥ نقلاً عن الفراء .

صنعه ﴿وتلك الأمشالُ نضربها للناس﴾ أي وتلك الأمثال نبينها للناس في القرآن لتقريبها الى أذهانهم ﴿وما يعقلها إلا العالمون الراسخون ، الذين يعقلون عن الله عز وجل مراده ﴿خلق الله السموات والأرض بالحق﴾ أي خلقها بالحق الثابت لا على وجه العبث واللعب ﴿إن في خلقها بذلك الشكل البديع ، والصنع المحكم لعلامة ودلالة لمصدقين بوجود الله ووحدانيته ﴿ أثلُ ما أوحي إليك من الكتاب أي اقرأ يا محمد هذا القرآن المجيد الذي أوحاه إليك ربك ، وتقرّب إليه بتلاوته وترداده ، لأن فيه محاسن الأداب ومكارم الأخلاق وأقسم الصلاة أي وأمتها بأركانها وشروطها وآدابها فإنها عهاد الدين ﴿إن الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر لي ينبغي ، وكان خاشعاً في صلاته ، متذكراً لعظمة ربه ، متدبراً لما يتلو ، نهته عن الفواحش المصلي كما ينبغي ، وكان خاشعاً في صلاته ، متذكراً لعظمة ربه ، متدبراً لما يتلو ، نهته عن الفواحش الملكي كما ينبغي ، وكان خاشعاً في صلاته ، متذكراً لعظمة ربه ، متدبراً لما يتلو ، نهته عن الفواحش والمنكرات ﴿ولذكر الله أكبر من كل شيء في الدنيا ، وهو أن تتذكر عظمته وجلاله ، وتذكره في صلاتك وفي بيعك وشرائك ، وفي أمور حياتك ولا تغفل عنه في جميع شؤونك (والله يعلم ما تصنعون أي يعلم جميع أعمالكم وأفعالكم فيجازيكم عليها أحسن المجازاة ، قال أبو العالية : إن الصلاة فيها ثلاث خصال : الإخلاص ، والخشية ، وذكر الله ؛ فالإخلاص يأمره بالمعروف ، والخشية تنهاه عن المنكر ، وذكر الله – القرآن – يأمره وينهاه فكل صلاة لا يكون فيها شيء من هذه الخلال فليست بصلة (۱) .

البَــُـلَاغــُــة: تضمنت الآيات وجوهاً من البيان والبديع نوجزها فيما يلي :

- ١ ـ التأكيد بعدة مؤكدات والاطناب بتكرار الفعل تهجيناً لعملهم القبيح وتوبيخاً ﴿إِنكم لتأتون الفاحشة . . أئنكم لتأتون الرجال الاية .
- ٢ ـ الاستهزاء والسخرية ﴿ائتنا بعذاب الله إن كنت من الصادقين ﴾ وجواب الشرط محذوف دل
   عليه السابق أي إن كنت صادقاً فائتنا به .
  - ٣ ـ التنكير لإفادة التهويل ﴿رجزاً من السهاء﴾ أي رجزاً عظياً هائلاً .
- عليم المفعول للعناية والاهتام ، والإجمال ثم التفصيل ﴿ فكلا أخذنا بذنبه ، فمنهم من أرسلنا
   عليه حاصباً ، ومنهم من أخذته الصيحة ﴾ الخ .

<sup>(</sup>۱) غنصر ابن کثیر ۳/ ۲۸ .

- \_ التشبيه التمثيلي ﴿مثل الذين اتخذوا من دون الله أولياء كمثل العنكبوت اتخذت بيتاً ﴾ شبّه الله الكافرين في عبادتهم للأصنام بالعنكبوت في بنائها بيتاً ضعيفاً واهياً يتهاوى من هبة نسيم أو من نفخة فم ، وسمى تمثيلياً لأن وجه الشبه صورة منتزعة من متعدد .
- ٦ ـ توافق الفواصل في الحرف الاخير وما فيه من جرس عذب بديع مثل (انصرني على القوم المفسدين . . إن أهلها كانوا ظالمين) ومثل (وإن أوهـن البيوت لبيت العنكبوت) ومثل (عبا كانوا يفسقون . . وآية بينة لقوم يعقلون) الخ وهو من خصائص القرآن .

قال الله تعالى : ﴿ولا تجادلوا أهـل الكتـاب إلا بالتـي هي أحســن . . . إلى . . وإن الله لمع المحسنين ﴾ . من آية (٤٦) إلى آية (٦٩) نهاية السورة الكريمة

المنكاسكية : لما بين تعالى ضلال من اتخذ أولياء من دون الله ، وضرب المثل ببيت العنكبوت ، أمر هنا بالتلطف في دعوة أهل الكتاب إلى الإيمان ، ثم ذكر البراهين القاطعة على صدق محمد وصحة القرآن ، وختم السورة الكريمة ببيان المانع من التوحيد وهو اغترار الناس بالحياة الدنيا الفانية ، وبين أن المشركين يوحدون الله وقت الشدة ، وينسونه وقت الرخاء .

اللغ بن في الغشاء : (بغتة في فجأة يقال : بَغَتَه إذا دهمه على حين غفلة ﴿يغشاهم ﴾ يجللهم ويغطيهم من فوقهم ، والغشاء : الغطاء ﴿لنبوئنهم و بواه : أنزله في المكان على وجه الإقامة ﴿غرفاً ﴾ منازل رفيعة عالية في الجنة ﴿يؤ فكون ﴾ يُصرفون عن الحق إلى الباطل ﴿يبسط ﴾ يوسع ﴿يقدر ﴾ يضيق ﴿مثوى ﴾ المكان الذي يقيم فيه الإنسان .

سَبَبُ النَّرُولِ: عن ابن عباس أن النبي على أمر المؤمنين بالهجرة حين آذاهم المشركون فقال لهم: اخرجوا إلى المدينة وهاجروا ، ولا تجاوروا الظلمة ، قالوا : ليس لنا بها دار ولا عقار ، ولا من يطعمنا ولا من يسقينا فنزلت ﴿وكأيِّن من دابة لا تحمل رزقها الله يرزقها وإياكم . . ﴾(١) الآية .

\* وَلَا تُجَدِلُوۤا أَهۡلَ ٱلۡكِتَنبِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِي أَحْسَنُ إِلَّا ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْهُ مُ وَقُولُوٓاْ ءَامَنَابِٱلَّذِي أُنزِلَ إِلَيْنَا وَأُنزِلَ

النفسي أبر : ﴿ولا تُجادلوا أهل الكتاب إلا بالتي هي أحسن ﴾ أي لا تدعو أهل الكتاب إلى الإسلام وتناقشوهم في أمر الدين إلا بالطريقة الحسنى كالدعاء إلى الله بآياته ، والتنبيه على حججه وبيناته ﴿ إلا الذين ظلموا منهم ﴾ أي إلا من كان ظالماً ، محارباً لكم ، مجاهداً في عداوتكم ، فجادلوهم بالغلظة

القرطبي ١٣/ ٣٦٠ .

إِلَيْكُمْ وَإِلَنهُ نَا وَإِلَنهُ كُمْ وَحِدٌ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴿ وَكَذَالِكَ أَنزَلْنَ ٓ إِلَيْكَ ٱلْكِتَابُ فَالَّذِينَ ءَا تَلِنَاهُمُ الْكَيْرُونَ وَإِلَنهُ الْكَيْرُونَ وَمَا كَمْ مُسْلِمُونَ وَهَا يَجْعَدُ بِعَا يَتِنَا ٓ إِلَّا ٱلْكَنْهِرُونَ ﴿ وَمَا كُنتَ نَتُلُواْ مِن الْكَنْمِ مُونَ مِنْ هَنَوُلاً مِن يُؤْمِنُ بِهِ مَا يَجْعَدُ بِعَا يَتِنَا ٓ إِلَّا ٱلْكَنْهِرُونَ ﴿ وَمَا كُنتَ نَتُلُواْ مِن الْكَنْمِ مُونَ مَا يَخُطُهُ وَبِيمِينِكُ فَي أَوْلًا مَن اللَّهُ مِلْكُونَ ﴿ وَمَا كُنتَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الل

والشدة قال الإمام الفخر : إن المشرك لما جاء بالمنكر الفظيع كان اللائق أن يجُادل بالأخشن ، ويُبالغ في توهين شبهه وتهجين مذهبه ، وأما أهل الكتاب فإنهم آمنوا بإنزال الكتب وإرسال الرسل إلا الاعتراف بالنبي عليه السلام ، فلمقابلة إحسانهم يجُادلون بالأحسن إلا الذين ظلموا منهم بإثبات الولـ للـ ، والقول بثالث ثلاثة فإنهم يجُادلون بالأخشن من تهجين مقالتهم ، وتبيين جهالتهم (١) ﴿ وقولوا آمنــا بالذي أنزل إلينا وأنزل إليكم، أي وقولوا لهم : آمنا بالقرآن الذي أنزل إلينا وبالتوراة والإنجيل التي أنزلت إليكم ، قال أبو هريرة : كان أهل الكتاب يقرءون التوراة بالعبرانية ويفسرونها بالعربية لأهل الإسلام ، فقال رسول الله ﷺ : لا تصدّقوا أهل الكتاب ولا تكذبوهم ، وقولوا آمنا بالـذي أنـزل إلينـا وأنـزل إليكم﴾(٢) ﴿وإلهنا وإلهكم واحدُّ ونحن له مسلمـون﴾ أي ربنا وربكم واحد لا شريك له في الألوهية ، ونحن لهمطيعون، مستسلمون لحكمه وأمره ﴿وكذلك أنزلنا إليك الكتاب ﴾ أي وكما أنزلنا الكتاب على من قبلك يا محمد أنزلناه عليك ﴿فالذين آتيناهم الكتاب يؤمنون به ﴾ أي فالذين أعطيناهم الكتاب كعبد الله ابن سلام وأمثاله ممن أسلم من اليهود والنصاري يؤ منون بالقرآن ﴿ ومن هؤلاء من يؤمن به ﴾ أي ومن أهل مكة من يؤ من بالقرآن كذلك ﴿وما يجحد بآياتنا إلا الكافرون﴾ أي وما يكذب بآياتنا وينكرها مع ظهورها وقيام الحجة عليها إلا المتوغلون في الكفر ، المصرّون على العناد قال قتادة : وإنما يكون الجحود بعـ د المعرفة (٣) ﴿ وما كنتَ تتلوا من قبلُـه من كتابٍ ولا تخُطـه بيمينك ﴾ أي وما كنتَ يا محمد تعرف القراءة ولا الكتابة قبل نزول هذا القرآن لأنك أميُّ قال ابن عباس : كان رسول الله ﷺ أمياً لا يقرأ شيئاً ولا يكتب(٤) ﴿إِذاً لارتاب المبطلون ﴾ أي لوكنت تقرأ أو تكتب إذاً لشك الكفار في القرآن وقالوا ؛ لعله التقطه من كتب الأوائل ونسبه إلى الله ، والآيةُ احتجاجٌ على أن القرآن من عند الله ، لأن النبي أميُّ وجاءهم بهذا الكتاب المعجز ، المتضمن لأخبار الأمم السابقة ، والأمور الغيبية ، وذلك أكبر برهان على صدقه على قال ابن كثير : المعنى قد لبثت في قومك يا محمد ـ من قبل أن تأتى بهذا القرآن ـ عمراً لا تقرأ كتاباً ، ولا تحسن الكتابة ، بل كل أحد من قومك يعرف أنك أمي لا تقرأ ولا تكتب ، وهكذا كان رسول الله على دائماً إلى يوم الدين لا يحسن الكتابة ، ولا يخط حرفاً ولا سطراً بيده ، بل كان له كتَّاب يكتبون له الوحي (٥) ﴿ بل هو آياتٌ بيناتٌ في صدور الذين أوتوا العلم، ﴿بل للإضراب أي ليس الأمركما حسب الظالمون والمبطلون بل هو آياتٌ واضحاتُ الإعجاز ، ساطعات الدلالة على أنها من عند الله ، محفوظة في صدور العلماء ، قال

<sup>(</sup>۱) التفسير الكبير ۲۰/ ۷۰ . (۲) أخرجه البخاري كذا في القرطبي ۱۳/ ۳۰۱ . (۳) الطبري ۲۱/ ۱ . (۱) نفس المرجع السابق والصفحة . (٥) مختصر ابن كثير ۲/ ٤٠ .

الْعِلْمُ وَمَا يَجْحَدُ بِعَايَلْتِنَا إِلَّا الظَّلِمُونَ ﴿ وَقَالُواْ لُولَا أَنزِلَ عَلَيْهِ اَيَتُ مِّن رَبِّهِ عَلَمْ إِنَّا الظَّلِمُونَ ﴿ وَقَالُواْ لُولَا أَنزِلَ عَلَيْهِ اَيَتُ مِّن رَبِّهِ عَلَمْ إِنَّا الْكَالَا عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ مَ الْكَالْفَ لَوْمَ اللَّهُ الْمَا الْكَالْفَ لَا عَلَيْهِ مَا اللَّهُ اللَّ

المفسرون : من خصائص القرآن العظيم أنَّ الله حفظه من التبديل والتغيير بطريقين : الأول : الحفظُ في السطور ، والثاني : الحفظُ في الصدور ، بخلاف غيره من الكتب فإنها مسطَّرة لديهـم غـير محفوظـة في صدورهم ولهذا دخلها التحريف ، وقد جاء في صفة هذه الأمة « أنا جيلُهم في صدورهم » وقال الحسن : أعطيت هذه الأمة الحفظ ، وكان من قبلها لا يقرءون كتابهم إلا نظراً ، فإذا أطبقوه لم يحفظما فيه إلا النبيُّون(١) ﴿ وَمَا يَجِحَدُ بَآيَاتُنَا إِلَّا الظَّالُونَ ﴾ أي وما يكذب بها إلا المتجاوزون الحد في الكفر والعنـاد ﴿ وقالوا لولا أُنزِل عليه آياتٌ من ربه ﴾ أي وقال كفار مكة : هلاًّ أُنزِل على محمد آيات خارقة من ربه تدل على صدقه مثل ناقة صالح ، وعصا موسى ، ومائدة عيسى !! ﴿قُـلُ إِنَّا الآيات عنـد الله﴾ أي قل لهم يا محمد : إنما أمر هذه الخوارق والمعجزات لله وليست بيدي ، إن شاء أرسلها ، وإن شاء منعها ،. وليس لأحدٍ دخلُّ فيها ﴿وَإِنَّمَا أَنَا نَذَيرٌ مَبِيِّنَ﴾ أي وإنما أنا منذر أخوفكم عذاب الله ، وليس من شأني أن آتـي بالآيات ﴿ أُولِم يَكْفِهِمْ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكَتَابَ يُتَلَّى عَلَيْهِم ﴾ ؟ الاستفهام للتوبيخ أي أولم يكف المشركين من الأيات هذا الكتاب المعجز الذي لا يزال يقرع أسهاعهم ؟ وكيف يطلبون آيةً والقرآن أعظم الأيات وأوضحها دلالة على صحة نبوتك ؟ قال ابن كثير : بيَّن تعالى كثرة جهلهم ، وسخافة عقلهم ، حيث طلبوا آياتٍ تدل على صدق محمد على ، وقد جاءهم بالكتاب العزيز الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ، الذي هو أعظم من كل معجزة ، إذ عجزت الفصحاء والبلغاء عن معارضته ، بل عن معارضة سورة منه ، أولم يكفهم أنا أنزلنا عليك هذا الكتاب العظيم وأنت رجل أمي لا تقرأ ولا تكتب ، وجئتهم بأخبار ما في الصحف الأولى(٢) ؟ ولهذا قال بعده ﴿ إِنَّ فِي ذلك لرحمـةً وذكرى لقوم يؤمنـون﴾ أي إن في إنزال هذا القرآن لنعمة عظيمة على العباد بإنقاذهم من الضلالة ، وتذكرة بليغة لقوم غرضهم الإيمان لا التعنت ﴿قُلْ كُفِّي بِاللَّهُ بِينِي وَبِينِكُم شَهِيداً﴾ أي قل لهم : كفي أن يكون الله جلُّ وعلا شاهداً على صدقي ، يشهد لي أني رسولُه ﴿يعلم ما في السمــوات والأرض﴾ أي لا تخفى عليه خافية من أمر العبــاد ، فلوكنتُ كاذباً عليه لانتقم مني ﴿والذينَ آمنوا بالباطل وكفروا بالله أُولئِك هم الخاسرُون﴾ أي والذين آمنوا بالأوثان وكفروا بالرحمين ، أولئك هم الكاملون في الخسران حيث اشتروا الكفر بالإيمان ﴿ويستعجلونـك بالعـذاب﴾ أي يستعجلك يا محمد المشركون بالعذاب يقولون ﴿أمطرُ علينا حجارة من السمـاء﴾ وهـو

 <sup>(</sup>١) القرطبي ١٣/ ٣٥٤ . (٢) مختصر ابن كثير ٣/ ٤١ .

وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ يَهُ يَعُمُ لِلْكَ فَالِ فَالْعَذَابِ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُحِيطَةٌ لِالْكَ فِرِينَ ﴿ يَهُ يَوْمَ يَغْشَلُهُمُ الْعَذَابُ مِن فَوْقِهِمْ وَمِن تَحْتِ أَرْجُلِهِمْ وَيَقُولُ ذُوقُواْ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ يَ يَعْبَادِى الَّذِينَ عَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلَحِتِ لَنَبَوِّئَهُمْ مِنَ فَاعْبُدُونِ ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَا يِقَةُ الْمَوْتِ ثُمَّ إِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴿ وَ وَالَّذِينَ عَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلَحِتِ لَنَبَوِئَنَهُم مِنَ فَاعْبُدُونِ ﴿ وَهُو اللَّهِ مِنَ عَامَنُواْ وَعَمِلُواْ وَعَلَى رَبِّمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴿ وَهُو السَّمِيعُ الْعَلِيمُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ وَالسَّمِيعُ الْعَلِيمُ وَيَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُو

استعجال على جهة التكذيب والاستهزاء ﴿ ولولا أجلُّ مسمَّى لجاءهم العذاب ﴾ أي لولا أن الله قدَّر لعذابهم وهلاكهم وقتاً محدوداً لجاءهم العذاب حين طلبـوه ﴿وليأتينُّهم بغتةً وهم لا يشعـرون﴾ أي وليأتينهم فجأةً وهم ساهون لاهـون لا يشعرون بوقت مجيئه ﴿يستعجلونـك بالعذاب وإن جهنم لمحيطـةُ بالـكافـرين﴾ تعجبٌ من قلة فطنتهم ومن تعنتهم وعنادهم والمعنى : كيف يستعجلون العذاب والحال أن جهنم محيطةً بهم يوم القيامة كإحاطة السوار بالمعصم ، لا مفرَّ لهم منها ؟ ثم ذكر كيفية إحاطة جهنم بهم فقال ﴿يوم يغشاهم العذاب من فوقهم ومن تحت أرجلهم أي يوم يجللهم العذاب و يحيط بهم من فوقهم ومن تحتهم ، ومن جميع جهاتهم ﴿ويقول دُوقوا ماكنتم تعملون﴾ أي ويقول الله عز وجل لهم : دوقوا جزاء ماكنتم تعملونه في الدنيا من الاستهزاء والإجرام ، وسيء الأعمال ، ثم لما بيَّن تعالى حال المكذبين الجاحدين ، أعقبه بذكر حال الأبرار المتقين فقال ﴿ يَا عَبَادِي الَّـذِينَ آمنُـوا إِنَّ أَرْضِي وَاسْعَـة ﴾ خطابُ تشريف للتحريض على الهجرة من دار الكفر إلى دار الإسلام أي يا من شرفكم الله بالعبودية له هاجر وا من مكة إن كنتم في ضيق من إظهار الإيمان فيها ، ولا تجاوروا الظلمة فأرضُ الله واسعة قال مقاتل : نزلت في ضعفاء مسلمي مكة (١) ﴿ فإياي فاعبدون ﴾ أي فخصوني بالعبادة ولا تعبدوا أحداً سواي ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَانْقَةُ الموتِ ثم إلينا ترجعون ﴾ أي أينا كنتم يدرككم الموتُ ، فكونوا دائماً وأبداً في طاعة الله ، وحيث أمرتم فهاجروا فإن الموت لا بدُّ منه ولا محيد عنه ، ثم إلى الله المرجع والمآب ﴿والذين آمنــوا وعملوا الصالحات﴾ أي جمعوا بين إخلاص العقيدة وإخلاص العمل ﴿لنبوتنَّهم من الجنة غُرفاً﴾ أي لننزلنَّهم أعالي الجنة ولنسكننهم منازل رفيعة فيها وتجري من تحتها الأنهار، أي تجري من تحت أشجارها وقصورها أنهار الجنة ﴿خالدين فيها ﴾ أي ماكثين فيها إلى غير نهاية لا يخرجون منها أبداً ﴿نعم أجرُ العاملين ﴾ أي نعمت تلك المساكن العالية في جناتِ النعيم أجراً للعاملين ﴿ الذين صبروا وعلى ربهم يتوكلون ﴾ هذا بيانٌ للعاملين أي هم الذين صبروا على تحمل المشاقّ من الهجرة والأذى في سبيل الله ، وعلى ربهم يعتمدون في جميع أمورهم قال في البحر : وهذان جمـاع الخيركله : الصبر ، وتفويض الأمر إليه تعالى(٢) ﴿وَكَأَيْنَ مِن دَابِـةٍ لا تحملُ رزقها﴾ أي كم من دابة ضعيفة لا تقدر على كسب رزقها ولكنَّ الله يرزقها مع ضعفها ﴿اللَّـه يرزقُهــا

<sup>(</sup>١) زاد المسير ٦/ ٢٨١ . (٢) البحر ٧/ ١٥٧ .

وَلَيْنِ سَأَلْتَهُمْ مَّنْ خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَأَنَّى يُؤْفَكُونَ ﴿ اللَّهُ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَهُ ﴿ إِنَّ اللّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ وَلَيْ سَأَلْتَهُم مَّنَ تَزَّلَ مِنَ السَّمَاءِ مَا عَلَيْ اللّهُ عَلَيْهِ وَلَيْ سَأَلْتَهُم مَّنَ تَزَّلُ مِنَ السَّمَاءِ مَا عَلَيْهِ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ عَلِيمٌ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

وإياكم، أي الله تعالى يرزقها كما يرزقكم ، وقد تكفل برزق جميع الخِلق ، فلا تخافوا الفقر إن هاجرتم ، فالرازق هو الله قال في التسهيل : والقصدُ بالآية التقوية لقلوب المؤ منين إذا خافوا الفقر والجوع في الهجرة من أوطانهم ، فكما يرزق الله الحيوانات الضعيفة كذلك يرزقكم إذا هاجرتم من بلدكم (١) ﴿وهو السميعُ العليم اي هو السميع لأقوالكم ، العليم بأحوالكم ، ثم عاد الحديث إلى توبيخ المشركين في عبادة غير الله فقال ﴿ ولئن سألتهم من خلق السمواتِ والأرضُ وسخُّر الشمس والقمر ليقولُنُّ الله ﴾ أي ولئن سألت المشركين من خلق العالم العلوي والسفلي وما فيهما من العجائب والغرائب؟ ومن ذلَّل الشمس والقمر وسخرهما لمصالح العباد يجريان بنظام دقيق؟ ليقولون : الله خالـق ذلك ﴿فَأَنَّـى يؤفَّـكُـونَ﴾ أي فكيف يُصرفون عن توحيده بعد إقرارهم بذلك ؟ ﴿اللهُ يبسط الرزق لمن يشاءُ من عباده ويقــدر له﴾ أي هو جلَّ وعلا الخالق وهو الرازق ، يوسّع الرزق لمن يشاء من عباده امتحاناً ، ويضيّق الرزق على من يشاء ابتلاءً ، ليظهر الشاكر والصابر ﴿إن الله بكل شيء عليم﴾ أي إنه تعالى واسع العلم يفعل ما تقتضيه الحكمة والمصلحة ﴿ولئن سألتهم من نزَّل من السماء ماءً فأحيا به الأرض من بعد موتهـا ليقولُنَّ الله ﴾ توبيخٌ آخر وإقامة حجة أخرى عليهم أي ولئن سألت المشركين من الذي أنزل المطـر من السهاء فأخـرج به أنـواع الزروع والثمار بعد جدب الأرض ويبسها ؟ ليقولون : الله فاعلُ ذلك ﴿قُلُ الْحُمْدُ لِلَّهُ بِلُ أَكْثُـرُهُـمُ لَا يعقلون﴾ أي قل يا محمد : حمداً لله على ظهور الحجة ، بل أكثرهم لا يعقلون ، حيث يقرون بأن الله هو الخالـق الرازق ويعبدون غيره ﴿وما هذه الحياةُ الدنيـا إلا لهوُّ ولعـبُ ﴾ أي وما الحياة في هذه الدنيا إلا غرور ينقضي سريعاً ويزول ، كما يلعب الصبيان ساعة ثم يتفرقون ﴿وإن الدار الآخرة لهي الحيوان﴾ أي وإن الآخرة لهي دار الحياة الحقيقية التي لا موت فيها ولا تنغيص ﴿ لُو كَانُـوا يَعْلُمُونَ ﴾ أي لوكان عندهم علم لم يُؤْثروا دار الفناء على دار البقاء ، لأن الدنيا حقيرة لا تزن عند الله جناح بعوضة(٢) ، ولقد أحسن من قال :

تأملُ في الوجود بعين فكر ترى الدنيا الدنيَّة كالخيال ومَن فيها جميعاً سوف يفنى ويبقى وجه ربك ذو الجلال فياذا ركبوا في الفُلك دعوا الله مخلصين له الدين إقامة حجة ثالثة على المشركين في دعائهم الله عند

<sup>(</sup>١) التسهيل ٣/ ١١٩ . (٢) في الحديث الشريف ( لوكانت الدنيا تعدل عند الله جناح بعوضة ما سقى منها كافراً جرعة ماء ) .

الدِّينَ فَلَمَّا نَجَّنَهُمْ إِلَى الْبَرِ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ ﴿ لِيَكْفُرُواْ بِمَا ءَاتَبْنَكُهُمْ وَلِيَتَمَتَّعُواً فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴿ وَمَا اللَّهِ مِنَ عَلَمُونَ ﴿ وَلِمِ اللَّهِ مِنَا اللَّهِ مِنَ عَلَمُ وَاللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَمْ اللَّهُ لَمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَمْ اللَّهُ لَمْ اللَّهُ لَمْ اللَّهُ لَا اللَّهُ لَمْ اللَّهُ لَمْ اللَّهُ لَمْ اللَّهُ لَمْ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ لَمْ اللَّهُ لَمْ اللَّهُ لَمْ اللَّهُ لَمْ اللَّهُ لَمْ اللَّهُ لَكُولُولُ اللَّهُ لَمْ اللَّهُ لَا اللَّهُ لَمْ عَلَى اللَّهُ لَمْ عَلَى اللَّهُ لَمْ عَلَى اللَّهُ لَمْ اللَّهُ لَمْ عَلَى اللَّهُ لَمْ عَلَى اللَّهُ لَمْ عَلَى اللَّهُ لَمْ عَلَا اللَّهُ لَمْ عَلَى اللَّهُ لَمْ عَلَا اللَّهُ لَمْ عَلَى اللَّهُ لَمْ عَلَا اللَّهُ لَمْ عَلَا اللَّهُ لَمْ عَلَّا اللَّهُ لَمْ عَلَا اللَّهُ لَمْ عَلَا اللَّهُ لَمْ عَلَا اللَّهُ لَلْكُولِ اللَّهُ لَمُ عَلَا اللَّهُ لَمْ اللَّهُ لَمْ اللَّهُ لَمْ عَلَا لَا لَا لَكُولُولُ اللَّهُ لَلْمُ اللَّهُ لَلْمُ اللَّهُ لَلْمُ لَا اللَّهُ لَلْمُ الللَّهُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ لَلْمُ اللَّهُ لَلْكُولُولُولُولُولُ اللَّهُ لَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ لَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ لَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ

الشدائد، ثم يشركون به في حال الرخاء والمعنى إذا ركبوا في السفن وخافوا الغرق دعوا الله مخلصين له الدعاء، لعلمهم أنه لا يكشف الشدائد عنهم إلا هو ، وفي لفظ مخلصين ضرب من التهكم فلها نجاهم الدعاء، لعلمهم أنه لا يكشف الشدائد عنهم إلا هو البحر ، ونجاهم إلى جانب البر إذا هم يعودون إلى كفرهم وإشراكهم ، ناسين ربهم الذي أنقذهم من الشدائد والأهوال وليكفروا بما أتيناهم وليتمتعوا فسوف يعلمون) أمر على وجه التهديد أي فليكفروا بما أعطيناهم من نعمة الإنجاء من البحر ، وليتمتعوا في هذه الحياة الدنيا بباقي أعهارهم ، فسوف يعلمون عاقبة أمرهم وأولم يروا أنّا جعلنا حرماً آمناً ويتخطف الناس من حولهم كي أولم ير هؤ لاء الكفار ، رؤ ية تفكر واعتبار ، أنا جعلنا بلدهم «مكة» ويتخطف الناس من حولهم كي أولم ير هؤ لاء الكفار ، رؤ ية تفكر واعتبار ، أنا جعلنا بلدهم «مكة» الضحاك : فويتخطف الناس من حولهم كي يقتل بعضهم بعضاً ، ويسبي بعضهم بعضاً (أو أفبالباطل يؤمنون وبتغمة الله يكفرون كي أفبالباطل يؤمنون وبنعمة الله يكفرون كي أو أفبالباطل يؤمنون وبنعمة الله يكفرون كي أو كذب بالحق لما جاءه أي لا أحد أظلم ممن عبد غير الله وكذب بالحق لما جاءه أي اليس في جهنم مأوى وموضع إقامة للكافرين بايات أظلم ممن افترى على الله كذباً أو كذب بالحق لما بعاءه أي اليس في جهنم مأوى وموضع إقامة للكافرين بايات حين جاءه وأليس في جهنم مأوى والذين جاهدوا النفس والشيطان حين جاءه وأليس و الكفرة أعداء الدين ابتغاء مرضاتنا لنهدينهم طريق السير إلينا فوإن الله لمع المحسنين أي مع والموى والكفرة أعداء الدين ابتغاء مرضاتنا لنهدينهم طريق السير إلينا فوإن الله لمع المحسنين أي مع المؤمن بالنصر والعون .

البَــُكُعُــُة : تضمنت الآيات وجوهاً من البيان والبديع نوجزها فيما يلي :

- ١ \_ التحضيض ﴿ لُولًا أُنزِلُ عَلَيْهِ آيَاتٌ مِن رَبُّهُ .
  - ٢ ـ الطباق ﴿ آمنوا بالباطل وكفروا بالله ﴾ .
- ٣ ـ إفادة القصر ﴿أُولئكُ هُمُ الْخَاسُـرُونَ﴾ أي لا غيرهم .
- ٤ ـ الإطناب بذكر العذاب مرات ٍ للتشنيع على المشركين ﴿ ويستعجلونك بالعذاب ولـولا أجـل

<sup>(</sup>١) القرطبي ٣٦٣/١٣ .

- مسمى ﴿ يستعجلونك بالعذاب وإن جهنم ﴾ ﴿ يوم يغشاهم العذاب ﴾ الخ .
  - الإضافة للتشريف والتكريم ﴿ يا عبادي الذين آمنوا ﴾ .
- ٦ ـ الطباق ﴿ يبسط الرزق . . ويقدر ﴾ ومثله ﴿ أفبالباطل يؤ منون وبنعمة الله يكفرون ﴾ .
  - ٧ ـ المجاز العقلي ﴿ حرماً آمناً ﴾ أي آمناً أهله .
- ٨ ـ التشبيه البليغ ﴿ وما هذه الحياة الدنيا إلا لهو ولعب ﴾ أي كاللهو وكاللعب حذفت أداة التشبيه ووجه الشبه فأصبح بليغاً على حد قولهم : « زيد أسد » .
- ٩ ـ الإيجاز بحذف جواب الشرط لدلالة السياق عليه ﴿لوكانوا يعلمون لما أي لوكانوا يعلمون لما آثروا الدنيا على الأخرة ، ولا الفانية على الباقية .
- 1. مراعاة الفواصل لما لها من وقع عظيم على السمع يزيد الكلام رونقاً وجمالاً مثل ﴿أفبالباطل يؤمنون وبنعمة الله يكفرون﴾ ﴿إذا هم يشركون﴾ النخ .

« تم بعونه تعالى تفسير سورة العنكبوت »

\* \* \*



## بين يُدُعِ السُّورَة

التي تعالج قضايا العقيدة الإسلامية
 السور المكية ، التي تعالج قضايا العقيدة الإسلامية
 إطارها العام وميدانها الفسيح « الإيمان بالوحدانية ، وبالرسالة ، وبالبعث والجزاء » .

\* ابتدأت السورة الكريمة بالتنبؤ عن حدث غيبي هام ، أخبر عنه القرآن الكريم قبل حدوثه ، ألا وهو انتصار الروم على الفرس في الحرب التي ستقع قريباً بينهما ، وقد حدث كما أخبر عنه القرآن ، وبذلك تحققت النبوءة ، وذلك من أظهر الدلائل على صدق محمد في خيا جاء به من الوحي ، ومن أعظم معجزات القرآن .

\* ثم تحدثت السورة عن حقيقة المعركة بين حزب الرحمن ، وحزب الشيطان ، وأنها معركة قديمة قدم هذه الحياة ، فالحرب لا تهدأ ما دام هناك حق وباطل ، وخير وشر ، وما دام الشيطان يحشد أعوانه وأنصاره لإطفاء نور الله ، ومحاربة دعوة الرسل الكرام ، وقد ساقت الآيات دلائل وشواهد على انتصار الحق على الباطل ، في شتّى العصور والدهور ، وتلك هي سنة الله ولن تجد لسنة الله تبديلاً .

\* ثم تناولت السورة الحديث عن الساعة والقيامة ، وعن المصير المشئوم لأهل الكفر والضلال في ذلك اليوم العصيب ، حيث يكون المؤ منون في روضات يُحبرون ، ويكون المجرمون في العذاب محضرين ، وتلك نهاية المطاف للأبرار والفجار ، والعاقبة المؤكدة للمحسنين والمجرمين .

\* وتناولت السورة بعد ذلك بعض المشاهد الكونية ، والدلائل الغيبية ، الناطقة بقدرة الله ووحدانيته لإقامة البرهان على عظمة الواحد الديان ، الذي تخضع له الرقاب ، وتعنو له الوجوه ، وضربت بعض الأمثلة للتفريق والتمييز بين من يعبد الرحمن ، وبين من يعبد الأوثان .

\* وختمت السورة بالحديث عن كفار قريش ، إذ لم تنفعهم الآيات والنُّذر ومهما رأوا من الآيات الباهرة ، والبراهين الساطعة ، لا يعتبرون ولا يتعظون ، لأنهم كالموتى لا يسمعون ولا يبصرون ، وكلُّ ذلك بقصد التسلية لرسول الله على عما يلقاه من أذى المشركين ، والصبر حتى يأتى النصر .

التيبِميَة: سميت «سورة الروم» لذكر تلك المعجزة الباهرة، التي تدل على صدق أنباء

القرآن العظيم ﴿ المّ \* غلبت الروم في أدنى الأرض وهم من بعد غلبهم سيغلبون في بضع سنين ﴾ وتلك هي بعض معجزات القرآن .

قال الله تعالى : ﴿ آلَــم . غلبت الروم في أدنــى الأرض. . إلى . . وكذلك تُخرجون ﴾ من آية (١) إلى نهاية آية (١٩) .

اللغيب : ﴿يُغلبون﴾ يهزمون ويُقهرون ﴿أثاروا الأرض﴾ حرثوها وقلبوها للزراعة ﴿السُّوءى﴾ تأنيث الأسوء وهو الأقبح كها أن الحُسنى تأنيث الأحسن ، والسُّوءى : العقوبة المتناهية في السوء ﴿يُحبرون ﴾ يُسرون يقال : حبره إذا سرَّه سروراً تهلَّل له وجهه وظهر عليه أثره قال الجوهري : الحبور : السرور ، ويحبرون : يُنعمون ويُسرون ﴿عشياً ﴾ العشي : من صلاة المغرب إلى العتمة ﴿تُظهرون ﴾ تدخلون وقت الظهيرة .

الَـهَ ﴿ عُلِبَتِ ٱلرُّومُ ﴿ فَ أَدْنَى ٱلْأَرْضِ وَهُم مِنْ بَعْدِ عَلَيْهِمْ سَيَغْلِبُونَ ﴿ فِي بِضْعِ سِنِينَ لِلَّهِ ٱلْأَمْرُ مِن قَبْلُ وَمِنْ بَعْدُ وَيَوْمَبِدِ يَفْرَحُ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ فَيَ

النفسِكِينِ : ﴿ السَّمِ ﴾ الحروف المقطعة للتنبيه على إعجاز القرآن ( ) ﴿ غلبت السروم في أدنى الأرض﴾ أي هُزم جيش الروم في أقرب أرضهم إلى فارس ﴿وهم من بعد غلبهم سيغلبون﴾ أي وهم من بعد انهزامهم وغلبة فارس لهم سيغلبون الفرس وينتصرون عليهم ﴿في بضع سنين﴾ أي في فترة لا تتجاوز بضعة أعوام، والبضع: ما بين الثلاث إلى التسع قال المفسرون: كان بين فارس والروم حربُ، فغلبت فارس الروم، فبلغ ذلك رسول الله ﷺ وأصحابه فشقٌّ ذلك عليهم، وفرح المشركون بذلك لأن أهل فارس كانوا مجوساً ولم يكن لهم كتاب ، والرومُ أصحاب كتاب فقال المشركون لأصحاب رسول الله على إنكم أهل كتاب ، والروم أهل كتاب ، ونحن أميون ، وقد ظهر إخواننا من أهل فارس على إخوانكم من الروم ، فلنظهر نَّ عليكم فقال أبو بكر: لا يقرُّ الله أعينكم فأنزل الله ﴿وهم من بعد غلبهم سيغلبون في بضع سنين ﴾ وقد التقى الجيشان في السنة السابعة من الحرب ، وغلبت الرومُ فارس وهزمتهم ، وفرح المسلمون بذلك قال أبو السعود : وهذه الآياتُ من البينات الباهرة ، الشاهدة بصحة النبوة ، وكون القرآن من عند الله عز وجل حيث أخبر عن الغيب الذي لا يعلمه إلا العليم الخبير ، ووقع كما أخبر(٢) ، وقال البيضاوي : والآية من دلائل النبوة لأنها إخبارٌ عن الغيب(٣) ﴿لله الأمر من قبـل ومن بعــد﴾ أي للُّه عز وجل الأمر أولاً وآخراً ، من قبل الغلبة ومن بعد الغلبة ، فكل ذلك بأمر الله وإرادته ، ليس شيء منهما إلا بقضائه قال (1) انظر ما كتبناه حول الحروف المقطعة في أول سورة البقرة من كتابنا هذا . (٢) أبو السعود ٤/ ١٧٦ . (٣) البيضاوي ٢/ ١٠٣ .

(ع) زاد المسير ٦/ ٢٨٨ .

بنصر الله ﴾ أي ويوم يهزم الروم الفرس ويتغلبون عليهم ، ويحل ما وعده الله من غلبتهم يفرح المؤ منون منصر الله لأهل الكتاب على المجوس ، لأن أهل الكتاب أقرب إلى المؤ منين من المجوس ، وقد صادف ذلك اليوم يوم غزوة بدر قال ابن عباس : كان يوم بدر هزيمة عبدة الأوثان ، وعبدة النيران ﴿ينصــر من يشاء وهو العزيز الرحيم، أي ينصر من يشاء من عباده ، وهو العزيز بانتقامه من أعدائه ، الـرحيمُ بأوليائه وأحبابه ﴿وعْد الله لا يخلف الله وعده ﴾ أي ذلك وعد مؤكد وعد الله به فلا يمكن أن يتخلف ، لأن وعده حق وكلامه صدق ﴿ولكنَّ أكثـر النـاس لا يعلمـون﴾ أي لا يعلمون ذلك لجهلهم وعدم تفكرهم ﴿يعلمون ظاهراً من الحياة الدنيا﴾ أي يعلمون أمور الدنيا ومصالحها وما يحتاجون إليه فيها من أمور الحياة كالزراعة والتجارة والبناء ونحو ذلك قال ابن عباس : يعلمون أمر معايشهم متى يزرعون ، ومتى يحصدون ، وكيف يغرسون ، وكيف يبنون(١١) ﴿وهـم عــن الآخـرة هم غافلـون﴾ أي وهم عميُّ عن أمر الآخرة ، ساهون غافلون عن التفكر فيها والعمل لها قال الإمام الفخر : ومعنى الآية أن علمهم منحصرٌ في الدنيا ، وهم مع ذلك لا يعلمون الدنيا كها هي وإنما يعلمون ظاهرها ، وهي ملاذها وملاعبها ، ولا يعلمون باطنها وهي مضارُّها ومتاعبها ، ويعلمون وجودها الظاهر ولا يعلمون فناءها وهم عن الآخرة غافلون(٢) ، ولعل في التعبير بقوله ﴿ظاهراً﴾ إِشارة الى أنهم عرفوا القشور ، ولم يعرفوا اللباب فكأن علومهم إنما هي علوم البهائم ﴿أُولُم يَتَفَكُرُوا فِي أَنْفُسُهُم مَا خَلْقَ اللَّهُ السموات والأرض وما بينهما إلا بالحق وأجل مسمَّى ﴾ أي أولم يتفكروا بعقولهم فيعلموا أن الله العظيم الجليل ما خلق السموات والأرض عبثاً ، وإنما خلقهما بالحكمة البالغة لإقامة الحق لوقت ينتهيان إليه وهو يوم القيامة ؟ قال القرطبي : وفي هذا تنبيه على الفناء ، وعلى أن لكل مخلوق ٍ أجلاً ، وعلى ثواب المحسن وعقاب المسيء٣٠ ﴿وَإِنَّ كَثَيْسِراً مِن النَّاسِ بلقاء ربهم لكافسرون﴾ أي وأكثر الناس منكرون جاحدون للبعث والجزاء ﴿ أُولِـم يسيــروا فِي الأرضِ فِينظــروا كيــف كان عاقبــةُ الذيــن من قبلهــم﴾ أي أولم يسافــروا فينظــروا مصارع الأمم قبلهم كيف أهلكوا بتكذيبهم رسلهم فيعتبروا!! ﴿كَانُـوا أَشُـدُّ مِنْهُـم قَـوة﴾ أي كانوا أقوى منهم أجساداً ، وأكثر أموالاً وأولاداً ﴿وأثاروا الأرض وعمسروها أكثر ممّـا عمروهـا﴾ أي وحرثوا الأرضَ للزراعة ، وحفروها لاستخراج المعادن ، وعمروها بالأبنية المشيدة ، والصناعات الفريدة أكثر مما

<sup>(</sup>١) القرطبي ٧/١٤ . (٢) التفسير الكبير ٢٥/ ٩٧ . (٣) القرطبي ١/٩ .

أَكْثَرَ مِمَّا عَمُرُوهَا وَجَآءَ ثُهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَاتِ فَمَاكَانَ اللهُ لِيظَلِمُهُمْ وَلَكِن كَانُواْ أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ مُعَالَمُواْ اللّهُ وَكَانُواْ إِمَا يَشْتَهْ وَكَانُواْ إِمَا يَشْتَهْ وَكَانُواْ إِمَا يَشْتَهْ وَكَانُواْ إِمَا يَشْتَهْ وَكَانُواْ أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ مَا اللّهُ عَلَيْهُ وَكَانُواْ إِمْ اللّهُ يَعْدُهُ وَمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَكَانُواْ إِمْ اللّهُ مَعْمَونَ اللّهُ وَكَانُواْ وَعَلَيْهُ اللّهُ وَكَانُواْ إِمْ اللّهُ كَانُواْ إِمْ اللّهُ عَلَيْهُ وَكَانُوا إِمْ اللّهُ وَكَانُواْ إِمْ اللّهُ وَكَانُواْ إِمْ اللّهُ وَكَانُواْ وَعَمِلُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ فَهُمْ فِي رَوْضَةٍ كَانُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ فَهُمْ فِي رَوْضَةٍ كَانُواْ وَهُمْ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الل

عمرها هؤ لاء قال البيضاوي : وفي الآية تهكم بأهل مكة من حيث إنهم مغترون بالدنيا ، مفتخرون بها ، وهم أضعف حالاً فيها ، إذ مدار أمرها على السعة في البلاد ، والتسلط على العباد ، والتصرف في أقطار الأرض بأنواع العمارة ، وهم ضعفاء ملجئون الى دار لا نفع فيها (١) ﴿ وجاءتهم رسلهم بالبيّنات ﴾ أي وجاءتهم الرسل بالمعجزات الواضحات والآيات البينات فكذبوهم ﴿فصاكان الله ليظلمهم أي فما كان الله ليهلكهم بغير جُرم ﴿ولكن كانوا أنفسهم يظلمون ﴾ أي ولكن ظلموا أنفسهم بالكفر والتكذيب فاستحقوا الهلاك والدمار ﴿ ثم كان عاقبة الذين أساء واالسُّوأى ﴾ أي ثم كان عاقبة المجرمين العقوبة التي هي أسوأ العقوبات وهي نار جهنم ﴿أَن كذَّبُوا بِآيات اللَّهِ وكانُوا بِهَا يستهزئون ﴾ أي لأجل أنهم كذبوا بآياتنا المنزلة على رسلنا واستهزءوا بها ﴿اللَّهُ يَبُّدا الخلُّق ثم يعيده ﴾ أي الله جل وعلا بقدرته ينشىء خلق الناس ثم يعيد خلقهم بعد موتهم ﴿ثم إليه تُرجعون ﴾ أي ثم إليه مرجعكم للحساب والجزاء ﴿ويسوم تقوم السَّاعةُ يبلس المجرمسون﴾ أي ويوم تقوم القيامة ويُحْشر الناس للحساب يسكت المجرمون وتنقطع حجتهم ، فلا يستطيعون أن ينبسوا ببنت شفة قال ابن عباس : ﴿يبلس المجرمون﴾ يياس المجرمون ، وقال مجاهد : يفتضح المجرمون قال القرطبي : والمعروف في اللغة : أبلس الرجل إذا سكت وانقطعت حجته (٢) ﴿ ولم يكن لهم من شركائهم شفعاء ﴾ أي ولم يكن لهم من الأصنام التي عبدوها شفعاء يشفعون لهم ﴿وكانوا بشركائهم كافرين ﴾ أي تبرءوا منها وتبرأت منهم ﴿ويوم تـقوم الساعـة يومتـنَّ يتفرقـون﴾ كرر لفظ قيام الساعة للتهويل والتخويف لأن قيام الساعة أمر هائل أي ويوم تقوم القيامة يومئذٍ يتفرق المؤ منون والكافرون ، ويصبحون فريقين : فريقٌ في الجنة ، وفريقٌ في السعير ، ولهذا قال ﴿فأمــا الذيـن آمنــوا وعملـــوا الصالحــات﴾ أي فأما المؤ منون المتقون الذين جمعوا بين الإيمان والعمـل الصالـح ﴿فهـم فـي روضـةٍ يُحـبرون﴾ أي فهـم في رياض الجنـة يُسرون وينعمون ﴿وأما الذين كفروا وكذبوا بآياتنا ولقاء الآخرة ﴾ أي وأما الذين جحدوا بالقرآن وكذبوا بالبعث بعد الموت ﴿ فأولئك في العنداب محضرون ﴾ أي فأولئك في عدّاب جهنم مقيمون على الدوام ﴿ فسبحان الله حين تمسون وحين تصبحون كا أي سبحوا الله ونزّهوه عما لا يليق به من صفات النقص ، حين تدخلون

<sup>(</sup>١) البيضاوي ٢/ ١٠٠٠ (٢) القرطبي ١٠/١٤ .

ٱللَّهِ حِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُصْبِحُونَ ﴿ وَلَهُ ٱلْحَمْدُفِى ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَعَشِيَّا وَحِينَ تُظْهِرُونَ ﴿ اللَّهِ حِينَ تُمُسُونَ وَحِينَ تُطْهِرُونَ ﴿ يُخْرِجُ الْحَيْ وَيُخْرِجُ الْمُيَّتِ مِنَ الْحَيِّ وَيُحْرِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ۚ وَكَذَالِكَ تُحْرَجُونَ ﴿ وَاللَّهِ عَلَى مِنَ الْحَيِّ وَيُحْرِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ۚ وَكَذَالِكَ تُحْرَجُونَ ﴿ وَاللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّ

في المساء ، وحين تدخلون في الصباح ﴿ وله الحمد في السموات والأرض وعشياً وحين تُظهرون ﴾ أي وهو جل وعلا المحمود في السموات والأرض قال ابن عباس : يحمده أهل السموات وأهل الأرض ويُصلون له (۱) ، قال المفسرون : ﴿ وله الحمد في السموات والأرض جملة اعتراضية وأصل الكلام : ﴿ فسبحان الله حين تُمسون وحين تصبحون \* وعشياً وحين تُظهرون ﴾ والحكمة في ذلك الإشارة الى أن التوفيق للعبادة نعمة ينبغي أن يحمد عليها ، والعشي : من صلاة المغرب الى العتمة ، ﴿ وتظهرون ﴾ أي تدخلون وقت الظهر ﴿ يُحْرِج الحي من الميت ، ويُحْرِج الميت من الحي ﴾ أي يخرج المؤ من من الكافر ، والكافر من المؤ من ، والنبات من الحب ، والحب من النبات ، والحيوان من النطفة ، والنطفة من الحيوان ﴿ ويُحْرِج الله النبات من الأرض بعد موتها ﴾ أي ويحيي الأرض بالنبات بعد يبسها وجدبها ﴿ وكذلك تُحْرِجون ﴾ أي خيرج الله النبات من الأرض كذلك يخرجكم من قبوركم للبعث يوم القيامة ، قال القرطبي : بيّن تعالى كما يخرج الله النبات من الأرض بإخراج النبات بعد همودها كذلك يحييكم بالبعث (۱) .

البَــُكُاغُــُة : تضمنت الآيات الكريمة وجوهاً من البيان والبديع نوجزها فيما يلي :

- ١ ــ الطباق بين ﴿غُلبت . . ويَغْلبون﴾ وبين ﴿قبل . . وبعد﴾ .
- ٧ ـ طباق السلب ﴿لا يعلمون . . يعلمون ظاهراً من الحياة الدنيا﴾ .
- ٣ ـ صيغة المبالغة ﴿وهو العزيز الرحيم﴾ أي المبالغ في العزة ، والمبالغ في الرحمة .
- على الضمير لإفادة الحصر ﴿ وهم عن الآخرة هم غافلون ﴾ ووردوها اسمية للدلالة على استمرار غفلتهم ودوامها .
  - الإنكار والتوبيخ ﴿أولم يسيروا في الأرض فينظروا ﴾ الآية .
    - ٦ ـ جناس الاشتقاق ﴿أساءوا السُّوءي﴾ .
  - ٧ ـ الطباق بين ﴿يبدىء . . ويعيد ﴾ وبين ﴿تُمُسون . . وتصبحون﴾ .
- ٨ ـ المقابلة بين حال السعداءوالأشقياء ﴿فأما الـذين آمنـوا وعملـوا الصالحـات فهـم في روضـة يُحبرون. وأما الذين كفروا وكذبوا بآياتنا ولقاء الآخرة فأولئك في العذاب محضرون.
- ٩ ـ الاستعارة اللطيفة ﴿يخرج الحيَّ من الميّت﴾ استعار الحيَّ للمؤمن ، والميت للكافر ، وهـي
   استعارة في غاية الحسن والإيداع والجمال .

<sup>(</sup>١) زاد المسير ٦/ ٢٩٤ . (٢) القرطبي ١٦/١٤ .

١٠ مراعاة الفواصل في الحرف الأخير لما له من أجمل الوقع على السمع مثل ﴿ثم إليه ترجعون﴾
 ﴿في روضة يجبرون﴾ ﴿في العذاب محضرون﴾

لطيفَ : قال الزنخشري : دلَّ قوله تعالى ﴿يعلمون ظاهراً من الحياة الدنيا﴾ على أن للدنيا ظاهراً وباطناً ، فظاهرها ما يعرفه الجهال من التمتع بزخارفها ، والتنعم بملاذها ، وباطنها وحقيقتها أنها معبرٌ للآخرة ، يتزود منها إليها بالطاعة والأعمال الصالحة(١٠) . ولقد أحسن من قال :

أبنيً إِن من الرجال بهيمةً في صورة الرجل السميع المبصر فطين بكل مصيبة في ماله فيأذا أُصيب بدينه لم يشعر

قال الله تعالى : ﴿وَمِن آيَاتُهُ أَنْ خَلَقَكُمْ مِنْ تَرَابِ . . إلى . . سبحانه وتعالى عما يُشركون ﴾ . . من آية (٢٠) إلى نهاية آية (٤٠)

المنكاسك : لما ذكر تعالى أحوال الناس في الآخرة ، وقدرته على البدء والإعادة ، ذكر هنا الأدلة على الربوبية والوحدانية ، في خلق البشر ، واختلاف الألسنة والصور ، وإحياء الأرض بالمطر ، وفي قيام الناس ومنامهم ، ثم ضرب الأمثال للمشركين في عبادتهم لغير الله مع أنه وحده الخالق الرازق .

اللغ بنتشرون تتصرفون في اللغ بن ﴿ آياته ﴾ جمع آية وهي العلامة على الربوبية والوحدانية ﴿ تنتشرون ﴾ تتصرفون في شؤون معايشكم ﴿ لتسكنوا إليها ﴾ لتميلوا إليها وتألفوها ﴿ قانتون ﴾ مطيعون منقادون لإرادت ه ﴿ المشل الأعلى ﴾ الوصف الأعلى في الكمال والجلال ﴿ القيم ﴾ المستقيم الذي لا عوج فيه ﴿ منيبين ﴾ الإنابة : الرجوع بالتوبة والإخلاص .

وَمِنْ ءَا يَكْتِهِ ۚ أَنْ خَلَقَكُمْ مِن تُرَابٍ ثُمَّ إِذَآ أَنْتُم بَشَرٌ تَنْتَشِرُونَ ﴿ وَمِنْ ءَا يَكْتِهِ ۗ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ

النفسيير : ﴿ومن آياته أن خلقكم من تراب ﴾ أي ومن آياته الباهرة الدالة على عظمته وكمال قدرته أن خلق أصلكم « آدم » من تراب ، وإنما أضاف الخلق إلى الناس ﴿خلقكم ﴾ لأن آدم أصل البشر ﴿ثم إذا أنتم بشر تنتشرون ﴾ أي ثم أنتم تتطورون من نطفة إلى علقة إلى مضغة إلى بشر عقلاء ، تتصرفون فيا هو قوام معايشكم قال ابن كثير : فسبحان من خلقهم وسيرهم وسخرهم وصرفهم في فنون المعايش والمكاسب ، وفاوت بينهم في العلوم والفكر ، والحسن والقبح ، والغنى والفقر ، والسعادة والشقاوة (١)! ! ﴿ومن آياته أن خلق لكم من أنفسكم أز واجاً » أي من آياته الدالة على عظمته وكمال قدرته أن خلق لكم من صنفكم وجنسكم نساء آدميات مثلكم ، ولم يجعلهن من جنس آخر قال ابن كثير : ولو أنه تعالى جعل الإناث من جنس آخر ، من جان أو حيوان ، لما حصل هذا الائتلاف بينهم وبين

<sup>(</sup>١) الكشاف ٣/ ٣٦٨ . (٢) محتصر ابن كثير ٣/ ٥١ .

أَزْوَاجُا لِتَسْكُنُواْ إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَّوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيَاتٍ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ١٣٥ وَمِنْ عَايَنتِهِ ع خَلْقُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَافُ أَلْسِنَتِكُمْ وَأَلْوَانِكُمْ ۚ إِنَّا فِي ذَالِكَ لَآيَدِتِ لِلْعَالِمِينَ ﴿ وَمِنْ ءَايَتِهِ ءَ مَنَامُكُمُ بِٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ وَٱبْتِغَآ وُكُم مِّن فَضْلِهِ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَتِ لِيَقُومِ يَسْمَعُونَ ﴿ وَمِنْ ءَا يَتِهِ عَ يُرِيكُمُ ٱلْبَرْقَ خَوْفًا وَطَمَعًا وَيُنَزِّلُ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَآءَ فَيُحْيِء بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِنَّ فِي ذَالِكَ كَا يَكْتِ لِّقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴿ وَمِنْ عَايَنتِهِ مَا أَن تَقُومَ ٱلسَّمَاءُ وَٱلْأَرْضُ إِلْمَ مِهِ مُمَّ إِذَا دَعَاكُمْ دَعْوَةً مِّنَ ٱلْأَرْضِ إِذَا أَنتُمْ تَخْرُجُونَ الأزواج ، بل كانت تحصل النفرة ، وذلك من تمام رحمته ببني آدم (١) ﴿ لتسكنوا إليه ا ﴾ أي لتميلوا إليهن وتألفوهن ﴿وجعـل بينكم مودة ورحمـة ﴾ أي وجعل بين الأزواج والزوجات محبة وشفقة قال ابن عباس : المودة : حب الرجـل امرأتـه ، والرحمـةُ شفقتـه عليهـا أن يصيّبهـا بسـوء ﴿إِنَّ فِي ذلـك لآيـــاتٍ لقـومٍ يتفكــرون﴾ أي إنَّ فيها ذكـر لعبراً عظيمة لقوم يتفكرون في قدرة الله وعظمته ، فيدركون حكمته العلية ﴿ ومن آيات عَلَقُ السموات والأرض ِ واختـ لافُ ألسنتكم وألوانكم ﴾ أي ومن آياته العظيمة الدالة على كهال قدرته خلق السموات في ارتفاعها واتساعها ، وخلق الأرض في كثافتها وانخفاضها ، واختبلاف اللغات من عربيةٍ وعجمية ، وتركية ، ورومية ، واختلاف الألوان من أبيض وأسود وأحمر ، حتى لا يشتبه شخص بشخص ، ولا إنسان بإنسان ، مع أنهم جميعاً من ذرية آدم ﴿ إِنَّ فِي ذَلْكُ لآيَاتٍ للعالميـن ﴾ أي لمن كان من ذوي العلم والفهم والبصيرة ﴿ومن آيات، منامكم بالليل والنهار﴾ أي ومن آياته الدالة على كهال قدرته نومكم في ظلمة الليل ، ووقت الظهيرة بالنهار راحةً لأبدانكم ﴿وابتغاؤكـــم مــن فضــلــه﴾ أي وطلبكم للرزق بالنهار ﴿إِنَّ فِي ذلك لآياتٍ لقوم ٍ يسمعون ﴾ أي يسمعون سماع تفهم واستبصار ﴿ ومن آياتُ يُريكم البرق خوفًا وطمعًا ﴾ أي ومن آياته العظيمة الدالة على قدرته ووحدانيته أنه يريكم البرق خوفاً من الصواعق ، وطمعاً في الغيث والمطر قال قتادة : خوفاً للمسافر ، وطمعاً للمقيم(٢) ﴿ويُنزَّل من السماء ماءً فيُحيي به الأرض بعد موتها ﴾ أي وينزل المطر من السهاء فينبت به الأرض بعد أن كانت هامدة جامدة لا نبات فيها ولا زرع ﴿ إِنَّ فِي ذَلْكَ لآياتٍ لِقُـومٍ يَعْقَلْـونَ ﴾ أي إن في ذلك المذكور لعبراً وعظات لقوم يتدبرون بعقولهم آلاء الله ﴿ومن آياته أن تقوم السماءُ والأرضُ بأمــره ﴾ أي ومن آياته الباهرة الدالة على عظمته أن تستمسك السموات بقدرته بلا عمد ، وأن تثبت الأرض بتدبيره وحكمته فلا تنكفىء بسكانها ولا تنقلب بأهلها ﴿ثم إذا دعاكم دعوة من الأرض إذا أنتم تخرجون ﴾ أي ثم إذا دعيتم إلى الخروج من القبور ، إذا أنتم فوراً تخرجون للجزاء والحساب ، لا يتأخر خروجكم طرفة عين قال المفسرون : وذلك حين ينفخ إسرافيل في الصور النفخة الثانية ويقول : يا أهل القبور قوموا ، فلا تبقى نسمة من الأولين والأخرين ، إلا قامت تنظر (٣) ﴿ وله من في السموات والأرض ﴾ أي وله جل (١) نفس المرجع السابق والجزء والصفحة . (٢) الطبري ٢١/٢١ . (٣) البحر المحيط ٧/١٦٨

وَلَهُ الْمَثُلُ الْأَعْلَىٰ فِي السَّمَوَٰتِ وَالْأَرْضُ كُلُّ لَهُ وَلَيْتُونَ ﴿ وَهُو الَّذِى يَبَدَوُا الْخَلَقَ مُمَّ يُعِيدُهُ وَهُو اَلْمَوْنَ عَلَيْهِ وَهُو اللَّهِ وَهُو الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴿ وَهُو اللَّهِ عَلَيْهِ فَلَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ مَالرَّوْفَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴿ وَهُو اللَّهُ عَلَيْهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ وَمَا لَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ عِلْمَ عِنْدُ عِلْمَ اللَّهُ وَمَا لَمُ اللَّهُ وَمَا لَهُ وَمَا لَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا لَمُ اللَّهُ وَمَا لَمُ اللَّهُ وَمَا لَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا لَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا لَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ولَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

وعلا كل من في السموات والأرض من الملائكة والإنس والجن ملكاً وخلقاً وتصرفاً لا يشاركه فيها أحد ﴿كُلُّ لَـه قانتــون﴾ أي جميعهم خاشعون خاضعون منقادون لأمره تعالى ﴿وهـو الـذي يبدأ الخلق ثم يُعيده ﴾ أي وهو تعالى يُنشىء الخلق من العدم ، ثم يعيدهم بعد موتهم للحساب والجزاء ﴿وهـو أهـون عليه ﴾ أي إعادة الخلق أهونُ عليه من بدئه قال ابن عباس : يعني أيسر عليه ، وقال مجاهد : الإعادة أهون عليه من البداءة ، والبداءة عليه هيّنة (١) قال المفسرون : خاطب تعالى العباد بما يعقلون ، فإذا كانت الإعادة أسهل من الابتداء في تقديركم وحكمكم ، فإن من قدر على الإنشاء كان البعث أهون عليه حسب منطقكم وأصولكم (١) ﴿ ول ما المثل الأعلى ﴾ أي له الوصف الأعلى الذي ليس لغيره ما يدانيه فيه من الجلال والكمال ، والعظمة والسلطان ﴿في السموات والأرض﴾ أي يصفه به من فيهما وهو أنه الذي ليس كمثله شيء ﴿وهـو العـزيز الحكيم ﴾ أي القاهر لكل شيء الحكيم الذي كل أفعال على مقتضى الحكمة والمصلحة ، ثم وضّح تعالى بطلان عبادتهم للأوثـان بمثـل فقـال : ﴿ضــِـرب لكـم مشـلاً من أنفسكم ﴾ أي ضرب لكم أيها القوم ربكم مثلاً واقعياً من أنفسكم ﴿هـل لكم مَّا ملكت أيمانكم من شركاء فيما رزقناكم، أي هل يرضى أحدكم أن يكون عبده ومملوكه شريكاً له في ماله الذي رزقه الله تعالى ؟ فإذا لم يرض أحدكم لنفسه ذلك فكيف ترضون لله شريكاً له وهو في الأصل مخلوق وعبد لله ؟ ﴿ فَأَنتُ مَ فِيهُ سُواءً تَخَافُونُهُ مَ كَخَيفُتُ كُم أَنفُسُكُم ﴾ هذا من تتمة المثل أي لستم وعبيدكم سواءً في أموالكم ، ولستم تخافونهم كما تخافون الأحرار مثلكم ، وأنتم لا ترضون أن يكون عبيدكم شركاء لكم في أموالكم ، فكيف رضيتم لله شريكاً في خلقه وملكه ؟ ﴿كذلك نفصًل الآيات لقوم يعقلون ﴾ أي مثل ذلك البيان الواضح نبيّن الآيات لقوم يستعملون عقولهم في تدبر الأمثال ﴿ بُـلُ اتَّبُـعُ الَّـذَيِّـن ظلموا أهواءهم بغير علم، بلُ للإضراب أي ليس لهم حجة ولا معذرة في إشراكهم بالله بل ذلك بمجرد هوى النفس بغير علم ولا برهان قال القرطبي : لما قامت عليهم الحجة ذكر أنهم يعبدون الأصنام باتباع أهوائهم في عبادتها ، وتقليد الأسلاف في ذلك (٣) ﴿ ف من يهدي من أضلَّ الله ﴾ أي لا أحد يستطيع أنَّ يهدي من أزاد الله إضلاله ﴿وما لهم من ناصرين ﴾ أي ليس لهم من عذاب الله منقذ ولا ناصر ﴿فأقهم وجهك

<sup>(</sup>١) مختصر ابن كثير ٣/ ٢٥ . (٢) هذا قول،وذهب بعض المفسرين الى أن افعل التفضيل ليس على بابه فيكون معنى الهون، أي وهو هيّـن عليه . (٣) القرطبي ٢٤/ ٢٢ .

فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فِطْرَتَ اللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا ۖ لَا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ ٱللَّهِ ۖ ذَالِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ مُنِيبِينَ إِلَيْهِ وَآتَّقُوهُ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوْةَ وَلَا تَكُونُواْ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ مِنَ ٱلَّذِينَ فَرَقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيكُمَّا كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ ﴿ وَإِذَا مَسَّ ٱلنَّاسَ ضُرٌّ دَعَوْا رَبَّهُم مُّنِيبِينَ إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَآ أَذَاقَهُم مِّنْهُ رَحْمَةً إِذَا فَرِينٌ مِّنْهُم بِرَيِّهِم يُشْرِكُونَ ﴿ لَيَكْفُرُواْ بِمَآءَاتَلَنَاهُم فَتَمَتَّعُواْ فَسَوْفَ للدين ﴾ أي أخلص دينك لله وأقبل على الإسلام بهمة ونشاط ﴿حنيفاً ﴾ أي ماثلاً عن كل دين باطل الى الدين الحق وهو الإسلام ﴿ فطرة الله التي فطر الناس عليها ﴾ أي هذا الدين الحق الذي أمرناك بالاستقامة عليه هو خلقة الله التي خلق الناس عليها وهو فطرة التوحيد كما في الحديث (كل مولود يولد على الفطرة ، فأبواه يهودانه ) (١) الحديث ﴿لا تبديك لخلق الله ﴾ أي لا تغيير لتلك الفطرة السليمة من جهته تعالى قال ابن الجوزي : لفظه لفظ النفي ومعناه النهي أي لا تبدلوا خلق الله فتغيّروا الناس عن فطرتهم التي فطرهم الله عليها (٢) ﴿ ذلك الدِّين القيم ﴾ أي ذلك هو الدين المستقيم ﴿ ولكنَّ أكثر الناس لا يعلمون﴾ أي أكثر الناس جهلة لا يتفكرون فيعلمون أن لهم خالقاً معبوداً ﴿منيبيـن إليـه واتقوه وأقيموا الصلاة ﴾ أي أقيموا وجوهكم أيها الناس على الدين الحق حال كونكم منيبين إلى ربكم أي راجعين إليه بالتوبة وإخلاص العمل ، وخافوه وراقبوه في أقوالكم وأفعالكم ، وأقيموا الصلاة على الوجه الذي يُرضي الله ﴿ولا تكونوا من المشركين ﴾ أي ولا تكونوا ممن أشرك بالله وعبد غيره ثم فسَّرهم بقوله ﴿من الذين فرَّقوا دينهم وكانوا شيعاً ﴾ أي من الذين اختلفوا في دينهم وغير وه وبدَّلوه فأصبحوا شيعاً وأحزاباً ، كلُّ يتعصب لدينه ، وكلُّ يعبد هواه ﴿كــلُّ حـزبِ بما لديهــم فرحــون﴾ أي كل جماعة وفرقة متمسكون بما أحدثوه ، مسرورون بما هم عليه من الدين المعوج ، يحسبون باطلهم حقاً قال ابن كثير : أي لا تكونوا من المشركين الذين فرقوا دينهم أي بدلوه وغيروه ، وآمنوا ببعض وكفروا ببعض ، كاليهود والنصارى والمجوس وعبدة الأوثان ، وسائر أهل الأديان الباطلة ـ مما عدا أهل الإسلام ـ فأهل الأديان قبلنا اختلفوا فيما بينهم على آراء ومذاهب باطلة ، وكل فرقة منهم تزعم أنهم على شيء(٣) ﴿وَإِذَا مس الناس ضرر الله وإذا أصاب الناس شدة وفقر ومرض وغير ذلك من أنواع البلاء ﴿ دعوار بهم منيبين إليه اي أفردوه تعالى بالتضرع والدعاء لينجوا من ذلك الضر ، وتركوا أصنامهم لعلمهم أنه لا يكشف الضر إلا الله تعالى ، فلهم في ذلك الوقت إنابة وخضوع ﴿ثـم إِذَا أَذَاقُهُـم منـه رحمةً إِذَا فريـقٌ منهم بربهم يشركون اي ثم إذا أعطاهم السعة والرخاء والصّحة وخلّصهم من ذلك الضر والشدة ، إِذَا جماعة منهم يشركون بالله ويعبدون معه غيره ، والغـرض من الآية التشـنيعُ على المشركين ، فإنهــم يدعون الله في الشدائد ، ويشركون به في الرخاء ﴿ليكفروا بما آتيناهـم فتمتعـوا فسـوف تعلمـون﴾ أمرٌ على وجه التهديد أي ليكفروا بنعم الله ، وليتمتعوا في هذه الدنيا فسوف تعلمون أيها المشركون عاقبة

<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه الشيخان . (٢) زاد المسير ٢٠٢٦ . (٣) مختصر ابن كثير ٣/ ٥٥ .

تَعْلَمُونَ ﴿ أَمْ أَنَرُلْنَا عَلَيْهِمْ سُلْطَنْنَا فَهُوَ يَتَكَلَّمُ بِمَا كَانُواْ بِهِ عِيشْرِكُونَ ﴿ وَإِذَآ أَذَقَنَ ٱلنَّاسَ رَحْمَةً فَرِحُواْ بِهَا وَإِن تُصِبُّهُمْ سَيِّئَةُ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ إِذَا هُمْ يَقْنَطُونَ ١ أُولَرْ يَرُواْ أَنَّ اللَّهَ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ وَيَقْدِرُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنتِ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴿ يَكُونَ اللَّهِ فَعَاتِ ذَا ٱلْقُرْبَى حَقَّهُ, وَٱلْمِسْكِينَ وَآبْنَ ٱلسَّبِيلِ ذَالِكَ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يُرِيدُونَ وَجْهَ ٱللَّهِ وَأُولَنَبِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴿ وَمَا عَاتَيْتُم مِّن رِّبًا لِيَرْبُواْ فِي أَمُولِ ٱلنَّاسِ فَلاَ يَرْبُواْ عِندَ اللَّهِ وَمَآ ءَاتَدْتُمْ مِن زَكُوةٍ تُرِيدُونَ وَجْهَ ٱللَّهِ فَأُوْلَنَهِكَ هُـمُ ٱلْمُضْعِفُونَ ﴿ اللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ كُمْ أَرْزَقَكُمْ تمتعكم بزينة الحياة ونعيمها الفاني ﴿أَم أَنزلنا عليهم سلطاناً فهو يتكلم بما كانوا به يشركون الاستفهام للإنكار والتوبيخ والمعنى : هل أنزلنا على هؤ لاء المشركين حجة واضحة قاهرة على شركهم ، أو كتاباً من السهاء فهو ينطق ويشهد بشركهم وبصحة ما هم عليه ؟ ليس الأمركما يتصورون ، والمراد ليس لهم حجة بذلك ﴿ وإِذا أَذْقنا الناس رحمةً فرحوا بها ﴾ أي وإذا أنعمنا على الناس بالخصب والسعة والعافية استبشروا وسروا بها ﴿ وإن تصبهم سيئةً بما قدمت أيديهم إذا هم يقنطون ﴾ أي وإن أصابهم بلاءً وعقوبة بسبب معاصيهم إذا هم ييأسون من الرحمة والفرج قال ابن كثير : وهذا إنكار على الإنسان من حيث هو إلا من عصمه الله ، إذا أصابته نعمة بطر ، وإذا أصابته شدة قنط وأيس (١) ﴿ أُولِم يروا أنَّ الله يبسط الرزق لمن يشاء ويقدر، أي أولم يروا قدرة الله في البسط والقبض ، وأنه تعالى يوسّع الخير في الدنيا لمن يشاء ويضيّق على من يشاء ؟ فلا يجب أن يدعوهم الفقر إلى القنوط من رحمته تعالى ﴿ إِنَّ فِي ذلك لآياتٍ لقــوم يؤمنون أي إن في المذكور لدلالة واضحة على قدرة الله لقوم يصدقون بحكمة الخالق الرازق ﴿فأت ذا القربى حقَّه والمسكين وابن السبيل؛ أي فأعط القريب حقَّه من البر والصلة وكذلك المسكين والمسافر الذي انقطع في سفره اعطه من الصَّدقة والإحسان قال القرطبي : لما تقدم أنه سبحانـه يبسـط الـرزق ويقدر ، أمر من وسُّع عليه الرزق أن يعطي الفقير كفايته ، ليمتحن شكر الغني ، والخطاب للنبي عليه السلام والمراد هو وأمته (٢) ﴿ ذلك خيـرٌ للذيب يريدون وجمه الله ﴾ أي ذلك الإيتاء والإحسان خيرٌ للذين يبتغون بعملهم وجه الله ويريدون ثوابه ﴿وأُولئك هم المفلحون ﴾ أي وأولئك هم الفائزون بالدرجات العالية ﴿وما آتيته من رباً ليربوا في أموال الناس فلا يربوا عند الله اي وما أعطيتم من أموالكم يا معشر الأغنياء على وجه الربا ليزيد مالكم ويكثر به ، فلا يزيد ولا يزكو ولا يضاعف عند الله لأنه كسبُّ خبيثٌ لا يبارك الله فيه قال الزمخشري : هذه الآية كقوله تعالى ﴿يُمِحِقُ اللهِ الرِّبِ ويربِّي الصدقات﴾ سواءً بسواء (٣) ﴿ومـا إِتيتـم من زكـاةٍ تريدون وجــه اللــه﴾ أي وما أعطيتم من صدقةٍ أو إحسان خالصاً لوجه الله الكريم ﴿ فأولئك هم المضعفون ﴾ أي فأولئك هم الذين لهم الضعف من الأجر والثواب ، الذين تضاعف لهم الحسنات ﴿اللَّهُ الَّذِي خلقكم ثم رزقكم ﴾ أي الله جل وعلا هو الخالق الرازق

 <sup>(</sup>١) محتصر ابن كثير ٣/ ٥٥ (٢) القرطبي ١٤/ ٣٥ . (٣) الكشاف ٣/ ٣٧٩ .

# مُ يَمُ يُكُدُ ثُمَّ يُحْيِيكُمْ هَلْ مِن شُرِكَا يِكُم مَّن يَفْعَلُ مِن ذَالِكُمْ مِن شَيْءٍ سُبْحَانَهُ, وَتَعَالَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿

للعباد ، يخُرج الإنسان من بطن أمه عُرياناً لا علم له ولا سمع ولا بصر ، ثم يرزقه بعد ذلك المال والمتاع والأملاك ﴿ مُ عَيْدِكُم مُ الله عَيْدِكُم الله الله الله الله الحياة ، ثم يحييكم يوم القيامة ، ليجازيكم على أعهالكم ﴿ هل من شركائكم من يفعل من ذلكم من شيء ﴾ ؟ أي هل يستطيع أحد ممن تعبدونهم من دون الله أن يفعل شيئاً من ذلك ؟ بل الله تعالى هو المستقل بالخلق والرزق والإحياء والإماتة ﴿ سبحانه وتعالى عمّا يُشركون ﴾ أي تنزّه جل وعلا وتقدس عن أن يكون له شريك أو مثيل ، أو ولد أو والد ، وتعالى عما يقول المشركون علواً كبيراً .

البَكَكُعُتُ : تضمنت الأيات الكريمة وجوهاً من البيان والبديع نوجزها فيما يلي :

- ۱ \_ الطباق بين قوله ﴿خوفاً . . وطمعاً ﴾ وبين ﴿يبسط . . ويقدر ﴾ وبين ﴿يميتكم . . ويحييكم ﴾ وبين ﴿يبدء . . ويعيد ﴾ .
  - ٢ جناس الاشتقاق ﴿ دعاكم دعوةً ﴾ ﴿ فطرة الله التي فطر ﴾ .
- ٣ ـ المقابلة بين قوله ﴿وإذا أذقنا الناس رحمة فرحوا بها ﴾ وبين ﴿وإن تُصبهم سيئة بما قدمت أيديهم إذا هم يقنطون ﴾ .
  - ٤ ـ المجاز المرسل ﴿فأقِم وجهك﴾ أطلق الجزء وأراد الكل أي توجه إلى الله بكلتيك .
- ٥ ـ السجع المرصّع كأنه الـدرّ المنظوم مشل ﴿الله الـذي خلقكـم ثم رزقكم ثم يميتكم ثم
   يحييكم . . ﴾ الخ .

قال الله تعالى : ﴿ظهر الفساد في البر والبحر بما كسبت أيدي الناس . . إلى . . . ولا يستخفنك الذين لا يوقنون﴾

المن المنب المسبب المسلم على المشركين في عبادتهم لغير الله ، ذكر في هذه الآيات الأسباب الموجبة للمحنة والابتلاء وهي الكفر ، وانتشار المعاصي ، وكثرة الفجور والموبقات ، التي بسببها تقل الخيرات وترتفع البركات ، وضرب الأمثال بهلاك الأمم السابقة ، تنبيهاً لقريش وأمراً لهم بالاعتبار بمن سبقهم من المشركين المكذبين كيف أهلكهم الله بسبب طغيانهم وإجرامهم .

اللغ بن : ﴿يصدَّعُونَ يَتَفَرَقُونَ يَقَالَ : تصدُّع القوم إذا تَفْرَقُوا وَمَنه الصداع لأنه يُفُرُّق شعب الرأس ﴿يَهُدُونَ يَجُعُلُونَ لَهُم مَسْكَناً ، والمهاد : الفراش ﴿كَسْفاً ﴾ جمع كسفة وهي القطعة ﴿الودق﴾ المطر ﴿مبلسينَ ﴾ يائسين مكتئبين قد ظهر الحزن عليهم من شدة اليأس ﴿يؤ فكونَ ﴾ يصرفون ، والإفك : الكذب ﴿يستعتبونَ ﴾ يقال : استعتبته فأعتبني أي استرضيته فأرضاني .

ظَهَرَ ٱلْفَسَادُ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِى ٱلنَّاسِ لِيُذِيقَهُ م بَعْضَ ٱلَّذِي عَمِلُواْ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ وَإِنَّ قُلْ سِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَٱنظُرُواْ كَيْفَكَانَ عَنقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلُ كَانَ أَكْثَرُهُم مُشْرِكِينَ ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلَّذِينِ ٱلْقَيِّدِمِن قَبْلِ أَن يَأْتِي يَوْمٌ لَا مَرَدَ لَهُ مِنَ ٱللَّهِ يَوْمَيِدِ يَصَدَّعُونَ ﴿ مَن كَفَرَ فَعَلَيْهِ كُفْرُهُ وَمَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِأَنفُسِمِ مَ يَمْهَدُونَ ﴿ لِيَجْزِى ٱلَّذِينَ وَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ مِن فَضَلَّهِ ۗ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْكَافِرِينَ ﴿ فَي وَمِنْ وَايَنتِهِ وَأَن يُرْسِلَ ٱلرِّيَاحَ مُبَشِّرَتٍ وَلِيكُذِيفَكُمْ مِن رَحْمَتِهِ ، وَلِتَجْرِى ٱلْفُلْكُ بِأَمْرِهِ ، وَلِتَبْتَغُواْ مِن فَضْلِهِ ، النَّفسِيبُ يَرِي : ﴿ ظَهْرِ الفُسَّادِ فِي البِّرِ والبحرِ بِمَا كَسَبَّتِ أَيْدِي النَّاسِ ﴾ أي ظهرت البّلايا والنكبات في بر الأرض وبحرها بسبب معاصي الناس وذنوبهم قال البيضاوي: المراد بالفساد الجدب وكثرة الحرق والغرق ، ومحق البركات ، وكثرةُ المضار بشؤم معاصي الناس أو بكسبهم إياه(١) وقال ابن كثير : أي ان النقص في الزروع والثهار بسبب المعاصي لأن صلاح الأرض والسهاء بالطاعة (١) ﴿ليذيقهم بعض الذي عملوا﴾ أي ليذيقهم وبال بعض أعمالهم في الدنيا قبل أن يعاقبهم بها جميعاً في الآخرة ﴿لعلُّهُم يرجعون﴾ أي لعلهم يتوبون ويرجعون عمًّا هم عليه من المعاصي والآثام ﴿قُـلُ سيروا في الأرض فانظروا كيف كان عاقبةُ الذين من قبل﴾ أي قل يا محمد لهؤ لاء المشركين : سيروا في البلاد فانظروا الى مساكن الذين ظلموا كيف كان آخر أمرهم وعاقبة تكذيبهم للرسل ، ألم يخرب الله ديارهم ويجعلهم عبرةً لمن يعتبر ﴿كسان أكثرهم مشركين﴾ أي كانوا كافرين بالله فأهلكوا ﴿فأقم وجهك للدين القيسم﴾ أي فتوجَّه بكليتك الى الدين المستقيم دين الإسلام ، واستقم عليه في حياتك قال القرطبي : أي أقم قصدك واجعل جهتك اتباع الدين القيم يعني الإسلام (٣) ﴿من قبل ِ أن يأتبي يوم لا مردَّ لـ من الله الله أي من قبل أن يأتي ذلك اليوم الرهيب ، الذي لا يقدر أحدٌ على ردُّه ، لأن الله قضى به وهو يوم القيامة ﴿يُومَنَـٰذِ يصـدعـون﴾ أي يومئذِ يتفرقون ، فريقٌ في الجنة وفريقٌ في السعير ﴿مـن كفـر فعليــهُ كفره اي من كفر بالله فعليه أوزار كفره مع خلوده في النّار المؤبدة ﴿ومَّن عمل صالحاً فلأنفسهم يهدون﴾ أي ومن فعل خيراً وأطاع الله فلأنفسهم يقدّمون الخير ويلقون ما تقربه أعينهم في دار النعيم قال القرطبي : أي يوطئون لأنفسهم في الآخرة فراشاً ومسكناً وقراراً بالعمل الصالح ، ومهَّدت الفراش أي بسطته ووطأته (٤) ﴿ليجزي الذين آمنوا وعملوا الصالحات من فضله ﴾ أي يمهدون لأنفسهم ليجزيهم الله من فضله الذي وعد به عباده المتقين ﴿إنِـه لا يحـب الكافريـن﴾ أي لا يحب الكافرين بل يمقتهم ويبغضهم ، يجازي المؤ منين بفضله ، والكافرين بعدله ﴿ومن آياتــه أن يرســل الرياح مُبشــرات﴾ أي ومن آياته الدالة على كمال قدرته أن يرسل الرياح تسوق السحاب مبشرة بنزول المطر والإنبات والرزق ﴿وليذيقكـــم مــن رحمتــه﴾ أي ولينزل عليكم من رحمته الغيث الذي يحيي به البلاد والعباد ﴿ولتجــري

<sup>(</sup>١) البيضاوي ٢/ ١٠٦ . (٢) مختصر ابن كثير ٥٧ . (٣) القرطبي ٤٢/١٤ . (٤) نفس المرجع السابق والصفحة .

وَكَانَ حَقَّا عَلَيْنَا نَصُرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ إِلَى اللهُ الَّذِي يُرْسِلُ الرِّيكَ فَتُثِيرُ سَعَابًا فَيَبْسُطُهُ فِي السَّمَاءِ كَيْفَ يَشَاءُ وَكَانَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصُرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ إِلَّهُ الَّذِي يُرْسِلُ الرِّيكَ فَتُثِيرُ سَعَابًا فَيَبْسُطُهُ فِي السَّمَاءِ كَيْفَ يَشَاءُ وَكَانَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصُرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ إِلَيْ اللهُ الَّذِي يُرْسِلُ الرِّيكَ فَتُثِيرُ سَعَابًا فَيَبْسُطُهُ فِي السَّمَاءِ كَيْفَ يَشَاءُ وَكَانَ حَقَّا عَلَيْنَا نَصُرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ إِلَيْ اللهُ الَّذِي يُرْسِلُ الرِّيكَ فَتُرْيَ اللهُ عَنْ عِبَادِهِ وَ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ﴿ وَهَا لَمُومَ عَلَى كُلُ شَيْءٍ فَلَدِيرٌ ﴿ وَهُ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَالًا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَالًا عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَي اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَالَهُ عَلَا عَلَيْهُ عَلَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَالَا الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

الفلك بأمره أي ولتسير السفن في البحر عند هبوب الرياح بإذنه وإرادته ﴿ولتبتغوا من فضله أي ولتطلبوا الرزق بالتجارة في البحر ﴿ولعلكـم تشكـرون﴾ أي ولتشكروا نعم الله الجليلة عليكم ﴿ولقـد أرسلنا من قبلك رسلاً الى قومهم تسلية للرسول وتأنيس له بقرب النصر أي ولقد أرسلنا من قبلك يا محمد رسلاً كثيرين إلى قومهم المكذبين كما أرسلناك رسولاً الى قومك ﴿فجاءوهم بالبينات﴾ أي جاءوهم بالمعجزات الواضحات والحجج الساطعات الدالة على صدقهم ﴿فانتقمنا من الذين أجرمــوا﴾ أي فكذبوهم فانتقمنا من الكفرة المجرمين ﴿وكــان حقــاً علينــا نصر المؤمنيــن﴾ أي كان حقاً واجباً علينا أن ننصر المؤمنين على الكافرين ، والآية اعتراضية جاءت بين الآيات المفصّلة لأحكام الرياح تسليةً للنبي عليه السلام قال أبو حيان: والآية اعتراضٌ بين قوله ﴿وَمِن آياتُه أَن يُرسَل الرياح مبشرات وبين قوله ﴿الله الذي يرســل الرياح فتثيـر سحاباً ﴾ جاءت تأنيساً للرسول ﷺ وتسلية له ، ووعداً له بالنصر ، ووعيداً لأهل الكفر(١) ثم ذكر تعالى الحكمة من هبوب الرياح وهي إثارة السحب وإخراج الماء منه فقال ﴿ الله الذي يرسل الرياح فتشيرُ سحاباً ﴾ أي يبعث الرياح فتحرك السحاب وتسوقه أمامها ﴿ فيبسط عني السهاء كيف يشاء ﴾ أي فينشره في أعالي الجو كيف يشاء خفيفاً أو كثيفاً ، مطبقاً أو غير مطبق ﴿وَيَجِعَلُـهُ كَسَفُــاً﴾ أي ويجعله أحياناً قطعاً متفرقة ﴿فتـــرى الودق يخـرج مـن خلالـه﴾ أي فترى المطر يخرج من بين السحاب ﴿فَإِذَا أَصَابُ بِهُ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عَبَادُهُ إِذَا هُمْ يَسْتَبَشَــرُونَ﴾ أي فإذا أنزل ذلك الغيث على من يشاء من خلقه إذا هم يسرون ويفرحون بالمطر ﴿ وَإِن كَانُـوا مِن قبـل أَن يُنـزل عليهـم من قبلـ لمبلسيـن ﴾ أي وإن كانوا قبل نزول المطر عليهم يائسين قانطين ، قال البيضاوي : والتكرير للتأكيد والدلالة على تطاول عهدهم بالمطر واستحكام يأسهم (١) ﴿ فانظــر إلى أثـار رحمـة الله كيـف يحيي الأرض بعد موتها، أي فانظر أيها العاقل نظر تدبر واستبصار الى ما ينشأ عن آثار نعمة الله بالمطر من خضرة الأشجار ، وتفتح الأزهار ، وكثرة الثهار ، وكيف أن الله يجعل الأرض تنبت بعد أن كانت هامدة جامدة ؟ ﴿إِنَّ ذَلْ لَكُ لَحْمَى المُوسَى ﴾ أي إِنَّ ذلك القادر على إحياء الأرض بعد موتها هو الذي يحيي الناس بعد موتهم ﴿وهـو علـى كـل شيء قديـر﴾ أي مبالغ في القدرة على جميع الأشياء ، لا يعجزه شيء ﴿ولنسن

<sup>(</sup>١) البحر ٧/ ١٧٨ . (٢) البيضاوي ٢/ ١٠٧

وَلَيِنَ أَرْسَلْنَ رِيحًا فَرَأُوهُ مُصْفَرًا لَظَلُواْ مِنْ بَعْدِهِ عِيكَفُرُونَ ﴿ فَإِنَّكَ لَا تُسْمِعُ الْمُولَى وَلَا تُسْمِعُ الصَّمّ ٱلدُّعَآءَ إِذَا وَلَوْا مُدْبِرِينَ ﴿ وَمَا أَنتَ بِهَدِ ٱلْعُمْيِ عَن ضَلَلْتِهِم ۗ إِن تُسْمِعُ إِلَّامَن يُؤْمِنُ بِعَايَلْتِنَا فَهُم مُسْلِمُونَ ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّالِمُ اللَّا اللللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّلْ اللّل \* اللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِن ضَعْفِ ثُمَّ جَعَلَ مِن بَعْدِ ضَعْفٍ قُوَّةُ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ ضَعْفًا وَشَيْبَةً يَخْلُقُ مَايَشَآءُ وَهُوَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْقَدِيرُ ٢٥٥ وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ يُقْسِمُ ٱلْمُجْرِمُونَ مَالَبِثُواْ غَيْرَ سَاعَةٍ كَذَالِكَ كَانُواْ يُؤْفَكُونَ ١٥٥ وَقَالَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ وَالْإِيمَانَ لَقَدْ لَيِثْتُمْ فِي كِتَنْبِ اللَّهِ إِلَى يَوْمِ الْبَعْثِ فَهَنذَا يَوْمُ الْبَعْثِ وَلَلْكِنَّكُمْ كُنتُمْ أرسلن ريحاً فرأوه مصفراً ﴾ أي ولئن أرسلنا على الزرع بعد خضرته ونموه ريحاً ضارة مفسدة فرأوا الزرع مصفراً من أثر تلك الريح ﴿لطُّلُـوا من بعده يكفـرون﴾ أي لمكثوا بعد اصفراره يجحدون النعمة ، فشأنهــم أنهم يفرحون عند الخصب ، فإذا جاءتهم مصيبة في زرعهم جحدوا سابق نعمة الله عليهم ، ثم نبه تعالى إلى أن هؤ لاء الكِفار كالأموات لا ينفع معهم نصح ولا تذكير فقال ﴿فَإِنَّكَ لا تُسمع الموتى ولا تُسمع الصم الدعاء إذا ولَّوا مدبرين أي فإنك يا محمد لا تسمع الأموات ولا تسمع من كان في أذنيه صمم تلك المواعظ المؤثرة ، ولو أن أصم ولَّى عنك مدبراً ثم ناديته لم يسمع فكذلك الكافر لا يسمع ، ولا ينتفع بما يسمع قال المفسرون : هذا مثلٌ ضربه الله للكفار فشبههم بالموتى وبالصم والعمي ﴿ومـــا أنــت بهادي العمي عن ضلالتهم أي ولست بمرشد من أعهاه الله عن الهدى ﴿ إِن تسمع إلا من يؤمن بآياتنا فهم مسلمون، أي ما تسمع إلا من يصدق بآياتنا فهم الذين ينتفعون بالموعظة لخضوعهم وانقيادهم لطاعة الله ﴿الله السذي خلقكم من ضعف أي الله الذي خلقكم أيها الناس من أصل ضعيف وهو النطفة ، وجعلكم تتقلبون في أطوار « الجنين ، الوليد ، الرضيع ، المفطوم » وهي أحوال في غاية الضعف ، فصار كأن الضعف مادة خلقتكم ﴿ثم جعل من بعد ضعف قوة﴾ أي ثم جعل من بعد ضعف الطفولة قوة الشباب ﴿ ثم جعل من بعد قوةٍ ضعفاً وشيبةً ﴾ أي ثم جعل من بعد قوة الشباب ضعف الهرم والشيخوخة ، ﴿ يخلسق ما يشاء ﴾ أي يخلق ما يشاء من ضعف وقوة ، وشبابٍ وشيب ﴿ وهـ و العليم القدير، أي وهو العليم بتدبير الخلق ، القدير على ما يشاء قال أبو حيان : وجعل الخلق من ضعف لكثرة ضعف الإنسان أول نشأته وطفولته ، ثم حال الشيخوخة والهرم ، والترداد في هذه الهيئات شاهد بقدرة الصانع وعلمه(١) ﴿ ويـوم تقـوم الساعـةُ يقسـم المجرمـون ما لبثـوا غـير ساعــة ﴾ أي ويوم تقـوم القيامة ويُبعث الناس للحساب يحلف الكافرون المجرمون بأنهم ما مكثوا في الدنيا غير ساعة قال البيضاوي: وإنما استقلوا مدة لبثهم في الدنيا بالنسبة الى مدة عذابهم في الآخرة أو نسياناً منهم (٢) ﴿كذلك كانوا يُؤفكونِ أي كذلك كانوا في الدنيا يصرفون من الحق ألى الباطل ، ومن الصدق الى الكذب ﴿وقال الذين أوتوا العلم والإيمان لقد لبثتم في كتاب الله إلى يوم البعث الي وقال العقلاء من أهل الإيمان (۱) البحر ٧/ ١٨٠ . (۲) البيضاوي ٢/ ٨ ··

لَا تَعْلَمُونَ رَبَى فَيَوْمَهِيذٍ لَا يَنفَعُ الَّذِينَ ظَلَمُواْ مَعْذِرَتُهُمْ وَلَا هُمْمْ يُسْتَعْتُبُونَ رَبَى وَلَقَدْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَنَذَا الْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثْلِولَ الْمَعْذِرَةُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَمُونَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

والعلم رداً عليهم وتكذيباً لهم: لقد مكتتم فيا كتبه الله في سابق علمه إلى يوم البعث الموعود ﴿فهذا يـوم البعث ولكنكم كتتم تذكرونه ، ولكنكم لم تصدقوا به لتفريطكم في طلب الحق واتباعه ، قال تعالى ﴿فيومئن لا ينفع الذين ظلموا معذرتهم ﴾ أي ففي ذلك النوم لا ينفع الظالمين اعتذارهم ﴿ولا هم يستعتبون ﴾ أي لا يقال لهم أرضوا ربكم بتوبة أو طاعة ، لأنه قد ذهب أوان التوبة ﴿ولقد ضربنا للناس في هذا القرآن من كل مشل ﴾ أي ولقد بينا في هذا القرآن العظيم ما يحتاج الناس إليه من المواعظ والأمثال والأخبار والعبر مما يوضح الحق ويزيل اللبس ﴿ولئن الحقيم ما يحتجم بآية ليقولن الذين كفروا إن أنتم إلا مبطلون ﴾ أي ووالله لئن جئتهم يا محمد بما اقترحوا من الأيات كالعصا والناقة واليد ليقولن المشركون من قومك لفرط عنادهم ما أنت وأصحابك إلا قوم مبطلون ، تدجلون علينا وتكذبون ﴿كذلك يطبع الله على قلوب الذين لا يعلمون توحيد الله ولا صفاته ﴿فاصبور إنَّ قلوب الجهلة المجرمين ، يختم الله على قلوب الكفرة الذين لا يعلمون توحيد الله ولا صفاته ﴿فاصبور إنَّ قلوب الجهلة المجرمين ، يختم الله على قلوب الكفرة الذين لا يعلمون توحيد الله ولا صفاته ﴿فاصبور إنَّ وعد الله من إنجازه ﴿ولا يستخفَّنك الذين لا يوقنون ﴾ أي لا يحملنك على الخفة والقلق جزعاً مما يقوله أولئك من إنجازه ﴿ولا يستخفَّنك الذين لا يوقنون ﴾ أي لا يحملنك على الخفة والقلق جزعاً عما يقوله أولئك من إنجازه ﴿ولا يستخفَّنك الدين الصبر بسبب تكذيبهم وإيذائهم .

البَكَاغَــة: تضمنت الآيات وجوهاً من البيان والبديع نوجزها فيما يلي:

- ١ ـ الطباق بين ﴿ البر . . والبحر ﴾ .
- ٧ ـ المجاز المرسل باطلاق الجزء وإرادة الكل ﴿ بما كسبت أيدي الناس ﴾ .
  - ٣ \_ جناس الاشتقاق ﴿ فأقم وجهك للدين القيم ﴾ .
- ٤ ـ الاستعارة اللطيفة ﴿فلأنفسهم يمهدون ﴾ شبّه من قدّم الأعمال الصالحة بمن يمهد فراشه ويوطئه
   للنوم عليه لئلا يصيبه في مضجعه ما يؤ ذيه وينغص عليه مرقده .
- \_ أسلوب الإطناب ﴿ومن آياته أن يرسل الرياح مبشرات ، وليذيقكم من رحمته . . ﴾ الآية وذلك لتعداد النعم الكثيرة وكان يكفي أن يقول: ﴿لتبتغوا من فضله ﴾ولكنه أسهب تذكيراً للعباد بالنعم
  - 7 \_ جناس الاشتقاق ﴿أرسلنا من قبلك رسلاً ﴾ .

- ٧ ـ الإيجاز بالحذف ﴿فجاءوهم بالبينات فانتقمنا﴾ حذف منه فكذبوهم واستهزءوا بهم .
- ٨ ـ الاستعارة التصريحية ﴿فَإِنْكُ لا تسمع الموتى ﴾ شبه الكفار بالموتى وبالصم في عدم إحساسهم
   وسماعهم للمواعظ والبراهين بطريق الاستعارة التصريحية .
  - ٩ ـ الطباق بين ﴿ضعف . . وقوة ﴾ .
  - ١٠ صيغة المبالغة ﴿العليم القدير﴾ لأن معناه المبالغ في العلم والقدرة .
- ١١ ـ الجناس التام ﴿ويوم تقوم الساعة يقسم المجرمون ما لبثوا غير ساعة المراد بالساعة أولاً القيامة وبالثانية المدة الزمنية فبينها جناس كامل ، وهذا من المحسنات البديعية .

« تم بعونه تعالى تفسير سورة الروم »

\*\*\*



#### بين يَدَى السُّورَة

- \* هذه السورة الكريمة «سورة لقهان» من السور المكية ، التي تعالج موضوع العقيدة ، وتعنى بالتركيز على الأصول الثلاثة لعقيدة الإيمان وهي « الوحدانية ، والنبوة ، والبعث والنشور » كما هو الحال في السور المكية .
- # ابتدأت السورة الكريمة بذكر الكتاب الحكيم ، معجزة محمد الخالدة ، الباقية الدائمة على مدى الزمان ، وأقامت الحجج والبراهين على وحدانية ربّ العالمين ، وذكرت دلائل القدرة الباهرة ، والإبداع العجيب ، في هذا الكون الفسيح ، المحكم النظام المتناسق في التكوين، في سمائه وأرضه ، وشمسه وقمره ، ونهاره وليله ، وفي جباله وبحاره ، وأمواجه وأمطاره ، ونباته وأشجاره ، وفي سائر ما يشاهده المرء من دلائل القدرة والوحدانية ، مما يأخذ بالقلب ، ويبهر العقل ، ويواجه الإنسان مواجهة جاهرة لا يملك معها إلا التسليم بقدرة الخالق العظيم .
- ♣ كما لفتت أنظار المشركين إلى دلائل القدرة والوحدانية منبثة في هذا الكون البديع ، وهزت كيانهم
   هزاً ﴿هذا خلق الله فأروني ماذا خلق الذين من دونه ؟ بل الظالمون في ضلال مبين ﴾ .
- ♣ وختمت السورة الكريمة بالتحذير من ذلك اليوم الرهيب الذي لا ينفع فيه مال ولا بنون﴿ يا أيها الناسُ اتقوا ربكم واخشوا يوماً لا يجزي والد عن ولده ، ولا مولود هو جازٍ عن والده شيئاً . . ﴾ الآية . التسميلة : سميت سورة لقهان لاشتالها على قصة « لقهان الحكيم » التي تضمنت فضيلة الحكمة وسرَّ معرفة الله تعالى وصفاته ، وذم الشرك ، والأمر بمكارم الأخلاق ، والنهي عن القبائح والمنكرات وما تضمنته كذلك من الوصايا الثمينة التي أنطقه الله بها ، وكانت من الحكمة والرشاد بمكان ! .
- اللغ بن والحكيم المحكم الذي لا خلل فيه ولا تناقض (يوقنون) اليقين : التصديق الجازم (لهو الحديث) الباطل الملهي عن الخير والعبادة (وقراً) ثِقلاً وصماً يمنع من السماع (عَمد) جمع عياد وهو الدعامة التي يرتكز عليها الشيء (رواسي) جبالاً ثوابت ، ورست السفينة : إذا ثبتت واستقرت (تميد) تتحرك وتضطرب (بث ) نشر وفراً ق .
- سَبِيَ النَّرُولِ: روي أن « النضر بن الحارث » كان يشتري المغنّيات ، فلا يظفر بأحد يريد الإسلام

## بِسَــــــُ لِللَّهِ ٱلرَّحْرَ ٱلرَّحِيمِ

الَّــة ﴿ تِلْكَ ءَا يَنْتُ الْكِتَـٰكِ الْحَكِيمِ ﴿ هُدُى وَرَحْمَةُ لِلْمُحْسِنِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ يَقْيمُونَ الصَّلَوَةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَهُم بِالْآنِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ﴿ أُوْلَئِكَ عَلَى هُدًى مِن رَّيْبِهُمْ وَأُوْلَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴿ وَ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْتَرِى هَمْوَ الْحَدِيثِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ اللّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَغَيْزَهَا هُزُوا أَوْلَئِكَ كَمُمْ عَذَابٌ مَّهِينَ ﴾

إلا انطلق به إلى قينته « المغنية » فيقول لها : أطعميه ، واسقيه الخمر ، وغنيه ، ويقول : هذا خيرً مما يدعوك إليه محمد ، من الصلاة والصيام ، وأن تقاتل بين يديه فأنزل الله ﴿ومن الناس من يشتري لهو الحديث ليصل عن سبيل الله . . ﴾ (١) الآية .

النَّفسِتِيرِ : ﴿ السَّمِ الحروف المقطعة للتنبيه على إعجاز القرآن ، وللإشارة إلى أن هذا الكتاب المعجز الذي أفحم العلماء والأدباء والفصحاء والبلغاء منظوم من أمثال هذه الحروف الهجائية وألف، لام، ميم » وهي في متناول أيدي الناطقين بالعربية ، وهم عاجزون أن يؤ لفوا منها كتاباً مثل هذا الكتاب بعد التحدي والإِفحام ، وهذا من أظهر الدلائل وأوضح البراهين على أنه تنزيل الحكيم العليم ﴿تلك آياتُ الكتاب﴾ أي هذه آيات الكتاب البديع ، الذي فاق كل كتاب في بيانه ، وتشريعه ، وأحكامه ﴿ الحكيم ﴾ أي ذي الحكمة الفائقة ، والعجائب الرائقة ، الناطق بالحكمة والبيان ، والإشارة بالبعيد عن القريب « تلك » للإيذان ببعد منزلته في الفضل والشرف ﴿هـدى ورحمةً للمحسنيـن﴾ أي هداية ورحمة للمحسنين الذين أحسنوا العمل في الدنيا ، وإنما خُصوا بالذكر لأنهم هم المنتفعون بما فيه ، ثم وضح تعالى صفاتهم فقال ﴿الذين يقيمون الصلاة﴾ أي يؤ دونها على الوجة الأكمل بأركانها وخشوعها وآدابها ﴿ ويؤتـون الزكـاة ﴾ أي يدفعونها الى مستحقيها طيبةً بها نفوسهم ابتغاء مرضاة الله ﴿ وهـم بالآخـرة هِم يوقنون﴾ أي يصدُّقون بالدار الآخرة ويعتقدون بها اعتقاداً جازمًا لا يخالطـه شك ولا ارتياب ، وكرُّر الضمير « هم » للتأكيد وإفادة الحصر ﴿ أولئك على هدى من ربهم ﴾ أي أولئك الموصوفون بتلك الصفات الجليلة على نور وبصيرة ، ومنهج واضح سديد ، من الله العزيز الحميد ﴿وأُولُنُـكُ هُـم المفلحـون﴾ أي هم الفائزون السعداء في الدنيا والآخرة قال أبو حيان : وكرر الإشارة ﴿ وأُولُنُّكُ ﴾ تنبيهاً على عظم قدرهم وفضلهم (١) ، ولما ذكر تعالى حال السعداء ، الذين اهتدوا بكتاب الله وانتفعوا بسماعه ، عطف عليهم بذكر حال الأشقياء ، الذين أعرضوا عن الانتفاع بسماع كلام الله ، وأقبلوا على استماع الغناء والمزامير فقال ﴿ومن الناس من يشتري لهو الحديث الناس من يشتري ما يُلهي عن طاعة الله ، ويَصُد عن سبيله ، مما لا خير ولا فائدة فيه قال الزمخشري : واللهوكل باطل ٍ ألهي عن الخير ، نحو

<sup>(</sup>١) انظر أسباب النزول للواحدي ، وتفسير القرطبي والبحر المحيط . (٢) البحر ١٨٣/٧ .

وَإِذَا نُعْلَىٰ عَلَيْهِ اَيْنَنَا وَلَى مُسْتَكْبِرا كَأَن لَرْ يَسْمَعْهَا كَأَنَّ فِى أَذُنَيْهِ وَقُرُّا فَبَشِّرُهُ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ اللَّهِ عَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ لَمُ مَ جَنَّتُ النَّعِيمِ ﴿ خَلِدِينَ فِيماً وَعْدَ اللّهِ حَقَّا وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴿ خَلَقَ السَّمَاوَتِ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ لَهُمْ جَنَّتُ النَّعِيمِ ﴿ خَلِدِينَ فِيما وَعْدَ اللّهِ حَقَّا وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴿ خَلَقَ السَّمَاوَتِ السَّمَاءَ مَا آءَ فَأَنْبَتَنَا فِي الْأَرْضِ رَوَاسِي أَن تَمِيدَ بِكُرْ وَبَثَ فِيها مِن كُلِّ دَابَةٍ وَأَنزَلْنَامِنَ السَّمَاءَ مَا آءَ فَأَنْبَتَنَا

السمر بالأساطير ، والتحدث بالخرافات المضحكة ، وفضول الكلام وما لا ينبغي(١) ، وروى ابن جرير عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه أنه سئل عن الآية فقال : والله الذي لا إِله إِلا هو\_يكررها ثلاثاً\_ إنما هو الغناء(٢)، وقال الحسن البصري: نزلت هذه الآية في الغناء والمزامير(٣) ﴿ لَيُضــل عـن سبيـل الله بغير علم﴾ أي ليُضل الناس عن طريق الهدى ، ويُبعدهم عن دينه القويم ، بغير حجة ولا برهان ﴿ ويتخذها هُــزواً ﴾ أي ويتخذ آيات الكتاب المجيد سخرية واستهزاءً ، وهذا أدخل في القبح ، وأعرقُ في الضلال ﴿ أُولئك لهم عداب مهين ﴾ أي لهم عذاب شديد مع الذلة والهوان ﴿ وإذا تتلى عليه آياتنا ﴾ أي وإذا قرئت عليه آيات القرآن ﴿ولِّــى مستكبراً كـأن لـم يسمُّعـها﴾ أي أعرض وأدبر متكبراً عنها كأنه لم يسمعها ، شأن المتكبر الذي لا يلتفت إلى الكلام ، ويجعل نفسه كأنها غافلة ﴿كَأَنَّ فَسِي أَذَنيه وقسراً ﴾ أي كأن في أذنيه ثقلاً وصمهاً يمنعانه عن استاع آيات الله ﴿فبشــره بِعــذابِ اليـــم﴾ أي انذره يا محمد بعذاب مؤلم ، مفرط في الشدة والإيلام ، ووضع البشارة مكان الإنذار تهكم وسخرية قال في البحر : تضمنت هذه الآية ذمُّ المشتري من وجوه : التـوليَّة عن الحكمـة ، ثم الاستكبـار عن الحـق ، ثم عدم الالتفات إلى سياع الآيات ، ثم الإيغال في الإعراض مشبهاً حال من لم يسمعها ، لكونه لا يلقي لها بالأ ولا يلتفت إليها ، ثم التهكم به بالبشارة بأشد العذاب( الله عنه الكفار من العـذاب الأليم ، ذكر ما وعد به المؤ منين من جنات النعيم فقال ﴿ إِن الذين آمنوا وعملوا الصالحات ﴾ أي جمعوا بين الإيمان والعمل الصالح ، وبين حسن النيّة وإخلاص العمل ﴿ لهـم جنـات النعيـم ﴾ أي لهم على إيمانهم واستقامتهم على شريعة الله جناتُ الخلد يتنعمون فيها بأنواع الملاذَّ ، من المآكل والمشــارب والملابس ، والنساء والحور العين ، وساثر ما أكرمهم الله به من الفضل والإنِعام ، مما لا عينُ رأتُ ولا أَذُنَّ سمعت ، ولا خطر على قلب بشر ﴿خالديسـن فيهـــا﴾ أي دائمين في تلك الجنات ، لا يخرجــون منــها أبداً ، ولا يبغـون عنها حولاً ﴿ وعْسدَ اللَّه حقـاً ﴾ أي وعداً من الله قاطعاً ، كاثناً لا محالة ، لا خلف فيه لأن الله لا يخلف الميعاد ﴿وهو العزيـز الحكيـم﴾ أي هو تعالى العزيز الذي لا يغلبه شيء ليمنعه عن إنجاز وعده ، الحكيم الذي لا يفعل إلا ما تقتضيه الحكمة والمصلحة . . ثم نبّه تعالى إلى دلائل قدرته ، وآثار عظمته وجلاله لإقامة البراهين على وحدانيته فقال ﴿خلق السموات بغير عمد ترونها ﴾ أي خلق السموات في سعتها وعظمتها وإحكامها بدون دعائم ترتكز عليها ، حال كونكم تشاهدونها كذلك واقفة من غير أن

<sup>(</sup>١) الكثباف (٢) الطبري ٢١/ ٣٩ . (٣) ابن كثير ٣/ ١٦٣ المختصر وانظـر أسبـاب النـزول في بدء السـورة الكريمة .

<sup>(</sup>٤) البحر المحيط ٧/ ١٨٤ .

فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجٍ كَرِيمٍ ﴿ مَا لَمُ اللَّهِ مَا لَهُ فَأَرُونِي مَاذَا خَلَقَ ٱلَّذِينَ مِن دُونِهِ عَبِلِ ٱلظَّالِمُونَ فِي ضَلَالٍ مَّدِينٍ ﴿ لَلَّهُ

تستند على شيء ، ولا تمسكها إلا قدرة الله العليّ الكبير ﴿وألقى في الأرض رواسي أنْ تميـد بكم﴾ أي جعل فيها جبالاً ثوابت لئلا تتحرك وتضطرب بكم فتهلككم بأن تقلبكم عن ظهرها ، أو تهدم بيوتكم بتزلزلها قال الإمام الفخر: واعلم أن الأرض ثباتُها بسبب ثقلها، وإلا كانت تزول عن موضعها بسبب المياه والرياح ، ولو خلقها تعالى مثل الرمل لما كانت تثبتُ للزراعة ، كما نرى الأراضي الرملية ينتقل الرمل الذي فيها من موضع الى موضع ، فهذه هي حكمة إرسائها بالجبال(١) ، فسبحان الكبير المتعال ﴿ وبثُّ فيها من كــل دابــة﴾ أي ونشر وفرَّق في أرجاء الأرض من كل أنواع الحيوانات والدواب من مأكول ومركوب ، مما لا ً يعلم عدد أشكالها وألوانها إلا الذي خلقها ﴿ وأنزلنا من السماء ماء ﴾ أي وأنزلنا لحفظكم وحفظ دوابكم المطر من السحاب ﴿فأنبتنا فيها من كل زوج كريم ﴾ أي فأنبتنا في الأرض من كل نوع من النبات ، ومن كل صنف من الأغذية والأدوية ﴿ كريم ﴾ أي كثير المنافع ، بديع الخلق والتكوين(٢) ﴿ هـــذا خلقُ الله ، أي هذا الذي تشاهدونه وتعاينونه أيها المشركون هو من مخلوقات الله ، فانظروا في السموات والأرض ، والإنسان ، والنبات ، والحيوان ، وسائر ما خلق الله ثم تفكروا في آثـار قدرتـه ، وبـديع صنعته ، ثم أخبر وني ﴿ ماذا خلـــق الذيـن مـن دونه ﴾ ؟ أي أيَّ شيء خلقته آلهتكم التي عبدتموها من دون الله من الأوثان والأصنام ؟ وهو سؤ ال على جهة التهكم والسخرية بهم وبآلهتهم المزعومة ، ثم أضرب عن تبكيتهم الى التسجيل عليهم بالضلال الواضح فقال ﴿ بـل الظالمون في ضلال مبين ﴾ أي بل المشركون في خسران ظاهر ، وضلال واضح ما بعده ضلال ، لأنهم وضعوا العبادة في غير موضعها ، وعبدوا ما لا يسمع ولا يبصر ولا ينفع ولا يضر ، فهم أضل من الحيوان الأعجم ، لأن من عبد صناً جامداً ، وترك خالقاً عظياً مدبراً ، يكون أحطُّ شأناً من الحيوان .

البَكَكُعُـة: تضمنت الآيات الكريمة وجوهاً من البلاغة والبديع نوجزها فيما يلي:

١ \_ وضع المصدر للمبالغة ﴿هدى ورحمة للمحسنين﴾

٧ \_ الإِشَارة بالبعيد (تلك آيات ﴾ عن القريب ﴿هذه ﴾ لبيان علو الرتبة ورفعة القدر والشأن .

٣ ـ الإطناب بتكرار الضمير واسم الإشارة ﴿وهِم بالآخرة هم يوقنون • أولئك على هدى من رجم وأولئك هم ﴾ لزيادة الثناء عليهم والتكريم لهم ، كما أن الجملة تفيد الحصر أي هم المفلحون لا غيرهم .

٤ \_ الاستعارة التصريحية ﴿ ومن الناس من يشتري لهو الحديث ﴾ شبّه حالهم بحال من يشتري سلعة

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير للفخر الرازي ٢٥/ ١٤٣ . (٢) يقول سيد قطب تغمده الله برحمته في تفسيره الظلال : « والنص القرآني يقرر أن الله أنبت النبات أز واجاً ﴿ من كل زوج كريم ﴾ وهي حقيقة ضخمة اهتدى اليها العلم قريباً جداً ، فكل نبات له خلايا تذكير، وخلايا تأنيث ، أما عجمعة في زهرة واحدة ، أو في زهرتين في العود الواحد ، وإما منفصلة في عودين أو شجرتين ولا توجد الثمرة إلا بعد التقاء وتلقيح بين زوج النبات ، كها هو الشأن في الإنسان والحيوان على السواء » .

وهو خاسر فيها ، واستعار لفظ يشتري لمعنى يستبدل بطريق الاستعارة التصريحية .

التشبيه المرسل المجمل ﴿كَأَنَّ فِي أَذْنيه وقراً ﴾ ذكرت أداة التشبيه وحذف وجه الشبه فهو تشبيه
 « مرسل مجمل » .

 ٦ - أسلوب التهكم ﴿فبشره بعذاب أليم﴾ لأن البشارة إنما تكون في الخير ، واستعمالها في الشر سخرية وتهكم .

٧ - الالتفات من الغيبة إلى التكلم ﴿وأنزلنا من السهاء﴾ بعد قوله ﴿خلق ، وألقى ، وبثّ وكلها بضمير الغائب ، ثم التفت فقال ﴿وأنزلنا ﴾ تعظياً لشأن الرحمن ، وتوفيةً لمقام الامتنان ، وهذا من المحسنات البديعية (١)

٨ - إطلاق المصدر على اسم المفعول مبالغة ﴿هذا خلق الله﴾ أي مخلوقه .

٩ ـ الاستفهام للتوبيخ والتبكيت ﴿ماذا خلق الذين من دونه ﴾ ؟

• 1 - وضع الظاهر موضع الضمير لزيادة التوبيخ ، وللتسجيل عليهم بغاية الظلم والجهل ﴿بل الظالمون في ضلال مبين ﴾ وكان الأصل أن يقال : بل هم في ضلال مبين .

١١ ـ مراعاة الفواصل في الحرف الأخير مثل ﴿عذاب أليم ، جنات النعيم ، زوج كريم ، الكتاب الحكيم ﴾ ويسمى هذا النوع في علم البديع «سجعاً ، وأفضله ما تساوت فقره ، وكان سلياً من التكلف ، خالياً من التكرار ، وهو كثير في القرآن الكريم في نهاية الآيات الكريمة .

فَ الْحَيْمِ عَلَى الْحَتَّابِ بِالْحَكَمَةُ فِي هُذَهُ السورة ﴿ الْكَتَّابِ الْحَكِيمِ ﴾ مناسبُ لجو السورة الكريمة لأن موضوع الحكمة قد تكرر فيها ﴿ ولقد آتينا لقهان الحكمة ﴾ فناسب أن يختار هذا الوصف من أوصاف الكتاب المجيد ، على طريقة القرآن في التنسيق بين الألفاظ والمواضيع .

قال الله تعالى : ﴿ ولقد آتينا لقمان الحكمة . . إلى . . إن أنكر الأصوات لصوت الحمير ﴾ من آية (١٢) إلى نهاية آية (١٩) .

المناسكة: لما بيَّن تعالى فساد اعتقاد المشركين ، بسبب عنادهم وإشراكهم من لا يخلق شيئاً بمن هو خالق كل شيء ، ذكر هنا وصايا « لقهان » الحكيم ، وهي وصايا ثمينة في غاية الحكمة والدعوة إلى طريق الرشاد ، وقد جاءت هذه الوصايا مبدوءة بالتحذير من الشرك الذي هو أقبح الذنوب ، وأعظم الجرائم عند الله .

اللغيب : ﴿ الحكمة ﴾ الإصابة في القول والعمل ، وأصلها وضع الشيء في موضعه قال في اللسان : أحكم الأمر أتقنه ويُقال للرجل إذا كان حكياً : قد أحكمته التجارب ، والحكيم : المتقن

<sup>(</sup>١) قال الفخر الرازي: وفي هذا الالتفات فصاحة وحكمة ، أما الفصاحة فهي أن السامع إذا سمع كلاماً طويلاً من نمطواحد ، ثم ورد عليه نمط آخر يستطيبه ، ألا ترى أنك إذا قلت : قال زيد كذا ، وقال خالد كذا ، وقال عمرو كذا ، ثم إن بكراً قال قولاً حسناً . . يستطاب لما قد تكرر القول مراراً ، وأما الحكمة فهو أن إنزال الماء نعمة ظاهرة متكررة في كل زمان ومكان ، فأسند الإنزال الى نفسه صريحاً ليتنبه الإنسان لشكر النعمة ، فيزيد له في الرحمة . التفسير الكبير ٢٥/ ١٤٤ .

وَلَقَدْ عَا تَيْنَا لُقْمَانَ ٱلْحِكْمَةَ أَنِ ٱشْكُرْ لِلَّهِ وَمَن يَشْكُرْ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ ، وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ عَنِيٌّ حَمِيدٌ ﴿ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلِيمٌ ﴿ اللَّهُ عَظِيمٌ ﴿ اللَّهُ عَظِيمٌ ﴿ اللَّهُ عَظِيمٌ ﴿ اللَّهُ عَظِيمٌ اللَّهُ عَظِيمٌ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ وَإِذْ قَالَ لُقُمَانُ لَا بَنِهِ ، وَهُو يَعِظُهُ مِي اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

للأمور(١) ﴿ يعظه ﴾ ينصحه ويذكره ، والعظة والموعظة : النصح والإرشاد ﴿ وهنا ﴾ الوهن : الضعف ومنه ﴿ وهن العظم مني ﴾ أي ضعف ﴿ فصاله ﴾ الفصال : الفطام وهو لفظ يستعمل في الرضاع خاصة ، وأما الفصل فهو أعم ، وفصلت المرأة ولدها أي فطمته وتركت إرضاعه ﴿ أناب ﴾ رجع ، والمنيب الراجع إلى ربه بالتوبة والاستغفار ﴿ تُصعّر ﴾ الصّعر : بفتحتين في الأصل داء يصيب البعير فيلوي منه عنقه ثم استعمل في ميل العنق كبراً وافتخاراً قال عمر و التغلبي :

وكنَّا إذا الجبَّار صعَّر خدَّه أقمنا له من ميله فتقوّم (٢) (مرحاً ﴾ فرحاً وبطراً وخيلاء (مختال ﴾ متبختر في مشيته (اقصد ﴾ توسَّط ، والقصد : التوسط بين الإسراع والبطء (اغضض ﴾ غضَّ الصوت خفضه قال جرير :

فــلا كعبـــأ بلغــت ولا كلابا فغُضَّ السطرف إنك من نمير النَّفسِ يَر : ﴿وَلَقَد آتينَا لَقَمَانَ الحَكَمَةُ ﴾ أي والله لقد أعطينا لقمان الحكمة وهي الإصابة في القول ، والسُّداد في الرأي ، والنطق بما يوافق الحق ، قال مجاهد : الحكمة : الفقه والعقل ، والإصابة في القول ، ولم يكن نبياً إنما كان حكياً (") ﴿ أَنْ اشكر للَّه ﴾ أي وقلنا له : اشكر الله على إنعامه وإفضاله عليك حيث خصَّك بالحكمة وجعلها على لسانك قال القرطبي : والصحيح الـذي عليه الجمهـور أن « لقهان » كان حكياً ولم يكن نبياً وفي الحديث (لم يكن لقهان نبياً ، ولكن كان عبداً كثير التفكر ، حسن اليقين ، أحبَّ الله تعالى فأحبَّه ، فمنَّ عليه بالحكمة )(١) ﴿ ومن يشكر فإنما يشكر لنفسه ﴾ أي ومن يشكر ربه فثواب شكره راجع لنفسه ، وفائدته إنما تعود عليه ، لأن الله تعالى لا ينفعه شكر من شكر ، ولا يضره كفر من كفر ولهذا قال بعده ﴿ ومن كفر فإنَّ الله غني ميد ﴾ أي ومن جحد نعمة الله فإنما أساء الى نفسه ، لأن الله مستغن عن العباد ، محمودٌ على كل حال ، مستحقُّ للحمد لذاته وصفاته قال الرازي : المعنى أن الله غير محتاج إلى شكر حتى يتضرُّر بكفر الكافر ، فهو في نفسه محمود سواء شكره الناس أم لم يشكروه(٥) ، ثم ذكر تعالى بعض نصائح لقهان لابنه وبدأ بالتحذير له من الشرك ، الذي هو نهاية القبح والشناعة فقال ﴿وَإِذْ قَـالَ لَقَمَـانَ لَابِنَهُ وَهُو يَعَظُـهُ يَا بُنِّيٌّ لَا تَشْـرِكُ بِاللَّهُ أَي واذكر لقومك موعِظة لقيان الحكيم لولده ، حين قال له واعظاً ناصحاً مرشداً : يا بني كن عاقلاً ولا تشرك بالله أحداً ، بشراً أو صناً أو ولداً ﴿ إِنَّ الشرك لظلم عظيم ﴾ أي إن الشرك قبيح ، وظلم صارخ لأنه وضع للشيء في غير موضعه ، فمن سوًّى بين الخالق والمخلوق ، وبين الإله والصنم فهو ـ بلا شك ـ أحمق الناس ، وأبعدهم عن منطق العقل والحكمة ، وحري به أن يوصف بالظلم ويجعل في عداد البهائم ﴿ ووصينا الإنسان بوالديـ ه أي

<sup>(</sup>١) لسان العرب مادة حكم . (٢) القرطبي ١٤/ ٦٩ . (٣) الطبري ٢١/ ٤٣ . (٤) القرطبي ١٤/ ٥٩ . (٥) التفسير الكبير ٢٥/ ١٤٥ .

حَمَلَتْهُ أُمُّهُ وَهُنَّا عَلَى وَهُنِ وَفِصَنُلُهُ فِي عَامَيْنِ أَنِ اَشْكُرْ لِي وَلِوَالِدَيْكَ إِلَى ّ الْمَصِيرُ ﴿ وَإِن جَهَدَاكَ عَلَى أَن تُشْرِكَ فِي مَالَيْسَ لَكَ بِهِ عَلَمٌ فَلَا تُطِعْهُما وَصَاحِبْهُمَا فِي الدُّنْيَا مَعْرُوفًا وَاتَبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى اَّمُ مِعْكُرْ فِي مَالَيْسَ لَكَ بِهِ عَلَمٌ فَلَا تُطِعْهُما وَصَاحِبْهُما فِي الدُّنْيَامَعُرُوفًا وَاتَّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى اللَّهُ إِلَى مَرْجِعُكُمْ فِي مَالَيْسُ لَكَ بِهِ عَلَمٌ فَلَا تُعْمَلُونَ وَفِي يَلَهُمَ إِنَّ اللهَ مَا اللهُ إِنَّ اللهَ لَطِيفٌ خَبِيرٌ فَي السَّمَاوَتِ أَوْ فِي السَّمَاوَتِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ لَطِيفٌ خَبِيرٌ ﴿ وَاللهُ اللهُ الل

أمرناه بالإحسان إليهما لا سيما الوالدة ﴿مُلتُّهُ أُمُّهُ وَهُنَّا عَلَى وَهُنَّ أَي حَمَّلتُهُ جَنيناً في بطنها وهي تزداد كل يوم ضعفاً على ضعف ، من حين الحمل إلى حين الولادة ، لأن الحمل كلما ازداد وعظم ، إزدادت به ثقلاً وضعفاً ﴿وفصالـــه فــي عاميــن﴾ أي وفطامه في تمام عامين ﴿أن آشُكــر لــي ولوالديــك﴾ أي وقلنا له : اشكر ربك على نعمة الإيمان والإحسان ، واشكر والديك على نعمة التربية ﴿ إِلْـــيُّ المصيــر﴾ أي إليَّ المرجع والمآب فأجازي المحسن على إحسانه ، والمسيء على إساءته قال ابن جزي : وقوله ﴿ أن اشكر ﴾ تفسيرُ للوصية ، واعترض بينها وبين تفسيرها بقوله ﴿ حملته أُمه وهناً على وهن ٍ وفصاله في عامين ﴾ ليبيّن ما تكابده الأم بالولد مما يوجب عظيم حقها ، ولذلك كان حقها أعظم من حق الأب(١) ﴿ وَإِن جاهداك على أن تشرك بي ما ليس لك به علم فلا تطعها ﴾ أي وإن بذلا جهدهما ، وأقصى ما في وسعها ، ليحملاك على الكفر والإشراك بالله فلا تطعهما ، إذ لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق ﴿وصاحبهما في الدنيا معروفاً ﴾ أي وصاحبهما في الحياة الدنيا بالمعروف والإحسان إليهما \_ ولوكانا مشركين \_ لأن كفرهما بالله لا يستدعي ضياع المتاعب التي تحمَّلاها في تربية الولد ، ولا التنكر بالجميل ﴿واتَّبُع سبيلَ مَنْ أَنَّابِ إِليُّ ﴾ أي واسلك طريق من رجع الى الله بالتوحيد والطاعة والعمل الصالح ﴿ ثـم الله عَلَى مرجعكم فأنبتكم بما كنتم تعملون﴾ أي مرجع الخلق إلى الله فيجازيهم على أعمالهم ، والحكمةُ من ذكر الوصية بالوالدين ـ ضمن وصايا لقمان \_ تأكيد ما أفادته الآية الأولى من تقبيح أمر الشرك ﴿إِن الشرك لظلم عظيم ﴾ فكأنه تعالى يقول : مع أننا وصينا الإنسان بوالديه ، وأمرناه بالإحسان إليهما والعطف عليهما ، وألزمناه طاعتهما بسبب حقهما العظيم عليه ، مع كل هذا فقد نهيناه عن طاعتهما في حالة الشرك والعصيان ، لأن الإشراك بالله من أعظم الذنوب ، وهو في نهاية القبح والشناعة . . ثم رجع الكلام إلى وصايا لقمان فقال تعالى ﴿يا بُنيُّ إِنهَا إِن تبك مثقبال حبيةٍ من خردل﴾ أي يا ولدي إن الخطيئة والمعصية مِهما كانت صغيرة حتى ولو كانت وزن حبة الخردل في الصغر ﴿فتكن في صخيرة أو في السمواتِ أو في الأرض يـأتِ بها الله﴾ أي فتكن تلك السيئة ـ مع كونها في أقصى غايات الصغـر ـ في أخفـي مكان وأحـرزه ، كجـوف الصخـرة الصهاء ، أو في أعلى مكان في السهاء أو في الأرض يحضرها الله سبحانه ويحاسب عليها ، والغرض التمثيلُ بأن الله لا تخفي عليه خافية من أعمال العباد ﴿ إِنَّ اللَّهُ لَطِّيفَ خَبِيرٍ ﴾ أي هو سبحانه لطيف بالعباد خبير

<sup>(</sup>١) التسهيل ٣/ ١٢٦ .

يَكُبُنَى أَقِمِ الصَّلَوٰةَ وَأَمُرْ بِالْمَعْرُوفِ وَانْهَ عَنِ الْمُنكِرِ وَاصْبِرْ عَلَىٰ مَا أَصَابَكُ إِنَّ ذَالِكَ مِنْ عَزْمِ الْأُمُودِ ﴿ اللَّهُ مَا أَصَابَكُ إِنَّ ذَالِكَ مِنْ عَزْمِ الْأُمُودِ ﴿ اللَّهُ مَا أَصَابَكُ إِنَّ اللّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ ﴿ وَهِ وَاقْصِدْ فِي مَشْيِكَ وَاغْضُضْ مِن صَوْتِكُ إِنَّ أَنكَ وَالْأَصُواتِ لَصَوْتُ الْحُمِيدِ ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا الْمُعَالِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنَالٍ فَخُورٍ ﴿ اللَّهُ وَاقْصِدْ فِي مَشْيِكَ وَاغْضُضْ مِن صَوْتِكُ إِنَّ أَنكَ وَالْأَصُواتِ لَصَوْتُ الْحُمِيدِ ﴿ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّوْتُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُولِ اللللللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللللّ

أي عالم ببواطن الأمور ﴿ يَا بُنْـيُّ أَقَـــم الصـــلاة ﴾ أي حافظ على الصلاة في أوقاتها وبخشوعها وآدابها ﴿وأَمر بالمعــروف وانــه عن المنكــر﴾ أي وأمر الناس بكل خير وفضيلــة ، وانههــم عن كل شر ورذيلــة ﴿واصبــر على ما أصابـك﴾ أي اصبر على المحن والبلايا ، لأنَّ الداعي إلى الحق معرَّض لايِصال الأذى إليه قال أبو حيان : لما نهاه أولاً عن الشرك ، وأخبره ثانياً بعلمه تعالى وباهر قدرته ، أمره بما يتوسل به إلى الله من الطاعات ، فبدأ بأشرفها وهي الصلاة ، ثم بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، ثم بالصبر على ما يصيبه من المحن بسبب الأمر بالمعروف ، فكثيراً ما يُؤ ذي فاعل ذلك(١) ﴿ إِن ذلك من عزم الأمور ﴾ أي إِن ذلك المذكور مما عزمه الله وأمر به قال ابن عباس : من حقيقة الإيمان الصبر على المكاره وقال الرازي : معناه إن ذلك من الأمور الواجبة المعزومة أي المقطوعة ، فالمصدر بمعنى المفعول(٢) ﴿وَلَا تُصعُّ مِ خَـٰدك للناس﴾ أي لا تمل وجهك عنهم تكبراً عليهم قال القرطبي : أي لا تمل خدك للناس كبراً عليهم وإعجاباً ، وتحقيراً لهم ، وهو قول ابن عباس(٣) ﴿ولا تمـش فــي الأرض مرَحــاً﴾ أي لا تمش متبختراً متكبراً ﴿ إِن اللَّهُ لا يحب كُمُّ ل مختمال فخور ﴾ تعليلُ للنهي أي لأن الله يكره المتكبر الذي يرى العظمة لنفسه ، ويتكبر على عباد الله ، المتبختر في مشيته ، والفخور الذي يفتخر على غيره ، ثم لما نهاه عن الخُلُق الذميم ، أمره بالخُلُق الكريم فقال ﴿واقصد في مشيك ﴾ أي توسُّط في مشيتك واعتدل فيها بين الإسراع والبطء ﴿واغضيض من صوتك العاقل ﴿إِن أنكر الأصوات لصوت الحمير، أي إن أوحش الأصوات صوت الحمير فمن رفع صوته كان مماثلاً لهم ، وأتى بالمنكر القبيح قال الحسن : كان المشركون يتفاخرون برفع الأصوات فرد عليهم بأنه لوكان خيراً لفضلتهم به الحمير ، وقال قتادة : أقبح الأصوات صوت الحمير ، أوله زفير وآخره شهيق .

البَكَكُعُتُهُ: تضمنت الآيات الكريمة وجوهاً من البلاغة والبديع نوجزها فيا يلي:

- ١ ـ الطباق بين ﴿شكر . . وكفر﴾ .
- ٢ ـ صيغة المبالغة ﴿غني حميد﴾ وكذاك ﴿لطيف خبير﴾ و﴿فخور﴾ لأن فعيل وفعـول من صيغ
   المبالغة ومعناه كثير الحمد وكثير الفخر .
  - ٣ ـ ذكر الخاص بعد العام ﴿بوالدَّيه حملته أُمه ﴾ وذلك لزيادة العناية والاهتام بالخاص .
  - ٤ ـ تقديم ما حقه التأخير لإفادة الحصر مثل ﴿إليَّ المصير﴾ ﴿إليَّ مرجعكم﴾ أي لا إلى غيري .

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ٧/ ١٨٨ . (٢) التفسير الكبير ٢٥/ ١٤٩ . (٣) القرطبي ١٤٠ ٧٠ .

التمثيل ﴿إنها إِن تك مثقال حبة من خردل فتكن في صخرة ﴾ مثّل ذلك لسعة علم الله وإحاطته بجميع الأشياء صغيرها وكبيرها ، جليلها وحقيرها فإنه تعالى يعلم أصغر الأشياء في أخفى الأمكنة .

٦ ـ التتميم ﴿ فتكن في صخرة ﴾ تمَّم خفاءها في نفسها بخفاء مكانها وهذا من البديع .

٧ ـ المقابلة ﴿وأمر بالمعروف﴾ ثم قال ﴿وأنه عـن المنكر﴾ فقابل بين اللفظين .

٨ ـ الاستعارة التمثيلية ﴿إِن أنكر الأصوات لصوت الحمير﴾ شبَّه الرافعين أصواتهم بالحمير، وأصواتهم بالخمير، وأصواتهم بالنهيق، ولم يذكر أداة التشبيه بل أخرجه مخرج الاستعارة للمبالغة في الذم، والتنفير عن رفع الصوت.

تبييلة : حين أمر تعالى بشكر الوالدين قدَّم شكره تعالى على شكرهما فقال (أن اشكر لي) ثم أردفه بقوله (ولوالديك) وذلك لإشعارنا بأن حق الله أعظم من حق الوالدين ، لأنه سبحانه هو السبب الحقيقي في خلق الإنسان ، والوالدان سبب في الصورة والظاهر ، ولهذا حرَّم تعالى طاعتهما على الإنسان إذا أرادا إجباره على الكفر .

قال الله تعالى: ﴿ أَلَمْ تُرُوا أَنَ اللهُ سَخُرُ لَكُمْ مَا فِي السَّمُواتِ . . إِلَى . . إِنَّ اللهُ عليم خبير ﴾

من آية (٢٠) إلى آية (٣٤) نهاية السورة الكريمة

المناسبة: لما حذّر تعالى من الشرك ، وأكده بوصايا لقمان الحكيم في الإيمان ومكارم الأخلاق ، ذكر هنا الأدلة الساطعة ، والبراهين القاطعة على وحدانيته تعالى ، ونبّه بالصنعة على الصانع ، وما له من نعم لاتُحصى من تسخير السموات بما فيها من الشمس ، والقمر ، والنجوم ، والسحاب ، وتسخير الأرض وما فيها من الحيوان ، والنبات ، والمعادن ، والبحار ، وغير ذلك من الأدلة الشاهدة بوحدانيته ، وختم السورة الكريمة ببيان « المغيبات الخمس » .

اللغ تى: ﴿أَسْبِعُ﴾ أَتُم وأَكُمَلَ يَقَالَ : سَبَعْتَ النَّعْمَةُ سَبُوعًا إِذَا تَمْتَ ﴿اسْتَمْسَكُ﴾ تَمْسَكُ وَتَعْلَقُ وَاعْتَصْمَ ﴿نَفُدْتُ ﴾ فنيت وفرغت ﴿يُولِجِ ﴾ يدخل والأيلاج : الأدخال ومنه ﴿ حتى يلج الجمل في سم الخياط ﴾ (الفلك ﴾ السفن ﴿كالظلل ﴾ الظلل : جمع ظلَّة وهي كل ما أظلَّك من جبل أو سحاب ﴿ختّار ﴾ الختّار : الغدار ، والختر : أسوء الغدر قال الشاعر :

فَإِنَـكُ لُو رأيت أبـا عمير مـلأت يديك من غدر وختر(١) والغرور) ما يغرُّ ويخدع من شيطان وغيره ، وغرَّه الأمل : خدعه .

أَلَمْ تَرَوْاْ أَنَّ اللَّهَ سَخَّرَلَكُمْ مَّا فِي السَّمَاوَت وَمَا فِي الْأَرْضِ وَأَسْبَعَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ, ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً وَمِنَ النَّاسِ النَّفَسِيسِيْرِ: ﴿ الله تعروا أَن الله سخّر لكم ما في السموات وما في الأرض﴾ أي ألم تعلموا أيها الناس أن الله العظيم الجليل سخر لكم ما في السموات من شمس وقمر ونجوم لتنتفعوا بها ، وسخّر لكم ما في الأرض من جبالٍ وأشجار وثهارٍ وأنهار وغير ذلك مما لاتُحصى ﴿ وأسبغ عليكم نعمه ظاهرةً لكم ما في الأرض من جبالٍ وأشجار وثهارٍ وأنهار وغير ذلك مما لاتُحصى ﴿ وأسبغ عليكم نعمه ظاهرةً

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٤/ ٨٠ .

مَن يُجَلِدِلُ فِي اللّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَلَا هُدًى وَلَا كِتَنْبِ مَّنِيرِ ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُهُ ا تَبِعُواْ مَا أَنزَلَ اللّهُ قَالُواْ بَلْ نَتْبِعُ مَا عَلَيْهِ عَابِاً عَنَا اللّهَ عَالَمِ السَّعِيرِ ﴿ وَمَن يُسْلِمْ وَجْهَهُ إِلَى اللّهِ وَهُوَ مَا عَلَيْهِ عَالَبَا عَنْ اللّهِ عَالَمِ السَّعِيرِ ﴾ وَمَن يُسْلِمْ وَجْهَهُ إِلَى اللّهِ وَهُو مَا عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَمَن كُفَرَ فَلَا يَعْزُونَ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا يَعْزُلُكُ كُفُرُهُ وَ إِلَيْهَ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمَالُولُولُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُو

وباطنة ﴾ أي وأتمَّ عليكم أيها الناس نعمه العديدة ، الظاهرة المرئية كنعمة السمع والبصر والصحة والإسلام ، والباطنة الخفية كالقلب والعقل والفهم والمعرفة وما أشبه ذلك قال البيضاوي : أي أسبغ عليكم نعمه المحسوسة والمعقولة ، ما تعرفونه وما لا تعرفونه (١) ﴿ ومن النَّاس من يجادل في اللَّه بغير علم ولا هدى ولا كتاب منير الي ومن الناس فريق جاحدون يخاصمون و يجادلون في توحيد الله وصفاته بغير علم ولا فهم ، ولا حجة ولا برهان ، ولا كتاب منزل من عند الله قال القرطبي : نزلت في يهودي جاء إلى النبي ﷺ فقال يا محمد : أخبرني عن ربك من أيّ شيء هو؟ فجاءت صاعقةٌ فأخذته (٢) ، والمنيرُ : الواضح البيّن المنقذ من ظلمة الجهل والضلال ﴿وإِذا قيل لهم اتبعوا ما أنــزل اللــهُ أي وإِذا قيل لهؤ لاء المجادلين بالباطل اتبعوا ما أنزل الله على رسوله ، وصدَّقوا به فإنه يفرق بين الحق والباطل ، والهـ دى والضلال ﴿قالوا بل نتبع ما وجدنا عليـه آباءنـا﴾ أي قالوا نسير على طريقة آبائنا ونقتدي بهم في عبادة الأوثان والأصنام ﴿أولوكان الشيطان يدعوهم إلى عذاب السعير ﴾ الاستفهام للإنكار والتوبيخ أي أيتبعونهم ولو كانوا ضالين ، حتى ولو كان الشيطان يدعوهم الى النار المستعرة ذات العذاب الشديد؟ ﴿ وَمِنْ يَسَلُّمُ وَجَهِــهُ إِلَى اللَّهِ ﴾ أي ومن يقبل على طاعة الله وينقاد لأوامره ، ويخلص قصده وعبادته لله ﴿وهـو محسـن﴾ أي وهو مؤ من موحد قال القرطبي : لأن العبادة من غير احسـانٍ ولا معرفـة القلـب لا تنفع (٣) ، ونظير الآية ﴿ومن يعمل من الصالحات وهو مؤ من ﴾ فلا بدُّ من الإيمان والإحسان ﴿فقد استمسك بالعروة الوثقى ﴾ أي تمسك بحبل لا انقطاع له ، وتعلق بأوثق ما يتعلق به من الأسباب قال صاحب الكشاف : هذا من باب التمثيل ، مثلت حال المتوكل بحال من تدلى من شاهق فاحتاط لنفسه بأن استمسك بأوثق عروة ، من حبل متين مأمون انقطاعه ( الوازي : أوثق العرى جانب الله ، لأن كل ما عداه هالك منقطع ، وهو باق لا انقطاع له (٥) ﴿ وإلى الله عاقبة الأمور ﴾ أي إلى الله وحده ـ لا إلى أحدٍ سواه \_ مرجع ومصير الأمور كلها فيجازي العامل عليها أحسـن الجـزاء ﴿ومـن كفـر فلا يحـزنــك كفره ﴾ تسلية للرسول ﷺ أي لا يهمنك يا محمد كفر من كفر ، ولا ضلال من ضلٌّ ، ولا تذهب نفسك عليهم حسرات ، فإنا سننتقم منهم إن عاجلاً أو آجلاً ﴿ إِلينا مرجعهم فننبئهم بما عملوا ﴾ أي إلينا

<sup>(</sup>١) البيضاوي ٢/ ١٠٩ (٢) القرطبي ١٤ / ٧٤ وقيل : نزلت في « النضر بن الحارث » و« أبي بن خلف » وأشباههما الذين كانوا يجادلون النبي ﷺ في وحدانيته تعالى وصفاته ، من غير علم عقلي ولا دليل شرعي .

 <sup>(</sup>٣) القرطبي ١٤ / ٧٤ . (٤) الكشاف ٣/ ٣٥٥ . (٥) التفسير الكبير للفخر الرازي ٢٥ / ١٥٤ .

رجوعهم ، فنخبرهم بأعمالهم التي عملوها في الدنيا ﴿إِن اللَّه عليهم بـذات الصـدور﴾ أي عليم بما في قلوبهم من المكر والكفر والتكذيب فيجازيهم عليها ﴿مُتعهم قليــلاً﴾ أي نبقيهم في الـدنيا مدة قليلـة يتمتعون بها ﴿ثم نضطرهم إلى عـذاب غليـظ﴾ أي ثم نلجئهم في الآخرة إلى عذاب شديد هو عذاب النار ، الفظيع الشاق على النفس ، ثم لما بيَّن تعالى استحقاقهم للعذاب ، بيَّن تناقضهم في الدنيا وهـ و اعترافهم بأن الله خالق السموات والأرض ، ومع هذا يعبدون معه شركاء يعترفون أنها ملك له وأنها مخلوقاته فقال ﴿ ولئن سألتهم من خلق السموات والأرض ليقولن َّ الله ﴾ أي ولئن سألت يا محمد هؤ لاء المشركين من كفار مكة من خلق السموات والأرض ؟ ليقولنَّ لغاية وضوح الأمر ـ الله خلقه ن فقد اضطروا إلى الاعتراف به ﴿قـل الحمـد للـه ﴾ أي قل لهم : الحمد لله على ظهور الحجة عليكم ، وعلى أن دلائل الإيمان ظاهرة للعيان ﴿ بُـل أكثرهُ م لا يعلمُ ونَ ﴾ أي بل أكثر هؤ لاء المشركين لا يفكّرون ولا يتدبرون فلذلكِ لا يعلمون ، ثم قال تعالى ﴿لله ما في السموات والأرض﴾ أي له جلَّ وعالا ما في الكائنات ملكاً وخلقاً وتدبيراً ﴿إِنَّ اللَّه هُـو الغنيُّ الحميد﴾ أي المستغني عن خلقه وعن عبادتهم ، المحمود في صنعه وآلائه ﴿ولو أنَّ ما في الأرض من شجرة أقـــلام﴾ أي ولو أنَّ جميع أشجار الأرض جعلت أقلاماً ﴿ والبحر يمده من بعده سبعة أبحر ﴾ أي وجعل البحر بسعته حبراً ومداداً وأمده سبعة أبحر معه فكتبت بها كلمات الله الدالة على عظمته وصفاته وجلاله ﴿ما نفدت كلمات الله ﴾ أي لانتهت وفنيت تلك الأقلام والبحار وما انتهت كلمات الله ، لأن الأشجار والبحار متناهية ، وكلمات الله غير متناهية قال القرطبي : لما ذكر تعالى أنه سخر لهم ما في السموات وما في الأرض ، وأنه أسبغ النعم ، نبِّه على أن الأشجار لو كانت أقلاماً ، والبحار لو كانت مداداً ، فكتب بها عجائب صنع الله ، الدالة على قدرته ووحدانيته لم تنفد تلك العجائب(١) وقال ابن الجوزي : وفي الكلام محذوف تقديره : فكتب بهذه الأقلام وهذه البحور كلمات الله ، لتكسرت الأقلام ونفدت البحور ولم تنفد كلمات الله أي لم تنقطع (٢) ﴿ إِن الله عزيز حكيم ﴾ أي غالب لا يعجزه شيء ، حكيم لا يخرج عن علمه وحكمته أمر ﴿ما خلقكم ولا بعثكم إلا كنفس واحدة ﴾ أي ما خلقكم أيها الناس ابتداءً ، ولا بعثكم بعد الموت انتهاءً إلا كخلق نفس واحدة وبعثها ، لأنه إِذا أراد شيئاً قال له كن فيكون ، قال الصاوي : المعنى أنَّ الله لا يصعب عليه شيء ، بل

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٤/ ٧٦ . (٢) زاد المسير ٦/ ٣٢٦ .

أَلَمْ تَرَأَنَّ اللَّهَ يُولِجُ الَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي الَّيْلِ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَكُلُّ يَجْرِى ۚ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى وَأَنَّ اللَّهَ عُو الْحَقُ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ الْبَلْطِلُ وَأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَقِّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ الْبَلْطِلُ وَأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَلِيُ الْسَكِيرُ ﴿ ثَنِي اللَّهُ لِيُرِيكُمْ مِنْ ءَاينتِهُ ۗ إِنَّ فِي ذَلِكَ لِأَنَّ اللَّهُ هُو الْحَلِي اللَّهُ لِيُرِيكُمْ مِنْ ءَاينتِهُ ۗ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَتِ لَيْ لِيكُومِ اللَّهِ اللَّهِ لِيُرِيكُمْ مِنْ ءَاينتِهُ ۗ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَتِ لَيْكُومِ اللَّهُ عُلْمِ مِنْ لَهُ اللَّهِ لِيرِيكُمْ مِنْ ءَاينتِهُ ۗ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَتِ لَيْكُومُ مَا اللَّهُ اللَّهُ عُلُومِ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْلِيْمُ اللَّهُ الللِل

خلق العالم وبعثه برُمته كخلق نفس واحدة وبعثها (١) ﴿ إِنَّ الله سميع بصير، أي سميع لأقوال العباد ، بصير بأعمالهم ، ثم أشار تعالى الى دلائل قدرته في الآفاق فقال ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَ اللَّهُ يُولِجُ اللَّهُ لَيْ النهسار ويولج النهار في الليل﴾ أي ألم تعلم أيها المخاطب علماً قوياً جارياً مجرى الرؤية ، أن الله العظيم الجليل يدخل ظلمة الليل على ضوء النهار ، ويدخل ضوء النهار على ظلمة الليل ، ويزيد في هذا ويُنقص من هذا حسب الحكمة الأزلية ﴿وسخَّر الشمس والقمر كلُّ يجري إلى أجل مسمى ﴾ أي ذلَّلهما بالطلوع والأفول تقديراً للآجال ، وإتماماً للمنافع ، كلُّ منهما يسير في فلكه إلى غاية محدودة هي يوم القيامة ﴿وَأَنَّ الله بما تعملون خبير، أي وأنه تعالى عالم بأحوالكم وأعمالكم لا تخفى عليه خافية ، فإن من شاهد مثل ذلك الصنع الرائق ، والتدبير الفائق ، لا يكاد يغفل عن كون صانعه جل وعلا محيطاً بكل أعماله ﴿ذَلُّكُ بأن الله هـ و الحق أي ذلك الذي شاهدتموه من عجائب الصنع وباهر القدرة ، لتتأكدوا أن الله هو الإله الحق الذي يجب أن يعبد وحده ﴿وأنَّ ما يدعون من دونه الباطل ﴾ أي وأن كل ما يعبدون من دون الله من الأوثَّان والأصنام باطل لا حقيقة له كما قال لبيدِ « ألا كل شيءٍ ما خلا الله باطل » فالجميع خلقه وعبيده ، ولا يملك أحد منهم تحريك ذرة إلا بإذنه ﴿ وأنَّ الله هـ و العلي الكبير ﴾ أي وأنه تعالى هو العليُّ في صفاته ، الكبير في ذاته ﴿ أَلَـم تر أَن الفلك تجري في البحر بنعمة الله ﴾ تذكيرٌ بنعمة أُخرى أي ألم تر أيها العاقل أن السفن العظيمة تسير في البحر بقدرة الله ، وبتسخيره ولطفه بالناس وإحسانه إليهم ، لتهيئة أسباب الحياة قال ابن كثير: يخبر تعالى أنه هو الذي سخَّر البحر لتجري فيه الفلك بأمره أي بلطفه وتسخيره ، فإنه لولا ما جعل في الماء من قوةٍ يحمل بها السفن ما جرت (١) ، ولهذا قال بعده ﴿ليريكم من آياته ﴾ أي ليريكم عجائب صنعه ، ودلائل قدرته ووحدانيته ﴿إِن في ذلك لآيات لكل صبّار شكـور﴾ أي إِن في تسخير هذه السفن وما تحمله من الطعام والأرزاق والتجارات ، لآيات باهرة ، وعبراً جليلة لكل عبد منيب ، صبَّار في الضراء ، شكور في الرخاء . ولفظة « صبَّار » و«شكور» مبالغة في الصبر والشكر ﴿ وَإِذَا عَشَيْهُم مُوجٌ كَالْطُلُّ فَي وَإِذَا عَلَا المشركين وغطَّاهُم وهُم في البحر موج كثيف كالجبال ﴿ دعوا الله مُخلصين له الدِّين ﴾ أي أخلصوا دعاءهم لله حين علموا أنه لا منجي لهم غيره فلا يدعون لخلاصهم سواه ﴿ فلم انجَّاهم إلى البر ﴾ أي فلما أنقذهم من شدائد البحر ، وأخرجهم إلى شاطىء النجاة

 <sup>(</sup>١) حاشية الصاوي على الجلالين ٣/ ٢٥٩ . (٢) مختصر ابن كثير ٣/ ٦٩ .

خَتَّارِ كَفُورِ ﴿ يَكُ يَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱ تَقُواْ رَبَّكُمْ وَٱخْسُواْ يَوْمَا لَا يَجْزِى وَالِدِّهِ عَن وَلَدِهِ وَلَا مَوْلُودٌ هُوَجَازِ عَن وَالِدِهِ عَشَيْعًا إِنَّا وَعَدَ ٱللَّهِ حَدَّا لَهُ عَندَهُ وَلَا مَوْلُودٌ هُو جَازٍ عَن وَالِدِهِ عَنْسَكُمْ إِللَّهِ ٱلْغَرُورُ ﴿ إِنَّ اللَّهَ عِندَهُ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَيُنَزِّلُ ٱلْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلْأَرْحَامُ وَمَا تَدْرِى نَفْسُ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًّا وَمَا تَدْرِى نَفْسُ بِأَيِّ أَرْضِ تَمُوتُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴿ إِنَّ اللّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ لَيْنَ

في البر ﴿ فَمِنْهُم مَقْتُصِد ﴾ في الآية حذف تقديره فمنهم مقتصد ، ومنهم جاحد ، ودلَّ عليه قوله ﴿ وما يجحد بآياتنا ﴾ والمقتصد : المتوسط في العمل قال ابن كثير : وهذا من باب الإنكار على من شاهد تلك الأهوال ، والأمور العظام ، ورأى الآيات الباهرة في البحر ، ثم بعدما أنعم الله عليه بالخلاص كان ينبغي أن يقابل ذلك بالعمل التام ، والمبادرة إلى الخيرات ، والدؤوب في العبادات ، فمن اقتصد بعد ذلك كان مقصراً (١٠) ﴿ وما يجحد بآياتنا إلا كلُّ ختَّار كفور ﴾ أي وما يكذب بآياتنا إلا كل غدًّار ، مبالغ في كفران نعم الله تعالى ﴿ يَا أَيْهَا النَّاسِ اتقوا ربكم ﴾ أي اتقوا ربكم بامتثال أوامره ، واجتناب نواهيه ﴿ واخشوا يوماً

لا يجزي والدّعن ولده ﴾ أي وخافوا يوماً رهيباً عصيباً لا ينفع والد فيه ولده ، ولا يدفع عنه مضرةً ، أو يقضي عنه شيئاً مما تحمّله ﴿ ولا مولودٌ هـو جازٍ عن والده شيئاً ﴾ أي ولا ولدٌ يغني أو يدفع عن والده شيئاً ، أو يقضي عنه شيئاً من جنايته ومظالمه قال الطبري : المعنى لا يغني ولا تنفع عنده الشفاعة والوسائل ، إلا وسيلة من صالح الأعال التي أسلفها في الدنيا ( إلى وعد الله حق الي وعده بالثواب والعقاب ، والبعث والجزاء حق لا يتخلف ﴿ فلا تغرنكم الحياة الدنيا الي لا تخدعكم الحياة الدنيا بمفاتنها ولذاتها فتركنوا إليها ﴿ ولا يغرنكم بالله الغرور ﴾ أي ولا يخدعنكم الشيطان الماكر الذي يغر الخلق ويمنيهم بأباطيله ويلهيهم عن الآخرة ﴿ إن الله عنده علم الساعة ﴾ هذه هي مفاتح الغيب التي اختص الله بعلمها وهي خس كها جاء في الحديث الصحيح ( مفاتح الغيب خس لا يعلمهن إلا الله وتلا الآية ) ( أ) أي عنده تعالى معرفة وقت قيام الساعة التي تقوم فيها القيامة ﴿ وينُذِلّ الغيث ﴾ أي وعنده معرفة وقت نزول المطر ومحل نزوله ﴿ ويعلم ما في الأرحام ﴾ أي من ذكر أو أنثى ، شقي أو سعيد ﴿ وما تدري نفس ماذا تكسب غداً ﴾ أي ما يدري أحد ماذا يحدث له في غد ، وماذا يفعل من خير أو شر ﴿ وما تدري نفس أي أرض تموت ﴾ أي كها لا يدري أحد أين بموت ، ولا في أي مكان يقبر ﴿ إن الله عليم خبير ﴾ أي مبالغ في العلم ، يعلم كل الأمور ، خبير بظواهر الأشياء وبواطنها .

البكلاغكة: تضمنت الآيات الكريمة وجوهاً من البيان والبديع نوجزها فيا يلي:
1 ـ الطباق بين قوله ﴿ظاهرة . . وباطنة ﴾ وكذلك بين لفظ ﴿الحق . . والباطل ﴾ .

<sup>(</sup>١) نحتصر ابن كثير ٣/ ٧٠ . (٢) الطبري ٢١/ ٥٥ . (٣) أخرجه البخاري .

- ٢ ـ الإنكار والتوبيخ مع الحذف ﴿ أولـ و كان الشيطان يدعوهم ﴾ أي أيتبعونهم ولو كان الشيطان
   الخ .
  - ٣ ـ المجاز المرسل ﴿ ومن يسلم وجهه ﴾ أطلق الجزء وأراد الكل ففيه مجاز مرسل .
- التشبيه التمثيلي ﴿ فقد استمسك بالعروة الوثقى ﴾ شبه من تمسك بالإسلام بمن أراد أن يرقى إلى
   شاهق جبل فتمسك بأوثق حبل ، وحذف أداة التشبيه للمبالغة .
  - ٥ ـ المقابلة بين ﴿ ومن يُسلم وجهه إلى الله وهو محسن ﴾ وبين ﴿ ومن كفر فلا يحزنك كفره ﴾ الآية .
    - 7 الاستعارة ﴿عذابِ غليظ﴾ استعار الغلظ للشدة لأنه إنما يكون للاجرام فاستعير للمعنى .
      - ٧ \_ تقديم ما حقه التأخير لإفادة الحصر ﴿ وإلى الله عاقبة الأمور ﴾ أي إليه لا إلى أحد غيره .
- ٨ ـ صيغ المبالغة في التالي ﴿ صبّار شكور ﴾ و﴿ ختار كفور ﴾ و﴿ عليم خبير ﴾ و﴿ سميع بصير ﴾ كما أنّاً
   فيها توافق الفواصل وهو من المحسنات البديعية ويسمى بالسجع .

« تم تفسير سورة لقهان ولله الحمد والمنة »

\* \* \*



#### بين يَدَى السِّورَة

سورة السجدة مكية ، وهي كسائر السور المكية تعالج أصول العقيدة الإسلامية « الإيمان بالله ، واليوم الآخر ، والكتب والرسل ، والبعث والجزاء » والمحور الذي تدور عليه السور الكريمة هو موضوع « البعث بعد الفناء » الذي طالما جادل المشركون حوله ، واتخذوه ذريعة لتكذيب الرسول عليه الصلاة والسلام .

- \* تبتدىء السورة الكريمة بدفع الشك والارتياب عن القرآن العظيم ، المعجزة الكبرى لرسول الله الذي لا تحوم حول ساحته الشبهات والأباطيل ، ومع وضوح إعجازه ، وسطوع آياته ، وإشراقة بيانه ، وسمو أحكامه ، اتهم المشركون الرسول بأنه افترى هذا القرآن ، واختلقه من تلقاء نفسه ، فجاءت السورة الكريمة تردُّ هذا البهتان ، بروائع الحجة والبرهان .
- الله في الكائنات العلوية العدرة والوحدانية ، ببيان آثـار قدرة الله في الكائنـات العلـوية والسفلية ، على طريقة القرآن في لفت الأنظار إلى إيداع الواحد القهار .
- \* ثم ذكر القرآن شبهة المشركين السخيفة في إنكارهم للبعث والنشور ، وردَّ عليها بالحجج القاطعة ، والأدلة الساطعة ، التي تنتزع الحجة من الخصم الجاحد العنيد ، فلا يلبث أن يقر على نفسه بالهزيمة أمام قوارع القرآن ، وروائع الحجة والبيان .
- \* وختمت السورة بالحديث عن يوم الحساب ، وما أعدًّ الله فيه للمؤ منين المتقين من النعيم الدائم في جنات الخلد ، وما أعده للمجرمين من العذاب والنكال في دار الجحيم .
- التسب ميت : سميت « سورة السجدة » لما ذكر تعالى فيها من أوصاف المؤ منين الأبرار ، الذين إذا سمعوا آيات القرآن العظيم ﴿خرّوا سجداً وسبَّحوا بحمد ربهم وهم لا يستكبرون﴾ .
- قال الله تعالى : ﴿ آلم \* تنزيل الكتاب لا ريب فيه من رب العالمين. . إلى. . . جزاءً بما كانوايعملون ﴾ ( من آية ١ إلى آية ١٧ )

## بِسْ \_\_\_\_\_\_ أِللَّهِ ٱلرَّحْرَ الرَّحِيمِ

اللغب : (عايةُ شئون الغير ﴿سُلالة﴾ خلاصة (١) ﴿مهين﴾ ضعيف حقير ﴿سوَّاه﴾ قوَّمه بتصوير أعضائه وتكميلها ﴿ضَلَلنا﴾ ضعنا وهلكنا وأصله من قول العرب: ضلَّ اللبن في الماء إذا ذهب وضاع ﴿ناكسوا﴾ مطرقوا يقال: نكس رأسه إذا أطرقه ﴿الجِنَّة﴾ الجن.

النَّفُسِيِّ بِهِ ﴿ السَّمِ ﴾ الحروف المقطعة للتنبيه على إعجاز القرآن(٢) ﴿ تنزيـل الكتــاب لا ريــب فيه من ربّ العالمين، أي هذا الكتاب الموحى به إليك يا محمد هو القرآن الذي لا شك أنه من عند الله عز وجل ، تنزيلٌ من رب العالمين ﴿أم يقولون افتراه ﴾ الضمير يعود لكفار قريش و﴿أم ﴾ بمعنى بل والهمزة أي بل أيقول المشركون اختلق محمد القرآن وافتراه من تلقاء نفسه ؟ لا ليس الأمركما يدَّعون ﴿بل هــو الحــقُّ من ربــك﴾ أي بل هو القول الحق ، والكلام الصدق المنزل من ربك قال البيضاوي : أشار أولاً إِلَى إِعجازه ، ثم رتَّب عليه أنه تنزيلٌ من رب العالمين ، وقرر ذلك بنفي الريب عنه ، ثم أضرب عن ذلك إلى ما يقولون فيه على خلاف ذلك ، إنكاراً له وتعجباً منه ، ثم بين المقصود من إنزاله(٣) بقوله ﴿لتنذر قوماً ما أتاهم من نذيرٍ من قبلك الله أي أنزله إليك لتنذر به قوماً ما جاءهم رسول قبلك يا محمد ، قال المفسرون : هم أهل الفترة بين عيسي ومحمد عليهما السلام ، وقد جاء الرسل قبل ذلك كإبراهيم وهود وصالح ، ولكن لما طالت الفترة على هؤ لاء أرسل الله إليهم محمداً على الله الله ويقيم عليهم الحجة بذلك ﴿لعلُّهم يهتدون ﴾ أي كي يهتدوا إلى الحق ويؤ منوا بالله العزيز الحميد ، ثم شرع تعالى في ذكر أدلة التوحيد فقال ﴿ اللَّهُ الذي خلق السموات والأرض َ وما بينها في ستة أيام ﴾ أي الله جلَّ وعلا هو الذي خلق السموات في ارتفاعها وإحكامها ، والأرض في عجائبها وإبداعها ، وما بينهما من المخلوقات في مقدار ستة أيام قال الحسن : من أيام الدنيا ولو شاء لخلقها بلمح البصر ولكن أراد أن يعلّم عباده التأنى في الأمور قال القرطبي : عرَّفهم تعالى كمال قدرته ليسمعوا القرآن ويتأملوه ، ومعنى ﴿خلق ابدع وأوجد بعد العدم ، وبعد أن لم تكن شيئاً (١) ﴿ثم استوى على العرش استواءً يليق

<sup>(</sup>١) انظر معنى السلالة بالتوضيح في سورة المؤمنون . (٢) انظر ماكتبناه حول الحروف المقطعة في أول سورة البقرة ففيه غنية وكفاية .

<sup>(</sup>٣) البيضاوي ٢/ ١١١ . (٤) القرطبي ١٩ / ٨٦ .

يُدَبِّرُ ٱلْأَمْنَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ إِلَى ٱلْأَرْضِ مُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ وَأَلْفَ سَنَةٍ مِّنَا تَعُدُّونَ رَقَى ذَالِكَ عَلَيْمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ ٱلْعَزِيزُ ٱلرِّحِيمُ رَبِي ٱلَّذِي أَخْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ وَبَدَأَ خَلْقَ ٱلْإِنسَانِ مِن طِينِ رَبِي عَلَيْمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ ٱلْعَزِيزُ ٱلرِّحِيمُ رَبِي ٱلَّذِي أَخْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ وَبَدَأَ خَلَقَ ٱلْإِنسَانِ مِن طِينِ رَبِي عَلَيْمَ اللَّهُ مِن سُلَكَةٍ مِن مَّاءً مَهِينِ رَبِي مُعَمَّسَوْنَهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُوحِهِ وَجَعَلَ لَكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَلَ وَآلَا أَعْدَةً قَلِيلًا مَا تَشْكُرُونَ رَبِي

بجلاله من غير تشبيه ولا تمثيل(١) ﴿ ما لكم من دونه من ولي ولا شفيع ﴾ أي ليس لكم أيها الناسُ من غير الله ناصرٌ يمنعكم من عذابه ، ولا شفيع يشفع لكم عنده إلا بإذنه ، بل هو الذي يتولى مصالحكم ويدبر أموركم ﴿أَفْلُمُ تَسْذَكُرُونَ﴾ ؟ أي أفلا تتدبرون هذا فتؤ منون ؟ ﴿يُدبِّسُ الأمر من السماء إلى الأرضَ ﴾ أي يدبّر أمر الخلائق جميعاً في العالم العلوي والسفلي ، لا يُهمل شأن أحد قال ابن عباس : أي ينزل القضاء والقدر من السماء إلى الأرض ، ويُنزل ما دبره وقضاه ﴿ثم يعرج إليه اليه المرام يصعد إليه ذلك الأمر كله يوم القيامة ليفصل فيه ﴿ فِي يـوم كـان مقـداره ألف سنـة مُّـا تعـدون ﴾ أي في يوم عظيم ـ هو يوم القيامة \_ طوله ألف سنة من أيام الدنيا لشدة أهواله ﴿ذلك عالمُ الغيب والشهادة ﴾ أي ذلك المدبر لأمور الخلق هو العالم بكل شيء ، يعلم ما هو غائب عن المخلوقين ، وما هو مشاهد لهم قال القرطبي : وفي الآية معنى التهديد والوعيد ، كأنه يقول : أخلصوا أعمالكم وأقوالكم فإني مجازيكم عليها ، ومعنى « الغيب والشهادة » ما غاب عن الخلق وما حضرهم (٢) ﴿ العـزيـز الرحيـم ﴾ أي الغالب على أمره ، الرحيم بعباده في تدبيره لشئونهم ﴿ الذي أحسن كل شيء خلقه اي أتقن وأحكم كل شيءٍ أوجده وخلقه قال أبو حيان : وهذا أبلغ في الامتنان ومعناه أنه وضع كل شيء في موضعه ، ولهذا قال ابن عباس : ليست القردة بحسنة ، ولكنها متقنةً محكمة(٣) قال بعض العلماء : لو تصورتَ مثلاً أن للفيل مثل رأس الجمل ، وأنَّ للأرنب مثل رأس الأسد ، وأنَّ للإنسان مثل رأس ِ الحمار ، لوجدت في ذلك نقصاً كبيراً ، وعدم تناسب وانسجام ، ولكنك إذا علمت أن طول عنق الجمل ، وشقَّ شفته ليسهل تناوله الكلأ عليه أثناء السير ، وأن الفيل لولا خرطومه الطويل لما استطاع أن يبرك بجسمه الكبير لتناول طعامه وشرابه ، لو علمت كل هذا لتيقنتَ أنه صنع الله الذي أتقن كل شيء ، ولقلت : تبارك الله أحسن الخالقين(٤) . ﴿وبدأ خلق الإنسان من طين الله أي خلق أبا البشر آدم من طين (شم جعل نسله من سُلالة من ماءٍ مهين أي جعل ذريته يتناسلون من خلاصة من ماءٍ ضعيف حقير هو المنيُّ ﴿ثـم سوًّاه ونفـخ فيــه مــن روحــه﴾ أي قوَّم أعضاءه ، وعدَّل خلقته في رحم أمه ، ونفخ بعد ذلك فيه الروح ، فإذا هو في أكمل صورةٍ وأحسن تقويم قال أبو السعود : وأضاف الروح إليه تعالى تشريفاً للإنسان ، وإيذاناً بأنه خلقٌ عجيب ، وصنعٌ بديع ، وأن له شأناً جليلةً مناسبةً إلى حضرة الربوبية(٥) ﴿وجعــل لكـم السمـع والأبصـار والأفئــدة ﴾ أي

<sup>(</sup>١) انظر تفصيل معنى الاستواء وأقوال السلف في سورة الأعراف . (٢) القرطبي ١٤/ ٨٩ . (٣) البحر ٧/ ١٩٩ .

 <sup>(</sup>٤) نقلاً عن أوضح التفاسير . (٥) أبو السعود ٤/ ١٩٦ .

وَقَالُواْ أَءِذَا ضَلَلْنَا فِي الْأَرْضِ أَءِنَّا لَنِي خَلْقِ جَدِيدٌ بَلْ هُم بِلِقَآءِ رَبِّهِمْ كَنْفِرُونَ ﴿ قُلْ يَتُوَقَّلُكُمْ مَلَكُ الْمَوْتِ اللَّهِ عَلَا يَكُمْ مُلَكُ الْمَوْتِ وَيَهِمْ كَنْفِرُونَ الْكُورُونَ الْكُورُونَ الْكُورُونَ الْكُورُونَ الْكُورُونَ الْكُورُونَ اللَّهُ عَنَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ ا

وخلق لكم هذه الحواس: السمع لتسمعوا به الأصوات، والبصر لتبصروا به الأشخاص، والعقل لتدركوا به الحق والهدى ﴿قليـلاً مَا تشكـرون﴾ أي قليلاً شكركم لربكم و﴿ما﴾ لتأكيد القلة ﴿وقالـوا أئــذا ضللنـا في الأرض﴾ أي وقال كفار مكة المنكرون للبعث والنشور : أئذا هلكنا وصــارت عظامنــا ولحومنا تراباً مختلطاً بتراب الأرض حتى غابت فيه ولم تتميز عنه ﴿ أَتُنَـا لَفَـي خَلَـق مِـديد ﴾ أي سوف نخلق بعد ذلك خلقاً جديداً ، ونعود إلى الحياة مرةً ثانية ؟ وهو استبعادُ للبعث مع الاستهزاء ولهذا قال تعالى ﴿بِـل هـم بلقـاء ربهـم كافـرون﴾ أي بل هناك ما هو أبلغ وأشنع من الاستهزاء ، وهـو كفرِهـم وجحودهم بلقاء الله في دار الجزاء ﴿قُلْ يَتُوفَاكُم مُلْكُ الْمُوتِ الذِّي وَكُمْ لَا بَكُم ﴾ أي قل لهم رداً على مزاعمهم الباطلة : يتوفى كم ملك الموت الذي وكّل بقبض أرواحكم هو وأعوانه ﴿ثم إِلَى ربكم ترجعون ﴾ أي ثم مرجعكم إلى الله يوم القيامة للحساب والجزاء قال ابن كثير: والظاهر أنَّ ملك الموت شخص معين ، وقد سُمي في بعض الآثار بـ « عزرائيل » وهو المشهور ، وله أعوان ـ كما ورد في الحديث ـ ينتزعون الأرواح من سائر الجسد ، حتى إذا بلغت الحلقوم تناولها ملك الموت(١) وقال مجاهد :جُمِعت له الأرض فجعلت مثل الطست يتناول منها حيث يشاء(٢) ، ثم أخبر تعالى بحال المجرمين يوم القيامة وما هم فيه من الذل والهوان فقال ﴿ ولو تـرى إذِ المجرمون ناكسـوا رءوسهم عند ربهـم ﴾ أي ولو ترى أيها المخاطب حال المجرمين يوم القيامة وهم مطرقو رءوسهم أمام ربهم من الخجل والحياء لرأيت العجب العجاب قال أبو السعود : وجُواب ﴿ لـوَ ﴾ محذوفٌ تقديره لرأيتُ أمراً فظيعاً لا يُقادر قدره من هوله وفظاعته (٣) ﴿ ربُّنا أبصرنــا وسمعنــا﴾ أي يقولون ربنا أبصرنا حقيقة الأمر وسمعنا ما كنا ننكر من أمر الرسل ، وكنا عُمياً وصُماً ﴿فارجعنا نعمل صالحاً﴾ أي فردنا إلى دار الدنيا لنعمل صالحاً ﴿إِنَّا موقنونَ﴾ أي فنحن الآن مصدّقون تصديقاً جازماً ، وموقنون أن وعدك حق ، ولقاءك حق قال الطبري : أي أيقنا الأن بوحدانيتك ، وأنه لا يصلح أن يُعبد سواك ، ولا ينبغي أن يكون رب سواك ، وأنك تحيي وتميت وتفعل ما تشاء(٤) ، قال تعالى رداً عليهم ﴿ ولو شئنا لآتينا كـلَّ نفس ٍ هُداها ﴾ أي لو أردنا هداية جميع الخلق لفعلنا ولكنَّ ذلك ينافي حكمتنا ، لأنا نريد منهم الإيمان بطريق الاختيار ، لا بطريق الإكراه والإجبار ﴿ولكـن حـقُّ القـول منـي﴾ أي ولكن ثبت ووجب قولي بعذاب المجرمين ، وتقرر وعيدي ﴿لأمـلأنُّ جهنـم من الجِنَّة والناس أجمعين ﴾ أي لاملأنَّ جهنم بالعصاة من الجِنّ والإنس جميعاً ﴿فذوقوا بما نسيتم لقاء يومكم (١) مختصر ابن كثير ٣/٣٧ . (٢) الطبرى ٢١/٢١ . (٣) أبو السعود ١٩٧/٤ . (٤) الطبري ٦٢/٢١ .

فَلُوفُواْ بِمَا نَسِيتُمْ لِفَآءً يَوْمِكُوْ هَلَدَآ إِنَّا نَسِينَكُمُ وَذُوقُواْ عَذَابَ آلْخُلَدِ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِعَايَلِينَا الْخُلَدِ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ إِنَّهُمْ وَهُمْ لَا يَسْتَكْبِرُونَ ﴿ يَجُولُونَ الْحَالَةِ عَنْ الْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ لَا يَسْتَكْبِرُونَ ﴿ يَجُولُونَ اللَّهِ عَنْ الْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ وَيَهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمِمَّا رَزَقُنَاهُمْ يُنفِقُونَ ﴿ فَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أَخْفِي هَمُ مِن قُرَّةٍ أَعْيُنٍ جَزَآءً عَلَمُ كَانُواْ فَيْ مَا مُولِدَ اللَّهُمْ مَن قُرَّةٍ أَعْيُنٍ جَزَآءً عَلَمُ كَانُواْ فَيْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا مَن قُرَّةٍ أَعْيُنٍ جَزَآءً عَلَمُ كَانُواْ فَيْكُونَ اللَّهُ مَا مَن قُرَّةٍ أَعْيُنٍ جَزَآءً عَلَمُ كَانُواْ فَيْكُونَ فَيْ اللَّهُ مَا مَن قُرَّةٍ أَعْيُنٍ جَزَآءً عَلَمُ كَانُواْ فَيْكُونَا فَيْكُونَ اللَّهُ مَا مَن قُرَّةً مَا مَن قُرَةً أَعْيُنٍ جَزَآءً عَلَمُ كَانُواْ فَيْكُونَا فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّآ أُخْفِي لَمُنْ مَن قُرَّةٍ أَعْيُنٍ جَزَآءً عَلَى كَانُواْ فَيُعْمَلُونَ فَيْكُونَا وَعَلَمُ عَلَيْ فَالْمَا لَا عَلَمُ مَا مَا لَا عَلَوْلُ عَلَى اللَّهُ لَذِي عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مُنْ عَلَيْنَا لَكُونُ اللَّهُ عَلَيْ مَا مُنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَمُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا اللَّهُ عَلَا عَلَيْكُونَا لَا عَلَا اللَّهُ عَلَيْكُونَا عَلَى اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللْعُلُولُ اللّهُ اللّهُو

هذا أي يقال لأهل النار على سبيل التقريع والتوبيخ: ذوقوا - بسبب نسيانكم الدار الآخرة وانهاككم في الشهوات - هذا العذاب المخزي الأليم ﴿إنا نسيناكم أي نترككم اليوم في العذاب كما تركتم العمل بآياتنا ﴿وفوقوا عذاب الخلد بما كنتم تعملون في أي وفوقوا العذاب الدائم الحالد في جهنم بسبب كفركم وتكذيبكم ، ثم لما ذكر حال الأشقياء وعاقبتهم الوخيمة ، أتبعه بذكر حال السعداء وما أعده لهم من النعيم المقيم في دار الجزاء ، ليظل العبد بين الرهبة والرغبة فقال ﴿إنها يؤمن بآياتنا الذين إذا ذكروا بها خَرُوا سجداً في أي إنما يصدق بآياتنا المؤمنون المتقون الذين إذا وعظوا بآياتنا سقطوا على وجوههم ساجدين لله تعظياً لآياته ﴿وسبحوا بحمد ربهم وهم لا يستكبرون أي وسبحوا ربهم على نعائه وهم لا يستكبرون عن طاعته وعبادته ﴿تتجافى جنوبهم عن المضاجع في تتنحى وتتباعد أطرافهم عن الفرش ومواضع النوم ، والغرض أن نومهم بالليل قليل لانقطاعهم للعبادة كقوله ﴿كانوا قليلاً من الليل ما يهجعون وبالأسحار هم يستغفرون قال مجاهد : يعني بذلك قيام الليل ﴿يدعون ربهم خوفاً وطمعاً في رحمته وثوابه ﴿ومًا رزقناهم ينفقون في وجوه البر والحسنات ﴿فلا تعلم نفسُ ما أخفي هم من قُرة أعين في وما أعطيناهم من الخلق مقدار ما يعطيهم الله من النعيم ، مما لا عين رأت ، ولا أذن سمعت ، ولا خطر على قلب بشر من الخلق مقدار ما يعطيهم الله من النعيم ، مما لا عين رأت ، ولا أذن سمعت ، ولا خطر على قلب بشر من الخلق مقدار ما يعطيهم الله من النعيم ، مما لا عين رأت ، ولا أذن سمعت ، ولا خطر على قلب بشر من الخلق مقدار ما يعطيهم الله من النعيم ، مما لا عين رأت ، ولا أذن سمعت ، ولا خطر على قلب بشر من الخلق مقدار ما يعطيهم الله من النعيم ، في الدنيا من صالح الأعمال .

قال الله تعالى :﴿ أَفَمَنَ كَانَ مؤمناً كَمَنَ كَانَ فَاسَقاً لا يُسْتُو وَنَ. . . إلى . . وانتظر إنهم منتظرون الله تعالى : ﴿ أَفَمَنَ كَانَ مؤمناً كَمَنَ كَانَ فَاسَقاً لا يُسْتُو وَنَ

المناسبة : لما ذكر تعالى حال المجرمين في الأخرة ، وحال المؤمنين المتقين ، وما أعدَّه لهم من الكرامة في دار النعيم ، ذكر هنا أنه لا يتساوى الفريقان : فريق الأبرار ، وفريق الفجار لأن عدالة الله تقتضى التمييز بين المؤمن الصالح ، والفاسق الفاجر .

اللغ من الله ونُزلاً ) في الفاسق : الخارج عن طاعة الله ونُزلاً ) ضيافة وعطاءً ، والنُّزل ما يهيأ للنازل والضيف قال الشاعر :

وكنا إذا الجبار بالجيش ضافنا جعلنا القنا والمرهفات له نزلاً وكنا إذا الجبار بالجيش ضافنا جعلنا القنا والمرهفات له نزلاً الجرز البات فيها ، والجرز : القطع قال الزمخشري : الجرز : الأرضُ التي جرز

أَفَىنَ كَانَ مُؤْمِنًا كُمَنَ كَانَ فَاسِقًا لَا يَسْتَوُونَ ﴿ أَمَّا الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَاتِ فَلَهُمْ جَنَّاتُ الْمَأْوَىٰ نُرُلًا بَمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ وَأَمَا الَّذِينَ فَسَقُواْ فَمَأُونَ ﴿ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

سَبَبُ النَّرُول: روي أنه كان بين «علي بن أبي طالب» و «عُقبة بن أبي مُعيط» تنازع وخصومة ، فقال الوليد بن عُقبة لعلي: أُسكت فإنك صبي ، وأنا والله أبسط منك لساناً ، وأشجع منك جناناً ، وأملأ منك حشواً في الكتيبة ، فقال له علي: اسكت فإنك فاسق فنزلت ﴿أفمن كان مؤ مناً كمن كان فاسقاً لا بستوون ﴿١٠) .

لله ، كمن كان فاسقاً خارجاً عن طاعة الله ؟ ﴿لا يُستَــوون﴾ أي لا يستــوون في الآخـرة بالشواب والكرامة ، كما لم يستووا في الدنيا بالطاعة والعبادة ، وهذه الآية كقوله تعالى ﴿أَفْنجعـل المسلميـن كالمجرمين ﴾ ؟ قال ابن كثير : يخبر تعالى عن عدله وكرمه ، أنه لا يساوي في حكمه يوم القيامة ، من كان مؤ مناً بآياته متبعاً لرسله ، بمن كان فاسقاً أي خارجاً عن طاعة ربه ، مكذباً رسل الله(٣) ، ثم فصل تعالى جزاء الفريقين فقال ﴿ أَمَّا الذين آمنوا وعملوا الصالحات ﴾ أي أما المتقون الذين جمعوا بين الإيمان والعمل الصالح ﴿فلهم جناتُ المأوى﴾ أي لهم الجنات التي فيها المساكن والدور والغرف العالية يأوون إليها ويستمتعون بها قال البيضاوي : فالجنة هي المأوى الحقيقي ، والدنيا منزل مرتحلٌ عنه لا محالـة(١٠) ﴿ نُزِلاً بِمَا كَانُـوا يَعْمَلُـون ﴾ أي ضّيافةً مهيأةً ومعدةً لإكرامهم كما تهيأ التُّحف للضيف وذلك بسبب ما قدموه من صالح الأعمال ﴿وأما الذين فسقوا فمأواهم النار﴾ أي وأمّا الذين خرجوا عن طاعة الله فملجؤهم ومنزلهم نار جهنم ﴿كلم أرادوا أن يخرجوا منها أُعيدوا فيها﴾ أي إذا دفعهم لهب النار إلى أعلاها ردُّوا إلى موضعهم فيها قال الفُضيل بن عياض : والله إن الأيدي لموثقة ، وإِنَّ الأرجل لمقيَّدة ، وإِنَّ اللهب ليرفعهم والملائكة تقمعهم (٥) ﴿ وقيل لهم ذوقوا عذاب النار الذي كنتم به تكذبون ﴾ أي وتقول لهم خزنة جهنم تقريعاً وتوبيخاً : ذوقوا عذاب النار المخزي الذي كنتم تكذبون به في الدنيا وتهزءون منه ، ثم توعدهم بعذاب عاجل في الدنيا فقال ﴿ ولنذيقنَّه م من العداب الأدنى ﴾ أي ولنذيقنَّهم من العذاب الأقرب وهو عذاب الدنيا من القتل والأسر والبلايا والمحن قال الحسن : العذاب الأدنى : مصائب الدنيا وأسقامها مما يُبتلي به العبيد حتى يتوبوا وقال أبو مجاهد : القتل والجوع(٦) ﴿ دُونُ الْعَـٰذَابُ الأكبـر﴾

<sup>(</sup>١) الكشاف ٣/ ٤٠٨ . (٢) حاشية الصاوي على الجلالين ٣/ ٢٦٥ وانظر القرطبي ١٤/ ١٠٥ وزاد المسير ٦/ ٣٤٠ .

 <sup>(</sup>٣) مختصر ابن كثير ٣/ ٧٦ . (٤) البيضاوي ٢/ ١١٢ . (٥) المختصر ٣/ ٧٦ .

<sup>(</sup>٦) قال المفسرون : أصاب أهل مكة القحط والجدب سبع سنين حتى أكلوا فيها الجيف والعظام والكلاب .

أي قبل العذاب الأكبر الذي ينتظرهم وهو عذاب الآخرة ﴿لعلهـم يرجعــون﴾ أي لعلهم يتوبـون عن الكفر والمعاصي ، ثم بعد أن توعدهم وهددهم بيَّن استحِقاقهم للعذاب فقال ﴿ومن أظلمُ مـمَّن ذَكَّـر بآيات ربِّمه ثُم أعرض عنها ﴾ أي لا أحد أظلم لنفسه ممَّن وعظ وذكر بآيات الرحمن ، ثم ترك الإيمان وتناساها ؟ ﴿إِنَّا مِن المجرمين منتقمون﴾ أي سأنتقم ممن كذَّب بآياتي أشدَّ الانتقام ، ووضع الاسم الظاهر مكان الضمير لتسجيل الإجرام عليهم ﴿ولقد آتينا موسى الكتاب﴾ أي أعطينا موسى التوراة ﴿ فَ لا تكن في مريةٍ من لقائم أي فلا تكن يا محمد في شك من تلقي القرآن (١١) كما تلقَّى موسى التوراة ، والمقصود تقرير رسالته عليه السلام ، وتحقيق أن ما معه من الكتاب وحيُّ سهاويٌ وكتابٌ إلهي ﴿وجعلناه هـدى لبني إسرائيـل، أي جعلنا التوراة هدايةً لبني إسرائيل من الضلالـة ﴿وجعلنـا منهـم أنمـة ﴾ أي جعلنا منهم قادةً وقدوة يقتدي بهم في الخير ﴿يهدون بأمرنا﴾ أي يدعون الخلق إلى طاعتنا ويرشدونهم إلى الدين بأمرنًا وتكليفنا ﴿ لمَّا صبروا وكانـوا بآياتنـا يوقنـون ﴾ أي حين صبروا على تحمل المشاقّ في سبيل الله ، وكانوا يصدقون بآياتنا أشد التصديق وأبلغه قال ابن الجوزي : وفي هذا تنبيه لقريش أنكم إن أطعتم وآمنتم جعلت منكم أئمة(٢) ﴿ إِنَّ ربك هـ و يفصل بينهم يوم القيامـة فيمـا كانوا فيه يختلفـون ﴾ أي إِن ربك يا محمد يقضي ويحكم بين المؤ منين والكفار ، فيميز بين المحقِّ والمبطل يوم القيامة ، ويجازي كلاُّ بما يستحق ، فيما اختلفوا فيه من أمور الدين قال الطبري : فيما كانوا فيه يختلفون من أمور الدين ، والبعث ، والثواب والعقاب(٣) ، ثم نبه تعالى على آثار قدرته في مخلوقاته ، وأقام الحجة على الكفار بالأمم السالفة الذين كفروا فأهلكوا فقال ﴿أولـميهد لهمكم أهلكنا من قبلهم من القرون﴾ أي أغفل هؤ لاء المشركون ولم يتبيَّن لهم كثرة من أهلكناهم من الأمم الماضية الذين كذبوا رسل الله ؟ ﴿ يُشُونُ فَي مساكنهم ﴾ أي حال كون أهل مكة يسيرون في دورهم ، ويشاهدون في أسفارهم منازل هؤ لاء المهلكين أفلا يعتبرون ؟ قال ابن كثير : أي وهؤ لاء المكذبون يمشون في مساكن أولئك الظالمين ، فلا يرون فيها أحداً ممـن كان يسكنها ويعمرها(١) ﴿إِنَّ في ذلك لآياتِ أفلا يسمعون ﴾ أي إن في إهلاكهم لدلالات عظيمة على قدرتنا ،

<sup>(</sup>١) ذهب بعض المفسرين إلى أن الضمير يعود إلى موسى أي فلا تكن في شك من لقاء موسى ، وما ذكرناه أرجح وهو اختيار البيضاوي وأبو السعود . (٢) زاد المسير ٦/ ٣٤٤ . (٣) الطبري ٧١/٢١ . (٤) مختصر ابن كثير ٣/٧٧ .

أفلا يسمعون سماع تدبر واتعاظ؟ ثم ذكر تعالى دلائل الوحدانية فقال ﴿أُولُـم يَـرُوا أَنَّا نَسُـوقُ الماء إلى الأرض الجُـرُز ﴾ أي أولم يشاهدوا كمال قدرتنا في سوقنا الماء إلى الأرض اليابسة التي لا نبات فيها من شدة العطش لنحييها ؟ ﴿ فنخرج به زرعاً تأكل منه أنعامهم وأنفسهم ﴾ أي فنخرج بذلك الماء أنواع الزروع والثهار ، تأكل منه دوابهم من الكلأ والحشيش ، وأنفسهم من الحب والخضر والفواكه والبقول ﴿أَفِلا يبصـرون﴾ أي أفلا يبصرون ذلك فيستدلون به على كهال قدرته تعالى وفضله ، ويعلمون أن الذي أحيا الأرض الميتة قادر على إعادتهم بعد وفاتهم ؟ ﴿ ويقولون متى هذا الفتح أن كنتم صادقين ﴾ أي ويقول كفار مكة للمسلمين على سبيل السخرية والتهكم: متى ستنصرون علينا ويكون لكم الغلبة والفتح علينا ؟ إِن كنتم صادقين في دعواكم قال الصاوي : كان المسلمون يقولون إِن الله سيفتح لنا على المشركين ، ويفصل بيننا وبينهم ، وكان أهل مكة إذا سمعوهــم يقولــون بطــريق الاستعجــال تكذيبــاً واستهزاءً : متى هذا الفتح فنزلت (١) ﴿قل يموم الفتح لا ينفع الذين كفروا لِيمانهُم ﴾ أي قل لهم يا محمد توبيخاً وتبكيتاً : إن يوم القيامة هو يوم الفتح الحقيقي الذي يفصل تعالى فيه بيننا وبينكم ، ولا ينفع فيه الإيمان ولا الاعتذار فلماذا تستعجلون ؟ ﴿وَلا هـم يُنـظرون﴾ أي ولا هم يؤ حرون ويمهلون للتوبة قال البيضاوي : ويوم الفتح هو يوم القيامة فإنه يوم نصر المؤ منين على الكافرين والفصل بينهم ، وقيل هو يوم بدر(١) ﴿ فَأَعْرِضُ عَنْهُم ﴾ أي فأعرضُ يا محمد عن هؤ لاء الكفار ولا تبال بهم ﴿ وَانتظر إنهم منتظرون ﴾ أي وانتظر ما يحل بهم من عذاب الله ، إنهم منتظرون كذلك ما يحل بكم قال القرطبي : أي ينتظرون بكم حوادث الزمان(٣) .

البَكَكُعُـة: تضمنت السورة الكريمة وجوهاً من البيان والبديع نوجزها فيما يلي:

- ١ \_ جناس الاشتقاق مثل ﴿ تُنذر . . ونذير ﴾ وكذلك مثل ﴿ انتظر . . إنهم منتظرون ﴾ .
  - ٢ ـ الطباق بين ﴿الغيب . . والشهادة﴾ وبين ﴿خوفاً . . وطمعاً﴾ .
- ٣ ـ الالتفات من الغيبة إلى الخطاب ﴿وجعل لكم ﴾ والأصل « وجعل له » والنكتة أن الخطاب إنما
   يكون مع الحي فلما نفخ تعالى الروح فيه حسن خطابه مع ذريته .

 <sup>(</sup>١) حاشية الصاوي على الجلالين ٣/ ٢٢٦ . (٢) البيضاوي ١١٣/٢ . (٣) القرطبي ١١٢/١٤ .

- ٤ ـ الاستفهام الإنكاري وغرضه الاستهزاء ﴿ أَئذًا صَلَّلنا فِي الأرض أَئنا لفي خلق حديد ﴾ ؟
  - الإضمار ﴿ ربنا أبصرنا وسمعنا ﴾ أي يقولون ربنا أبصرنا وسمعنا .
  - ٦ ـ الاختصاص ﴿ ثـم إلى ربكم ترجعون﴾ أي إليه لا إلى غيره مرجعكم يوم القيامة .
- ٧ ـ حذف جواب لو للتهويل ﴿ولو ترى إذ المجرمون ناكسوا رءوسهم ﴾ أي لرأيت أمراً مهولاً .
- ٨ ـ المشاكلة وهي الاتفاق في اللفظ مع الاختلاف في المعنى ﴿نسيتم لقاء يومكم . . إنا نسيناكم ﴾ فإن الله تعالى لا ينسى وإنما المراد نترككم في العذاب ترك الشيء المنسي .
- ٩ ـ المقابلة اللطيفة بين جزاء الأبرار وجزاء الفجار ﴿ أما الذين آمنوا وعملوا الصالحات فلهم جنات المأوى . . ﴾ ﴿ وأما الذين فسقوا فمأواهم النار﴾ وهو من المحسنات البديعية .
  - ١ الكناية عن كثرة العبادة والتبتل ليلاً ﴿تتجافى جنوبهم عن المضاجع﴾ .
- 11 الاستفهام للتقريع والتوبيخ ﴿أُولَم يَهِدَ لَهُـمَ﴾ ؟ ﴿أُولَـم يَرُوا أَنَا نَسُـوقَ المَاءَ﴾ ؟ ﴿أَفَـلاً يَسْمَعُونَ﴾ ؟ ﴿أَفَلا يَبْصُرُونَ﴾ وكلها بقصد الزجر والتوبيخ .
- ١٢ ـ السجع مراعاةً للفواصل ورءوس الآيات مثل ﴿إِنا موقنون وهـم لا يستكبرون لعلهـم يرجعون أفلا يسمعون وهذا من المحسنات البديعية وهو كثير في القرآن الكريم .

« تم بعونه تعالى تفسير سورة السجدة »

\* \* \*



### بين يَدَعِ السُّورَة

\* سورة الأحزاب من السور المدنية ، التي تتناول الجانب التشريعي لحياة الأمة الإسلامية ، شأن سائر السور المدنية ، وقد تناولت حياة المسلمين الخاصة والعامة ، وبالأخص أمر الأسرة فشرعت الأحكام بما يكفل للمجتمع السعادة والهناء ، وأبطلت بعض التقاليد والعادات الموروثة مثل « التبني ، والظهار ، واعتقاد وجود قلبين لإنسان » وطهرت من رواسب المجتمع الجاهلي ، ومن تلك الخرافات والأساطير الموهومة التي كانت متفشية في ذلك الزمان .

\* ويمكن أن نلخص المواضيع الكبرى لهذه السورة الكريمة في نقاط ثلاث:

أولاً: التوجيهات والأداب الإسلامية .

ثانياً: الأحكام والتشريعات الإلهية .

ثالثاً . الحديث عن غزوتي « الأحزاب ، وبني قريظة » .

\* أما الأولى : فقد جاء الحديث عن بعض الأداب الاجتاعية كآداب الوليمة ، وآداب الستر والحجاب وعدم التبرج ، وآداب معاملة الرسول على واحترامه إلى آخر ما هنالك من آداب اجتاعية .

\* وأما الثانية: فقد جاء الحديث عنها في بعض الأحكام التشريعية مثل حكم الظهار والتبني ، والإرث ، وزواج مطلقة الإبن من التبني ، وتعدد زوجات الرسول الطاهرات والحكمة منه ، وحكم الصلاة على الرسول على الرسول على الحجاب الشرعي ، والأحكام المتعلقة بأمور الدعوة إلى الوليمة إلى غير ما هنالك من أحكام تشريعية .

\* وأما الثالثة: فقد تحدثت السورة بالتفصيل عن غزوة الخندق التي تسمى « غزوة الأحزاب » وصورً رتها تصويراً دقيقاً بتآلب قوى البغي والشر على المؤ منين ، وكشفت عن خفايا المنافقين ، وحذرت من طرقهم في الكيد والتخذيل والتثبيط ، وأطالت الحديث عنهم في بدء السورة وفي ختمها ، حتى لم تُبق لهم

ستراً ، ولم تخف لهم مكراً ، وذكرت المؤمنين بنعمة الله العظمى عليهم في ردّ كيد أعدائهم بإرسال الملائكة والريح ، كما تحدثت عن غزوة بني قريظة ونقض اليهود عهدهم مع الرسول الملائكة والريح ، كما تحدثت عن غزوة بني قريظة ونقض اليهود عهدهم مع الرسول الملائكة والريح ، كما تحدثت عن غزوة بني قريظة ونقض اليهود عهدهم مع الرسول الملائكة والمربعة والمربعة المربعة والمربعة وال

الْتَسِميَة : سميت سورة الأحزاب لأن المشركين تحزبوا على المسلمين من كل جهة ، فاجتمع كفار مكة مع غطفان وبني قريظة وأوباش العرب على حرب المسلمين ، ولكن الله ردَّهم مدحورين وكفى المؤمنين القتال بتلك المعجزة الباهرة .

قال الله تعالى : ﴿ يَا أَيْهَا النَّبِي اتَّـقَ الله ولا تطع الكافرين . . إلى . . ما قاتلوا إلا قليلاً ﴾ من آية (١) إلى نهاية آية (٢٠) .

اللغب : ﴿ أَدعياء كم ﴾ جمع دعي وهو الولد المتبنَّى من أبناء الغير قال في اللسان : والدَّعيُ : المنسوب إلى غير أبيه قال الشاعر :

دعي القوم ينصر مدَّعيهِ ليُلْحقه بذي النَّسب الصَّميم أبي الإسلامُ لا أبَ لي سِواه إذا افتخروا بقيس أو تميم

وأقسطُ أعدل يقال: أقسطَ الرجل إذا عدل ، وقسطَ إذا ظلم ، والقسطُ: العدل ومسطوراً أي مسطَّراً مكتوباً لا يُمحى وميثاقهم الميثاقُ: العهد المؤكد بيمين أو نحوه والحناجر جمع حَنْجرة وهي نهاية الحلقوم مدخل الطعام والشراب ويثرب اسم المدينة المنورة وسمَّاها رسول الله على طيبة وعورة خالية من الرجال غير محصَّنة يقال: دار مُعُورة إذا كان يسهل دخوهُا قال الجوهري: العَوْرة كلُّ خلل يُتخوف منه في ثَغر أو حرب (١) وأقطارها بحمع قُطْر وهو الناحية والجانب ويعصمكم يمنعكم والمعوِّقين المثبطين مشتق من عاقه إذا صرفه .

سَبُبُ الْمُرْوِلِ: أ\_روي أن رجلاً من قريش يُدعى (جميل بن مَعْمر) كان لبيباً حافظاً لما يسمع فقالت قريش: ما حفظ هذه الأشياء إلا وله قلبان في جوفه فأنزل الله ﴿ما جعل الله لرجل من قلبين في جوفه . . ﴾ (٢) الآية .

ب\_وروي أن النبي ﷺ لما أراد غزوة تبوك أمر الناس بالتجهز والخروج لها ، فقال أناس : نستأذن آباءنا وأمهاتنا فأنزل الله ﴿النبيُّ أولى بالمؤمنين من أنفسهم . . ﴾(٣) الآية .

<sup>(</sup>١) الصحاح مادة عور . (٢) زاد المسير ٦/ ٣٤٩ . (٣) الألوسي ٢١/ ١٥١ .

## بِسْ لِللهِ ٱلرَّمْ الرَّمْ الرَّحْ الرَّحِيمِ

يَنَأَيُّ النَّيِّ النَّيِ اللهَ وَلا تُطِع الْكَفِرِينَ وَالْمُنفِقِينَ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلِيًا حَكِيًا ﴿ وَا تَبِعَ مَا يُوحَى إِلَيْكَ مِن وَلَئِي اللهَ كَانَ عِمَا اللهَ لَرَجُلِ اللهَ لَرَجُلِ مِن قَلْبَيْنِ وَبِيلًا ﴿ مَا جَعَلَ اللهَ لَرَجُلِ اللهَ لَرَجُلِ مِن قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهُ وَمَا جَعَلَ أَدْ عِنَا وَكُو اللهَ لَكُو اللهَ عَلَى اللهَ لَرَجُلِ مِن قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهُ وَمَا جَعَلَ أَدْ وَاجَكُمُ اللّهِ فَإِلَيْ يَعْلَى اللهِ فَإِلَا مَا عَلَى اللهِ فَإِلَا مَا عَلَى اللهِ فَإِلَى اللهَ عَلَى اللهِ فَإِلَى اللهِ فَإِلَى اللهِ فَإِلَى اللهِ فَإِلَا اللهِ فَإِلَى اللهِ اللهِ اللهِ فَإِلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

النفسِكِير : ﴿ يَا أَيْهَا النَّبِيُّ اتَّقِ اللَّهُ ﴾ النداء على سبيل التشريف والتكرمة لأن لفظ النبوة مشعر بالتعظيم والتكريم أي اثبت على تقوى الله ودُم عليها قال أبو السعود: في ندائه عليه بعنوان النبوة تنويهٌ بشأنه ، وتنبيهٌ على سمو مكانه ، والمراد بالتقوى المأمور به الثباتُ عليه والازديادُ منه ، فإنَّ له بابأ واسعاً ومكاناً عريضاً لا يُنال مداه(١) ﴿ولا تطع الكافرين والمنافقين﴾ أي ولا تطع أهل الكفر والنفاق فيما يدعونك إليه من اللين والتساهل ، وعدم التعرض لألهتهم بسوء ، ولا تقبل أقوالهـم وإن أظهـروا أنهــا نصيحة قال المفسرون: دعا المشركون رسول الله عليه أن يرفض ذكر آلهتهم بسوء، وأن يقول إن لها شفاعة فكره ﷺ ذلك ونزلت الآية (٢) ﴿إِنَّ اللَّهَ كَانَ عليماً حكياً ﴾ أي إنه تعالى عالم بأعمال العباد وما يضمرونه في نفوسهم ، حكيم في تدبير شئونهم ﴿واتَّبع ما يُوحى إليك من ربك ﴾ أي واعمل بما يوحيه إليك ربك من الشرع القويم ، والدين الحكيم ، واستمسك بالقرآن المنزل عليك ﴿إن الله كـان بمـا تعملـون خبيراً ﴾ أي خبيرٌ بأعمالكم لا تخفى عليه خافية من شئونكم ، وهو مجازيكم عليها ﴿وتـوكَّـلُ علـى اللهِ ﴾ أي اعتمد عليه ، والجأ في جميع أمورك إليه ﴿وكفى بالله وكيـلاً﴾ أي وحسبك أن يكون الله حافظاً وناصراً لك ولأصحابك ، ثم ردَّ تعالى مزاعم الجاهليين ببيان الحق الساطع فقال ﴿ما جعل الله لرجل من قلبين في جوفه ﴾ أي ما خلق الله لأحدٍ من الناس أياً كان قلبين في صدره ، قال مجاهد : نزلت في رجل ٍ من قريش كان يُدعى « ذا القلبين » من دهائه ، وكان يقول : إنَّ في جوفي قلبين أعقل بكل ِ واحدٍ منهما أفضل من عقل محمد(٣) ﴿وما جعل أزواجكمُ الَّلاتي تُظاهرون مِنهـنَّ أمهاتكـم﴾ أي وما جعل زوجاتكم اللواتـي تظاهرون منهنَّ أمهاتكم قال ابن الجوزي : أعلمَ تعالى أن الزوجة لا تكوَّنُ أُمًّا ، وكانت الجاهُلية تُطلّق بهذا الكلام وهو أن يقول لها : أنتِ عليَّ كظهر أمي (٤) ﴿ وما جعلَ أَدْعياءكم أبناءكم أي وما جعل الأبناء من التبني الذين ليسوا من أصلابكم أبناءً لكم حقيقةً ﴿ذلكم قولُكم بأفواهكم ﴾ أي دعاؤ هم أبناء مجرد قول بالفم لا حقيقة له من الواقع ﴿وَالله يَقْمُولُ الْحَقُّ﴾ أي والله تعالى يقول الحقَّ الموافق للواقع ،

<sup>(</sup>١) أبو السعود ٤/ ٢٠١ . (٢) انظر القرطبي ١٤/ ١١٥ وزاد المسير ٣٤٧/٦ . (٣) القرطبي ١١٦ / ١١٦ . (٤) زاد المسير ٦/ ٣٥٠ .

ءَابَآءَهُمْ فَإِخُوانُكُمْ فِي الدِّينِ وَمَوالِيكُمُ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَا فِيمَآ أَخْطَأْتُمُ بِهِ وَلَكِن مَّا تَعَمَّدَتْ قُلُوبُكُمْ وَكَانَ اللهُ غَفُورًا رَّحِيمًا رَقِي النَّبِيُّ أُولِي بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِمِمْ وَأَزْوَجُهُ وَأُمْ أَمَّاتُهُمْ وَأُولُواْ الْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ وَكَانَ اللهُ غَفُورًا رَّحِيمًا رَقِي النَّبِيُّ أَوْلِي بِالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُهَاجِرِينَ إِلَّا أَن تَفْعَلُواْ إِلَىٰ أَوْلِيَا إِلَيْمُ مَعْرُوفًا كَانَ ذَالِكَ فِي اللهِ مِن اللهُ مِن اللهُ مِن المُؤْمِنِينَ وَالْمُهَاجِرِينَ إِلَّا أَن تَفْعَلُواْ إِلَىٰ أَوْلِيَا إِلَىٰ مَعْرُوفًا كَانَ ذَالِكَ فِي

والمطابق له من كل الوجوه ﴿وهـو يهدي السبيـل﴾ أي يرشد إلى الصراط المستقيم ، والغرضُ من الآية التنبيهُ على بطلان مزاعم الجاهلية ، فكما لا يكون للشخص الواحد قلبان في جوفه ، فكذلك لا يمكن أن تصبح الزوجة المظاهر منها أماً ، ولا الولد المتبنَّى ابناً ، لأن الأم الحقيقية هي التي ولدته ، والابن الحقيقي هو الذيوُلد من صلب الرجل ، فكيف يجعلون الزوجات المظاهر منهن أمهات ؟ وكيف يجعلون أبناء الآخرين أبناءً لهم مع أنهم ليسوا من أصلابهم ؟ ثم أمر تعالى بردّ نسب هؤ لاء إلى آبائهم فقال ﴿أُدعوهم لآبائهـم هو أقسطُ عند الله، أي انسبوا هؤ لاء الذين جعلتموهم لكم أبناء لأبائهم الأصلاء ﴿هـو أقسـطُ عند الله ﴾ أي هو أعدل وأقسط في حكم الله وشرعه (١) قال ابن جرير: أي دعاؤ كم إياهم لآبائهم هو أعدل عند الله وأصدق وأصوب من دعائكم إياهم لغير آبائهم (٢) ﴿فإن لم تعلموا آباءهم فإخوانكم في الدين ﴾ أي فإن لم تعرفوا آباءهم الأصلاء فتنسبوهم إليهم فهم إخوانكم في الإسلام ﴿ومواليكـم ﴾ أي أولياؤ كم في الدين ، فليقل أحدكم : يا أخي ويا مولاي يقصد أخوَّة الدين وولايته قال ابن كثير : أمر تعالى بردّ أنساب الأدعياء إلى آبائهم إن عُرفوا ، فإن لم يُعرفوا فهم إخوانهم في الدين ومواليهم ، عوضاً عما فاتهم من النسب ، ولهذا قال رسول الله علي لزيد بن حارثة : « أنت أخونا ومولانا » (٣) وقال ابن عمر : ما كنا ندعو « زيد بن حارثة » إلا زيد بن محمد حتى نزلت ﴿أدعوهم لآبائهم هو أقسط عند الله ﴾ (٤) ﴿ وليس عليكم جناحٌ فيما أخطأتم به ﴾ أي وليس عليكم أيها المؤ منون ذنبٌ أو إثم فيمن نسبتموهم إلى غير آبائهم خطأً ﴿ولكن ما تعمُّ دت قلو بُكم﴾ أي ولكنَّ الأثِّم فيما تقصدتم وتعمدتم نسبته إلى غير أبيه ﴿وكان الله غفوراً رحياً ﴾ أي واسع المغفرة عظيم الرحمة ، يعفو عن المخطىء ويرحم المؤمن التائب ، ثم بيَّن تعالى شفقة الرسول ﷺ على أمته ونصحه لهم فقال ﴿النبيُّ أُولَى بِالمؤمنين مِنْ أَنفسهم ﴾ أي هو عليه السلام أرأف بهم وأعطف عليهم ، وأحقُّ بهم من أنفسهم في كل شيء من أمور الدين والدنيا ، وحكمه أنفذ وطاعته أوجب ﴿وأزواجُـه أمهاتُهـم﴾ أي وزوجاتُه الطاهرات أمهات للمؤ منين في وجـوب تعظيمهـن واحترامهن ، وتحريم نكاحهن قال أبو السعود : أي منزلات منزلة الأمهات ، في التحريم واستحقاق التعظيم ، وأما فيما عدا ذلك فهنَّ كالأجنبيات (٥) ﴿وأُولُـوا الأرحـام﴾ أي أهل القرابات ﴿بعضُهُم أولى ببعض ٍ في كتاب الله من المؤمنين والمهاجرين، أي أحقُّ بالإرث من المهاجرين والأنصار في شرع الله ودينه

<sup>(</sup>١) نقلاً عن كتابنا تفسير آيات الأحكام ٢/ ٢٥٤ . (٢) الطبري ٢١/ ٧٦ . (٣) مختصر ابن كثير ٣/ ٧٩ ابن كثير ٣/ ٨١ . (٤) أخرجه البخارى . (٥) أبو السعود ٢٠٣/٤ .

الْكِتَنْبِ مَسْطُورًا ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النَّبِيِّنَ مِيثَنَقَهُمْ وَمِنْكَ وَمِن تُوجٍ وَ إِبَرَاهِمَ وَمُوسَىٰ وَعِبسَى آبْنِ مَرْيَمُ وَأَخَذْنَا مِنْهُم مِيفَنَقًا عَلِيظًا ﴿ لَيْسَعَلَ الصَّلَاقِينَ عَن صِدْقِهِمْ وَأَعَدَّ لِلْكَنْفِرِينَ عَذَابًا أَلِيمًا ﴿ مَرْيَمُ وَأَخَذَنَا مِنْهُم مِيفَنَقًا عَلِيظًا ﴿ لَيْ لَيَسْعَلَ الصَّلَاقِينَ عَن صِدْقِهِمْ وَأَعَدَّ لِلْكَنْفِرِينَ عَذَابًا أَلِيمًا ﴿ مَنْ مَا اللَّهُ عَلَيْكُمْ إِذْ جَآءَ تَكُمْ جُنُودٌ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا وَجُنُودًا لَمْ تَرَوْهَا وَكَانَ اللّهُ يَتَامُ اللّهُ عَلَيْهُمْ وَعَمَا اللّهُ عَلَيْهُمْ وَعَمَةُ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَآءَ تَكُمْ جُنُودٌ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا وَجُنُودًا لَمْ تَرَوْهَا وَكَانَ اللّهُ

﴿ إِلا أَن تَفْعَلُـوا إِلَى أُولِيانُكُـم مَعْرُوفًا ﴾ أي إلاّ أن تحسنوا إلى إخوانكم المؤ منين والمهاجرين في حياتكم ، أو توصوا إليهم عند الموت فإن ذلك جائز ، وبسط اليد بالمعروف مماحثَّ الله عباده عليه قال المفسرون : وهذا نسخٌ لما كان في صدر الإسلام من توارث المسلمين من بعضهم بالأخوة الإيمانية وبالهجرة ونحوها(١) ﴿كان ذلك في الكتباب مسطوراً ﴾ أي كان حكم التوارث بين ذوي الأرحام مكتوباً مسطراً في الكتاب العزيز لا يبدل ولا يُغير قال قتادة : أي مكتوباً عند الله عز وجل ألا يرث كافر مسلماً (٢٠) ﴿ وَإِذْ أَخْذُنَا مِن النبيين ميثاقهم الله أي اذكر وقت أخذنا من النبيين عهدهم المؤكد باليمين ، أن يفوا بما التزموا ، وأن يصدِّق بعضهم بعضاً ، وأن يؤ منوا برسالة محمد علي ورسالاتهم ﴿ ومنك ومن نوح ٍ وإسراهيم وموسى وعيسي ''بن مريم ﴾ أي وأخذنا منك يا محمد الميثاق ومن نوح وإبراهيم وموسى وعيسى ، وهؤ لاء هم أولو العزم ومشاهير الرسل ، وإنما قدَّمه عليه في الذكر لبيان مزيد شرفه وتعظيمه قال البيضاوي : خصَّهم بالذكر لأنهم مشاهير أرباب الشرائع ، وقدَّم نبينا عليهِ الصلاة والسلام تعظياً له وتكريماً لشأنه (٣) وقال ابن كثير : بدأ بالخاتم لشرفه صلوات الله عليه ، وبياناً لعظم مكانته ، ثم رتبهم بحسب وجودهم في الزمان (١) ﴿وأخذنا منهم ميثاقاً غليظاً ﴾ أي وأخذنا من الأنبياء عهداً وثيقاً عظياً على الوفاء بما التزموا به من تبليغ الرسالة ﴿ليسأل الصادقين عن صدقهم أي ليسأل الله يوم القيامة الأنبياء الصادقين عن تبليغهم الرسالة إلى قومهم قال الصاوي : والحكمة في سؤال الرسل مع علمه تعالى بصدقهم هو التقبيح على الكفار يوم القيامة وتبكيتهم (٥) وقال القرطبي : وفي الآية تنبيه على أن الأنبياء إذا كانوا يُسألون يوم القيامة فكيف بمن سواهم ؟ وفائدة سٰؤ الهم توبيخ الكفاركما قال تعالى لعيسي ﴿أأنت قلت للناسِ اتخذوني وأمي إلهين﴾(١) ؟ ﴿وأعــدُّ للكافرين عذاباً أليماً ﴾ أي وأعد الله للكافرين عذاباً مؤلماً موجعاً ، بسبب كفرهم وإعراضهم عن قبول الحق ، ثم شرع تعالى في ذكر « غزوة الأحزاب » وما فيها من نِعَم ٍ فائضة ، وآيات باهرة للمؤمنين فقال ﴿ يَا أَيْهِ الذِّينَ آمنُ وَا اذْكُرُ وَا نَعْمُ أَلُهُ عَلَيْكُمْ ﴾ أي اذكر وا فضله وإنعامه عليكم ﴿ إذ جاءتكم جنودً ﴾ أي وقت مجيء جنود الأحزاب وتألبهم عليكم قال أبو السعود : والمراد بالجنود الأحزاب وهم قريش ، وغطفان ، ويهود قريظة وبني النضير ، وكانوا زهاء اثني عشر ألفاً، فلما سمع رسول الله ﷺ بإقبالهــم ضرب الخندق على المدينة بإشارة «سلمان الفارسي» ثم خرج في ثلاثة آلاف من المسلمين ، فضرب معسكره والخندقُ بينه وبين المشركين ، واشتد الخوف وظنَّ المؤمنون كل ظن ، ونجم النفاق في المنافقين

<sup>(</sup>١) انظر زاد المسير لابن الجوزي ٦/ ٣٥٤ . (٢) القرطبي ١٢٦/١٤ . (٣) البيضاوي ١/ ١١٤ . (٤) مختصر ابن كثير ٣/٣٨ .

<sup>(</sup>٥) حاشية الصاوي على الجلالين ٣/ ٢٦٩ . (٦) القرطبي ١٢٨/١٤ .

بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرًا ﴿ إِذْ جَآءُ وَكُرْ مِن فَوْقِكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنكُمْ وَإِذْ زَاغَتِ ٱلْأَبْصَارُ وَبَلَغَتِ ٱلْقُلُوبُ الْحَنَاجِرَ وَتَظُنُّونَ بِاللّهِ ٱلظَّنُونَا ﴿ هُنَالِكَ ٱبْتُلِي ٱلْمُؤْمِنُونَ وَزُلْزِلُواْ زِلْزَالًا شَدِيدًا ﴿ وَإِذْ يَقُولُ الْحَنَاجِرَ وَتَظُنُّونَ بِاللّهِ ٱلظَّنُونَا ﴿ هُنَالِكَ ٱبْتُلِي ٱللّهُ وَرَسُولُهُ وَ إِلّا غُرُورًا ﴿ وَإِذْ قَالَت طَّآبِهِ مَ مَّرَضٌ مَّا وَعَدَنَا ٱللّهُ وَرَسُولُهُ وَ إِلّا غُرُورًا ﴿ وَإِذْ قَالَت طَّآبِهِ مَ مَّرَضٌ مَّا وَعَدَنَا ٱللّهُ وَرَسُولُهُ وَ إِلّا غُرُورًا ﴿ وَإِذْ قَالَت طَّآبِهِ مَا وَعَدَنَا ٱللّهُ وَرَسُولُهُ وَ إِلّا غُرُورًا ﴿ وَإِذْ قَالَت طَآبِهِ فَا وَاللّهُ مِنْ مُنْ مُنْ مُنْ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَاللّهِ عَرُورًا ﴿ وَاللّهُ وَاللّهِ عَلَى اللّهُ وَرَسُولُهُ وَاللّهُ وَاللّهِ عَلَيْهِ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَلَا عَلَالًا لَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَلْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْحُوالِمُ وَاللّهُ واللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ و

حتى قال « معتب بن قشير » يعدنا محمد كنوز كسرى وقيصر ولا نقدر أن نذهب إلى الغائط(١) ﴿فأرسلنا عليهم ريحاً وجنوداً لم تروها، أي فأرسلنا على الأحزاب ريحاً شديدة وجنوداً من الملائكة لم تروهم وكانوا قرابة ألف قال المفسرون: بعث الله عليهم ريحاً عاصفاً وهي ريح الصبا في ليلة شديدة البرد والظلمة ، فقلعت بيوتهم ، وكفأت قدورهم ، وصارت تلقى الرجل على الأرض ، وأرسل الله الملائكة فزلزلتهم ـ ولم تقاتل ـ بل ألقت في قلوبهم الرعب (٢) ﴿وكان الله بما تعملون بصيراً ﴾ أي وهو تعالى مطلع على ما تعملون من حفر الخندق ، والثبات على معاونة النبي على في ذلك الوقت ﴿إذ جاءوكم من فوقكم ﴾ أي حين جاءتكم الأحزاب من فوق الوادي يعني من أعلاه قبل المشرق ، ومنه جاءت أسد وغطفان ﴿ومن أسفل منكم ﴾ أي ومن أسفل الوادي يعنى أدناه قيل المغرب ، ومنه جاءت قريش وكنانة وأوباش العرب ، والغرضُ أن المشركين جاءوهم من جهة المشرق والمغرب ، وأحاطوا بالمسلمين إحاطة السوار بالمعصم ، وأعانهم يهود بني قريظة فنقضوا العهد مع الرسول وانضموا إلى المشركين ، فاشتد الخوف ، وعظُم البلاء ولهذا قال تعالى ﴿وإِذْ زَاغَتُ الأبصار﴾ أي وحين مالت الأبصار عن سننها ومستوى نظرها حيرةً وشخوصاً لشدة الهول والرعب(٣) ﴿وبلغت القلوبُ الحناجر ﴾ أي زالت عن أماكنها من الصدور حتى كادت تبلغ الحناجر ، وهذا تمثيل لشدة الرعب والفزع الذي دهاهم ، حتى كأن أحدهم قد وصل قلبه إلى حنجرتُه من شدة ما يلاقي من الهول( ) ﴿ وتظنون بالله الظنون ﴾ أي وكنتم في تلك الحالة الشديدة تظنون الظنون المختلفة قال الحسن البصرى : ظن المنافقون أن المسلمين يُستأصلون ، وظن المؤمنون أنهم يُنصرون(٥٠) ، فالمؤمنون ظنوا خيراً ، والمنافقون ظنوا شراً وقال ابن عطية : كاد المؤمنون يضطربون ويقولون : ما هذا الخُلف للوعد ؟ وهذه عبارة عن خواطر خطرت للمؤ منين لا يمكن للبشر دفعها ، وأما المنافقون فتعجلوا ونطقوا وقالـوا : ما وعدنـا اللـه ورسولـه إلا غروراً ‹‹› ﴿هنـالـك ابتلى المؤمنون ﴾ أي في ذلك الزمان والمكان امتحن المؤ منون واختبروا ، ليتميز المخلص الصادق من المنافق قال القرطبي : وكان هذا الابتلاءُ بالخوف والقتال ، والجوع والحصر والنزال (٧) ﴿وزُلْزِلُـوا زِلْزَالاً شـديداً ﴾ أي وحركوا تحريكاً عنيفاً من شدة ما دهاهم ، حتى لكأن الأرض تتزلزل بهم وتضطرب تحت أقدامهم قال ابن جزى : وأصل الزلزلة شدةُ التحريك وهو هنا عبارة عن اضطراب القلوب وتزعزعها (١٠) ﴿ وَإِذْ يَقُولُ المنافقون والذيب في قلوبهم مرض ﴾ أي واذكر حين يقول المنافقون ، والذين في قلوبهم مرض النفاق ،

<sup>(</sup>١) أبو السعود ٤/ ٣٠٤ .(٢) الصاوي على الجلالين ٣/ ٢٧١ .(٣) تفسير الكشاف ٣/ ٤٢٦ . (٤) قال القرطبي : وهذا القول منقول معناه عن عكرمة ، والأظهر أنه أراد اضطراب القلب وضرباته حتى كأنه لشدة اضطرابه بلغ الحنجرة . ا هـ . (٥) القرطبي ١٤٥/ ١٤٥ .

<sup>(</sup>٦) نقلاً عن البحر المحيط ٧/ ٢١٧ . (٧) القرطبي ١٣٤/ ١٤٦ . (٨) التسهيل ٣/ ١٣٤ .

لأن الْإِيمان لم يخالط قلوبهم ﴿ما وعدنا الله ورسولُه إلا غـروراً ﴾ أي ما وعدنا الله ورسوله إلا باطـلاً وخداعاً قال الصاوي : والقائل هو « معتب بن قشير » الذي قال : يعدنا محمدٌ بفتح فارس والـروم ، وأحدُنا لا يقدر أن يتبرز فرقاً ، ما هذا إلا وعد غرور(١) ، يغرنا به محمد ﴿وَإِذْ قالَت طَائِفَةٌ منهم ﴾ أي واذكر حين قالت جماعة من المنافقين وهم : أوس بن قيظي وأتباعه ، وأبيُّ بن سلول وأشياعه ﴿يا أهــل يثرب لا مُقام لكم، أي يا أهل المدينة لا قرار لكم ههنا ولا إقامة ﴿فارجعوا﴾ أي فارجعوا إلى منازلكم واتركوا محمداً وأصحابه ﴿ويستأذن فريقٌ منهم النبيُّ ﴾ويستأذن جماعة من المنافقين النبي ﷺ في الإنصراف متعللين بعلل واهية ﴿يقولون إنَّ بيوتنا عـورة﴾ أي غير حصينة فنخاف عليها العدوَّ والسُّراق ﴿ومـا هـي بعورة ﴾ تكذيب من الله تعالى لهم أي ليس الأمركما يزعمون ﴿إنْ يريدون إلا فراراً ﴾ أي ما يريدون بما طلبوا من الرسول ﷺ إلا الهرب من القتال ، والفرار من الجهاد ، والتعبيرُ بالمضارع ﴿ويستأذن﴾ لاستحضار الصورة في النفس ، فكأن السامع يبصرهم الأن وهم يستأذنون ، ثم فضحهم تعالى وبيُّـن كذبهم ونفاقهم فقال ﴿ولو دُخلت عليهم من أقطارها ﴾ أي ولو دخل الأعداء على هؤ لاء المنافقين من جميع نواحي المدينة وجوانبها ﴿ شم سُئلوا الفتنةَ لآتوها ﴾ أي ثم طلب إليهم أن يكفروا وأن يقاتلوا المسلمين الأعطوها من أنفسهم ﴿وما تلبثوا بها إلا يسيراً ﴾ أي لفعلوا ذلك مسرعين ، ولم يتأخروا عنه لشدة فسادهم ، وذهاب الحق من نفوسهم ، فهم لا يحافظون على الإيمان ولا يستمسكون به مع أدنى خوف وفزع (٢) ، وهذا ذمُّ لهم في غاية الذم ﴿ ولقد كانوا عاهدوا اللَّهَ من قبلُ لا يولون الأدبار ﴾ أي ولقد كان هؤ لاء المنافقون أعطوا ربهم العهود والمواثيق من قبل غزوة الخندق وبعد بدر ألا يفروا من القتال ﴿وكان عهد الله مسئولاً ﴾ أي وكان هذا العهد منهم جديراً بالوفاء لأنهم سيسألون عنه ، وفيه تهديد ووعيد قال قتادة : لما غاب المنافقون عن بدر ، ورأوا ما أعطى الله أهل بدرٍ من الكرامة والنصر ، قالوا لئن أشهدنا الله قتالاً لنقاتلن (٣) ﴿قلل لن ينفعكم الفرارُ إن فررتم من الموتِ أو القتل ﴾ أي قل يا أيها النبي لهؤ لاء المنافقين ، الذين يفرون من القتال طمعاً في البقاء وحرصاً على الحياة ، إن فراركم لن يطوُّل أعماركم ولن

<sup>(</sup>١) حاشية الصاوي ٣/ ٢٧٢ . (٢) هذا قول قتادة وابن زيد واختيار ابن جرير قال القرطبي : وقال السدي والحسن والفراء المعنى : ما لبثوا بالمدينة بعد إعطاء الكفر إلا قليلاً حتى يهلكوا ، والأول قول أكثر المفسرين ، وذلك لضعف نياتهم وفرط نفاقهم ، فلو اختلط بهم الأعداء لأظهروا الكفر . ا هـ « القرطبي ١٥٠/١٤ » . (٣) القرطبي ١٥٠/١٤ .

يؤخر آجالكم ، ولن يدفع الموت عنكم أبداً ﴿وإِذاً لا تُمتُّعون إلا قليـلاً﴾ أي ولئن هربتم وفررتم فإذاً لا تمتعون بعده إلا زمناً يسيراً ، لأن الموت مآل كل حي ، ومن لم يمت بالسيف مات بغيره ﴿ قُل من ذا الذي هلاككم ودماركم ، أو قدَّر بقاءكم ونصركم ؟ ﴿ولا يجدون لهم من دون اللهِ ولياً ولا نصيراً ﴾ أي وليس لهم من دون الله مجير ولا مغيث ، فلا قريب ينفعهم ولا ناصر ينصرهم ﴿قد يعلم اللهُ المعوّقين منكم ﴾ أى لقد علم الله تعالى ما كان من أمر أولئك المنافقين ، المثبطين للعزائم ، الذين يعوِّقون الناس عن الجهاد ، ويصدونهم عن القتال ﴿والقائلين لإِخوانهم هلُـمَّ إلينــا﴾ أي والذين يقولون لإِخوانهم في الكفر والنفاق : تعالوا إلينا واتركوا محمداً وصحبه يهلكوا ولا تقاتلوا معهم ، قال تُعالى ﴿ولا يأتـون البأس إلا قليـ لأَ﴾ أي ولا يحضرون القتال إلا قليلاً منهم رياءً وسمعة ، قال الصاوي : لأن شأن من يثبّط غيره عن الحرب ألاّ يفعله إلا قليلاً لغرض خبيث (١) وقال في البحر : المعنى : لا يأتون القتـال إلا إتيانــاً قليلاً ، يخرجون مع المؤمنين يوهمونهم أنهم معهم ، ولا تراهم يقاتلون إلا شيئاً قليلاً إذا اضطروا إليه ، فقتالهُم رياء ليس بحقيقة (٢) ﴿أشحـةً عليكـم﴾ أي بخلاء عليكم بالمودة والشفقة والنصح لأنهم لا يريدون لكم الخير ﴿فَإِذَا جَاءَ الْخَـوْفُ رَأَيْتُهُمْ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ تَدُورُ أَعِينَهُمْ كَالَّذِي يُغْشَى عليه من الموت﴾ أي فإذا حضر القتال رأيت أولئك المنافقين في شدة رعب لا مثيل لها ، حتى إنهم لتدور أعينهم في أحداقهم كحال المغشي عليه من معالجة سكرات الموت حَذراً وحَوراً قال القرطبي : وصفهم بالجبن ، وكذا سبيل الجبان ينظر يميناً وشما لأ محدِّداً بصره ، وربما غُشي عليه من شدة الخوف (٣) ﴿فَإِذَا ذَهُبُ الْخُوفُ سَلْقُوكُمْ بِأَلْسَنَةٍ حِـدادَ﴾ أي فإذا ذهب الخوف عنهم وانجلت المعركة آذوكم بالكلام بألسنة سليطة ، وبالغوا فيكم طعنـاً وذمـاً قال قتادة : إذا كان وقت قسمة الغنيمة بسطوا ألسنتهم فيكم يقولون : أعطونا أعطونا فإنا قد شهدنا معكم ، ولستم أحقَّ بها منا ، فأما عند البأس فأجبن قوم وأخذهم للحق ، وأمَّا عند الغنيمة فأشح قوم وأبسطهم لساناً (١٠) ﴿ أَشِحِـةً على الخيـر ﴾ أي خاطبوكم بما خاطبوكم به حال كونهم أشحة أي بخلاء على المال والغنيمة ﴿أُولَئَـكُ لَـم يؤمنـوا﴾ أي أولئك الموصوفون بما ذكر من صفات السوء ، لم يؤ منوا حقيقةً بقلوبهم وإن

<sup>(</sup>١) حاشية الصاوي ٣/ ٢٧٣ . (٢) البحر ٧/ ٢٢٠

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي ١٥٣/١٤ . (٤) زاد المسير ٦/٣٦٦ والقرطبي ١٥٤/١٤ .

# يَحْسَبُونَ ٱلْأَخْرَابَ لَرْ يَذْهُبُواْ وَإِن يَأْتِ ٱلْأَخْرَابُ يَوَدُّواْ لَوْ أَنَّهُم بَادُونَ فِي ٱلْأَعْرَابِ يَسْعَلُونَ عَنْ أَنْبَآ بِكُرْ وَلَوْكَانُواْ فِيكُمْ مَّا قَنْتَلُوٓاْ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ إِنْ

أسلموا ظاهراً ﴿فأحبط اللهُ أعمالهم ﴾ أي أبطلها بسبب كفرهم ونفاقهم ، لأن الإيمان شرط في قبول الأعمال ﴿وكان ذلك على الله على الله على الله ، ثم أخبر تعالى عنهم بما يدل على جبنهم فقال ﴿يحسب ون الأحزاب لم يذهبوا ﴾ أي يحسب المنافقون من شدة خوفهم وجبنهم أن الأحزاب وهم كفار قريش ومن تحزب معهم بعد انهزامهم لم ينصرفوا عن المدينة وهم قد انصرفوا ﴿وأن يأت الأحزاب يودُّوا لو أنهم بادون في الأعراب ﴾ أي وإن يرجع إليهم الكفار كرة ثانية للقتال يتمنوا لشدة جزعهم أن يكونوا في البادية مع الأعراب لا في المدينة معكم حدراً من القتل وتربصاً للدوائر ﴿يسألون عن أنبائكم ﴾ أي يسألون عن أخباركم وما وقع لكم فيقولون : أهلك المؤ منون ؟ أغلب أبو سفيان ؟ ليعرفوا حالكم بالاستخبار لا بالمشاهدة ﴿ولو كانوا فيكم ما قاتلوا إلا قليلاً ﴾ أي ولو أنهم كانوا بينكم وقت القتال واحتدام المعركة ما قاتلوا معكم إلا قتالاً قليلاً لجبنهم وذلتهم وحرصهم على الحياة .

البَكُغُنَّة: تضمنت الآيات الكريمة وجوهاً من البيان والبديع نوجزها فيما يلي :

١ ـ التنكير لإفادة الاستغراق والشمول ﴿ما جعل الله لرجل من قلبين ﴾ وإدخال حرف الجر الزائد
 لتأكيد الاستغراق ، وذكر الجوف ﴿في جوفه ﴾ لزيادة التصوير في الإنكار .

٧ ـ جناس الاشتقاق ﴿وتوكل على الله وكفي بالله وكيلا﴾ .

٣ ـ الطباق بين ﴿أخطأتم . . وتعمدت قلوبكم﴾ وبـين ﴿سـوءً . . ورحمـة﴾ لأن المراد بالسـوء الشر ، وبالرحمة الخير .

٤ ـ التشبيه البليغ ﴿وأزواجه أُمهاتُهم ﴾ حُذف منه وجه الشبه وأداة التشبيه فصار بليغاً ، وأصل الكلام وأزواجه مثل أمهاتهم في وجوب الاحترام والتعظيم ، والإجلال والتكريم .

ه ـ المجاز بالحذف ﴿أولى ببعض﴾ أي أولى بميرات بعض .

٦ ـ ذكر الخاص بعد العام للتشريف ﴿وإِذ أخذنا من النبيين ميثاقهم ومنك ومن نوح﴾ فقد دخل
 هؤ لاء المذكورون في جملة النبيين ولكنه خصهم بالذكر تنويهاً بشأنهم وتشريفاً لهم .

٧ ـ الاستعارة ﴿ميثاقاً غليظاً ﴾ استعار الشيء الحسي ـ وهو الغلظ الخاص بالأجسام ـ للشيء المعنوي وهو بيان حرمة الميثاق وعظمه وثقل حمله .

٨ - الالتفات ﴿ليسأل الصادقين﴾ وغرضه التبكيت والتقبيح للمشركين .

- ٩ ـ الطباق بين ﴿من فوقكم . . وأسفل منكم ﴾ .
- ١٠ التشبيه التمثيلي ﴿تدور أعينهم كالذي يُغشى عليه من الموت﴾ لأن وجه الشبه منتزع من متعدد .

11 ـ المبالغة في التمثيل ﴿وبلغت القلوب الحناجر﴾ صوَّر القلوب في خفقانها واضطرابها كأنها وصلت إلى الحلقوم .

١٢ ـ الكناية ﴿لا يولون الأدبار﴾ كناية عن الفرار من الزحف .

17 - الاستعارة المكنية ﴿سلقوكم بألسنة حداد﴾ شبَّه اللسان بالسيف المصلت وحذف ذكر المشبه به ورمز له بشيء من لوازمه وهو السلق بمعنى الضرب على طريق الاستعارة المكنية ، ولفظ ﴿حداد﴾ ترشيح .

١٤ ـ توافق الفواصل في الحرف الأخير مثل ﴿كان ذلك في الكتاب مسطوراً . . ما وعدنا الله ورسوله إلا غروراً ﴿ وَنَحُوهُ وَهُو يَزِيدُ فِي رُونَقُ الكلامُ وَجَالُهُ ، لما له من وقع رائع ، وجرس عذب(١) .

ت بلي أنه الله تعالى الأنبياء بأسهائهم فقال (يا نوح اهبط بسلام منا) (يا إبراهيم قد صدقت الرؤيا) (يا موسى إني اصطفيتك على الناس برسالاتي وبكلامي) ولم يخاطب الرسول إلا بلفظ النبوة والرسالة (يا أيها النبي حسبك الله) (يا أيها الرسول بلغ ما أنزل إليك) الخ ولا نجد في القرآن العظيم كله نداء له باسمه ، وإنما النداء بلفظ النبوة والرسالة ، وفي هذا تفخيم لشأنه ، وتعظيم لمقامه ، وإشارة إلى أنه سيد الأولين والآخرين ، وإمام الأنبياء والمرسلين ، وتعليم لنا الأدب معه المعالم فلا نذكره إلا مع الإجلال والإكرام ، ولا نصفه إلا بالوصف الأكمل (لا تجعلوا دعاء الرسول بينكم كدعاء بعضكم بعضاً . . ) (إن الذين يغضون أصواتهم عند رسول الله أولئك الذين امتحن الله قلوبهم للتقوى . . )(1) الآية .

لطيف : إن قيل: ما الفائدة بأمر الله رسوله بالتقوى وهو سيد المتقين ؟ فالجواب أنه أمر بالثبات والاستدامة على التقوى كقوله ﴿يا أيها الذين آمنوا آمِنُوا﴾ أي اثبتوا على الإيمان وكقول المسلم ﴿اهدنا الصراط المستقيم ﴾ وهو مهتد إليه وغرضه ثبتنا على الصراط المستقيم ، أو نقول: الخطاب للرسول والمراد أمته .

<sup>(</sup>١) ذكرنا الأمثلة البلاغية بإيجاز على سبيل المثال لا الحصر ، ليتذوق القارىء بعض الروائع البيانية وإلا فكلام الله معجز وفيه من الصور البلاغية والأسرار البيانية ما يتذوقها الإنسان ويعجز عن وصفها اللسان . (٢) انظر ماكتبه أبوحيان في البحر المحيط٧/ ٢١٠ وماكتبه القاضي عياض في كتابه الشفاء فقد أجاد كل منهها وأفاد .

قال الله تعالى : ﴿لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة. . إلى . .أعدَّ الله لهم مغفرة وأجراً عظيماً ﴾ . . من آية (٢١) إلى نهاية آية (٣٥) .

المنكاسكة : لما ذكر تعالى غزوة الأحزاب ، وموقف المنافقين المذبذبين منها ، بالقعود عن الجهاد ، وتشجيته وتثبيط العزائم ، أمر المؤ منين في هذه الآيات بالاقتداء بالرسول الكريم في صبره وثباته ، وتضحيته وجهاده ، ثم جاء الحديث عن زوجات رسول الله الطاهرات ، وأمرهن بالاقتداء برسول الله على زهده ، وعدم التطلع إلى زهرة الدنيا لأنهن قدوة لسائر نساء المؤمنين .

اللغ بَن ﴿ أُسوة ﴾ الأُسوة ؛ القُدوة وفيها لغتان كسر الهمزة وضمها يقال ائتسى فلان بفلان أي اقتدى به ﴿ نَحْبه ﴾ النَّحب : النذرُ والعهد يقال : نَحَب ينحب من باب قتل نذر ، ومن باب ضرب بكى قال لبيد :

ألا تسالان المرء ماذا يُحاول أنحْبٌ فيُقضى أم ضلال وباطل (١٠؟ ويقال : قضى نحبه إذا مات ، وعبَّر به عن الموت لأن كل حي لا بدَّ أن يموت ، فكأنه نذر لازم في رقبته فإذا مات فقد قضى نحبه أي نذره (٢٠) ﴿ صياصيهم ﴾ حصونهم جمع صيصية وهو ما يتحصن به قال الشاعر :

فأصبحت الثيران صرعى وأصبحت نساء تميم يبتدرن الصيّاصيان

وأمتعكن متعة الطلاق ، وأصل المتاع ما يُتبلَّغ به من الزاد ، ومنه متعة المطلقة لأنها تنتفع وتتمتع به ('') وأسرحكن أله أطلقكن ، وأصل التسريح في اللغة : الإرسال والإطلاق ( وتبرّع ن تبرجت المرأة : أظهرت زينتها ومحاسنها للأجانب (۱) ، وأصله من الظهور ومنه سمي البرج لسعته وظهوره (وقرن الزمن بيوتكن من قولهم : قررت بالمكان أقر به إذا بقيت فيه ولزمته ، والقرار : مصدر ، وأصل «قرن اقرر ن حذفت الراء وألقيت فتحتها على ما قبلها ، واستغني عن ألف الوصل لتحرك القاف (۱) (الرجس في اللغة : القدر والنجاسة ، وعبر به هنا عن الآثام لأن عرض المقترف للقبائح يتلوث بها ويتدنس ، كها يتلوث بدنه بالنجاسات (۸) .

سبب التزول: أ-أخرج ابن جرير الطبري عن أنس بن مالك قال: غاب عمي «أنس بن النضر» عن قتال يوم بدر، فقال: غبت عن أول قتالٍ مع رسول الله على الله على الله قتالاً ليرين الله ما أصنع ؟ فلما كان يوم أحد انكشف المسلمون - انهزموا - فقال: اللهم إني أبرأ إليك مما فعل هؤ لاء - يعني المسلمين - ثم مشى بسيفه فلقيه «سعد بن معاذ» فقال: المشركين - وأعتذر إليك مما صنع هؤ لاء - يعني المسلمين - ثم مشى بسيفه فلقيه «سعد بن معاذ» فقال: أي سعد والله إني لأجد ربح الجنة دون أحد! ثم قاتل حتى قتل، فقال سعد يا رسول الله: ما استطعت أن أصنع ما صنع، قال أنس بن مالك: فوجدناه بين القتلى وبه بضع وثمانون جراحة بين ضربة بسيف،

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي ١٥٨/١٤ . (٢) تفسير الكشاف.٣/ ٤٢١ . (٣) القرطبي ١٦١/١٤ . (٤) المصباح المنير ٢٢٦/٢ . (٥) المعجم الوسيط ٢٧٦/١ . (٦) المصباح المنير ٢/١٦١ . (٧) القرطبي ١٧٨/١٤ . (٨) الكشاف ٣/٢٥٤ .

أو طعنة برمح ، أو رمية بسهم ، فها عرفناه حتى جاءت أخته فعرفته ببنانه \_ رءوس الأصابع \_ قال أنس : فكنا نتحدث أن هذه الآية ﴿من المؤ منين رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه فمنهم من قضى نحبه ومنهم من ينتظر . . ﴾ نزلت فيه وفي أصحابه(١) .

ب - وروى الإمام أحمد عن جابر رضي الله عنه قال : أقبل أبو بكر رضي الله عنه يستأذن رسول الله على الله عنه فاستأذن فلم يُؤذن له ، ثم أقبل عمر رضي الله عنه فاستأذن فلم يُؤذن له ، ثم أقبل عمر رضي الله عنه فاستأذن فلم يُؤذن له ، ثم أذن لأبي بكر وعمر فدخلا والنبي على جالسٌ وحوله نساؤه وهو ساكت ، فقال عمر : لأكلمن النبي العلم يضحك ! فقال يا رسول الله : لو رأيت ابنة زيد - امرأة عمر - سألتني النفقة آنفاً فوجأت عنقها ، فضحك النبي على حتى بدت نواجذه وقال : « هُن عولي يسألنني النفقة »! فقام أبو بكر إلى عائشة ليضربها ، وقام عمر إلى حفصة كلاهما يقولان : تسألان رسول الله ما ليس عنده ؟ فنهاهما رسول الله عنى فقلن : والله لا نسأل رسول الله على بعد هذا المجلس ما ليس عنده ، وأنزل الله آية الخيار فيا أيها النبي قل لأزواجك إن كنتُن تُردن الحياة الدنيا وزينتها فتعالين أمتعكن وأسرحكن سراحاً جميلاً فبدأ بعائشة رضي الله عنها فقال لها : إني أذكر لك أمراً ما أحب أن تعجلي فيه حتى تستأمري أبويك ، قالت : وما هو يا رسول الله ؟ فتلا عليها الآية فقالت : أفيك أستأمر أبوي ؟ بل أختار الله ورسوله والدار وما هو يا رسول الله ؟ فتلا عليها الآية فقالت : أفيك أستأمر أبوي ؟ بل أختار الله ورسوله والدار معني أوميسراً ، لا تسألك ألا تذكر لامرأة منهن إلا أخبرتها () .

ج ـ عن أم سلمة رضي الله عنها أنها قالت للنبي على يا نبي الله : مالي أسمع الرجال يذكرون في القرآن ، والنساء لا يُذكرن ! ؟ فأنزل الله تعالى ﴿إن المسلمين والمسلمات ، والمؤ منين والمؤ منات . . ﴾ (١) الآية .

## لَّقَدْ كَان لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْوَةً حَسَنَةٌ لِّمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَ ٱللَّهَ كَثِيرًا ﴿ اللَّهِ اللَّهَ عَالَيْهِمَ الْآخِرَ وَذَكَرَ ٱللَّهَ كَثِيرًا

النفسيسير : ﴿لقدكان لكم في رسولِ اللهِ أُسُوةٌ حسنة ﴾ أي لقد كان لكم أيها المؤمنون في هذا الرسول العظيم قدوةٌ حسنة ، تقتدون به في إخلاصه ، وجهاده ، وصبره ، فهو المثل الأعلى الذي يجب أن يُقتدى به ، في جميع أقواله وأفعاله وأحواله ، لأنه لا ينطق ولا يفعل عن هوى ، بل عن وحي وتنزيل ، فلذلك وجب عليكم تتبع نهجه ، وسلوك طريقه ﴿لمن كان يرجوا الله واليوم الآخر ﴾ أي لمن كان مؤ مناً مخلصاً يرجو ثواب الله ، ويخاف عقابه ﴿وذكر الله كثيراً ﴾ أي وأكثر من ذكر ربه ، بلسانه وقلبه قال ابن كثير : أمر تبارك وتعالى الناس بالتأسي بالنبي في صبره ومصابرته ، ومجاهدته ومرابطته ، ولهذا قال للذين تضجروا وتزلزلوا ، واضطربوا يوم الأحزاب ﴿لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة ﴾

<sup>(</sup>١) تفسير ابن جرير الطبري ٢٠/ ٨٥ وأسباب النزول للواحدي ٢٣٧ . (٢) أخرجه الإمام أحمد كذا في ابن كشير ٣/ ٩٢ . (٣) رواه النسائي في سننه عن أم سلمة .

وَلَمَّا رَءَا ٱلْمُؤْمِنُ وَنَ ٱلْأَحْزَابَ قَالُواْ هَـٰذَا مَا وَعَـدَنَا ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ, وَصَـدَقَ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ, وَصَـدَقَ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ, وَمَا زَادَهُـمْ إِلَّآ إِيمَـٰنَا وَتَسْلِيمًا ﴿ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ رِجَالُ صَدَقُواْ مَاعَنَهَدُواْ ٱللَّهَ عَلَيْهِ فَيْنَهُم مَّن قَضَىٰ نَعْبَهُ وَمِنْهُم مَّن يَنتَظِرُ وَمَا بَدَّلُواْ تَبْدِيلًا ﴿ إِن شَآءَ أَوْ يَتُوبَ اللَّهُ ٱلصَّادِقِينَ بِصِدْقِهِمْ وَيُعَذِّبَ ٱلْمُنْفِقِينَ إِن شَآءَ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴿ وَرَدَّ اللَّهُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِغَيْظِهِمْ لَمْ يَنَالُواْ خَيْرًا وَكَنَى ٱللَّهُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلْقِتَالَ وَكَانَ ٱللَّهُ تَوِيًّا عَزِيزًا ﴿ إِنَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُو والمعنى : هـ لا اقتديتم به وتأسيتم بشمائله ﷺ (١) !! ثم حكى تعالى موقف المؤمنين الصادقين في غزوة الأحزاب أثناء رؤيتهم جنود قريش ومن تحزَّب معهم ، وما صدر عن المؤ منين من إخلاص ٍ ويقين ، تُظهر بوضوح روح الإيمان والتضحية فقال ﴿ولما رأى المؤمنون الأحزاب قالوا هذا ما وعدنا اللهُ ورسولُه ﴾ أي ولَّمَا رأَى المؤمنون الكفار قادمين نحوهم ، وقد أحاطوا بهم من كل جانب إحاطة السوار بالمعصم ، قالوا: هذا ما وعدنا به الله ورسولُه ، من المحنة والابتلاء ، ثم النصر على الأعداء ﴿وصدَق اللَّهُ ورسولُـه ﴾ أي صدق الله في وعده ، ورسولُه فيما بشرنا به قال المفسرون : لما كان المسلمون يحفرون الخندق اعترضتهم صخرة عظيمة عجزوا عن تكسيرها ، فأخبروا الرسول على جا فجاء وأخذ المعـول وضربهـا ثلاث ضربات أضاءت له منها مدائن كسرى ، وقصور الروم ، فقال أبشروا بالنصر ، فلما أقبلت جموع المشركين ورأوهم قالوا ﴿هذا ما وعدنا اللهُ ورسولُه وصدق اللهُ ورسولـه﴾(٢) ﴿ومـا زادهـم إلاّ إيمـانــأ وتسليمـــأ﴾ أي وما زادهم ما رأوه من كثرة جند الأحزاب ، ومن شدة الضيق والحصار ، إلا إيمانـــأ قوياً عميقاً بالله ، واستسلاماً وانقياداً لأوامره ﴿من المؤمنين رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه ﴾ أي ولقد كان من أولئك المؤمنين رجالٌ صادقون ، نذروا أنهم إذا أدركوا حرباً مع رسول الله على ثبتوا وقاتلوا حتى يستشهدوا ﴿فمنهم من قضي نحبه اي فمنهم من وفي بنذره وعهده حتى استشهد في سبيل الله كأنس ابن النضر وحمزة ﴿ومنهم من ينتظر ﴾ أي ومنهم من ينتظر الشهادة في سبيل الله ﴿وما بدَّلُوا تبديلًا ﴾ أي وما غيَّر وا عهدهم الذي عاهدوا عليه ربهم أبداً ﴿ليجنزي اللهُ الصادقين بصدقهم ﴾ أي ليجزي الله الصادقين بسبب صدقهم وحسن صنيعهم أحسن الجزاء في الأخرة ﴿وَيُعَـٰذُبِ المنافقيـن إن شاء أو يتـوب عليهم ﴾ أي ويعذَّب المنافقين الناقضين للعهود بأن يميتهم على النفاق فيعذبهم ، أو يتوب عليهم فيرحمهم ﴿إِن اللَّه كَان غَفُوراً رحيماً ﴾ أي واسع المغفرة رحياً بالعباد قال ابن كثير: ولما كانت رحمته ورأفته تبارك وتعالى هي الغالبة لغضبه ختم بها الآية الكريمة (٣) ﴿وردُّ اللَّهِ الَّـذِيـن كَفَّـرُوا بغيظهـم﴾ أي وردُّ اللَّه الأحزاب الذين تألبوا على غزو المدينة خائبين خاسرين ، مغيظين محنقين ، لم يشف صدورهم بنيل ما أرادوا ﴿لَم ينالُوا خيراً ﴾ أي حال كونهم لم ينالوا أيَّ خير لا في الدنيا ولا في الآخرة ، بل قد اكتسبوا الآثام في مبارزة الرسول عليه السلام وهمهم بقتله ﴿وكفى اللهُ المؤمنين القتال ﴾ أي كفاهم شرَّ أعدائهم بأن أرسل عليهم الريح والملائكة حتى ولُّوا الأدبار منهزمين ﴿وكان اللَّهُ قُوياً عزيـزاً﴾ أي قادراً على

<sup>(</sup>۱) مختصر ابن كثير ۸۸/۳ . (۲) انظر حاشية الصاوي ۳/ ۲۷۰ . (۳) مختصر ابن كثير ۳/ ۸۹ .

وَأَنزَلَ الَّذِينَ ظَاهُرُوهُم مِّنَ أَهْلِ الْكِتَابِ مِن صَيَاصِيهِمْ وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الرَّعْبَ فَرِيقًا تَقَنُلُونَ وَتَأْسِرُونَ فَرِيقًا رَبِّ وَأُورَثَكُمْ أَرْضَهُمْ وَدِيْرَهُمْ وَأَمْوَلَهُمْ وَأَرْضًا لَمْ تَطَعُوهًا وَكَانَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرًا رَبِي يَتَأَيُّمَا النَّيِيُّ قُل لِأَزُواجِكَ إِن كُنتُنَ تُرِدْنَ الْحَيَوْةَ الدُّنْيَ وَزِينَهَا فَتَعَالَيْنَ أَمَيِّعُكُنَّ وَأُسَرِّحُكُنَّ سَرَاحًا جَمِيلًا رَبِي وَإِن كُنتُنَ تُرِدْنَ الْحَيوْةَ الدُّنْيَ وَزِينَهَا فَتَعَالَيْنَ أَمَيِّعُكُنَّ وَأُسَرِّحُكُنَّ سَرَاحًا جَمِيلًا رَبِي وَإِن كُنتُنَ تُرِدْنَ الْحَيوْةَ الدُّنْيَ وَزِينَهَا فَتَعَالَيْنَ أَمَيِّعُكُنَّ وَأُسَرِّحُكُنَّ سَرَاحًا جَمِيلًا رَبِي وَإِن كُنتُنَ تُرُدِنَ الْحَيوْةَ الدُّنْيَ وَزِينَهَا فَتَعَالَيْنَ أَمَيْعُكُنَّ وَأُسَرِّحُكُنَّ سَرَاحًا جَمِيلًا وَيَ اللهُ وَالدَّارَ اللهَ وَرَسُولُهُ وَالدَّارَ الْآنِحَةُ فَإِنَّ اللهَ أَعَدَ لِلْمُحْسِنَاتِ مِنكُنَّ أَجُرًا عَظِيمًا وَيَ

الانتقام من أعدائه ، عزيزاً غالباً لا يُقهر ، ولهذا كان عليه السلام يقول : ( لا إله إلا الله وحده ، نصر عبده ، وأعزَّ جنده ، وهزم الأحزاب وحده )(١١) ﴿ وأنزل الذين ظاهروهم من أهل الكتاب من صياصيهم اي وأنزل اليهود ـ وهم بنو قريظة ـ الذين أعانوا المشركين ونقضوا عهدهم وانقلبوا على النبي وأصحابه ، أنزلهم من حصونهم وقلاعهم التي كانوا يتحصنون فيها ﴿وقذف في قلوبهم الرعب﴾ أي ألقي الله في قلوبهم الخوف الشديد حتى فتحوا الحصون واستسلموا قال ابن جزي : نزلت الآية في يهود « بني قريظة » وذلك أنهم كانوا معاهدين لرسول الله على فنقضوا عهده وصاروا مع قريش ، فلما انهزم المشركون وانصرفت قريش عن المدينة حاصر رسول الله ﷺ بني قريظة حتى نزلوا على حكم « سعد بن معاذ » فحكم بأن يُقتل رجالهم ، ويُسبى نساؤ هم وذريتهم (١) فذلك قوله تعالى ﴿فريقاً تقتلون ﴾ يعني الرجال وقتل منهم يومئنهما بين الثمانمائة والتسعمائة ﴿وتأسرون فريقاً ﴾ يعنى النساء والذرية ﴿وأورثكم أرضهم وديارهم وأموالهم اي وأورثكم يا معشر المؤمنين أرض بني قريظة وعقارهم وخيلهم ومنازلهم وأموالهم التي تركوها ﴿وأرضاً لم تطؤوها ﴾ أي وأرضاً أخرى لم تطؤوها بعد بأقدامكم ، وهي حيبر لأنها أخذت بعد قريظة ، وكل أرض فتحها المسلمون بعد ذلك ﴿وكان الله على كل شيء قديراً ﴾ أي قادراً على كل ما أراد ، لا يعجزه شيء في الأرض ولا في السهاء قال أبو حيان : ختم تعالى هذه الآية ببيان قدرته على كل شيء ، وكأن في ذلك إشارة إلى فتحه على المسلمين الفتوح الكثيرة ، فكما ملَّكهــم هذه الأراضي فكذلك هُو قادر على أن يملُّكهم غيرها من البلاد(٣) ﴿ إِيا أَيْهِا النبِيُّ قل لأزواجِك ﴾ أي قل لزوجاتك اللآتي تأذيت منهن بسبب سؤ الهن إياك الزيادة في النفقة ﴿إن كُنتُ نَ تُرُّدْنَ الحياة الدنيا وزينتها ﴾ أي إن رغبتُن أفي سعة الدنيا ونعيمها ، وبهرجها الزائل ﴿ فَتعالَيْنَ أَمتُّعْ كُنَّ ﴾ أي فتعالينَ حتى أدفع لكنَّ متعة الطلاق ﴿وأسرحكُنَّ سراحاً جميلاً﴾ أي وأطلقكُنَّ طلاقاً من غير ضرَّار ﴿وإِن كُنتُنَّ تُردن اللَّهَ ورسولَـه والـدارَ الآخرة ﴾ أي وإن كنتُنَّ ترغبن في رضوان الله ورسوله ، والفوز بالنعيم الوافر في الدار الآخرة ﴿فَإِنَّ الله أعـد للمحسناتِ منكن أجراً عظياً ﴾ جواب الشرط أي فإن الله تعالى قد هيأ للمحسنات منكن مقابلة إحسانهن ثواباً كبيراً لا يوصف ، وهو الجنة التي فيها ما لا عين رأت ، ولا أذن سمعت ، ولا خطر على قلب بشر قال في البحر: لما نصر الله نبيه ، وفرَّق عنه الأحزاب ، وفتح عليه قريظة والنضير ، ظنَّ أزواجه

<sup>(</sup>١) أخرجه الشيخان . (٢) التسهيل في علوم التنزيل ٣/ ١٣٦ وانظر تفصيل القصة في زاد المسير ٣٧٣/٦ .

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط ٧/ ٢٢٥ .

يَنْسَآءَ ٱلنَّيِّ مَن يَأْتِ مِنكُنَّ بِفَاحِشَةٍ مُّبَيِّنَةٍ يُضَعَفْ لَمَا ٱلْعَذَابُ ضِعْفَيْنِ وَكَانَذَ اللَّ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرًا ﴿ اللَّهِ عَلَى اللّهِ يَسِيرًا ﴿ وَمَن يَقْنُتْ مِنكُنَّ لِلّهِ وَرَسُولِهِ وَتَعْمَلُ صَالِحًا نُّوْتِهَا أَجْرَهَا مَرَّ تَيْنِ وَأَعْتَدُنَا لَمَا رِزْقًا كُرِيمًا ﴿ يَنْسَآءَ النّبِي لَسْتُنَ كَأْحَدٍ مِّنَ ٱلنِّسَآءُ إِنِ ٱتَّقَيْتُنَ فَلَا تَخْضَعْنَ بِٱلْقُولِ فَيَطْمَعَ ٱلّذِي فِي قَلْبِهِ عَمَضٌ وَقُلْنَ قَوْلًا النّبِي لَسْتُنَ كَأْحَدٍ مِّنَ ٱلنِّسَآءُ إِنِ ٱتَّقَيْتُنَ فَلَا تَخْضَعْنَ بِٱلْقُولِ فَيَطْمَعَ ٱلّذِي فِي قَلْبِهِ عَمَنُ وَقُلْنَ قَوْلًا

أنه اختصَّ بنفائس اليهود وذَّخائرهم ، فقعدن حوله وقلن يا رسول الله : بناتُ كسرى وقيصر في الحُليُّ والحُلُل ، ونحن على ما تراه من الفاقة والضيق !! وآلمن قلبه بمطالبتهن له بتوسعة الحال ، وأن يعاملهنَّ بما يعامل به الملوك والأكابر أزواجهم ، فأمره الله أن يتلو عليهن ما نزل في أمرهنَّ ، وأزواجه إذ ذاك تسع زوجات(١) ﴿ يَا نَسَاءَ النَّبِي مَنْ يَأْتِ مِنْكُ نَ الْهَاحَشَّةُ مَبِينَةً ﴾ أي من تفعل منكن كبيرةً من الكبائر ، أو ذنباً تجاوز الحدُّ في القبح ، قال ابن عباس : يعني النشوز وسوء الخلق (٢) ﴿ يُضاعف لها العذاب ضعفيـن ﴾ أي يكون جزاؤ ها ضعف جزاء غيرها من النساء ، لأن زيادة قبح المعصية تتبع زيادة الفضل والمرتبة (٣) ﴿وكان ذلك على الله يسيراً ﴾ أي كان ذلك العقاب سهلاً يسيراً على الله ، لا يمنعه منه كونهن أزواج ونساء النبي عَلَيْهِ ، وفي الآية تلوينٌ للخطاب ، فبعد أن كانت المخاطبة لهن على لسان رسول الله عليه وجَّه الخطاب إليهنَّ هنا مباشرةً لا ِظهار الاعتناء بأمرهن ونصحهن قال الصَّاوي : وهذه الآيات خطاب من الله لأزواج النبي ﷺ إظهاراً لفضلهن ، وعظم قدرهن عند الله تعالى ، لأن العتاب والتشديد في الخطاب مشعر برفعة رتبتهن ، لشدة قربهن من رسول الله عليه ولأنهن أزواجه في الجنة ، فبقدر القرب من رسول الله يكون القرب من الله(٤) ﴿ ومن يقنت منكن لله ورسوله ﴾ أي ومن تواظب منكن على طاعة الله وطاعة رسوله ﴿وتعمل صالحاً ﴾ أي وتتقرب إلى الله بفعل الخير وعمل الصالحات ﴿نُؤْتِها أجرها مرتين ﴾ أي نعطها الثواب مضاعفاً ونثيبها مرتين : مرة على الطاعة والتقوى ، وأخرى على طلبهنَّ رضاء رسـول اللـه ﷺ بالقناعة وحسن المعاشرة ﴿وأعتدنـا لها رزقـاً كريمـاً ﴾ أي وهيأنا لها في الجنة ـ زيادة على ما لها من أجر ـ رزقاً حسناً مرضياً لا ينقطع ، ثم أظهر فضيلته ن على النساء فقال ﴿ يا نساء النبي لستُ ن كأحدٍ من النساء ﴾ أي أنتن تختلفن عن سائر النساء من جهة أنكنَّ أفضل وأشرف من غيركن ، لكونكن زوجـات خاتـم الرسل ، وأفضل الخلق محمد عليه أفضل الصلاة والتسليم ، فليست الواحدة منكنَّ كالواحدة من آحاد النساء ﴿إِنْ القيتُنَّ ﴾ شرطُ حذف جوابه لدلالة ما قبله أي إن اتقيتنَّ الله فأنتُنَّ بأعلى المراتب قال القرطبي : بيَّن تعالى أن الفضيلة إنما تتم لهن بشرط التقوى ، لما منحهـنَّ الله من صحبة رسوك سيد الأولين والأخرين(٥٠) ، وقال ابن عباس : يريد في هذه الآية : ليس قدركنَّ عندي مثل قدر غـيركن من النساء الصالحات ، أنتُنَّ أكرمُ عليَّ وثوابكنَّ أعظم إن اتقيتُن ، فشرط عليهن التقوى بياناً أن فضيلتهن إنما تكون بالتقوى ، لا بنفس اتصالهن برسول الله ﷺ (١) ﴿ فَ لَا تَخْضَعْنَ بِالقُولِ ﴾ أي فلا ترققن الكلام عند

 <sup>(</sup>١) نفس المرجع السابق ٧/ ٢٢٧ . (٢) زاد المسير ٦/ ٣٧٨ . (٣) الكشاف ٣/ ٤٢٤ . (٤) حاشية الصاوي على الجلالين ٣/ ٢٧٦ .
 (٥) القرطبي ١١٧٧ / ١٥) زاد المسير ٦/ ٣٧٨ .

مَّعَرُوفًا ﴿ وَقَرْنَ فِي بُيُورِكُنَّ وَلَا تَبَرَّجْنَ تَبَرُّجَ ٱلْجَلَهِلِيَّةِ ٱلْأُولَيُّ وَأَقِمْنَ ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتِينَ ٱلزَّكُوٰةَ وَأَطِعْنَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ ۚ إِنَّكَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُرُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴿ وَاذْكُرْنَ مَا يُسْلَىٰ فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ ءَايَنتِ ٱللَّهِ وَٱلْحِكْمَةِ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ لَطِيفًا خَبِيرًا ﴿ إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُشْلِمَةِ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ وَٱلْقَانِتِينَ وَٱلْقَانِتَاتِ وَٱلصَّلِاقِينَ وَٱلصَّلِاقِينِ وَٱلصَّلِيرِينَ وَٱلصَّلِيرَتِ وَٱلْخَلْشِعِينَ مخاطبة الرجال ﴿فيطمع الذي في قلبه مرض﴾ أي فيطمع من كان في قلبه فجور وريبة ، وحبٌّ لمحادثة النساء ﴿وقلـن قولاً معروفــاً﴾ أي وقلن قولاً حسناً عفيفاً لا ريبة فيه ، ولا لين ولا تكسر عند مخاطبتكنَّ للرجال(١٠) قال ابن كثير : ومعنى هذا أنها تخاطب الأجانب بكلام ٍ ليس فيه ترخيم ، ولا تخاطب الأجنبيُّ كما تخاطب زوجها ﴿وقـرْن في بيوتكـنُّ أي الزَمْنَ بيوتكنُّ ولا تخرجن لغير حاجة ، ولا تفعلن كما تفعل الغافلات ، المتسكعات في الطرقات لغير ضرورة ﴿ولا تبرَّجْنَ تبرج الجاهلية الأولى﴾ أي لا تظهر ن زينتكن ومحاسنكـنَّ للأجانب مثل ما كان نساء الجاهلية يفعلن ، حيث كانت تخرج المرأة إلى الأســواق مظهــرةً لمحاسنها ، كاشفة ما لا يليق كشفه من بدنها قال قتادة : كانت لهن مشية فيها تكسُّر وتغنج فنهي الله تعالى عن ذلك ﴿وأقمـن الصلاة وآتيـن الزكاة﴾ أي حافظن على إقامة الصلاة و إيتاء الزكاة قال ابن كثير : نهاهـنَّ أولاً عن الشر ، ثم أمرهن بالخير ، من إقامة الصلاة وهي عبادة الله وحده ، وإيتاء الزكاة وهي الإحسان إلى المخلوقين (٢) ﴿ وأطعْنَ اللَّهُ ورسُولَهُ ﴾ أي أطعن الله ورسوله في جميع الأوامر والنواهي لتنلن مرتبة المتقيات ﴿إنَّا يريد اللَّه ليُّذُهُ ب عنكم الرجس ﴾ أي إنما يريد الله أن يخلصكن من دنس المعاصى ، ويطهركن من الآثام ، التي يتدنس بها عرض الإنسان كما يتلوث بدنه بالنجاسات ﴿أهل البيتِ الله أي يا أهل بيت النبوة ﴿ويطهركم تطهيراً ﴾ أي ويطهركم من أوضار الذنوب والمعاصي تطهيراً بليغاً ﴿واذكرن ما يُتُلُّى في بيوتكنُّ من آياتِ اللهِ والحكمة ﴾ أي واقرأن آيات القرآن ، وسنة النبي عليه الصلاة والسلام ، فَإِنْ فَيْهِمَا الْفَلَاحِ وَالنَّجَاحِ قَالَ الرَّمُخْشَرَى : ذَكَّرَهُن أَنْ بيوتَهُن مَهَابِطُ الوحي ، وأمرهنَّ ألا ينسين ما يُتلى فيها من الكتاب الجامع بين أمرين : آيات بينات تدل على صدق النبوة ، وحكمة وعلوم وشرائع سها وية (٢) ﴿إِن الله كان لطيفاً خبيراً ﴾ أي عالماً بما يصلح لأمر العباد ، خبيراً بمصالحهم ولذلك شرع للناس ما يسعدهم في دنياهم وآخرتهم ، ثم أخبر تعالى أن المرأة والرجل في الجزاء والثواب سواء فقال ﴿إن المسلمين والمسلمات، هم المتمسكون بأوامر الإسلام المتخلقون بأخلاقه رجالاً ونساءً ﴿والمؤمنيـن والمؤمنــات﴾ أي المصدِّقين بالله وآياته ، وما أنزل على رسله وأنبيائه ﴿والقانتين والقانتياتِ أَي العابدين الطائعين ،

<sup>(</sup>١) أقول: إذا كان القرآن يمنع المرأة أن تتلاين في كلامها مع الرجال الأجانب لئلا يطمع بها الفساق والفجار، فكيف بمن تثير الكوامن والشجون بالغناء الماجن الذي كله ميوعة وانحلال، وتختلط فيه أصوات المغنين مع المغنيات في الحفلات الساهرة الداعرة وتنقله الإذاعات، ثم نسمع بعض أدعياء العلم يجذون هذا بحجة أن صوت المرأة ليس بعورة؟ اللهم إنا نعوذ بك من شر هذا الزمان الذي فسق فيه الشبان، وطغت فيه النساء وأصبح المنكر معروفاً. والمعروف منكراً، ولا حول ولا قوة إلا بالله!! (٢) ابن كثير ٣/ ٩٤ المختص ر. (٣) الكشاف / ٢٥٥٠٠ .

وَالْخَاشِعَاتِ وَالْمُتَصَدِّقِينَ وَالْمُتَصَدِّقَاتِ وَالصَّبِمِينَ وَالصَّبِمَاتِ وَالْحَافِظِينَ فُرُوجَهُمْ وَالْحَافِظَاتِ وَالذَّا كِينَ اللَّهَ كَثِيرًا وَالذَّا كِرَاثِ أَعَدَّ اللَّهُ لَهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴿ اللَّهُ

المداومين على الطاعة (والصادقيين والصادقات) أي الصادقين في إيمانهم ، ونياتهم ، وأقوالهم ، وأعيالهم (والصابريين والصابرات) أي الصابرين على الطاعات وعن الشهوات في المكره والمنشط (والخاشيعيين والخاشعين الخائفين من الله جل وعلا ، المتواضعين له بقلوبهم وجوارحهم (والمتصدقيين والمتصدقات) أي المتصدقين بأموالهم على الفقراء ، بالإحسان وأداء الزكوات (والصائميين والصائمين لوجه الله شهر رمضان وغيره من الأيام ، فالصوم زكاة البدن يزكيه ويطهر و (والحافظين فروجهم والحافظات) أي عن المحارم والآثام ، وعها لا يحل من الزنى وكشف العورات (والذاكرين الله كثيراً والذاكرات) أي المديمين ذكر الله بألسنتهم وقلوبهم في كل الأوقات والأمكنة (أعداً الله معفرة وأجراً عظيماً) أي أعداً لمؤلاء المتقين الأبرار ، المتصفين بالصفات الجليلة أعظم الأجر والثواب وهو الجنة ، مع تكفير الذنوب بسبب ما فعلوه من الأعمال الحسنة .

#### البَكَاغَة : تضمنت الآيات وجوهاً من البيان والبديع نوجزها فيما يلي :

- 1 \_ الأطناب بتكرار الاسم الظاهر ﴿هذا ما وعدنا الله ورسوله ، وصدق الله ورسوله ﴾ كرر الأسم الكريم للتشريف والتعظيم .
- ٧ \_ الاستعارة ﴿قضى نحبه﴾ النحبُ : النذر ، واستعير للموت لأنه نهاية كل حي ، فكأنه نذر لازم في رقبة الإنسان(١) .
- ٣ \_ الجملة الاعتراضية ﴿ويعذب المنافقين ـ إن شاء ـ أو يتوب عليهم ﴾ للتنبيه على أن أمر العذاب أو الرحمة موكول لمشيئته تعالى .
- ٤ ـ المقابلة بين ﴿إن كنتن تردن الحياة الدنيا وزينتها ﴾ وبين ﴿وإِن كنتُن تردن الله ورسوله والدار
   الأخرة ﴾ .
- ـ التشبيه البليغ ﴿ولا تبرجن تبرج الجاهلية﴾ أي كتبرج أهل الجاهلية حذفت أداة التشبيه ووجه الشبه فصار بليغاً .
- ٦ ـ عطف العام على الخاص ﴿ وأطعن الله ورسوله ﴾ بعد قوله ﴿ أقمن الصلاة وآتين الزكاة ﴾ فإن

<sup>(</sup>١) انظر البيضاوي ٢/ ١١٦ والكشاف ٣/ ٤٢١ .

إطاعة الله ورسوله تشمل كل ما تقدم من الأوامر والنواهي .

٧ ـ الاستعارة ﴿يذهب عنكم الرجس ويطهركم تطهيراً ﴾ استعار الرجس للذنوب ، والطهر للتقوى لأن عرض المرتكب للمعاصي يتدنس ، وأما الطاعة فالعرض معها نقي مصون كالثوب الطاهر .

٨ ـ الإيجاز بالحذف ﴿والحافظات ﴾ حذف المفعول لدلالة السابق عليه أي والحافظات فروجهن .

٩ ـ التغليب ﴿أعد الله لهم﴾ غلَّب الذكور وجمع الإناث معهم ثم أدرجهم في الضمير.

• ١ - توافق الفواصل مثل ﴿يسيراً ، قديراً ، كثيراً ﴾ وهو من المحسنات البديعية .

قال الله تعالى : ﴿وما كان لمؤمن ولا مؤمنة إذا قضى الله ورسوله أمراً . . إلى . . وكان الله على كل شيء رقيباً ﴾ من آية (٣٦) إلى نهاية آية (٥٢) .

المناسكة: لما ذكر تعالى صفات المؤمنين وما نالوه من الدرجات الرفيعة ، أعقبها ببيان أن طاعة الرسول من طاعة الله ، وأمر الرسول من أمر الله ، ثم ذكّرهم تعالى بالنعمة العظمى وهي بعثة السراج المنير ، المبعوث رحمة للعالمين على المنير ، المبعوث رحمة للعالمين على المنير ، المبعوث رحمة المعالمين المناس المنير ، المبعوث رحمة المعالمين المناس المن

اللغب : ﴿ الخِيرة ﴾ مصدر بمعنى الاختيار من تخيَّر على غير قياس مثل الطيرة من تطيَّر (١) ﴿ مبديه ﴾ أبدى الشيء : أظهره ﴿ وَطراً ﴾ الوطر : الحاجة التي هي في النفس قال الزجاج : الوطر الحاجة التي لك فيها هِمَّة فإذا بلغها الإنسان يقال : قضى وطره ، وقال المبرّد : الوطر : الشهوة يقال : ما قضيت من لقائك وَطَراً أي ما استمتعت بك كها تشتهي نفسي وأنشد :

وكيفَ تُـوائـي بالمدينة بعدما قضَـى وطراً منها جميل بن معمر (٢) ﴿حرج ﴾ ضيق وإثم ﴿خَلُوا ﴾ مضوا وذهبوا ﴿قدراً مقدوراً ﴾ قضاءً مقضياً في الأزل ﴿بكرة ﴾ البُكرة : هي أول النهار ﴿أصيلاً ﴾ الأصيل : آخر النهار ﴿تُرجي ﴾ تؤخر يقال أرجيتُ الأمر وأرجأته إذا أخرتـه (٢) ﴿ تؤوي ﴾ تضم ومنه « آوى إليه أخاه » .

سَبَبُ النَّرُول : عن ابن عباس قال : خطب رسول الله على زينب بنت جحش لمولاه « زيد بن حارثة » فاستنكفت منه وكرهت وأبت فنزلت الآية ﴿ وما كان لمو من ولا مؤ منة إذا قضى الله ورسوله أمراً أن يكون لهم الخيرة من أمرهم . . ﴾ الآية فأذعنت زينب حينئذ وتزوجته . . وفي رواية « فامتنعت وامتنع أخوها عبد الله لنسبها من قريش فلما نزلت الآية جاء أخوها فقال يا رسول الله مرني بما شئت قال: فزوجها من زيد ، فرضي وزوجها () .

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ٧/ ٢٣٣ . (٢) نفس المرجع ٧/ ٢٠٩ . (٣) القرطبي ٢١٤/١٤ . (٤) القرطبي ١٨٧/١٤ .

وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ ۖ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُ مُ ٱلْجِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَفَقَدْ ضَلَّ ضَلَاكًا مَّبِينًا ﴿ إِذْ تَقُولُ لِلَّذِي أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَأَنْعَمْتَ عَلَيْهِ أَمْسِكْ عَلَيْكَ زَوْجَكَ وَآتَٰقِ ٱللَّهَ وَتُحْنِي فِي نَفْسِكَ مَا ٱللَّهُ مُبْدِيهِ وَتَخْشَى ٱلنَّاسَ وَٱللَّهُ أَحَقُ أَن تَخْشَلُهُ فَلَمَّا قَضَىٰ زَيْدٌ مِنْهَا وَطَرًا النفسِكِ : ﴿ وما كان لمؤمن ولا مؤمنة ﴾ أي لا ينبغي ولا يصح ولا يليق بأي واحدد من المؤ منين والمؤ منات ﴿إذا قضى الله ورسولُه أمراً ﴾ أي إذا أمر الله عز وجل وأمر رسوله بشيءٍ من الأشياء قال الصاوى : ذكرُ اسم الله للتعظيم وللإِشارة إلى أن قضاء رسول الله هو قضاء الله لكونه لا ينطق عن الهوى (١) ﴿ أَن يكون لهم الخِيرة من أمرهم ﴾ أي أن يكون لهم رأي أو اختيار ، بل عليهم الانقياد والتسليم قال ابن كثير : وهذه الآية عامة في جميع الأمور ، وذلك أنه إذا حكم الله ورسولُه بشيءٍ فليس لأحدٍ مخالفته ، ولا اختيار لأحدٍ ولا رأي ولا قول (٢) ، ولهذا شدَّد النكير فقال ﴿ومـن يَعْـص اللهَ ورسولـ ه فقد ضلًّا ضلالًا مبينـاً ﴾ أي ومن يخالف أمر الله وأمر رسوله فقد حاد عن الطريق السوي ، وأخطأ طريق الصواب ، وضلَّ ضلالاً بيناً واضحاً ﴿وإِذْ تَقُـولَ للذي أنعَـم اللَّه عليـه﴾ أي اذكر أيهـا الرسول وقت قولك للذي أنعم الله عليه بالهداية للإسلام ﴿وأنعمتَ عليه > بالتحرير من العبودية والإعتاق قال المفسرون : هو « زيد بن حارثة » كان من سبى الجاهلية اشترته « حديجة » ووهبته لرسول الله ﷺ فكان مملوكاً عنده ثم أعتقه وتبنَّاه (٣) ، وزوَّجه ابنة عمته « زينب بنت جحش » رضي الله عنها ﴿ أَمْسِكُ عليكَ زَوْجِكَ واتَّقَٰ ِ اللَّـهَ ﴾ أي أمسك ووجتك زينب في عصمتك ولا تطلُّقها ، واتَّق ِ الله في أمرها ﴿وتُحْفِي في نفسك ما اللهُ مبديه الله عبديه الله وقد إرادة الزواج بها(٤) قال في التسهيل: الذي أخفاه رسول الله ﷺ أمر جائزٌ مباح لا إثم فيه ولا عتب ، ولكنه خاف أن

<sup>(</sup>١) حاشية الصاوي ٣/ ٢٧٨ . (٢) ابن كثير ٣/ ٩٧ من المختصر (٣) انظر قصة زيد في كتابنا روائـع البيان ٢/ ٣٣٤ .

<sup>(</sup>٤) يتشبث بعض أعداء الإسلام بروايات ضعيفة واهية ، لا زمام لها خطام، للطعن في الرسول الكريم والنيل من مقامه العظيم ، وجدت في بعض كتب التفسير !! من هذه الروايات الباطلة التي تلقفها و المستشرقون » وخبوا فيها وأوضعوا ، أن الرسول في رأى « زينب » وهي متزوجة بزيد بن حارثة فأحبها ووقعت في قلبه فقال و سبحان مقلب القلوب ، فسمعتها زينب فأخبرت بها زيداً ، فأراد أن يطلقها فقال له الرسول في أسسك عليك زوجك محتى نزل القرآن يعاتبه على إخفائه ذلك . . النع وهذه روايات باطلة لم يصح فيها شيء كها قال العلامة و أبو بكر بن العربي » رحمه الله ، والآية صريحة في الردع على هذا البهتان ، فإن الله سبحانه أخبر بأنه سيظهر ما أخفاه الرسول فوتخفي في نفسك ما الله مبديه في فاذا أظهر الله تعالى ؟ هل أظهر حب الرسول وعشقه لزينب ، أم أن الذي أظهره هو أمره عليه السلام بالزواج بها لحكمة عظيمة جليلة هي إبطال « حكم التبني » الذي كان شائعاً في الجاهلية ولهذا صرح تعالى بذلك وأبداه علناً وجهاراً فيلما قضى زيد منها وتبصروا فيا تقولون فمن غير المعقول أن يعاتب الشخص لأنه لم يجاهر بحبه لزوجة جاره ؟ وحاشا الرسول الطاهر الكريم أن يتعلق قلبه ، وتبصروا فيا تقولون فمن غير المعقول أن يعاتب الشخص لأنه لم يجاهر بحبه لزوجة جاره ؟ وحاشا الرسول الطاهر الكريم أن يتعلق قلبه ، المرأة هي في عصمة رجل ، وأن يخفي هذا الحب حتى ينزل القرآن يعاتبه على إخفائه ، فإن مثل هذا لا يليق بأي رجل عادي ، فضلاً عن مشرف الحلق عليه أفضل الصلاة والتسليم ، وغاية ما في الأمر - كها نقل في البحر - عن على بن الحسين أنه قال : « أعلم الله نبه في أن زواجه قبل أن يتزوجها ، فلها أتاه زيد يشكوها إليه وقال له : اتق الله وأمسك عليك زوجك ، عاتبه الله وقال له : أخبرتك أنهي مزوجكها وتخفى في نفسك ما الله مبديه !!! انظر رد الفرية في كتابنا النبوة والأنبياء ص ٩٩ .

زَوَّجْنَكُهَا لِكَىٰ لَا يَكُونَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِ بِنَ حَرَّجَ فِى أَزُوْجِ أَدْعِيَآ بِهِمَ إِذَا قَضَوْاْ مِنْهُ بَنَ وَطَرَّا وَكَانَ أَمْرُ ٱللّهِ مَفْعُولًا ﴿ مَا كَانَ عَلَى ٱلنَّهِ مِنْ حَرَجِ فِيمَا فَرَضَ ٱللَّهُ لَهُ أَمْدُ اللّهِ فِى ٱلَّذِينَ خَلَوْاْ مِن قَبْلُ وَكَانَ أَمْرُ ٱللّهِ مَفْعُولًا ﴿ مَا كَانَ عَلَى ٱلنّهِ مِنْ حَرَجِ فِيمَا فَرَضَ ٱللّهُ لَهُ أَمْدُ اللّهِ فِي ٱللّهِ مَلْكِتِ ٱللّهِ وَيَغْشَوْنَهُ وَلَا يَغْشَوْنَ أَحَدًا إِلّا ٱللّهَ وَكَنَى بِٱللّهِ حَسِيبًا ﴿ مَنْ اللّهِ مَا اللّهِ وَيَغْشَوْنَهُ وَلَا يَغْشَوْنَ أَحَدًا إِلّا ٱللّهُ وَكَنَى بِٱللّهِ حَسِيبًا ﴿ مَنْ اللّهُ وَيَغْشَوْنَهُ وَلَا يَغْشَوْنَ أَمْرُ اللّهِ اللّهَ وَكَنَى بِٱللّهِ حَسِيبًا ﴿ فَيْ اللّهُ اللّهُ وَكُنَى بِٱللّهِ حَسِيبًا ﴿ فَيْ اللّهُ وَيَغْشَوْنَهُ وَلَا يَغْشَوْنَ أَمْ اللّهُ اللّهُ وَكُنَى بِٱللّهِ حَسِيبًا فَيْ

يقول الناس تزوج امرأة ابنه إذ كان قد تبناه ، فأخفاه حياءً وحشمة وصيانة لعرضه من ألسنتهم ، فالذي أخفاه ﷺ هو إرادة تزوجها ليبطل حكم التبني فأبدى الله ذلك بأن قضى له بتزوجها ﴿وتخشـٰى النــاسُ واللهُ أحـقُّ أن تخشاه ﴾ أي تهاب أن يقول الناسُ تزوج محمد حليلة ابنه ، واللهُ أحقُّ أن تخشاه وحده ، وأن تجهر بما أوحاه إليك من أنك ستتزوج بها بعد أن يطلقها زيدٌ قال ابن عباس : خشي أن يقول المنافقون : تزوِج محمد امرأة ابنه ﴿فلمُ قضى زَيدٌ منها وطراً زوجناكها﴾ أي فلما قضى زَيدٌ حاجته من نكاحها وطلَّقها زوجناك إياها يا محمد ، وهذا نص ُ قاطع صريح على أن الذِّي أخفاه رسول الله ﷺ هو إرادة الزواج بها بعد تطليق زيدٍ لها تنفيذاً لأمر الوحي ، لا حبُّه لها كها زعم الأفَّاكون ، ومعنى ﴿زوجناكها﴾ جعلناها زوجةً لك قال المفسرون: إنَّ الذي تولَّى تزويجها هو الله جلَّ وعلا ، فلما انقضت عدتها دخل عليها رسول الله ﷺ بلا إذن ولا عقد ولا مهر ولا شهود ، وكان ذلك خصوصية للرسول ﷺ روى البخاري عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال : «كانت زينبُ تفخّر على أزواج النبي ﷺ وتقـول : زوَّجكُنَّ أهاليكُنَّ ، وزوَّجني ربي من فوق ِ سبع سموات » ثم ذكر تعالى الحكمة من هذا الزواج فقال ﴿لَكِيلًا يَكُونَ عَلَى المؤمنينَ حَرَجٌ فِي أَزُواجِ أَدْعِيانُهُم إِذَا قَضَوْا مِنْهِنَّ وَطَـراً ﴾ أي لئلا يكون في تشريع الله على المؤمنين ضيق ومشقة وتأثم في حق تزوج مطلقات الأبناء من التبني ، إذا لم يبق لأزواجهن حاجة فيهن قال ابن الجوزي: المعنى زُوجناك زينب ـ وهي امرأة زيد الذي تبنَّيته ـ لكيلا يُظنَّ أن امرأة المتبنَّى لا يحلُّ نكاحها ﴿وَكَانَ أَمْـرُ اللَّهِ مُفعــولاً﴾ أي وكان أمرَّ الله لك ، ووحَّيه إليك بتزوج زينب مقدَّراً محتمًّا كاثناً لا محالة ، ولما نفى الحرج عن المؤمنين ، نفى الحرج عن سيد المرسلين بخصوصه على سبيل التكريم والتشريف فقال ﴿ماكان على النبي من حرج ٍ فيا فرض اللهُ لـه ﴾ أي لا حرج ولا إثم ولا عتاب على النبي فيا أباح الله له وقسم من الزوجات قال الضحاك : كان اليهود عابوه بكثرة النكاح ، فردَّ الله عليهم بقوله ﴿سُنَّةَ اللَّهِ فِي الذينَ خلوا مِن قبلُ ﴾ أي هذه سنة الله في جميع الأنبياء السابقين حيث وسَّع عليهم فيا أباح لهم ، قال القرطبي : أي سنَّ لمحمد ﷺ في التوسعة عليه في النكاح ، سنة الأنبياء الماضية كداود وسليمان ، فكان لداود مائة امرأة ولسليان ثلاثهائة امرأة ،عداالسُّريات (١) ﴿وكان أمرُ الله قدراً مقدوراً ﴾ أي قضاءً مقضياً ، وحكماً مقطوعاً به من الأزل ، لا يتغيَّر ولا يتبدَّل ، ثم أثنى تعالى على جميع الأنبياء والمرسلين بقوله ﴿ الذين يبلّغون رسالاتِ اللَّهِ ﴾ أي هؤ لاء الذين أخبرتك عنهم يا محمد ، وجعلتُ لك قدوة بهم ،

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٤/ ١٩٥ .

مَّاكَانَ مُحَمَّدُ أَبَآ أَحَدِمِن رِّجَالِكُمْ وَلَنكِن رَّسُولَ اللَّهِ وَخَاتُمَ النَّبِيِّيْ وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءَ عَلِيمًا ﴿ يَأَيُّهَا اللَّهِ وَخَاتُمَ النَّبِيِّيْ وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءَ عَلِيمًا ﴿ يَا اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَمَلَيْكُمْ وَمَلَيْكُمُ وَمَلَيْكُمُ وَمَلَيْكُمُ وَمَلَيْكُمُ وَمَلَيْكُمُ وَمَلَيْكُمُ وَمَلَيْكُمُ وَمَلَيْكُمُ لِيُخْرِجَكُمُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ اللَّهُ وَمُكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ وَحِيمًا ﴿ يَ تَحِيَّتُهُمْ يَوْمَ يَلْقُونُهُ وَسَلَمٌ وَأَعَدَّ لَمُمْ أَجُرًا كُرِيمًا ﴿ يَنَ النَّالُ اللَّهُ وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ وَحِيمًا ﴿ يَ تَعَيِّهُمْ يَوْمَ يَلْقُونُهُ وَسَلَمٌ وَأَعَدُ سَلَمُ وَاعَدَّ لَمُ مَا أَجُرًا كُرِيمًا ﴿ يَنْ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَكُولُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

هم الذين يبلّغون رسالاتِ الله إلى من أرسلوا إليه ﴿ويخشونه ولا يخشـون أحداً إلا اللـه﴾ أي يخافون الله وحده ولا يخافون أحداً سواه ، فاقتد يا محمد بهم ﴿وَكُفِّى بِالله حسيبًا ﴾ أي يكفي أن يكون الله محاسباً على جميع الأعمال والأفعال ، فينبغي أن لا يُحْشي غيره ، ثم أبطل تعالى حكم التبني الذي كان شائعاً في الجاهلية فقال ﴿ماكان محمد أبا أحدٍ من رجالكم ﴾ قال المفسرون : لما تزوج رسول الله على زينب قال الناس : إن محمداً قد تزوج امرأة ابنه فنزلت هذه الآية(١) قال الزمخشري : أي لم يكن أبا رجل منكم على الحقيقة ، حتى يثبت بينه وبينه ما يثبت بين الأب وولده من حرمة الصهر والنكاح(٢) ﴿ولكنْ رسولَ اللَّهُ وخاتم النبيّين ﴾ أي ولكنّه عليه السلام آخر الأنبياء والمرسلين ، ختم الله به الرسالات السهاوية ، فلا نبيٌّ بعده قال ابن عباس : يريد : لو لم أختم به النبيّين لجعلتُ له ولداً يكون بعده نبياً ٣٠ ﴿وكان الله بكل شيء عليماً ﴾ أي هو العالم بأقوالكم وأفعالكم ، لا تخفى عليه حافية من أحوالكم ﴿يا أيها الذينَ آمنـوا اذكروا اللهَ ذكراً كثيـراً ﴾ أي اذكروا الله بالتهليل والتحميد ، والتمجيد والتقديس ذكراً كثيراً ، بالليل والنهار ، والسفر والحضر ﴿وسبحـوه بُكرةً وأصيـالًا ﴾ أي وسبحوا ربكم في الصباح والمساء قال العلماء : خصهما بالذكر لأنهما أفضل الأوقات بسبب تنزل الملائكة فيهما (١) ﴿ هـ و الـذي يصلي عليكم ﴾ أي هو جل وعلا يرحمكم على الدوام ، ويعتني بأمركم ، وبكل ما فيه صلاحكم وفلاحكم ﴿وملائكتُــه﴾ أي وملائكتُه يصلون عليكم أيضاً بالدعاء والاستغفار وطلب الرحمة قال ابن كثير: والصلاةُ من الله سبحانه ثناؤه على العبد عنـد الملائكة ، وقيل : الصـلاة من اللـه الرحمـةُ ، ومـن الملائكة : الدعـاءُ والاستغفار(٥) ﴿ليخرجكم من الظلمات إلى النور﴾ أي لينقذكم من الضلالة إلى الهدى ، ومن ظلمات العصيان إلى نور الطاعة والإيمان ﴿وكان بالمؤمنين رحيماً ﴾ أي واسع الرحمة بالمؤمنين ، حيث يقبل القليل من أعمالهم ، ويعفو عن الكثير من ذنوبهم ، لإخلاصهم في إيمانهم ﴿تحيتُهـم يومَ يلقونه ســــلامٌ﴾ أي تحية هؤ لاء المؤ منين يوم يلقون رجم السلامُ والإكرام في الجنة من الملك العلام كقوله تعالى ﴿سلامٌ قولاً من رب رحيم ﴾ ﴿وأعدُّ لهم أجراً كريماً ﴾ أي وهيأ لهم أجراً حسناً وهو الجنة وما فيها من النعيم المقيم قال ابن كثير: والمراد بالأجر الكريم الجنةُ وما فيها من المآكل والمشارب ، والملابس والمساكن ، والملاذِّ والمناظر ، مما لا عينٌ رأت ، ولا أذنُّ سمعت ، ولا خطر على قلب بشر(١) ، ثم لما بيَّـن تعالى أنه أخرج المؤمنين من ظلمات

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي عن عائشة . (٢) الكشاف ٣/ ٤٣٠ . (٣) زاد المسير ٦/ ٣٩٣ . (٤) حاشية الصاوي ٣/ ٢٨١ . (٥) ابن كثير المختصر ٣/ ٢٨١

يَنَأَيُّ النَّيْ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَنهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا رَقِي وَدَاعِيًّا إِلَى اللّهِ بِإِذْنهِ وَسِرَاجًا مَّنِيرًا رَقِي وَبَشِرِ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُنَافِقِينَ وَدَعَ أَذَنهُمْ وَتَوكَلُ عَلَى اللّهِ وَكُفَى بِاللّهِ بِأَنَّ لَهُمْ مِنَ اللّهِ فَضَلَا كَبِيرًا رَقِي وَلا تُطِعِ الْكَنفِرِينَ وَالْمُنَافِقِينَ وَدَعَ أَذَنهُمْ وَتَوكَلُ عَلَى اللّهِ وَكُفَى بِاللّهِ وَكُفَى بِاللّهِ وَكُفَل بِاللّهِ وَكُفَلُ اللّهِ فَضَلّا كَبِيرًا رَقِي وَلا تُطِعِ الْكَنفِرِينَ وَالْمُنَافِقِينَ وَدَعْ أَذَنهُمْ وَتَوكَلُ عَلَى اللّهِ وَمُنافِئًا اللّهِ فَاللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَا تُعْمَلُوا إِذَا نَكَحْتُمُ الْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ طَلَقْتُمُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَنْ تَمَسُوهُنَّ فَلَ لَكُو عَلَيْهِنَ مِنْ عَبْلِ أَنْ تَمَسُوهُنَّ فَلَا لَهُ وَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَا تُعْمَلُوا فَي اللّهُ عَلَيْلُ مَن اللّهُ اللهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللهُ الللهُ الللّهُ الللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللل

الكفر والضلال إلى أنوار الهداية والإيمان ، عقَّبه بذكر أوصاف السراج المنير الذي أضاء الله به الأكوان فقال ﴿يا أيها النبيُّ إنا أرسلناك شاهداً ﴾ أي شاهداً على أمتك وعلى جميع الأمم بأن أنبياءهم قد بلغوهم رسالة رجم ﴿ومبشراً ﴾ أي مبشراً للمؤ منين بجنات النعيم ﴿ونذيــراً ﴾ أي ومنذراً للكافرين من عذاب الجحيم ﴿وَداعياً إلى الله بإذنه ﴾ أي وداعياً للخلق إلى توحيد الله وطاعته وعبادته ، بأمره جل وعلا لا من تلقاء نفسك ﴿وسراجاً منيـراً﴾ أي وأنت يا محمد كالسراج الوهَّاج المضيء للناس ، يُهْـتدى بك في الدهماء ، كما يُهْتدي بالشهاب في الظلماء قال ابن كثير : أي أنت يا محمد كالشَّمس في إشراقها وإضاءتها لا يجحدها إلا معاند(٢) وقال الزمخشري : شبُّهه بالسراج المنير لأن الله جلى به ظلمات الشرك ، وإهتدى به الضالون ، كما يُجلي ظلامُ الليل بالسراج المنير ويُهْتُدَّى به'٣) ، وصفه تعالى بخمسة أوصاف كلُّهــا كمالٌ وجمال ، وثناءٌ وجلال ، وختمها بأنه صلوات الله عليه هو السراج الوضاء الذي بدَّد الله به ظلمات الضلال ، فصلواتُ ربي وسلامه عليه في كل حين وآن ﴿وبشـر المؤمنيـن بأنَّ لهـم من الله فضـلاً كبيـراً ﴾ أي وبشر يا محمد المؤمنين خاصة بأنَّ لهم من الله العطاء الواسع الكبير في جنات النعيم ﴿ولا تطع الكافرين والمنافقين الله أي لا تطعهم فيا يطلبونه منك من المساهلة والملاينة في أمر الدين، بل اثبت على ما أُوحي إليك ﴿وَدَعْ أَذَاهِمِهِ أَي ولا تكترث بإذايتهم لك ، وصدّهم الناسَ عنك ﴿وتوكـل على الله ﴾ أي واعتمد في جميع أمورك وأحوالك على الله ﴿وكفي بالله وكيلاً ﴾ أي إن الله يكفي من توكل عليه في أمور الدنيا والآخرة قال الصاوي : وفي الآية إشارة إلى أن التوكل أمره عظيم ، فمن توكل على الله كفاه ما أهمُّه من أمور الدنيا والدين (١٠) ، ولما كان الحديث عن نساء النبي ﷺ وقصة زيد وتطليقه لزينب ، جاء الحديث عن نساء المؤ منين والطريقة المثلي في تطليقهن فقال تعالى ﴿ يَا أَيُّهَا الذَّيُّ أَمنُوا إذا نكحتم المؤمنات﴾ أي يا أيها المؤمنون الذين صدَّقوا بالله ورسوله إذا عقدتم عقد الزواج على المؤمنات وتزوجتموهن ﴿ شم طلقتموهـن من قبل أن تمسّوهـن ﴾ أي ثم طلقتموهن من قبل أن تجامعوهن ، وإنما خصَّ المؤمنات بالذكر مع أن الكتـابيات يدخلن في الحـكم ، للتنبيه على أن الأليق بالمسلـم أن يتخيَّـر لنطفته ، وألا ينكح إلا مؤمنة عفيفة (٥) ﴿فما لكم عليهن من عدة تعتدونها ﴾ أي فليس لكم عليهم حق

<sup>(</sup>١) ابن كثير ٣/ ١٠٢ المختصر . (٢) نفس المرجع السابـق ٣/ ١٠٣ . (٣) الكشـاف ٣/ ٤٣٢ . (٤) حاشية الصـاوي على الجلالـين ٣/ ٢٨٢ . (٥) انظر الكشاف ٣/ ٤٣٣ .

يَتَأَيُّكَ النَّبِيُّ إِنَّا أَحْلَلْنَا لَكَ أَزُواجَكَ الَّتِي ءَاتَيْتَ أُجُورَهُنَّ وَمَا مَلَكَتْ يَمِينُكَ مِّمَا أَفَآءَ اللَّهُ عَلَيْكَ وَبَنَاتِ عَلَيْكَ وَبَنَاتِ خَلَاتِكَ الَّتِي هَاجَرْنَ مَعَكَ وَآمْرَأَةً مُّوْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَكَ عَلِيْكَ وَبَنَاتِ خَلَاتِكَ الَّتِي هَاجَرْنَ مَعَكَ وَآمْرَأَةً مُّوْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَكَ لِلنَّبِيِّ إِنْ أَرَادَ النَّبِيُّ أَن يَسْتَنَكِحَهَا خَالِصَةً لَكَمِن دُونِ الْمُؤْمِنِينَ قَدْ عَلِمْنَا مَا فَرَضْنَا عَلَيْمِ فِى أَزْ وَجِهِمْ وَمَا لِلنَّيِيِّ إِنْ أَرَادَ النَّبِيُّ أَن يَسْتَنَكِحَهَا خَالِصَةً لَكَمِن دُونِ الْمُؤْمِنِينَ قَدْ عَلِمْنَا مَا فَرَضْنَا عَلَيْمِ فِى أَزْ وَجِهِمْ وَمَا مَلَكَتْ أَيْكُونَ عَلَيْكَ حَرَجٌ وَكَانَ اللَّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا فَيْ

في العدة تستوفون عددها عليهن ، لأنكم لم تعاشروهن فليس هناك احتال للحمل حتى تحتبسوا المرأة من أجل صيانة نسبكم ﴿فمتعوهـنَّ ﴾ أي فالواجب عليكم إكرامهن بدفع المتعة بما تطيب نفوسكم به من مالٍ أو كسوةٍ ، تطييباً لخاطرهن ، وتخفيفاً لشدة وقع الطلاق عليهن ﴿وسرَّحوهـنَّ سرَاحـاً جميلاً﴾ أي وخلُّـوا سبيلهـنَّ تخليةً بالمعروف(١٠) ، من غير إضرار وَلا إيذاء ، ولا هضم ٍ لحقوقهن قال أبــو حيان : والسراحُ الجميلُ هو كلمة طيبة دون أذى ولا منع واجب(١) ، ثم ذكر تعالى ما يتعلق بأحوال زوجات الرسول عليه فقال ﴿يا أيهــا النبيُّ إنــا أحللنــا لــك أزواجــك اللاَّتي آتيتَ أجورهُــنَّ ﴾ أي إنا قد أبحنا لك يا محمد أنواعاً من النساء ، توسعة عليك وتيسيراً لك في تبليغ الدعوة ، فمن ذلك أننا أبحنا لك زوجاتك اللاتي تز وجتهن بصداق مُسمَّى ، وهُنَّ في عصمتك (٣) ﴿وما ملكت ْ يَمِنُكَ مَّـا أَفاء اللَّهُ عليـكَ﴾ أي وأبحنا لك أيضاً النساء اللاتي تملكهن في الحرب بطريق الانتصار على الكفار ، وإنما قيَّدهن بطريق الغنائم لأنهـن أفضلُ من اللائي يُمْلكن بالشراء ، فقد بدل في إحرازهنَّ جهدٌ ومشقة لم يكن في الصنف الثاني ﴿وبنـاتِ عمُّك وبنات عمَّاتِك وبنات خالك وبنات خالاتك اللاَّتي هاجرن معك اي وأبحنا لك قريباتك من بنات الأعمام والعمات ، والأخوال والخالات بشرط الهجرة معك ﴿وامـرأةً مؤمنـةً إنْ وهبَتْ نفسهـا للنبي﴾ أي وأحللنا لك النساء المؤ مناتِ الصالحات اللواتي وهبن أنفسهن لك ، حباً في الله ورسوله وتقرباً لك ﴿إِنْ أراد النبي أن يستنكحها، أي إن أردت يا محمد أن تتزوج من شئت منهن بدون مهر ﴿خالصةً لك مـن دون المؤمنيين، أي خاصة لك يا محمد دون سائر المؤمنين ، فإنه لا يحل لهم التزوج بدون مهر ، ولا تصح الهبة ، بل يجب مهر المثل ﴿قـدْ علِمْنــا ما فرضنْــا عليهم في أزْواجهــم وما ملكَتْ أَيْمَانهُــم﴾ أي قد علمنا ما أوجبنا على المؤ منين من نفقةٍ ، ومهر ، وشهود في العقد ، وعدم تجاوز أربع من النساء ، وما أبحنا لهم من أي لئلا يكون عليك مشقة أو ضيق ﴿وكان الله غفوراً رحيماً ﴾ أي عظيم المغفرة واسع الرحمة ﴿تُرجي

<sup>(</sup>١) الطبري ٢٢/ ١٤ . (٢) البحر المحيط ٧/ ٢٤٠ . (٣) هذا أحد قولين للمفسرين ، والآخر أن المراد جميع النساء فقد أباح الله لرسوله ﷺ أن يتزوج كل امرأة يعطيها مهرها ، وهذا أوسع من الأول واختاره القرطبي واستدل بحديث عائشة ، ما مات رسول الله ﷺ حتى أحلً الله له النساء » انظر القرطبي ٢٠٧/١٤ .

\* تُرْجِى مَن نَشَآءُ مِنْهُنَّ وَتُعْوِى إِلَيْكَ مَن نَشَآءٌ وَمَنِ ٱبْنَغَيْتَ مِمَّنْ عَزَلْتَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكَ ذَالِكَ أَذْنَى اللهُ عَدْرُنَّ وَيَرْضَيْنَ وَيَرْضَيْنَ عِلَمُ مَا فِي قُلُو بِكُرُّ وَكَانَ ٱللهُ عَلِيمًا ﴿ وَلَا تَقَرَّ أَعَيْهُ مَا فِي قُلُو بِكُرُّ وَكَانَ ٱللهُ عَلِيمًا ﴿ وَلَا تَقَرَّ أَعَيْهُ مَا فِي قُلُو بِكُرُّ وَكَانَ ٱللهُ عَلَى طَلِيمًا ﴿ وَلَوْ أَعْجَبُكَ حُسْنُهُنَ إِلَّا مَا مَلَكَتْ يَمِينُكُ وَكَانَ ٱللهُ عَلَى لَا يَعْدُ وَلَا أَن تَبَدَّلَ بِهِنَّ مِنْ أَزُو جِ وَلَوْ أَعْجَبُكَ حُسْنُهُنَ إِلَّا مَا مَلَكَتْ يَمِينُكُ وَكَانَ ٱللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ رَّقِيبًا ﴿ وَلَا أَن تَبَدَّلَ بِهِنَّ مِنْ أَزُو جِ وَلَوْ أَعْجَبُكَ حُسْنُهُنَ إِلَّا مَا مَلَكَتْ يَمِينُكُ وَكَانَ ٱللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ رَقِيبًا ﴿ وَلَا أَن تَبَدَّلَ بِهِنَ مِنْ أَزُو جِ وَلَوْ أَعْجَبُكَ حُسْنُهُنَ إِلَّا مَا مَلَكَتْ يَمِينُكُ وَكَانَ ٱللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ رَقِيبًا ﴿ وَلَا أَن تَبَدَّلَ بِهِنَ مِنْ أَزُو جِ وَلَوْ أَعْجَبُكَ حُسْنُهُنَ إِلَا مَا مَلَكَتْ يَمِينُكُ وَكَانَ ٱلللهُ عَلَى كُنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَيْكُ وَكَانَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَوْ الْعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُوالِولَهُ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُه

من تشاء منه ن وتُؤوي إليك من تشاء ﴾ أي ولك \_ أيها النبي \_ الخيار في أن تطلق من تشاء من زوجاتك ، وتمسك من تشاء منهن (١) ﴿ومن ابتغيت ممن عزلت فلا جُناح عليك ﴾ أي وإذا أحببت أن تؤوي إليك امرأة ممن عزلتَ من القسمة فلا إثم عليك ولا عتب ﴿ذلك أدنى أن تقرُّ أعينُهُ نَّ ولا يحْزنَّ ويرْضين بما آتيتُهُ نَّ كُلُّهُ نَّ ﴾ أي ذلك التحيير الذي حيرناك في أمرهنَّ أقرب أن ترتاح قلوبهن فلا يحزنَّ ، ويرضين بصنيعك ، لأنهن إذا علمن أن هذا أمرٌ من الله ، كان أطيب لأنفسهن فلايشعر نبالحزن والألم ﴿واللهُ يعلم ما في قلو بكم ﴿ خطابُ للنبي على جهة التعظيم أي يعلم ما في قلبك يا محمد وما في قلب كل إنسان ، من عدل أو ميل ، ومن حب أو كراهية ، وإنما خيرناك فيهن تيسيراً عليك فيما أردت ﴿وكـان الله عليماً حليماً ﴾ أي واسع العلم يعلم جميع ما تظهرون وما تخفون ، حلياً يضع الأمور في نصابهـا ولا يعاجل بالعقوبة ، بل يُؤخر ويمهل لكنه لآ يُهْمل ، روى البخاري عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت «كنتُ أغار من اللاتي وهبن أنفسهن للنبي عليه وأقول: أتهبُ المرأة نفسها ؟ فلما نزلت ﴿تُرجي من تشاء منهن وتُؤُوي إليك من تشاء ، ومن ابتغيت من عزلت فلا جُناح عليك قلت: ما أرى ربك إلا يسارع في هواك » ثم قال تعالى ﴿لا يِحلُ لكَ النساء من بعد ﴾ أي لا يحل لك أيها النبي النساء من بعد هؤ لاء التسع اللاتي في عصمتك ﴿ولا أَنْ تبدَّل بهـنَّ من أزواج﴾ أي ولا يحل لك أن تطلُّق واحدة منهن وتنكح مكانها أُخرى ﴿ولو أعجبك حسنه نَّ ﴾ أي ولو أعجبك جمالَ غيرهن من النساء ﴿إلا ما ملكت يمينك ﴾ أي إلا ما كان مِن الجواري والإماء فلا بأس في ذلك لأنهن لسن زوجات ﴿وكـان الله علـى كل شيء رقيبـاً﴾ أي مطلعاً على أعمالكم شاهداً عليها ، وفيه تحذير من مجاوزة حدوده ، وتخطي حلالـه وحرامـه . قال المفسرون : أباح الله لرسوله أصنافاً أربعة « الممهورات ، المملوكات ، المهاجرات ، الوَاهبات أنفسهن » توسعة عليه ﷺ وتيسيراً له في نشرِ الرسالة وتبليغ الدعوة ، ولما نزلت آية التخيير ﴿قُـلُ لأزواجك إن كنتُنَّ تُردن الحياة الدنيا . . ﴾ الآية وخيَّرهن عليه السَّلام ، واخترن الله ورسوله والدار الآخرة ، أكرمهن الله تعالى بأن قصره عليهن ، وحرَّم عليه أن يتزوج بغيرهن .

البكلاغكة: تضمنت الآيات الكريمة وجوهاً من البيان والبديع نوجزها فيما يلي :

<sup>(</sup>١) هذا قول ابن عباس ، وقال مجاهد والضحاك تقسم لمن شئت وتؤخر عنك من شئت ، وتقلل لمن شئت وتكثر لمن شئت ، لا حرج عليك في ذلك ، كذا في البحر ٧/٧٤٧ .

- ١ ـ التنكير لإفادة العموم ﴿ وما كان لمؤ من ولا مؤ منة ﴾ لأن النكرة في سياق النفي تفيد العموم ، أي ليس لواحد منهم أن يريد غير ما أراده الله ورسوله .
- ٢ ـ الطباق بين ﴿ تخفى . . ومبديه ﴾ وبين ﴿ الظلمات . . والنور ﴾ وبين ﴿ مبشراً . . ونذيراً ﴾ وهو
   من المحسنات البديعية .
  - ٣ ـ جناس الاشتقاق ﴿قَدراً مقدوراً﴾ .
  - ٤ ـ طباق السلب ﴿ويخشونه ولا يخشون أحداً ﴾ .
- - التشبيه البليغ ﴿ وسراجاً منيراً ﴾ أصل التشبيه : أنت يا محمد كالسراج الوضاء في الهداية والإرشاد، حذفت منه أداة التشبيه ووجه الشبه فأصبح بليغاً على حد قولهم : على أسد ، ومحمد قمر .
- ٦ ـ الكناية ﴿من قبل أن تمسوهن ﴾ كنَّى عن الجماع بالمسِّ وهي من الكنايات المشهورة ، ومن
   الأداب القرآنية الحميدة لأن القرآن يتحاشى الألفاظ البذيئة .
  - ٧ ـ الطباق بين ﴿بكرةً . . وأصيلاً ﴾ وبين ﴿تُرجي . . وتؤوي ﴾ وبين ﴿ابتغيت . . وعزلت ﴾ .
- ٨ ـ توافق الفواصل ممّا يزيد في الجهال والإيقاع على السمع مثل ﴿مبشراً ونذيراً . . وسراجاً منيراً ﴾ ومثل ﴿سراحاً جميلاً . . علياً حلياً . . غفوراً رحياً ﴾ وهذا من خصائص القرآن العظيم ، وهـو من المحسنات البديعية .

قال الله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الذِّينَ آمنُوا لا تَدخُلُوا بِيُوتَ النَّبِي . . إلى . وكان الله غفوراً رحياً ﴾ من آية (٥٣) إلى آية (٧٣) نهاية السورة .

المنكاسكة : لما ذكر تعالى أحوال النبي على مع أزواجه ، ذكر هنا الأداب التي ينبغي أن يتحلى بها المؤمنون عند دخلوهم بيوت النبي على من الاستئذان وعدم الإثقال ، ثم بين شرف الرسول بصلاة الله والملائكة عليه ، وختم السورة الكريمة بالحديث عن الساعة وما يعقبها من أهوال الأهل الكفر والضلال ، وحال الأشقياء والسعداء في دار البقاء .

اللغير : (إناه في نضجه قال في اللسان : إنّى الشيء بلوغه وإدراكُه والإنبى بكسر الهمزة والقصر : النضجُ (١) ﴿ مستأنسين في الاستئناس : طلب الأنس بالحديث ، تقول استأنست بحديثه أي طلبت الأنس والسرور به ، وما بالدار من أنيس أي ليس بها أحد يؤ انسك أو يسليك ﴿ متاعاً في المتاعُ : الغرض والحاجة كالماعون وغيره ﴿ بهتاناً في البهتانُ : الافتراء والكذب الواضح ، وأصله من البهت وهو

<sup>(</sup>١) انظر لسان العرب.

القذف بالباطل(١) ﴿ جلابيبهن ﴾ جمع جلباب وهـو الثـوب الـذي يستـر جميع البـدن وهـو يشبـه الملاءة « الملحفة » في زماننا، قال الشاعر :

تمشي النسورُ إليه وهي لاهيةٌ مشي العَذارى عليهن الجلابيب (٢) والمرجفون مرجف وهو الذي يشيع الكذب والباطل لإخافة الناس به قال الشاعر:

وإنّا وإن عيرتمونا بقتله وأرجف بالإسلام باغ وحاسد (٣) ﴿نغرينَّك﴾ أغراه به : حثه وسلّطه عليه ﴿سعيراً﴾ ناراً شديدة الاستعار .

سَبُبُ الْمُزُولِ: أ ـ روي عن أنس أن النبي على لما تزوَّج « زينب بنت جحش » أولم عليها ، فدعا الناس فلما طعموا جلس طوائف منهم يتحدثون في بيت رسول الله على وزوجتُه موليّة وجهها إلى الحائط، فثقُلوا على رسول الله على قال أنس: فما أدري أأنا أخبرت النبي على أن القوم قد خرجوا أو أخبرني ، قال فانطلق حتى دخل البيت فذهبت أدخل معه فألقى الستر بيني وبينه ونزل الحجاب ، ووعظ الناس بما وعظوا به وأنزل الله ﴿ يَا أَيُهَا الذِّين آمنوا لا تدخلوا بيوت النبي إلا أن يؤذن لكم . . ﴾ (٤) .

ب ـ وقال ابن عباس : كان ناس من المؤمنين يتحيَّنون طعام النبي عَلَيْ فيدخلون قبـل أن يُدرك الطعام ، ويقعدون إلى أن يُدرك ، ثم يأكلون ولا يخرجون فنزلت (٥٠ .

ج ـ وعن عائشة أنَّ عمر رضي الله عنه قال يا رسول الله : إنَّ نساءَكَ يدخلُ عليهنَّ البرُّ والفاجرُ ، ' فلكم فلو أمرتهنَّ أن يحتجبن فنزلت آية الحجاب ﴿وإذِا سألتموهن متاعاً فاسألوهن من وراء حجاب ، ذلكم أطهر لقلوبكم وقلوبهن . . ﴾(١٦) الآية .

د ـ عن السُّدِّي أن الفُسَّاق كانوا يؤ ذون النساء إذا خرجن بالليل ، فإذا رأوا المرأة عليها قناع تركوها وقالوا : هذه حرة ، وإذا رأوها بغير قناع قالوا : أمةٌ فآذوها فأنزل الله ﴿يا أيها النبي قل لأزواجك وبناتك ونساء المؤ منين يدنين عليهن من جلابيبهن . ﴾ (٧) الآية .

يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ وَامَنُواْ لَاتَدْخُلُواْ بُيُوتَ ٱلنَّبِيِّ إِلَّا أَن يُؤْذَنَ لَكُمْ إِلَىٰ طَعَامٍ غَيْرَ نَلْظِرِينَ إِنَلَهُ وَلَكِنْ إِذَا دُعِيتُمْ

النفسي أبر : ﴿ يَا أَيْهَا الذِّينَ آمَنُوا لا تَدخلُوا بِيُونَ النَّبِي إِلاّ أَنْ يُؤُذَنَ لَكُم ﴾ الإِضافة للتشريف والتكريم ، والآية توجيه للمؤ منين لهذا الأدب السامي العظيم والمعنى لا تدخلُوا بيوت النبي في حالٍ من الأحوال إلا في حال الإذن لكم منه عليه السلام ، مراعاةً لحقوق نسائه ، وحرصاً على عدم إيذائه والإثقال

<sup>(</sup>١) المصباح المنير ١/ ٧١ . (٢) لسان العرب لابن منظور . (٣) القرطبي ٢٤٦/١٤ . (٤) القرطبي ٢٢٤/١٤ وانظر كهال القصة في الصحيحين ، وفيها معجزة لرسول الله ﷺ باهرة . (٥) التسهيل في علوم التنزيل ٣/ ١٤٢ قال ابن جزي : والقول الأول المنقول عن أنس أشهر ، وقول ابن عباس بما في الآية من النهي عن الدخول حتى يُؤذن لهم . (٦) أخرجه البخاري . (٧) زاد المسير لابن الجوزي ٦/ ٤٢٢ .

فَادْخُلُواْ فَإِذَا طَعِمْتُمْ فَا نَنَشِرُواْ وَلَا مُسْتَغْنِسِينَ لِحَدِيثَ إِنَّ ذَالِكُوْكَانَ يُؤْذِى النَّبِيَّ فَيَسَتَحَيِهِ مِنكُرُّ وَاللَّهُ لَا يَسْتَحْيِهِ مِنَ الْحَيِّقِ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَعَا فَسْعَلُوهُنَّ مِن وَرَآءِ حِجَابِ ذَالِكُوْ أَطْهَرُ لِقُلُو بِكُوْ وَقُلُو بِهِنَّ وَاللَّهُ لَا يَسْتَحْيِهِ مِنَ الْحَيِّقِ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَعَا فَسْعَلُوهُنَّ مِن وَرَآءِ حِجَابِ ذَالِكُو أَطْهَرُ لِقُلُو بِكُوْ وَقُلُو بِهِنَّ وَلَا أَن تَنكِحُواْ أَزْوَاجُهُ مِن بَعْدِهِ عَلَيْهَا إِنَّ وَاللَّهُ عَلَيْهَا إِنِّي وَلَا أَن تَنكِحُواْ أَزْوَاجُهُ مِن بَعْدِهِ عَلَيْهَا إِنَّ وَلَا أَن يَكُولُ مَن يَعْلِيمًا فَيْ اللَّهُ عَلَيْهَا إِنِّ وَلَا أَن يَكُولُ مَن يَعْدِهُ وَلَا أَن يَكُولُ مَن يَعْدِهِ عَلَيْهَا فَيْ اللَّهُ عَلَيْهَا فَيْ وَلَا أَنْ اللَّهُ كَانَ يَكُلُّ مَن عِعْدِهُ عَلَيْهَا وَلَا أَبْدَاعٍ عَلَيْهَا وَلَا أَبْدَاعٍ عَلَيْهَا وَلَا أَبْنَاءٍ إِخُولِيمِنَ وَلَا أَبْنَاءٍ إِنْ وَلَا مَا مَلَكُتُ أَيْمُونُ وَلَا أَبْنَاءٍ إِنْ وَلَا أَنْ اللّهُ كَانَ يَكُلُ مَن يَعْ عَلِيمًا فَيْ وَلَا مَا مَلَكُتُ أَيْمُ اللّهُ وَاتَّقِينَ اللّهُ إِنّ اللّهُ كَانَ إِنْ اللّهُ كَانَ إِنْ اللّهُ كَانَ إِنْ اللّهُ كَانَ إِنْ اللّهُ كَانَ اللّهُ كَانَ اللّهُ كَانَ اللّهُ كَانَ إِنْ اللّهُ كَانَ اللّهُ عَلْمَ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

عليه ﴿إِلَى طَعَامُ غَيْرَ نَاظُرِينَ إِنَاهُ﴾ أي إلاّ حين يدعوكم إلى طعام غير منتظرين نُضْجه ﴿ولكن إذا دُعيته فادخلوا﴾ أي ولكن إذا دُعيتم وأذن لكم في الدخول فادخلوا ﴿فَإِذَا طَعِمْتُم فَانتشروا ﴾ أي فإذا انتهيتم من الطعام فتفرقوا إلى دوركم ولا تمكثوا ﴿ولا مستأنسيـن لحديث﴾ معطوف على « غير ناظرين » أي لا تدخلوا بيوته منتظرين للطعام ، ولا مستأنسين لحديث بعضكم بعضاً قال أبو حيان : نهُوا أن يطيلوا الجلوسَ يستأنس بعضهم ببعض لحديثٍ يحدثه به (١) ﴿ إِنَّ ذَلكُمْ كَانَ يُؤْذِي النبيَ ﴾ أي إنَّ صنيعكم هذا يؤذي الرسول ، ويضايقه ويثقل عليه ، ويمنعه من قضاء كثيرٍ من مصالحه وأموره ﴿فَيَسْتَحْيـي منكـم﴾ أي فيستحيي من إخراجكم ، ويمنعه حياؤه أن يأمركم بالانصراف ، لخُلقه الرفيع ، وقلبه الرحيم ﴿واللَّهُ لا يَسْتحْيي من الحقُّ أي واللهُ جل وعلا لا يترك بيان الحق ، ولا يمنعه مانع من إظهار الحق وتبيانه لكم قال القرطبي : هذا أدبُّ أدَّب الله به الثقلاء ، وفي كتاب الثعلبي : حسبكَ من الثقـلاء أن الشرع لم يحتملهم(٢) ﴿ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُ مَ مَتَاعًا فَاسَأَلُوهِ نَ مَن وَرَاء حجابِ ﴾ أي وإذا أردته حاجةً من أزواجه الطاهرات فاطلبوه من وراء حاجز وحجاب ﴿ذلكم أطهرُ لقلوبكم وقلوبهنُّ ﴾ أي سؤ الكم إياهنُّ المتاع من وراء حجاب أزكى لقلوبكم وقلوبهن وأطهر ، وأنفى للريبة وسوء الظن ﴿وَمَا كَانَ لَكُمْ أَنْ تَوْذُواْ رسولَ اللَّهِ ﴾ أي وما ينبغي لكم ولا يليق بكم أن تؤذوا رسولكم الذي هداكم الله به في حياته ﴿ولا أن تنكحوا أزواجه من بعده أبداً ﴾ أي ولا أن تتزوجوا زوجاته من بعد وفاته أبداً ، لأنهن كالأمهات لكم ، وهو كالوالد فهل يليق بكم أن تؤذوه في نفسه أو أهله ؟ ﴿إِن ذلكم كان عند الله عظياً ﴾ أي إن إيذاءه ونكاح أزواجه من بعده أمر عظيم ، وذنب كبير لا يغفره الله لكم قال أبو السعود : وفيه من تعظيمه تعالى لشأن رسوله ﷺ وإيجاب حرمته حياً وميتاً ما لا يخفى (٣) ثم قال تعالى ﴿إِن تُبدوا شيئاً أُوتُخْفُوه ﴾ أي إن تظهر وا أمراً من الأمور أو تخفوه في صدوركم ﴿فإنَّ اللَّهَ كَان به عليماً ﴾ أي فإن الله عالم به وسيجاز يكم عليه قال البيضاوي: وفي هذا التعميم مع البرهان على المقصود مزيد تهويل ٍ ومبالغة في الوعيد(،) ، ثم لما أنزل تعالى الحجاب استثنى المحارم فقال ﴿لا جُناح عليهـنَّ في آبائهـنَّ ولا أبنائِهـنَّ ولا إِخوانهنَّ ولا أبناء

 <sup>(</sup>١) البحر المحيط ٧/ ٧٤٧ . (٢) تفسير القرطبي ١٤/ ٢٢٤ . (٣) أبو السعود ١٨٨٤ . (٤) البيضاوي ٢/ ١٢٠ .

عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدًا رَفِي إِنَّ آللَهُ وَمَكَمْ إِكَتَهُ مِي يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيِّ يَنَأَيُّكَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا رَبِّي

إِنَّ ٱلَّذِينَ يُؤْذُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَكَعَنَّهُمُ ٱللَّهُ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ وَأَعَدَّ لَهُمْ عَذَابًا مَّهِينًا ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُؤْذُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَعَنَّهُمُ ٱللَّهُ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ وَأَعَدَّ لَهُمْ عَذَابًا مَّهِينًا ﴿ إِنَّ

إخوانهن ولا أبناء أخواتهن ولا نسائهـنَّ ولا ما ملكتْ أيمانهُـنَّ ﴾ أي لا حرج ولا إثـم على النسـاء في ترك الحجاب أمام المحارم من الرجال قال القرطبي : لما نزلت آية الحجاب قال الآباء والأبناء لرسول الله عليه : ونحنُ أيضاً نكلمهـنَّ من وراء حجاب ؟ فنزلت هذه الآية (١) ، والمراد بـ ﴿نسائهـن﴾ نساءُ المؤمنين قال ابن عباس ، لأن نساء اليهود والنصارى يصفن لأزواجهن النساء المسلمات ، فلا يحل للمسلمة أن تُبدي شيئاً منها لئلا تصفها لزوجها الكافر (٢) ﴿ واتقينَ اللَّه ﴾ أي اتَّقين يا معشر النساء اللَّهُ ، واخشينه في الخلوَّة والعلانية ﴿إن اللهَ كان على كل شيء شهيداً ﴾ أي لا تخفى عليه خافية من أموركن ، يعلم خطرات القلوب كما يعلم حركات الجوارح قال الرازي: وهذا في غاية الحسن في هذا الموضع ، لأن ما سبق إشارة إلى جواز الخلوة بهم والتكشف لهم ، فختمها بأن الله شاهد عند احتلاء بعضهم ببعض ، فالخلوة عنده مثل الجلوة فعليهم أن يتقوا الله(٣) ، ثم بيَّن تعالى قدر الرسول العظيم فقال ﴿إِنَّ اللَّهُ وملائكته يصلُّون على النبي﴾ أي إن الله جل وعلا يرحم نبيَّه ، ويعظّم شأنه ، ويرفع مقامه ، وملائكتُه الأبرار يدعون للنبي ويستغفرون له ، ويطلبون من الله أن يمجّد عبده ورسوله ويُنيّله أعلى المراتب قال القرطبي : والصلاةُ من الله رحمتُه ورضوانه ، ومن الملائكة الدعاء والاستغفار ، ومن الأمة الدعاءُ والتعظيمُ لأمره (٤٠ وقال الصاوي : وهذه الآية فيها أعظم الدليل على أنه على مهبط الرحمات ، وأفضل الأولين والآخرين على الإطلاق ، إذ الصلاة من الله على نبيه رحمتُه المقرونة بالتعظيم ، ومن اللَّهِ على غير النبي مطلقُ الرحمة كقوله ﴿هُو الذِّي يَصَلِّي عَلَيْكُمْ وَمَلَائَكَتُهُ ﴾ فانظر الفرق بين الصلاتين ، والفضل بين المقامين ، وبذلك صار منبع الرحمات ، ومنبعَ الْتجليات (٥) ﴿ يَا أَيُّهَا الذِّينَ آمنُـوا صَلُوا عَلَيْهُ وَسُلِّمُـوا تَسْلَيماً ﴾ أي فأنتم أيها المؤ منون أكثروا من الصلاة عليه والتسليم ، فحقه عليكم عظيم ، فقد كان المنقذ لكم من الضلالة إلى الهدى ، والمخرج لكم من الظلمات إلى النور ، فقولوا كلما ذُكر اسمه الشريف « اللهم صلّ على محمد وآله وسلم تسلياً كثيراً» عن كعب بن عُجرة قلنا يا رسول الله: قد عرفنا التسليم عليك فكيف الصلاة عليك؟ فقال : قولوا اللهم صلّ على محمد وعلى آل محمد كما صليت على إبراهيم . . » (1) الحديث قال الصاوي : وحكمة صلاة الملائكة والمؤمنين على النبي على النبي الشريفهم بذلك ، حيث اقتدوا بالله جل وعلا في الصلاة عليه وتعظيمه ، ومكافأةٌ لبعض حقوقه على الخلق ، لأنه الواسطة العظمي في كل نعمةٍ وصلت لهم ، وحقٌ على من وصل له نعمة من شخص أن يكافئه ، ولما كان الخلق عاجزين عن مكافأته على طلبوا من القادر الملك أن يكافئه ، وهذا هو السر في قولهم « اللهم صل على محمد» (٧) ﴿إِنَّ الذَّيْـنِ يُؤْذُونِ اللَّـهُ ورسوله﴾ أي يؤ ذون الله بالكفر ونسبة الصاحبة والولد له ، ووصفه بما لا يليق به جل وعلا كقول اليهود ﴿يدُ اللهِ

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٤/ ٢٣١ . (٢) انظر حاشية الصاوي ٣/ ٢٨٧ . (٣) التفسير الكبير ٢٧/ ٢٧ . (٤) القرطبي ٢٣٢/١٤ .

<sup>(</sup>٥) حاشية الصاوى ٣/ ٢٨٧ . (٦) و(٧) حاشية الصاوى على الجلالين ٣/ ٢٨٧ .

وَالَّذِينَ يُؤَذُونَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ يَدُنِينَ عَلَيْهِنَ مَن جَلَبِيهِنَ ذَالِكَ أَدْنَىَ أَن يُعْرَفْنَ فَلَا يُؤْذَيْنَ وَكَانَ اللّهُ لَا زُوْجِكَ وَبَنَاتِكَ وَنِسَآءَ الْمُؤْمِنِينَ يُدُنِينَ عَلَيْهِنَ مِن جَلَبِيهِنَ ذَالِكَ أَدْنَىَ أَن يُعْرَفْنَ فَلَا يُؤْذَيْنَ وَكَانَ اللّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا رَقَيْ \* لَيْنَ لَي يُدْنِينَ عَلَيْهِنَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ وَالْمُرْجِفُونَ فِي الْمَدِينَةِ لَنُغُرِينَاكَ بِهِمْ ثُمَّ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّ

مغلولة ﴾ وقول النصاري « المسيحُ بنُ الله » ويؤذون الرسول بالتكذيب برسالته ، والطعن في شريعته ، والاستهزاء بدعوته قال ابن عباس: نزلت في الذين طعنوا على الرسول على حين اتخذ صفية بنت حُيي(١) ﴿ لعنهم الله في الدنيا والآخرة ﴾ أي طردهم من رحمته ، وأحل عليهم سخطه وغضبه في الدنيا بالهوان والصغار ، وفي الآخرة بالخلود في عذاب النار ﴿وأعـدُّ لهـم عذاباً مهيناً ﴾ أي وهيأ لهم عذاباً شديداً ، بالغَ الغاية في الإهانة والتحقير ﴿والذين يؤذونَ المؤمنينَ والمؤمناتِ بغيرِ ما اكتسبوا ﴾ أي يؤذون أهل الإيمان بغير ما فعلوه ، وبغير جنايةٍ واستحقاقٍ لـلأذى ﴿فقد احتملـوا بهتِاناً وإِثْهاً مبيناً ﴾ أي فقد حمَّلوا أنفسهم البهتان والكذب ، والزور ، والذنب الواضح الجلي قال القرطبي : أطلق إيذاء الله ورسوله ، وقيَّد إيذاء المؤ منين والمؤ منات ، لأن إيذاء الله ورسوله لا يكون إلا بغير حق أبداً ، وأما إيذاء المؤ منين والمؤ منات فمنه ومنه (٢) ولما حرَّم تعالى الإيذاء ، أمر نبيه الكريم أن يوجه النداء إلى الأمة جمعاء ، للتمسك بالإسلام وتعاليمه الرشيدة ، وبالأخص في أمرٍ اجتماعي خطير وهو « الحجاب » الذي يصون للمرأة كرامتها ، ويحفظ عليها عفافها ، ويحميها من النظرات الجارحة ، والكلمات اللاذعة ، والنوايا الخبيثة لئلا تتعرض لأذى الفساق فقال ﴿ يَا أَيْهَا النبِيُّ قُلُ لأَزُواجِكَ وَبِنَاتِكَ وَنِسَاءِ المؤمنيَّنِ عُلِيهِنَّ مِن جلابيبهِ نَّ ﴾ أي قل يا محمد لزوجاتك الطاهرات \_ أمهات المؤمنين \_ وبناتك الفضليات الكريمات ، وسائر نساء المؤمنين ، قل لهنَّ يلبسن الجلباب الواسع ، الذي يستر محاسنهن وزينتهن ، ويدفع عنهن ألسنة السوء ، ويميزهن عن صفاتِ نساء الجاهلية ، روى الطبري : عن ابن عباس أنه قال في هذه الآية : أمر اللهُ نساء المؤ منين إذا خرجن من بيوتهن في حاجة أن يغطين وجوههن من فوق رءوسهن بالجلابيب ويبدين عيناً واحدة (٣) ، وروى ابن كثير عن محمد بن سيرين قال : سألت عبيدة السلماني عن قول الله عز وجل ﴿يُدنين عليهنَّ من جلابيبهن ﴾ فغطّي وجهه ورأسه وأبرز عينه اليسرى(١٠) ﴿ ذلك أدنى أن يُعرفن فلا يُؤذين ﴾ أي ذلك التستر أقرب بأن يُعْرفن بالعفة والتستر والصيانة ، فلا يطمع فيهن أهل السوء والفساد ، وقيل : أقرب بأن يُعرفن أنهن حرائر ، ويتميزن عن الإماء ، ﴿وكان الله غفوراً رحيماً ﴾ أي إنه تعالى غفور لما سلف منهن من تفريط ، رحيم بالعباد حيث راعي مصالحهم وشئونهم تلك الجزئيات . . ثم هدَّد المولى جل وعلا كل المؤذين من جميع الأصناف بأنواع العقاب فقال ﴿ لئن لم ينته المنافقون والذين في قلو بهم مرض ﴾ أي لئن

<sup>(</sup>١) زاد المسير ٦/ ٤٢٠ . (٢) القرطبي ٢ / ٢٣٨ . (٣) هذا النص عن ابن عباس صريح في وجوب ستر الوجه ، وكذا رواية ابن كثير عن عمد ابن سيرين ، وغيرهما من الروايات الصحيحة والصريحة بوجوب ستر المرأة للوجه ، فأين أقوال السلف الصالح وأثمة علماء التفسير الأجلاء ، من أقوال أدعياء العلم في هذا العصر والزمان ، الذين يبيحون للمرأة أن تكشف وجهها أمام الأجانب !! وانظر أقوال المفسرين في كتابنا « روائع البيان » ٢/ ٣٨٢ . (٤) ابن كثير ٣/ ١١٤ .

لَا يُجَاوِرُونَكَ فِيهَ ۚ إِلَّا قَلِيلًا ثِنَى مَلْعُونِينَ أَيْنَمَا ثُقِفُواْ أَخِذُواْ وَقُتِلُواْ تَقْتِيلًا لِنَّى سُنَةَ اللّهَ فِي الَّذِينَ خَلُواْ مِن قَبْلً وَلَىٰ يَجِدَ لِسُنَةِ اللّهِ قِمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّ السَّاعَةُ وَلَىٰ يَجِدَ لِسُنَةِ اللّهِ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّ السَّاعَة وَلَن يَجِدَ لِسُنَةِ اللّهِ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّ السَّاعَة وَلَن يَجِدَ لِسُنَةِ اللّهِ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّ السَّاعَة تَكُونُ قَرِيبً وَلَيْ إِنَّ اللّهَ لَعَنَ الْكَنْفِرِينَ وَأَعَدَّ لَهُمْ صَعِيرًا فِي خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدُّ اللّهَ يَعِدُونَ وَلِيّ وَلَا تَكُونُ قَرِيبًا وَلِي اللّهُ وَأَعَدَى النّهُ وَعُومُهُمْ فِي النّارِ يَقُولُونَ يَلْلَيْنَنَا أَطَعْنَا اللّهُ وَأَطَعْنَا الرّسُولًا فَيْ اللّهَ وَأَطَعْنَا الرّسُولُا فَيْ

لم يترك هؤ لاءالمنافقون -الذين يُظهرون الإيمان ويبطنونالكفر - نفاقهم ، والزناة -الذين في قلوبهم مرض فَجُور - فَجُورهـم ﴿وَالْمُرْجَفُونَ فَي الْمُدَيِّنَة ﴾ أي الذين ينشرون الأراجيف والأكاذيب لبلبلة الأفكار، وخلخلة الصفوف ، ونشر أخبار السوء ﴿لنغرينًا ك بهم ﴾ أي لنسلطنك عليهم يا محمد ﴿ثم لا يجاورونك فيها إلا قليلاً ﴾ أي ثم يخرجون من المدينة فلا يعودون إلى مجاورتك فيها إلا زمناً قليلاً ، ريثها يتأهبوا للخروج قال الرازي: وعد الله نبيه أن يخرج أعداءِه من المدينة وينفيهم على يده ، إظهاراً لشوكته (١) ﴿ملعونين ﴾ أي مبعدين عن رحمته تعالى ﴿ أينا تُقفوا أُخذوا وقُتلوا تقتيـ لا ﴾ أي أينا وجدوا وأدركوا أُخذوا على وجه الغلبة والقهر ثم قُتِّلوا لكفرهم بالله تقتيلاً ﴿سُنَّة اللَّهِ فِي الذينَ خلواً من قَبْـلُ﴾ أي هذه سنة الله في المنافقين وعادتُه فيمن سبق منهم أن يُفعل بهم ذلك قال القرطبي : أي سنَّ الله عز وجل فيمن أرجف بَالْأنبياء وأظهر نفاقه أن يُؤخذ ويُقتل (٢) ﴿ولن تُجد لسُنَّـة اللهِ تبديـلاً﴾ أي ولن تتغير أو تتبدل سنة الله ، لكونها بُنيت على أساس متين ، قال الصاوي : وفي الآية تسلية للنبي الله أي فلا تحزن على وجود المنافقين يا محمد ، فإن ذلك سنة قديمة لم يخل منهم زمن من الأزمان(٢) ثم ذكر تعالى الساعة وأهوالها فقال ﴿يسألك الناس عن الساعة ﴾ أي يسألك يا محمد المشركون على سبيل الاستهزاء والسخرية عن وقت قيام الساعة ﴿ قُـلَ إِنَّا عَلَمُهَا عَنَدَ اللَّهِ ﴾ أي قل لهم : لست أعرف وقتها وإنما يعلم ذلك علاَّم الغيوب ، فإن الله أخفاها لحكمة ولم يُطلع عليها مَلكاً مقرباً ، ولا نبياً مرسلاً ﴿وما يُدريك لعل الساعة تكون قريباً ﴾ أي وما يُعلمك أن الساعة تكون في وقت قريب ؟ قال أبو السعود : وفيه تهديدٌ للمستعجلين ، وتبكيتٌ للمتعنَّتين ، والإظهارُ في موضع الإضمار للتهويل وزيادة التقرير('' ﴿إِنَّ الله لعن الكافريـن﴾ أي طرد الكافرين وأبعدهم عن رحمته ﴿وأعـد هـم سعيـراً ﴾ أي وهيأ لهم ناراً شديدة مستعرة ﴿خالـديـن فيهـا أبدأً ﴾ أي مقيمين في السعير أبد الأبدين ﴿لا يجدون ولياً ولا نصيراً ﴾ أي لا يجدون لهم من ينجيهم وينقذهم من عذاب الله ﴿يومَ تُقلُّبُ وجوههم في النار﴾ أي يوم تتقلب وجوههم من جهة إلى جهة كاللحم يُشوى بالنار ﴿يقولون يا ليتنا أطعنا الله وأطعنا الرسولا﴾ أي يقولون متحسرين على ما فاتهم:

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ٢٥/ ٢٣١ . (٢) القرطبي ٢٤٧/١٤ . (٣) حاشية الصاوي على الجلالين ٣/ ٢٨٨ .

<sup>(</sup>٤) تفسير أبي السعود ٤/ ٢٢٠ .

يا ليتنا أطعنا الله ورسوله حتى لا نبتلي بهذا العذاب المهين ﴿وقالوا ربنا إنا أطعنا سادتنا وكبراءنا فأضلونا السبيلا الله أي أطعنا القادة والأشراف فينا فأضلونا طريق الهدى والإيمان ﴿ رَبْنَا آتُهُم ضعفين من العذاب ﴾ أي اجعل عذابهم ضعفي عذابنا ، لأنهم كانوا سبب ضلالنا ﴿ والْعنهم لعنا كبيراً ﴾ أي والعنهم أشد أنواع اللَّعن وأعظمه ، ثم حذر تعالى من إيذاء الرسول كما آذى اليهود نبيهم فقال ﴿يَا أَيُّهَا الذَّيِّسُ آمنوا لا تكونوا كالذين آذوا موسى فبرأه الله مما قالوا ﴾ أي لا تكونوا أمثال بني إسرائيل الذين آذوا نبيهم موسى واتهموه ببرص ٍ في جسمه أو أُدْرةٍ لفرط تستره وحيائه ، فأظهر الله براءته وأكذبهـم فيما اتهمـوه به روى البخاري عن أبي هريرة أن رسول الله على قال: ﴿ إِنَّ موسى كان رجلاً حيياً ستِّيراً ، لا يُرى من جلده شيء استحياء منه ، فآذاه من آذاه من بني إسرائيل فقالوا : ما يتستر هذا التستر إلا من عيبٍ بجلده ، إمّا برص وإما أدرة \_ انتفاخ الخصية \_ وإما آفة ، وإن الله أراد أن يبرئه مما قالوا لموسى ، فخلا يوماً وحده فوضع ثيابه على الحجر ثم اغتسل ، فلما فرغ أقبل على ثيابه ليأخذها وإن الحجَر عداً بثوبه ، فأخذ موسى عصاه وطلب الحجر فجِعل يقول: ثوبي حجر، ثوبي حجر، حتى مرَّ على ملاِّ من بني إسرائيل فرأوه أحسنَ ما خلق الله عرياناً ، وأبرأه مما يقولُون ) الحديث(١) ﴿وكان عند الله وجيهاً ﴾ أي وكان موسى ذا وجاهة ورفعة ومكانة عند ربه قال ابن كثير : أي له وجاهة وجاه عند ربه ، لم يسأل شيئاً إلا أعطاه (٢) ﴿ يَا أَيها الذين آمنــوا اتقوا اللهُ وقولوا قولاً سديــدّاً ﴾ أي راقبوا الله في جميع أقوالكم وأفعالكم ، وقولوا قولاً مستقيماً مرضياً لله قال الطبري: أي قولاً قاصداً غير جائر ، حقاً غير باطل(") ﴿ يُصلح لَكُم أَعالَكُم ﴾ أي يوفقكم لصالح الأعمال ويتقبلها منكم قال ابن عباس: يتقبل حسناتكم ﴿ويغفر لكم ذنو بكم ﴾ أي يمحو عنكم الذنوب والأوزار ﴿ومن يطع اللَّهَ ورسوله فقد فاز فوزاً عظيماً ﴾ أي ومن أطاع الله والرسول فقد نال غاية مطلوبه ، ثم لما أرشدهم إلى مكارم الأخلاق ، نبِّههم على قدر التكاليف الشرعية التي كلُّف الله بها البشرية فقال ﴿إِنَّا عَرَضْنا الأَمانة على السَّمواتِ والأرضِ والجبالِ فأبيْن أنْ يحْمِلْنها وأشفَقْنَ منها﴾ أي عرضنا الفرائض والتكاليف الشرعية على السمواتِ والأرض والجبال الراسيات فأعرضن عن حملها وخفن من ثقلها وشدتها ، والغرض تصوير عظم الأمانة وثقل حملها قال أبو السعود : والمعنى أن

<sup>(</sup>١) البخاري ٣/٢١٦ وانظر ابن كثير ١١٦/٣ من المختصر . (٢) مختصر ابن كثير ٣/ ١١٦ . (٣) الطبري ٢٨/٢٢ .

تِيُعَذِّبَ ٱللهُ ٱلْمُنَافِقِينَ وَٱلْمُنَافِقَاتِ وَٱلْمُشْرِكِينَ وَٱلْمُشْرِكَاتِ وَيَتُوبَ ٱللهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ وَيَعُوبَ ٱللهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ وَكَانَ ٱللهُ عَفُورًا رَّحِيما هُ

تلك الأمانة في عظم الشأن بحيث لو كلفت هاتيك الأجرام العظام - التي هي مثل في القوة والشدة - وكانت ذا شعور وإدراك على مراعاتها لأبين قبولها وأشفقن منها(۱) وقال ابن جزي : الأمانة هي التكاليف الشرعية من التزام الطاعات ، وترك المعاصي ، وقيل : هي الأمانة في الأموال ، والصحيح العموم في التكاليف ، وعرضها يحتمل وجهين أحدهما : أن يكون الله خلق لها إدراكاً فعرضت عليها الأمانة حقيقة فأشفقت منها وامتنعت من حملها ، والثاني : أن يكون المراد تعظيم شأن الأمانة وأنها من الثقل بحيث لو عُرضت على السموات والأرض والجبال ، لأبين من حملها وأشفقن منها ، فهذا ضرب من المجاز كقولك : عرضت الحمل العظيم على الدابة فأبت أن تحمله ، والمراد أنها لا تقدر على حمله(۱) ﴿ وحملها الإنسان إنه كان ظلوماً الحمل العظيم على الدابة فأبين المخالفة ، والمراد أنها لا تقدر على حمله(١) ﴿ وحملها الإنسان إنه كان شديد الظلم لنفسه ، مبالغاً في الجهل بعواقب الأمور قال ابن الجوزي : لم يرد بقوله ﴿ أبين ﴾ المخالفة ، وإنما أبين للخشية والمخافة ، لأن العرض كان تخيراً لا إلزاماً (١) الجوزي : لم يرد بقوله ﴿ أبين ﴾ المخالفة ، وإنما أبين للخشية والمخافة ، لأن العرض كان تخيراً لا إلزاماً (التكاليف ليعذب الله المنافقين الذين يظهرون الإيمان ويبطنون الكفر ، والمشركين الدنين يظهرون الإيمان ويبطنون الكفر ، والمشركين الدنين ظاهرهم وباطنهم على الكفر ﴿ ويتوب الله على المؤمنيون والمؤمنات ﴾ أي ويرحم أهل الإيمان ، ويعود عليهم بالتوبة والمغفرة والرضوان ﴿ وكان الله غفوراً رحيماً ﴾ أي واسع المغفرة للمؤ منين حيث عفا عها سلف منهم ، رحياً جهم حيث أثابهم وأكرمهم بأنواع الكرامات .

البَكَاكُخُة : تضمنت الآيات الكريمة وجوهاً من البيان والبديع نوجزها فيما يلي :

- ١ الإضافة للتشريف ﴿لا تدخلوا بيوت النبي﴾ لأنها لما نسبت للنبي تشرفت .
- ٢ ـ الطباق بين ﴿ ادخلوا . . وانتشروا ﴾ وبين ﴿ تبدوا . . وتخفوا ﴾ وبين ﴿ ثُقفوا . . وأخذوا ﴾ .
  - ٣ ـ طباق السلب ﴿فيستحيي منكم ، واللهُ لا يستحي من الحق﴾ .
- ٤ ـ ذكر الخاص بعد العام ﴿لئن لم ينته المنافقون . . والمرجفون ﴾ والمرجفون هم من المنافقين ،
   فعمَّم ثم خصَّص زيادة في التقبيح والتشنيع عليهم .
- دكر اللفظ بصيغة « فعول » و « فعيل » للمبالغة مثل ﴿إنه كان ظلوماً جهولاً ﴾ ﴿بكل شيء علياً ﴾ ﴿على كل شيء علياً ﴾ ﴿على كل شيء علياً ﴾
  - ٦ الإتيان بالمصدر مع الفعل للتأكيد ﴿وقُتلوا تقتيلاً ﴾ ﴿وسلّموا تسليماً ﴾ .

<sup>(</sup>١) أبو السعود ٤/ ٢٢١ . (٢) التسهيل في علوم التنزيل ٣/ ١٤٥ . (٣) زادالمسير ٦/ ٤٢٨ .

- ٧ ـ التحسر والتفجع بطريق التمني ﴿يقولون يا ليتنا أطعنا الله وأطعنا الرسولا﴾ .
  - ٨ التشبيه ﴿لا تكونوا كالذين آذوا موسى﴾ ويسمى التشبيه المرسل المجمل .
- 9 ـ الاستعارة التمثيلية ﴿إنا عرضنا الأمانة على السموات والأرض والجبال مثّل للأمانة في ضخامتها وعظمها وتفخيم شأنها بأنها من الثقل بحيث لو عرضت على السموات والأرض والجبال وهي من القوة والشدة بأعلى المنازل لأبت عن حملها وأشفقت منها ، وهو تمثيل رائع لتهويل شأن الأمانة .
- 1 \_ المقابلة اللطيفة بين ﴿ليعذب الله المنافقين والمنافقات﴾ وبين ﴿ويتـوب اللـه على المؤمنين والمؤمنات﴾ وفي ختم السورة بهذه الآية من البدائع ما يسميه علماء البديع « رد العجز على الصدر » لأن بدء السورة كان في ذم المنافقين ، وختامها كان في بيان سوء عاقبة المنافقين ، فحسـن الـكلام في البـدء والختام .
  - ١١ ـ الثناء على الرسول ﴿إنَّ الله وملائكته يصلون﴾ ورد بهذه الصيغة وفيه دقائق بيانية :
    - أ\_ جاء الخبر مؤكداً به إن » اهتماماً به .
      - ب ـ وجيء بالجملة إسمية لإفادة الدوام .
- ج \_ وكانت الجملة إسمية في صدرها « إن الله »فعلية في عجزها « يصلون »للإشارة إلى أن هذا الثناء من الله تعالى على رسوله يتجدد وقتاً فوقتاً على الدوام ، فتدبر هذا السر الدقيق .
- ١٢ ـ مراعاة الفواصل لما له من الوقع الحسن على السمع مثل ﴿أعدُّ لهم سعيراً . . لا يجدون لهم ولياً
   ولا نصيراً . . والعنهم لعناً كبيراً ﴾ الخ وهو من المحسنات البديعية .
- لطيف : أشارت الآية الكريمة ﴿قُلَ لأزواجك وبناتك ونساء المؤمنين﴾ إلى لطيفة وهي أن الدعوة لا تثمر إلا إذا بدأ الداعي بها في نفسه وأهله ، وهذا هو السر في البدء بالحجاب الشرعي بنساء الرسول وبناته .

#### « الردُّ على من أباح كشف الوجه ، وطائفة من أقوال المفسرين في وجوب ستره »

١ ـ قال ابن كثير : أمر الله نساء المؤ منين إذا خرجن من بيوتهن لحاجة أن يغطين وجوههن من فوق
 رءوسهن بالجلابيب .

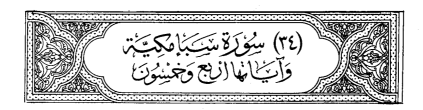
٢ \_ وقال ابن الجوزي : في قولـه تعـالى ﴿يدنـين عليهـن من جلابيبهـن﴾ أي يغطـين رءوسهـن ووجوههن ليعلم أنهن حرائر .

- ٣ ـ وقال أبو السعود : ومعنى الآية أي يغطين بها وجوههن وأبدانهن إذا برزن لداعية من الدواعي .
- ٤ وقال الطبري : أي لا تتشبهن بالإماء في لباسهن إذا خرجـن لحاجتهـن فكشفـن شعورهـن ووجوههن لئلا يعرض لهن فاسق .
- \_ وقال في البحر : والمراد بقوله ﴿عليهن﴾ أي على وجوههن ، لأن الـذي كان يبـدو منهـن في الجاهلية هو الوجه .
- ٦ وقال الجصاص : وفي الآية دلالة على أن المرأة الشابة مأمورة بستر وجهها عن الأجانب لئلا يطمع فيها أهل الريب . فهذه جملة من أقوال أئمة التفسير في وجوب ستر وجه المرأة ، والله يقول الحق ويهدي السبيل(١) .

« تم بعونه تعالى تفسير سورة الأحزاب »

\*\*\*

<sup>(</sup>١) انظر شروط الحجاب الشرعي وكيفيته والحكمة التشريعية منه في كتابنا « روائع البيان في تفسير آيات الأحكام من القرآن » ٢/ ٣٨٧ .



### بَيْنَ يُدُعِ السُّورَة

\* سورة سبأ من السور المكية ، التي تهتم بموضوع العقيدة الإسلامية ، وتتناول أصول الدين ، من إثبات الوحدانية ، والنبوة ، والبعث والنشور .

\* ابتدأت السورة الكريمة بتمجيد الله جل وعلا ، الذي أبدع الخلق ، وأحكم شئون العالم ، ودبَّر الكون بحكمته ، فهو الخالق المبدع الحكيم ، الذي لا يغيب عن علمه مثقال ذرة في السموات ولا في الأرض ، وهذا من أعظم البراهين على وحدانية رب العالمين .

\* وتحدثت السورة عن قضية هامة ، هي إنكار المشركين للآخرة ، وتكذيبهم بالبعث بعد الموت ، فأمرت الرسول في أن يقسم بربه العظيم ، على وقوع المعاد ، بعد فناء الأجساد ﴿وقال الذين كفروا لا تأتينا الساعة قل بلى وربي لتأتينكم . . ﴾ الآية .

\* وتناولت السورة قصص بعض الرسل ، فذكرت « داود » وولده « سليمان » عليهما السلام ، وما سخّر الله لهما من أنواع النعم ، كتسخير الريح لسليمان ، وتسخير الطير والجبال تسبّح مع « داود » إظهاراً لفضل الله عليهما في ذلك العطاء الواسع .

\* وتناولت السورة بعض شبهات المشركين ، حول رسالة خاتم الأنبياء والمرسلين ، ففندتها بالحجة الدامغة والبرهان الساطع ، كما أقامت الأدلة والبراهين على وجود الله ووحدانيته .

\* وختمت السورة بدعوة المشركين إلى الإيمان بالواحد القهار ، الذي بيده تدبير أمور الخلق أجمعين .

التسميكة: سميت سورة «سبأ» لأن الله تعالى ذكر فيها قصة سبأ ، وهم ملوك اليمن ، وقد كان أهلها في نعمة ورخاء ، وسرور وهناء ، وكانت مساكنهم حدائق وجنات ، فلما كفروا النعمة دمَّرهم الله بالسيل العرم ، وجعلهم عبرة لمن يعتبر .

## بِسْ \_ أُلِلَّهِ ٱلرَّحْمَ ِ ٱلرَّحْمَ الرَّحْمِ فِي

ٱلْحَمَّدُ لِلَهِ ٱلَّذِى لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَهُ ٱلْحَمَّدُ فِي ٱلْآخِرَةِ وَهُو ٱلْحَكِيمُ ٱلْخَبِيرُ ﴿ يَعْسَلُمُ مَا لِلَّهِ اللَّهِ اللَّهُ فَا اللَّهُ فَيْ اللَّهُ فَي ٱلْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَاوَمَا يَنزِلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا ۖ وَهُوَ ٱلرَّحِيمُ ٱلْغَفُورُ ﴿ ٢٠٠٠ مَنْهَاوَمَا يَنزِلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا ۖ وَهُوَ ٱلرَّحِيمُ ٱلْغَفُورُ ﴿ ٢٠٠٠ مَنْهَاوَمَا يَنزِلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا ۖ وَهُو ٱلرَّحِيمُ ٱلْغَفُورُ ٢٠٠٠

اللغب : (يلج) يدخل والولوج الدخول ومنه «حتى يلج الجمل في سم الخياط» (يعرج) يصعد ومنه المعراج لأنه صعود إلى السموات (يعزب) يغيب يقال : عزب عن عينه أي غاب عنها ومثقال وزن ومقدار (جِنَّة) بكسر النون بمعنى الجنون وبضمها بمعنى الوقاية والحجاب (كسفاً) قطعاً (أوبي) سبحي والتأويب : التسبيح (سابغات) واسعات كاملات يقال : سبغ الدرع والثوب إذا غطى كل البدن وفضل منه شيء قال أبو حيان : السابغات : الدروع وأصله الوصف بالسبوغ وهو التام والكمال ، وغلب على الدروع فصار كالأبطح قال الشاعر :

عليها أُسود ضاريات لبُوسُهم سوابغ بيض لا يخرقها النَّبل(١) ﴿ السَّرد ﴾ النسج ، وهو نسج حلق الدروع قال القرطبي : وأصله من الإحكام قال لبيد :

صنع الحديد مضاعفاً أسراده لينال طول العيش غير مروم (١) (القطر) النحاس المذاب (جفان) جمع جفنة وهي القصعة الكبيرة (الجوابي) جمع جابية وهي الحوض الكبير يجمع فيه الماء قال الأعشى :

نفى النم عن آل المحلَّق جفنة كجابية الشيخ العراقي تفهق (٣) همنسأته المنسأة : العصا سميت بذلك لأنه يُنسأ بها أي يُطرد ويزجر قال الشاعر :

إذا دببت على المنساة من كبر فقد تباعد عنك اللهو والغزل (4)

النفسيسير : ﴿ الحمد لله الذي له ما في السموات وما في الأرض ﴾ أي الثناء الكامل على جهة التعظيم والتبجيل لله الذي له كل ما في الكون خلقاً وملكاً وتصرفاً ، الجميع ملكه وعبيده وتحت قهره وتصرفه ، فله الحمد في الدنيا لكمال قدرته ، وفي الآخرة لواسع رحمته ﴿ وله الحمد في الآخرة ﴾ أي وله الحمد بأجمعه لا يستحقه أحد سواه ، لأنه المنعم المتفضل على أهل الدنيا والآخرة ﴿ وهو الحكيم الخبير ) أي الحكيم في صنعه ، الخبير بخلقه ، فلا اعتراض عليه في فعل من أفعاله ﴿ يعلم ما يلج في الأرض وما يخرج منها ﴾ تفصيل لبعض معلوماته جلَّ وعلا أي يعلم ما يدّخل في جوف الأرض من المطر والكنوز

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ٧/ ٧٥٥ . (٢) القرطبي ١٤/ ٢٦٩ . (٣) القرطبي ١٤/ ٢٧٥ . (٤) البحر ٧/ ٢٥٥ .

وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُواْ لَا تَأْتِينَ السَّاعَةُ قُلْ بَلَى وَرَبِي لَنَأْتِينَكُمْ عَلِمِ الْغَيْبِ لَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السَّمَوْتِ وَلَا فِي اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّرْضِ وَلَا أَصْغُرُ مِن ذَالِكَ وَلَا أَكْبُرُ إِلَّا فِي كِتَابِ مَبِينٍ ﴿ يَ لِيَجْزِي اللَّذِينَ عَامَنُواْ وَعَمَلُواْ الصَّلِحَاتِ أَوْلَتَهِكَ لَمُ مَعْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كُومٌ ﴿ وَلَا أَكْبُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ مَا مَعْفِرَةٌ وَرِزْقٌ وَرَزْقٌ كُومٌ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا عَذَابٌ مِن وَبِهُ اللَّهِ اللَّهُ مَا عَذَابٌ مِن وَاللَّهُ مِن وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

والأموات ، وما يخرج من الأرض من الزروع والنباتات وماء العيون والأبار ﴿وما ينزل مـن السمـاء وما يعرج فيها، أي وما ينزل من السهاء من المطر والملائكة والرحمة ، وما يصعد إليها من الأعمال الصالحات ، والدعوات الزاكيات ﴿وهـو الرحيـم الغـفـور﴾ أي الرحيم بعبـاده ، الغفـور عن ذنـوب التائبين حيث لا يعاجلهم بالعقوبة ، ثم حكى تعالى مقالة المنكرين للبعث والقيامة فقال ﴿وقــال الذيــن كفروا لا تأتينا الساعة ﴾ أي وقال المشركون من قومك لا قيامة أبداً ولا بعث ولا نشور قال البيضاوي : وهو إنكار لمجيئها أو استبطاء استهزاءً بالوعد به (١) ﴿قــل بلـى وربـي لتأتينكـم﴾ أي قل لهم يا محمد : أقسم بالله العظيم لتأتينكم الساعة ، فإنها واقعة لا محالة قال ابن كثير : هذه إحدى الآيات الثلاث التي أمر الله رسوله أن يقسم بربه العظيم على وقوعها ، والثانية في يونس ﴿قُـلُ إِي وَرَبِّي إِنَّهُ لَحَيُّ والثالثة في التغابن ﴿ قَلَ بِلِّي وربِّي لتُبعثن ﴾ (٢) ﴿ عالم الغيب لا يعزُب عنه مثقال ذرَّةٍ في السموات ولا في الأرض﴾ أي هو جل وعلا العالمُ بما خفي عن الأبصار ، وغاب عن الأنظار ، لا يغيب عنه مقدار وزن الذرة في العالم العلوي أو السفلي ﴿ولا أصغـر مـن ذلـك ولا أكبـر﴾ أي ولا أصغر من الذرة ولا أكبر منها ﴿ إِلَّا فَــي كتــاب مبيــن﴾ أي إلا ويعلمه الله تعالى وهو في اللوح المحفوظ ، والغرضُ أن الله تعالى لا تخفى عليه ذرة في الكون فكيف يخفي عليه البشر وأحوالهم ؟ فالعظام وإن تلاشت وتفرقت وتمزقت ، فهو تعالى عالم أين ذهبت وتفرقت ، ثم يعيدها يوم القيامة (ليجزي الذين آمنوا وعملوا الصالحات) أي أثبت ذلك في الكتاب المبين لكي يثيب المؤ منين الذين أحسنوا في الدار الدنيا بأحسن الجزاء ﴿أُولَـك لهم مغهرةً ورزق كريسم﴾ أي لهم مغفرة لذنوبهم ، ورزق حسن كريم في دار النعيم ﴿والذيبن سعـو فـي آياتنــا معاجزين، أي وأما الذين بذلوا جهدهم وجدّوا لإبطال القرآن مغالبين لرسولنا ، يظنون أنهم يعجزونه بما يثيرونه من شبهات حول رسالته والقرآن ﴿أُولئك لهم عـذابٌ مـن رجزٍ أليم ﴾ أي فهؤ لاء المجرمون لهم عذاب من أسوأ العذاب ، شديد الإيلام قال قتادة : الرجز : سوء العـذاب ﴿ ويـرى الـذيـن أُوتـوا العلم، أي ويعلم أولوا العلم من أصحاب النبي عليه السلام ومن جاء بعدهم من العلماء العاملين ﴿الذي أنسزل إليك من ربك هو الحقَّ أي يعلمون أن هذا القرآن الذي أنزل عليك يا محمد هو الحق

<sup>(</sup>١) تفسير البيضاوي ١٢٢/٢ . (٢) ابن كثير المختصر ١٢١ .

الْحَقَّ وَيَهْ فِي إِلَى صِرَاطِ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُواْ هَلْ نَدُلُكُمْ عَلَى رَجُلِ يُنَبِّكُمْ إِذَا مُزِقْتُمُ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُواْ هَلْ نَدُلُكُمْ عَلَى رَجُلِ يُنَبِّكُمْ إِذَا مُزِقْتُمُ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُواْ هَلْ نَدُلُكُمْ عَلَى رَجُلِ يُنَبِّكُمْ إِنَّا اللَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ فِي كُلَّ مُمَنَّ فِي إِنَّا يَهُ مَنَ اللَّهُ مَا إِنَّا لَهُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُم مِّنَ السَّمَآءِ وَالْأَرْضَ إِن أَشَا تَخْسِفْ بَهِمُ اللَّمَ اللَّهُ مَن السَّمَآءِ وَالْأَرْضَ إِن أَشَا أَخْسِفْ بَهِمُ الْأَرْضَ أَوْ نُسْقِطُ عَلَيْهِمْ كِسَفًا مِن السَّمَآءُ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيَةٌ لِكُلِّ عَبْدٍ مُنْبِ ﴿ فَيَ

الذي لا يأتيه الباطل ﴿ويهـدي إلــى صــراط العزيز الحميــد﴾ أي ويرشد من تمسك به إلى طريق الله الغالب الذي لا يُقهر ، الحميد أي المحمود في ذاته وصفاته وأفعاله ، ثم ذكر تعالى أساليب المشركين في الصدِّ عن دين الله ، والسخرية برسول الله فقال ﴿وقال الذين كفروا ﴾ أي وقال الكافرون من مشركي مكة المنكرون للبعث والجزاء ﴿هــل ندلكم على رجـل ٍ ينبئكم ﴾ أي هل نرشدكم إلى رجل ٍ يحدثكم بأعجب الأعاجيب ؟ ـ يعنون محمداً ﷺ ـ ﴿ إِذَا مُـزَّقتُم كــلَّ مُــزَّق﴾ أي إذا بليتم في القبور ، وتفرقت أجسادكم في الأرض ، وذهبت كل مذهب بحيث صرتم تراباً ورفاتاً ﴿إِنكُم لَفِّي خَلْقَ جَدَيْدَ﴾ ؟ أي إنكم ستخلقون خلقاً جديداً بعـد ذلك التمـزيق والتفـريق؟ والغـرضُ من هذا المقـال هو السخـرية والاستهزاء قال أبو حيان : والقائلون هم كفار قريش قالوه على جهة التعجب والاستهزاء ، كما يقـول الرجل لمن يريد أن يعجبه: هل أدلك على قصة غريبة نادرة ؟ ولما كان البعث عندهم من المحال جعلوا من يخبر عن وقوعه في حيز من يتعجب منه ، ونكّروا اسمه عليه ﴿هـل ندلكـم علـى رجل﴾ مع أن اسمه أشهر علم في قريش بطريق الاستهزاء(١) ﴿أفترى على الله أم به جنِّمة ﴾ أي هل اختلق الكذب على الله ، أم به جنون فهو يتكلم بما لا يدري ؟ قال تعالى رداً عليهم ﴿ بـل الـذيـن لا يؤمنـون بالآخـرة ﴾ ﴿بَـلَ﴾ للإِضراب أي ليس الأمركما يزعمون من الكذب والجنون ، بل الذين يجحدون البعث ولا يصدَّقون بالآخرة ﴿فَــي العــذاب والضــلال البعــيد﴾ أي بل هؤ لاء الكفار في ضلالٍ وحيرةٍ عن الحــق توجب لهم عذاب النار ، فهم واقعون في الضلال وهم لا يشعرون وذلك غاية الجنون والحماقة ، ولما ذكر تعالى ما يدل على إثبات الساعة ، ذكر دليلاً آخر يتضمن التوحيد مع التهديد فقال ﴿أَفْلُم يَسْرُوا إِلَى مَا بيـن أيديهـم وما خلفهـم مـن السمـاء والأرض﴾ أي ألـم يشاهدوا ما هو محيط بهم من جميع جوانبهم من السماء والأرض؟ فإن الإنسان أينا توجه وحيثها نظر رأى السماء والأرض أمامـه وخلفـه ، وعـن يمينـه وشماله ، وهما يدلان على وحدانية الصانع ، أفلا يتدبرون ذلك فيعلمون أن الذي خلقهما قادر على بعث الناس بعد موتهم ؟ ثم هددهم بقوله ﴿إِنَّ نشأ نخسف بهم الأرض أو نُسقط عليهم كسفاً من السَّماء ﴾ أي لو شئنا لخسفنا بهم الأرض كما فعلنا بقارون ، أو أسقطنا عليهم قطعاً من السماء كما فعلنا بأصحاب الأيكة ، فمن أين لهم المهرب ؟ قال ابن الجوزي : المعنى أنهم أين كانوا فأرضي وسمائي محيطة بهم ، وأنا

<sup>(</sup>١) تفسير البحر المحيط ٧/ ٢٥٩ .

\* وَلَقَدْ عَاتَيْنَا دَاوُدَ مِنَّا فَضَلَا يَنجِبَالُ أَوِّبِي مَعَهُ وَالطَّيْرُ وَأَلَّ لَهُ الْحَدِيدَ ﴿ وَلَقَدْ عَاتَيْنَا دَاوُدَ مِنَّا فَضَلَا يَنجِبَالُ أَوِّبِي مَعَهُ وَالطَّيْرُ وَأَلَّ لَهُ الْحَدِيدَ ﴿ وَلَا الْمَالِمُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّ

القادر عليهم ، إن شئت خسفت بهم الأرض ، وإن شئت أسقطت عليهم قطعة من السهاء(١) ﴿إِنَّ في ذلك لآيةً لكل عبد منيب، أي إن فيا يشاهدون منآثار القدرة والوحدانية لدلالة وعبرة لكل عبد تاثب رجَّاع إلى الله ، متأمل فيا يرى قال ابن كثير : يريد أن من قدر على خلق هذه السموات في ارتفاعها واتساعها ، وهذه الأرضين في انخفاضها وأطوالها وأعراضها ، قادر على إعادة الأجسام ، ونشر الرميم من العظام (٢) ، ثم ذكر تعالى قصة داود وما خصَّه الله به من الفضل العظيم فقال ﴿ ولقد آتينا داود منا فضلاً ﴾ اللام موطئة لقسم محذوف تقديره وعزة الله وجلاله لقد أعطينا داود منا فضلاً عظياً واسعاً لا يُقدر قال المفسرون : الفضل هو النبوة ، والزبور ، وتسخير الجبال ، والطير ، وإلانة الحديد ، وتعليمه صنع الدروع إلى غير ذلك ﴿ يَا جَبُّ اللَّهُ أُوبِي مَعْهُ والطَّيْرَ ﴾ أي وقلنا يا جبال سبحي معه ورجَّعي التسبيح إذًا سبَّح وكذلك أنت يا طيور قال ابن عباس : كانت الطير تسبح معه إذا سبَّح ، وكان إذا قرأ لم تبق دابةٌ إلا استمعت لقراءته وبكت لبكائه (٢) ﴿ وألنَّا له الحديد ﴾ أي جعلنا الحديد ليناً بين يديه حتى كان كالعجين ، قال قتادة : سخر الله الحديد فكان لا يحتاج أن يدخله ناراً ، ولا يضربه بمطرقة ، وكان بين يديه كالشمع والعجين ﴿أَنِ اعمل سابغاتٍ أي اعمل منه الدروع السابغة التي تقي الإنسان شر الحرب قال المفسرون : كان يأخذ الحديد بيده فيصير كأنه عجين يعمل به ما يشاء ، ويصنع الدرع في بعض يوم يساوي ألف درهم فيأكل ويتصدق(٤) ، والسابغات صفة لموصوف محذوف تقديره دروعاً سابغات ، وهي الدروع الكوامل التي تغطي لابسها حتى تفضل عنه فيجرها على الأرض ﴿وَقَـدُّر فَـي السُّـرد﴾ أي وقدر في نسج الدروع بحيث تتناسب حلقاتها قال الصاوي : أي اجعل كل حلقة مساوية لأختها ضيقة لا ينفذ منها السهم لغلظها ، ولا تثقل حاملها واجعل الكل بنسبة واحدة (٥) ﴿ واعملوا صالحاً ﴾ أي واعملوا يا آل داود عملاً صالحاً ولا تتكلوا على عز أبيكم وجاهه ﴿إِنِّي بما تعملُون بصيرٌ أي إِنِّي مطلع على أعمالكم مراقب لها وسأجاز يكم بها قال الامام الفخر: ألان الله لداود الحديد حتى كان في يده كالشمع وهو في قدرة الله يسير ، فإنه يَلين بالنار حتى يصبح كالمداد الذي يكتب به ، فأي عاقل ٍ يستبعد ذلك على قدرة الله (١٠ ؟ وهو أول من صنع الدروع حلقاً وكانت قبل ذلك صفائح ثقالاً كما قال تعالى ﴿وعلَّمناه صنعة لبوس لكم لتحصنكم من بأسكم ﴾ ، ثم ذكر تعالى ما أنعم به على ولده «سليمان» من النبوة والملك والجاه العظيم فقال ﴿ولسليمان الريح غـدوُّها شهـر ورواحُهـا شهـر﴾ أي وسخرنا لسليان الريح تسير بأمره ، وسيرها من الصباح إلى الظهر مسيرة شهر للسائر المجد ، ومن الظهر إلى الغروب مسيرة شهر قال المفسرون : سخّر

<sup>(</sup>١) زاد المسير ٦/ ٤٣٥ . (٢) ابن كثير ٣/ ١٢٢ . (٣) زاد المسير ٦/ ٤٣٦ . (٤) القرطبي ٢٦٦/١٤ . (٥) حاشية الصاوي على الجلالين ٣/ ٢٩٤ . (٦) التفسير الكبير ٢٥/ ٢٤٥ .

عَيْنَ الْقِطِّرِ وَمِنَ الْحِنِّ مَن يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْهِ بِإِذْنِ رَبِّهِ عَوَمَن يَزِغْ مِنْهُمْ عَنْ أَمْرِنَا نُذِقَهُ مِنْ عَذَابِ السَّعِيرِ اللَّهُ يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءُ مِن عَكْرِيبَ وَتَمَنْثِيلَ وَجِفَانِ كَأَلْحُوابِ وَقُدُورٍ رَّاسِينَتٍ اعْمَلُواْ عَالَ دَاوُدَ شُكُواً وَقَلِيلٌ يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءُ مِن عَكْرِيبَ وَتَمَنْثِيلَ وَجِفَانِ كَأَلْحُوابِ وَقُدُورٍ رَّاسِينَتٍ اعْمَلُواْ عَالَ دَاوُدَ شُكُواً وَقَلِيلٌ مِن عَبَادِي السَّعْمَ عَلَى مَوْتِهِ } إلا دَابَةُ الأَرْضِ تَأْكُلُ مِنسَأَتَهُ مِن عَبَادِي الشَّهُ وَلَهُ إِلَّا دَابَةُ الْأَرْضِ تَأْكُلُ مِنسَأَتَهُ وَالْمَا عَلَيْهِ الْمَوْتِ مَا دَهَّهُمْ عَلَى مَوْتِهِ } إلا دَابَةُ الأَرْضِ تَأْكُلُ مِنسَأَتَهُ وَالْمَا خَرَابُ اللّهُ مِن اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِن اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللّ

الله له الريح تقطع به المسافات الشاسعة في ساعات معدودات ، تحمله مع جنده فتنتقل به من بلله الى بلد ، تغدو به مسيرة شهر إلى نصف النهار ، وترجع به مسيرة شهر إلى آخر النهار ، فتقطع به مسيرة شهرين في نهار واحد ﴿وأسلنا لــه عيــن القطــر﴾ آي وأذبنا له النحاس حتى كان يجري كَأنه عين ماء متدفقة من الأرض قال المفسرون : أجرى الله لسليمان النحاس ، كما ألان لداود الحديد ، آية باهرة ، ومعجزة ظاهرة ﴿ومِن الجِنّ من يعمل بين يديه بإذن ربه ﴾ أي وسخرنا له الجن تعمل بأمره وإرادته ما شاء مما يعجز عنه البشر ، وكل ذلك بأمر الله وتسخيره ﴿ومن يعزع منهم عن أمرنا ﴾ أي ومن يعدل منهم عمّا أمرناه به من طاعة سليان ﴿نذقــه مـن عـذاب السعيـر﴾ أي نذقه النار المستعرة في الأخرة ، ثم أخبر تعالى عما كلف به الجنُّ من الأعمال فقال ﴿ يعملون له ما يشاء من محاريب ﴾ أي يعمل هؤ لاء الجن لسليان ما يريد من القصور الشامخة ﴿وقماثيل ﴾ أي والتاثيل العجيبة من النحاس والزجاج قال الحسن: ولم تكن يومئذ محرمة ، وقد حرمت في شريعتنا سداً للذريعة لئلا تُعبد من دون الله ﴿وجفانِ كالجواب﴾ أي وقصاع مخمة تشبه الأحواض قال ابن عباس: «كالجواب» أي كالحياض ﴿وقدور راسيات﴾ أي وقدورٍ كبيرة ثابتات لا تتحرك لكبرها وضخامتها قال ابن كثير : والقدور الراسياتُ أي الثابتــات في أماكنها لا تتحرك ولا تتحول عن أماكنها لعظمها(١) ﴿اعملُـوا آلُ داود شكراً﴾ أي وقلنا لهم اشكروا يا آل داود ربكم على هذه النعم الجليلة ، فقد خصكم بالفضل العظيم والجاه العريض ، واعملوا بطاعة الله شكراً له جل وعلا ﴿وقليلٌ من عبادي الشكور﴾ أي وقليل من العباد من يشكر الله على نعمه قال ابن عطية : وفيه تنبيه وتحريض على شكر الله(١) ، ثم أخبر تعالى عن كيفية موت سليمان فقال ﴿فلما قضينا عليه الموت، أي حكمنا على سليان بالموت ونزل به الموت ﴿مادلهم على موته إلا دابة الأرض تأكمل منسأتـ ﴾ أي ما دلَّ الجنَّ على موته إلا تلك الحشرة وهي الأرضة \_ السوسة التي تأكل الخشب \_ تأكل عصا سليمان ﴿ فلما خرَّ تبينت الجنُّ أن لو كانوا يعلمون الغيب﴾ أي فلما سقط سليمان عن عصاه ظهر للجن واتضح لهم أنهم لوكانوا يعرفون الغيب كما زعموا ﴿ما لبشوا في العداب المهين أي ما مكشوا في الأعمال الشاقة تلك المدة الطويلة ، قال المفسرون : كانت الإنس تقول : إن الجن يعلمون الغيب الذي يكون في المستقبل ، فوقف سليمان في محرابه يصلي متوكئاً على عصاه ، فهات ومكث على ذلك سنةً والجنُّ

ختصر ابن كثير ٣/ ١٧٤ . (٢) القرطبي ١٤/ ٧٧٧ .

تعمل تلك الأعمال الشاقة ولا تعلم بموته ، حتى أكلت الأرضة عصا سليان فسقط على الأرض فعلموا موته ، وعلم الإنس أن الجنَّ لا تعلم الغيب لأنهم لو علموه لما أقاموا هذه المدة الطويلة في الأعمال الشاقة وهم يظنون أنه حي وهو عليه السلام ميت .

البَكَاكُمُ عَنْ تَضْمَنَتُ الآياتُ الكريمة وجوهاً من البيان نوجزها فيما يلي :

- ١ تعريف الطرفين لإفادة الحصر ﴿ الحمد لله ﴾ ومعناه لا يستحق الحمد الكامل إلا الله .
- ٢ ـ الطباق بين ﴿يلج . . ويخرج﴾ وبين ﴿ينزل . . ويعرج﴾ وبين ﴿أصغر . . وأكبر﴾ .
- ٣ صيغة فعيل وفعول للمبالغة ﴿وهو الحكيم الخبير﴾ ﴿وهو الرحيم الغفور﴾ ﴿وقليل من عبادي الشكور﴾ .
- ٤ المقابلة بين ﴿ليجزي الذين آمنوا وعملوا الصالحات . . ﴾ الآية وبين ﴿والذين سعوا في آياتنا معاجزين ﴾ فقد جعل المعفرة والرزق الكريم جزاء المحسنين ، وجعل العذاب والرجز الأليم جزاء المجرمين .
- الاستفهام للسخرية والاستهزاء ﴿هـل ندلكم على رجـل منبئـكم ﴾ وغرضهـم الاستهـزاء بالرسول ولم يذكروا اسمه إمعاناً في التجهيل كأنه إنسان مجهول .
- ٦ ـ التنكير للتفخيم ﴿ آتينا داود منا فضلاً ﴾ أي فضلاً عظياً ، وتقديم داود على المفعول الصريح
   للاهتام بالمقدم والتشويق إلى المؤخر .
  - ٧ ـ الإيجاز بالحذف ﴿غدوها شهرٌ ورواحها شهر﴾ أي غدوها مسيرة شهر ورواحها مسيرة شهر .
- ٨ ـ التشبيه ﴿وجفان كالجواب﴾ ويسمى التشبيه المرسل المجمل لذكر أداة التشبيه وحذف وجه الشبه .

قال الله تعالى : ﴿لقد كان لسباً في مسكنهم آية . . إلى . . هل يجزون إلا ماكانوا يعملون﴾ من آية (١٥) إلى نهاية آية (٣٣) .

المنكاسكية : لما بين تعالى حال الشاكرين لنعمه بذكر « داود » و « سليان » بين حال الكافرين لانعمه بقصة سبأ ، موعظة لقريش وتحذيراً وتنبيهاً على ما جرى من المصائب والنكبات على من كفر بأنعم الله ، ثم ذكّر كفار مكة بنعمه ليعبدوه ويشكروه .

اللغب : ﴿ سبأ بن يشجب بن اللغب العرب سكنت اليمن سميت باسم جدهم « سبأ بن يشجب بن قحطان » ﴿ العرم ﴾ الحاجز بين الشيئين قال النحاس : وما يجتمع من مطر بين جبلين وفي وجهه مُسنًاة \_ أي

لَقَدْ كَانَ لِسَبَإٍ فِي مَسْكَنِهِمْ ءَايَّةٌ جَنَّتَانِ عَن يَمِينٍ وَشِمَالٍ كُلُواْ مِن رِّزْقِ رَبِّكُرْ وَآشْكُرُواْ لَهُوَ بَلَدَةٌ طَيِّبَةٌ وَرَبُّ كُلُواْ مِن رِّزْقِ رَبِكُرْ وَآشْكُرُواْ لَهُوْ بَلَدَةٌ طَيِّبَةٌ وَرَبُّ عَفُورٌ وَ اللَّهُ مَا يَعْمِمُ مَا يَكُومُ مَا يَكُومُ وَبَدَّلْنَهُم بَجَنَّتَهُمْ جَنَّتَيْنِ ذَوَاتَى أَكُلٍ مَمْطٍ وَأَثْلٍ وَشَيْءٍ مِن عَفُورٌ وَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ جَنَّتَيْنِ ذَوَاتَى أَكُلٍ مَمْطٍ وَأَثْلٍ وَشَيْءٍ مِن عَفُورٌ وَ اللَّهُ مَا يَعْمُ مِلْ وَأَثْلِ وَشَيْءٍ مِن اللَّهُ عَلَيْهُمْ جَنَّتَيْنِ ذَوَاتَى أَكُلٍ مَمْطٍ وَأَثْلِ وَشَيْءٍ مِن اللَّهُ مَا يَعْمُ مِن اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَبَدَّلْنَهُم بَعِنَتَهُمْ جَنَّتَيْمِ مَ جَنَّتَ اللهُ مَا يَعْمُ مِن اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْكُومُ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهِمْ وَاللَّهُمُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ مُولِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْكُولُ وَلَا لَكُومُ مُنْ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ مِنْ وَلَقِي مُ مَا يَعْمُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ عَلَيْكُ مُولِ وَاللَّهُ مَا مُولِ اللَّهُ عَلَيْلُ مُ لَوْلًا لِلْ مَا لَهُ مُلِيلًا مِنْ اللَّهُ مُولِ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلِيلُولُ مُنْ اللَّهُ مُلِكُولُ مُعْمُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَلَالِي مُنْ مُعْمِلُولُ وَلَا لَكُولُ مُعْمُولُ وَلَا لِلْ اللَّهُ مُلِكُولُ مُنْ اللَّهُ مُلِيلُومُ مُنْ وَاللَّهُ وَلَيْكُولُ مُنْ مُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلِيلُومُ وَلَا عَلَيْ مُ مُنْ اللَّهُ مُنْ الْمُعْمِلُومُ وَاللَّهُ مُلِي مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُ عَلَيْكُومُ وَاللَّهُ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُلِيلُومُ وَلَيْكُومُ وَاللَّهُ مُنْ مُولِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مُنْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ وَاللِهُ مُنْ مُولِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

حاجز \_ فهو العرم(١) ﴿ خَطْ الْحَمْطُ الْحَمْطُ : المرَّ البشع قال الزجاج : كل نبت فيه مرارةً لا يمكن أكله فهو خط وقال المبرد : هو كل ما تغير الى ما لا يشتهى ، واللبنُ إذا حمض فهو خط ﴿ أَسُل ﴾ الأثل : شجر لا ثمر له قال الفراء : وهو شبيه بالطرفاء إلا أنه أعظم منه طولاً ومنه اتخذ منبر رسول الله على والواحدة أثلة ﴿ سدر ﴾ قال الفراء : هو السَّرو ، وقال الأزهري : السدر نوعان : سدر لا ينتفع به ولا يصلح ورقه للغسول وله ثمرة عصفة لا تؤكل ، وسدر ينبت على الماء وثمره النبق وورقه غسول (١) ﴿ ظهير ﴾ معين ﴿ الفتاح ﴾ القاضي والحاكم بالحق .

النفسِكِ : ﴿ لقد كان لسباً في مسكنهم آية ﴾ اللام موطئة للقسم أي والله لقد كان لقوم سباً في موضع سكناهم باليمن آية عظيمة دالة على الله جل وعلا وعلى قدرته على مجازاة المحسن بإحسانه ، والمسيء بإساءته ، فإن قوم سبأ لما كفروا نعمة الله خرَّب الله ملكهم ، وشتَّت شملهــم ، ومزَّقهــم شرًّ ممزَّق ، وجعلهم عبرةً لمن يعتبر ، ثم بيِّن تعالى وجه تلك النعمة فقال ﴿جنتان عن يمين وشمال﴾ أي حديقتان عظيمتان فيهما من كل أنواع الفواكه والثهار عن يمين الوادي بساتين ناضرة ، وعن شماله كذلك قال قتادة : كانت بساتينهم ذات أشجار وثهار ، تسرُّ الناس بظلالها ، وكانت المرأة تمشي تحت الأشجار وعلى رأسها مكتل أو زنبيل ، فيتساقط من الأشجار ما يملؤ ه من غير كلفة ولا قطاف لكثرته ونضجه (٣) وقال البيضاوي : ولم يرد بستانين اثنين فحسب ، بل أراد جماعتين من البساتين ، جماعة عن يمين بلدهم ، وجماعة عن شياله سميت كل جماعة منها جنة لكونها في تقاربها وتضامها كأنها جنة واحدة (١٠) ﴿كلوا من رزق ربكم واشكروا لـه ﴾ أي وقلنا لهم على لسان الرسل : كلوا من فضل الله وإنعامه واشكروا ربكم على هذه النعم ﴿ بلدة طيبة وربُّ غفور ﴾ أي هذه بلدتكم التي تسكنونها بلدة طيبة ، كريمة التربة ، حسنة الهواء ، كثيرة الحيرات ، وربكم الذي رزقكم وأمركم بشكره ربٌّ غفـورٌ لمن شكره ﴿فأعْرضوا فأرسلنا عليهم سيل العرم، أي فأعرضوا عن طاعة الله وشكره ، واتباع أوامر رسله ، فأرسلنا عليهم السيل المدمّر المخرب الذي لا يطاق لشدته وكثرته ، فغرَّق بساتينهم ودورهم قال الطبري : وحين أعرضوا عن تصديق الرسل ، ثقب ذلك السدُّ الذي كان يحبس عنهم السيول ، ثم فاض الماء على جناتهم فغرِّقها ، وحرَّب أرضهم وديارهم (١) ﴿وبدلناهـم بجنَّتيْهم جنَّتين ذواتي أكل خمط) أي وأبدلناهم بتلك البساتين الغناء ، بساتين قاحلة جرداء ، ذات أكل مرِّ بشع ﴿وأثل مِن سدرٍ قليل ﴾

<sup>(1)</sup> القرطبي ١٤/ ٢٨٦ . (٢) البحر المحيط ٢٥٦ . (٣) مختصر ابن كثير ٣/ ١٢٦ . (٤) حاشية زاده على البيضاوي ٣/ ٨٥ والكشاف

ذَاكَ جَزَيْنَاهُم بِمَا كَفَرُواً وَهَلْ نُجَازِى إِلَّا ٱلْكَفُورَ ﴿ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ ٱلْقُرَى ٱلَّتِي بَرَكُمَا فِيهَا وَلَيْ وَأَيَّامًا وَامِنِينَ ﴿ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ ٱلْقُرَى ٱلَّتِي بَرَكُمَا فِيها لَيَالِي وَأَيَّامًا وَامِنِينَ ﴿ وَهَا لَيَالِي وَأَيَّامًا وَامْنِينَ ﴿ وَهَا لَيْ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

وشيء من الأشجار التي لا ينتفع بثمرها كشجر الأثل والسُّدر قال الرازي : أرسل الله عليهم سيلاً غرَّق أموالهم ، وخرَّب دورهم ، والخمطُ كلُّ شجرة لها شوك وثمرتها مرة ، والأثلُ نوع من الطرفاء ولا يكون عليه ثمرة إلا في بعض الأوقات ، يكون عليه شيء كالعفص أو أصغر منه في طعمه وطبعه ، والسدر معروف وقال فيه ﴿قليـل﴾ لأنه كان أحسـن أشجارهم ، وقد بـيَّن تعالى بالآية طريقة الخراب ، وذلك لأن البساتين التي فيها الناس تكون فيها الفواكه الطيبة بسبب العمارة ، فإذا تركت سنين تصبح كالغيضة والأجمة تلتفُّ الأشجار بعضها ببعض وتنبت المفسدات فيها ، فتقل الثهار وتكثر الأشجار(١) قال المفسرون : وتسمية البدل«جنتين»فيه ضربٌ من التهكم ، لأن الأثل والسدر وما كان فيه خمط لا يسمى جنة ، لأنها أشجار لا يكاد ينتفع بها ، وإنما جاء التعبير على سبيل المشاكلة ﴿ذَلُّكَ جَزِينُـاهُـم بماكفـروا﴾ أي ذلك الجزاء الفظيع الذي عاقبناهم به إنما كان بسبب كفرهم ﴿وهـــل نجازي إلا الكفـور﴾ ؟ أي وما نجازي بمثل هذا الجزّاء الشديد إلا الكافر المبالغ في كفره قال مجاهد : أي ولا يعاقب إلا الكفور ، لأن المؤ من يكفِّر الله عنه سيئاته ، والكافر يُجازي بكُّل سوءٍ عمله (٢) ﴿ وجعلنا بينهـ م وبين القرى التي باركنــا فيها قُرى ظامرة ﴾ هذا من تتمة ذكر ما أنعم الله به عليهم أي وجعلنا بين بلاد سبأ وبين القرى الشامية التي باركنا فيها للعالمين قرى متواصلة من اليمن إلى الشام ، يُرى بعضها من بعض لتقاربها ، ظاهرة لأبناء السبيل ﴿وقدرنا فيها السَّيـر﴾ أي جعلنا السير بين قراهم وبين قرى الشام سيراً مقدراً من منـزل إلى منزل ، ومن قرية إلى قرية ﴿سيروا فيها ليالي وأياماً آمنين ﴾ أي وقلنا لهم سيروا بين هذه القرى متى شئتم لا تخافون في ليل ولا في نهار قال الزمخشري : كان الغادي منهم يقيل في قرية ، والرائح يبيت في قرية الى أن يبلغ الشام ، لا يخاف جوعاً ولا عطشاً ولا عدواً ، ولا يحتاج إلى حمل زاد ولا ماء ، وكانوا يسيرون آمنين لا يخافون شيئاً (١) ﴿ فقالوا ربَّنا باعد بين أسفارنا ﴾ إخبار بالعلم عن الكفران أي أنهم حين بطروا النعمة ، وملوا العافية ، وسئموا الراحة طلبوا من الله أن يباعد بين قراهم المتصلة ليمشوا في المفاوز ويتزودوا للأسفار ، فعجَّل الله إجابتهم بتخريب تلك القرى وجعلها مفاوز قفاراً ﴿وظلموا أنفسهم ﴾ أي وظلموا أنفسهم بكفرهم وجحودهم النعمة ﴿فجعلناهم أحاديث﴾ أي جعلناهم أخباراً تُروى للناس بعدهم ﴿ومزقناهم كلُّ ممزَّق﴾ أي وفرقناهم في البلاد شذر مذر ﴿إِن في ذلك لآياتٍ لكل صبَّار شكور﴾ أي إن فيما ذكر من قصتهم لعبراً وعظات لكل عبد صابرٍ على البلاء ، شاكر في النعماء ، والمقصود من ذكر قصة سبأ تحذير الناس من كفران النعمة لئلا يحل بهم ما حل بمن قبلهم ، ولهذا

<sup>(</sup>۱) القرطبي ۲۸۸/۱٤ . (۲) تفسير الكشاف ۳/ 800 .

وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِبْلِيسُ ظَنَّهُۥ فَأَتَّبَعُوهُ إِلَّا فَرِيقًا مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَمَا كَانَ لَهُۥ عَلَيْهِم مِّن سُلْطَانٍ إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يُؤْمِنُ بِٱلْآخِرَةِ مِمَّنْ هُوَمِنْهَا فِي شَلِّحٌ وَرَبُّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ حَفِيظٌ ﴿ ثَلْ قُلْ الْدَعُواْ ٱلَّذِينَ زَعَمْتُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي ٱلسَّمَوْتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فِيهِمَا مِن شِرْكٍ وَمَا لَهُ مِنْهُم مِن ظَهِيرٍ ﴿ اللَّهِ مَا لَهُ مِنْهُم مِن ظَهِيرٍ ﴿ اللَّهِ مَا لَهُ مِنْهُم مِن ظَهِيرٍ ﴿ اللَّهِ مَا لَهُ مِنْهُم مِن ظَهِيرٍ ﴿ اللَّهِ مِنْهُم مِن ظَهِيرٍ ﴿ اللَّهِ مَا لَهُ مِنْهُم مِن ظَهِيرٍ ﴿ اللَّهِ مِنْهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْهُم مِن ظَهِيرٍ ﴿ اللَّهِ مِن اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْهُم مِن طَهِيرٍ فَيْ السَّمَانُ فِي السَّمَانُ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْهُ مَا أَمَّ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْهُم اللَّهُ مِنْهُم اللَّهُ مِنْهُم اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْهُم مِن طَلَّهِ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْهُم اللَّهُ مِنْهُم اللَّهُ مِنْهُم اللَّهُ مِنْهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِن اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْهُم اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّلْمِ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ فِي السَّمْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَنْ مِنْ مِنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مِنْ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ مِن اللَّهُ مُنْ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ اللللللَّمِ مِنْ الللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهِ مِنْ الللَّهِ مِنْ اللَّبْعُلِمُ مَا أَنَّا مِنْ مِنْ أصبحت قصتهم يضرب بها المثل فيقال: « ذهبوا أيدي سبأ » ثم ذكر تعالى سبب ضلال المشركين فقال ﴿ ولقد صدَّق عليهم إبليس ظنَّه ﴾ أي تحقق ظن إبليس اللعين في هؤ لاء الضالين ، حيث ظنَّ أنه يستطيع أن يغويهم بتزيين الباطل لهم ، وأقسم بقوله ﴿الْغُوينهم أَجْمَعَينَ ﴾ فتحقق ما كان يظنه قال مجاهد : ظنَّ ظناً فكان كما ظن فصدَّق ظَنَّه (١) ﴿فاتَّبعلُوه إلا فريقاً من المؤمنين ﴾ أي فاتبعه الناس فيا دعاهم إليه من الضلالة إلا فريقاً هم المؤ منون فإنهم لم يتبعوه قال القرطبي : أي ما سلم من المؤ منين إلا فريق ، وعن ابن عباس أنهم المؤ منون كلُّهم فتكون ﴿من على هذا للتبيين لا للتبعيض ، وإنما علم إبليس صدق ظنه وهو لا يعلم الغيب ، لأنه لمَّا نفذ له في آدم ما نفذ ، غلب على ظنه أنه ينفذ له مثل ذلك في ذريته وقد وقع له تحقيق ما ظنُّ(١) ﴿وماكان لـ عليهم من سلطان اي وماكان لا بِليس تسلط واستيلاء عليهم بالوسوسة والإغواء ﴿ إِلا لنعلم من يؤمن بالآخرة ممن هو منها في شك ﴾ أي إلا لحكمة جليلة وهي أن نظهر علمنا للعباد بمن هو مؤ من مصدِّق بالآخرة ، ومن هو شاك مرتاب في أمرها ، فنجازي كلاَّ بعملـه قال القرطبي : أي لم يقهرهم إبليس على الكفر ، وإنما كان منه الدعاء والتزيين (٣) وقال الحسن : والله ما ضربهم بعصا ، ولا أكرههم على شيء ، وما كان إلا غروراً وأماني دعاهم إليها فأجابوه (؛) ﴿وربـك على كــل شيء حفيــظ﴾ أي وربك يا محمد على كل شيء رقيب ، لا تخفى عليه خافية من أفعال العباد ، فهو الذي يحفظ عليهم أعمالهم ، ويعلم نياتهم وأحوالهم قال الصاوي : الشيطان سبب الإغواء لا خالـق الإغواء ، فمن أراد الله حفظه منع الشيطان عنه ، ومن أراد إغواءه سلَّط عليه الشيطان ، والكل فعل الله تعالى (٥) ، وإنما سبقت حكمته بتسليط الشيطان على الإنسان ابتلاءً وامتحاناً ليميز الله الخبيث من الطيب ، والمراد بقوله ﴿لنعلم ﴾ أي لنظهر للخلق علمنا ، وإلا فالله تعالى عالم بما كان وما يكون ﴿قـل ادعـوا الذين زعمتم من دون الله ﴾ أي قل يا محمد لهؤلاء المشركين أدعوا شركاءكم الذين عبدتموهم من الأصنام ، وزعمتم أنهم آلهة من دون الله ، أدعوهم ليجلبوا لكم الخير ، ويدفعوا عنكم الضر قال أبو حيان : والأمر بدعاء الآلهة للتعجيز وإقامة الحجة عليهم (١) ﴿لا يملكون مثقـال ذرة﴾ أي لا يملكون وزن ذرة من خيرٍ أو نفع ٍ أو ضر ﴿ في السموات ولا في الأرض﴾ أي في العالم العلوي أو السفلي ، وليسوا بقادرين على أمرٍ من الأمور في الكون بأجمعه ﴿وما لهـم فيهـما من شـرك ٍ﴾ أي وليس لتلك الألهة شركة مع الله لا خلقاً ولا ملكاً ولا تصرفاً ﴿وما لـه منهم مـن ظهيـر﴾ أي وليس له تعالى من الآلهة معينٌ يُعينه في

<sup>(</sup>١) الطبرى ٢٩٢/١٤ . (٢) القرطبي ٢٩٢/١٤ .

<sup>(</sup>٣) القرطبي ٢٩٣/١٣ (٤) مختصر ابن كثير ١٢٨/٣.

<sup>(</sup>٥) حاشية الصاوى ٣/ ٢٩٨ . (٦) البحر المحيط ٧/ ٢٧٥ .

وَلا تَنفَعُ الشَّفَاعَةُ عِندَهُ - إِلَّا لِمَنْ أَذِنَ لَهُ أَ حَتَىٰ إِذَا فُزِعَ عَن قُلُوبِهِمْ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ قَالُواْ الْحَتَّ وَهُوَ الْعَلَيْ الْمُدَا الْحَتَّ وَهُوَ الْمُحَلِّ اللَّهُ وَإِنَّا أَوْ إِيَّا كُمْ لَعَلَىٰ هُدًى أَوْ فِي ضَلَالٍ اللَّهُ وَإِنَّا أَوْ إِيَّا كُمْ لَعَلَىٰ هُدًى أَوْ فِي ضَلَالٍ مَن يَرْزُقُكُمُ مِّنَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ قُلِ اللَّهُ وَإِنَّا أَوْ إِيَّا كُمْ لَعَلَىٰ هُدًى أَوْ فِي ضَلَالٍ مَن يَرْزُقُكُمُ مِّنَ السَّمَلُوتِ وَالْأَرْضِ قُلِ اللَّهُ وَإِنَّا أَوْ إِيَّا كُمْ لَعَلَىٰ هُدًى أَوْ فِي ضَلَالٍ مَن يَرْزُقُكُمُ مِّنَ السَّمَلُ عَمَّا تَعْمَلُونَ وَهِ اللَّهُ وَإِنَّا أَوْ إِيَّا كُمْ لَعَلَىٰ هُدَى أَوْ فِي ضَلَالٍ مَن يَوْ فَا لَا يُسْعَلُونَ عَلَى اللَّهُ مَا يَعْمَلُونَ وَهِي اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ اللَ

تدبير أمرهما ، بل هو وحده الخالق لكل شيء ، المنفرد بالإيجاد والإعدام ، ثم لما نفي عنها الخلق والملك ، نفي عنها الشفاعة أيضاً فقال ﴿ولا تنفع الشفاعة عنده إلا لمن أذن له الله أي لا تكون الشفاعة لأحدِ عند الله من ملك أو نبى ، حتى يُؤ ذن له في الشفاعة ، فكيف يزعمون أن آلهتهم يشفعون لهم ؟ قال ابن كثير : أي أنه تعالى لعظمته وجلاله وكبريائه لا يجترىء أحدٌ أن يشفع عنده في شيءٍ إِلا بعد إِذنه له في الشفاعة كقوله ﴿من ذا الذي يشفع عنده إلا بإذنه ﴾ وقوله ﴿ولا يشفعون إلا لمن ارتضى ﴾ وإنما كانت الشفاعة لسيد ولد آدم إظهاراً لمقامه الشريف ، فهو أكبر شفيع عند الله ، وذلك حين يقوم المقام المحمود ليشفع في الخلق كلهم (١) ﴿ حتى إِذَا فُرْع عن قلوبه م اي حتى إِذَا زال الفزع والخوف عن قلوب الشفعاء ، من الملائكة والأنبياء ﴿قالوا ماذا قال ربكم قالوا الحقَّ أي قال بعضهم لبعض : ماذا قال ربكم في أمر الشفاعة ؟ فأجابوهم بقولهم : قد أذن فيها للمؤ منين قال القرطبي : إن الله تعالى يأذن للأنبياء والملائكة في الشفاعة ، وهم على غاية الفزع من الله ، لما يقترن بتلك الحال من الأمر الهائل ، والخوف الشديد أن يقع منهم تقصير ، فاذا سُرِّي عنهم قالوا للملائكة فوقهم : ماذا قال ربكم ؟ أي بماذا أمر الله ؟ قالوا الحقَّ أي إنه أذن لكم في الشفاعة للمؤ منين (١) ﴿وهو العليُّ الكبير﴾ أي هو تعالى المتفرد بالعلو والكبرياء ، العظيم في سلطانه وجلاله قال أبو السعود : وهذا من تمام كلام الشفعاء ، قالوه اعترافاً بغاية عظمة جناب الله عز وجل ، فليس لأحدٍ أن يتكلم إلا بإذنه(٣) ، ثم وبَّخ تعالى المشركين في عبادتهم غير الخالق الرازق فقال ﴿قُـل مَـن يرزقكم مَـن السموات والأرض﴾ أي قل لهم يا محمد من الذي يرزقكم من السموات بإنزال المطر ، ومن الأرض بإخراج النبات والثمرات ؟ ﴿قــل اللهُ أي قل لهم : اللهُ الرازق لا آلهتكم قال ابن الجوزي : وإنما أمر عليه السلام أن يسأل الكفار عن هذا احتجاجاً عليهم بأن الذي يرزق هو المستحق للعبادة ، وهم لا يثبتون رازقاً سواه ، ولهذا جاء الجواب ﴿قــل اللَّهُ ﴾ لأنهم لا يجيبـون بغير هذا (٤) ﴿ وَإِنَّا أُو إِياكِم لعلى هدى أو في ضلالٍ مبين ﴾ أي وأحد الفريقين منا أو منكم لعلى هدى أو ضلالٍ بيِّن، وهذا نهاية الإنصاف مع الخصم قال أبو حيان : أخرج الكلام مخرج الشك ، ومعلوم أن من عبد الله وحده كان مهتدياً ، ومن عبد غيره من جماد كان ضالاً ، وفي هذا إنصافٌ وتلطفٌ في الدعوى ، وفيه تعريضٌ بضلالهم وهو أبلغ من الردّ بالتصريح ، ونحوه قول العرب : أخزى الله الكاذب مني ومنك ، مع تيقن أن صاحبه هو الكاذب(٥)﴿قــل لا تُسـألون عمـا أجرمنا ولا نسـأل عما تعملون﴾ أي لا

 <sup>(</sup>١) نحتصر تفسير ابن كثير ٣/ ١٢٩ . (٢) القرطبي ١٤/ ٢٩٥ . (٣) أبو السعود ٤/ ٢٣١ .

<sup>(</sup>٤) تفسير ابن الجوزي ٦/ ٤٥٤ . (٥) البحر المحيط ٧/ ٢٧٩ .

قُلْ يَجْمَعُ بَيْنَنَا رَبُّنَا مُمَّ يَفْتَحُ بَيْنَنَا بِالْحَتِّقِ وَهُوَ الْفَتَّاحُ الْعَلِيمُ ﴿ قُلْ أَرُونِيَ الَّذِينَ أَلْحَقْتُم بِهِ عِ شُركاً ۗ عَلَى إِلَهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ كَلَّا بَلْ هُوَاللَّهُ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَافَّةً لِّلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَذِيرًا وَلَكِنَّ أَكْثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَاذَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴿ قُل لَّكُمْ مِّيعَادُ يَوْمِ لَّا تَسْتَغْخِرُونَ عَنْهُ سَاعَةُ وَلا تَسْتَقْدِمُونَ رَبِّي وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَن نُؤْمِنَ بِهَنَذَا ٱلْقُرْءَانِ وَلَا بِٱلَّذِى بَيْنَ يَدَّيَّهِ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذِ ٱلظَّالِمُونَ مَوْقُوفُونَ عِندَ رَبِّهِمْ يَرْجِعُ بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضٍ ٱلْقَوْلَ يَقُولُ ٱلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُواْ لِلَّذِينَ ٱسْتَكْبَرُواْ لَوْلَآ أَنتُمْ تؤ اخذون على ما ارتكبنا من إِجرام ، ولا نؤ اخذ نحن بما اقترفتم ، وإنما يعاقب كل إِنسانٍ بجريرته ، وهذه مَلاطفة وتنزُّلُ في المجادلة إلى غاية الإنصاف قال الزمخشري : وهذا أدخل في الإنصاف وأبلغ من الأول ، حيث أسند الإجرام لأنفسهم والعمل إلى المخاطبين(١) ﴿قــل يجمع بيننا ربنا ثم يفتح بيننا بالحقُّ أي يجمع الله بيننا وبينكم يوم القيامة ثم يحكم بيننـا ويفصل بالحقِّ ﴿وهــو الفتــاح العلــيم﴾ أي وهــو الحاكم العادل الذي لا يظلم أحداً ، العالم بأحوال الخلق ، فيدخل المحقُّ الجنة ، والمبطل النار ﴿قُـل أروني الذين ألحقتم به شركاء ﴾ توبيخ آخر على إشراكهم وإظهار لخطئهم العظيم أي أروني هذه الأصنام التي ألحقتموها بالله وجعلتموها شركاء معه في الألوهية ، لأنظر بأي صفةٍ استحقت العبادة مع الذي ليس كمثله شيء ؟ قال أبو السعود : وفيه مزيد تبكيتٍ لهم بعد إلزام الحجة عليهم(٢) ﴿كُــلاً بَـل هــو اللــه العزيـز الحكيـم، ردعٌ لهم وزجر أي ليس الأمركها زعمتم من اعتقاد شريك له ، بل هو الإله الواحد الأحدِ ، الغالب على أمره ، الحكيم في تدبيره لخلقه ، فلا يكون له شريك في ملكه أبداً ﴿وما أرسلنـــاك إلا كافــةً للناس بشيــراً ونذيــراً﴾ أي وما أرسلناك يا محمد للعرب خاصة وإنما أرسلناك لعموم الخلق ، مبشراً للمؤ منين بجنات النعيم ، ومنذراً للكافرين من عذاب الجحيم ﴿ولكنَّ أكثـر النَّاس لا يعلـمون﴾ أي ولكنُّ هؤ لاء الكافرين لا يعلمون ذلك فيحملهم جهلهم على ما هم عليه من الغيُّ والضلال ﴿ويقولـون متى هذا الوعد إن كنتم صادقين، أي ويقول المشركون على سبيل الاستهزاء والسخرية : متى هذا العذاب الذي تخوفوننا به إِن كنتم صادقين فيا تقولون ؟ والخطاب للنبي والمؤ منين ﴿قــل لكـم ميعـاد يـوم لا تستأخــرون عنه ساعــةً ولا تستقدمـون﴾ أي لكم زمان معيَّن للعذاب يجيء في أجله الذي قدَّره الله له ، لا يستأخر لرغبة أحد ، ولا يتقدم لرجاء أحد ، فلا تستعجلوا عذاب الله فهو آتٍ لا محالة ، ثم أخبر تعالى عن تمادي المشركين في العناد والتكذيب فقال ﴿وقـال الذيـن كفـروا لـن نؤمن بهذا القرآن ولا بالـذي بين يديم أي لن نصدِّق بالقرآن ولا بما سبقه من الكتب السماوية الدالة على البعث والنشور ﴿ولو ترى إذِ الظالمون موقوفون عند ربهم، أي ولو شاهدت يا محمد حال الظالمين المنكرين للبعث في موقف الحساب ﴿يرجع بعضهم إلى بعض القول﴾ أي يلوم بعضهم بعضاً ويؤنب بعضهم بعضاً ، وجواب

<sup>(</sup>١) الكشاف ٣ . (٢) تفسير أبي السعود ٤/ ٢٣١ .

لَكُنّا مُؤْمِنِينَ ﴿ قَالَ الَّذِينَ اسْتَكَبُرُواْ لِلَّذِينَ اسْتُضْعِفُواْ أَنَحُنُ صَدَدْنَكُمْ عَنِ الْمُدَى بَعْدَ إِذْ جَآءَكُمْ بَلْ كُنتُم عُجْرِمِينَ ﴿ وَقَالَ الّذِينَ اسْتُضْعِفُواْ لِلَّذِينَ اسْتَكْبُرُواْ بَلْ مَكُرُ النَّيْلِ وَالنَّهَارِ إِذْ تَأْمُرُ وَنَنَا أَنْ نَكُفُرَ لِنَا لَهُ وَنَعْمَلُواْ وَقَالَ الّذِينَ اسْتُحْمِعُواْ لِلّذِينَ اسْتَكْبُرُواْ بَلْ مَكُرُ النَّيْلِ وَالنَّهَارِ إِذْ تَأْمُرُ وَنَنَا أَنْ نَكُفُرُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ولو محذوف للتهويل تقديره لرأيت أمراً فظيعاً مهولاً ويقول الذين استضعفوا للذين استكبروا لولا أنتم لكنا مؤمنين ه أي يقول الأتباع للرؤساء : لولا إضلالكم لنا لكنا مؤمنين مهتدين وقال الذين استكبروا للذين استضعفوا أنحن صددناكم عن الهدى بعد إذ جاءكم ؟ أي قال الرؤساء جواباً للمستضعفين : أنحن منعناكم عن الإيمان بعد أن جاءكم ؟ لا ، ليس الأمركها تقولون وبل كنتم مجرمين واسخين في الإجرام وقال الذين استضعفوا للذين استكبروا بل مكر الليل والنهار في أي وقال الاتباع للرؤساء : بل مكركم بنا في الليل والنهار هو الذي صدًنا عن الإيمان وإذ تأمرونا أن نكفرباللونجعل له أنداداً في أي وقت دعوتكم لنا إلى الكفر بالله ، وأن نجعل له شركاء ، ولولا تزيينكم لنا الباطل ما كفرنا وأسروا الندامة لما رأوا العذاب ، أخفوها نحافة التعيير وجعلنا الله الم أغلل في أعناق الذين كفروا في وجعلنا السلاسل في رقاب الكفار زيادةً على تعذيبهم بالنار وهل يتجزون إلا بأعالهم التي عملوها ولا يعاقبون إلا بكفرهم وإجرامهم .

البَكْكُغُتُ : تضمنت الآيات الكريمة وجوهاً من البيان والبديع نوجزها فيما يلي :

- ١ ـ الطباق بين لفظ ﴿ يمين . . وشمال ﴾ وبين ﴿ بشير . . ونـذير ﴾ وبين ﴿ تستقدمـون . .
   وتستأخرون ﴾ وبين ﴿ استضعفوا . . واستكبروا ﴾ وهو من المحسنات البديعية .
  - ٢ ـ جناس الاشتقاق ﴿وقدرنا فيها السير سيروا﴾ فإن كلمة ﴿سيروا﴾ مشتقة من السير .
  - ٣ ـ التعجيز بدعاء الجماد الذي لا يسمع ولا يحس ﴿قل ادعوا الذين زعمتم من دون الله ﴾ .
    - ٤ \_ التوبيخ والتبكيت ﴿قل من يرزقكم من السموات والأرض﴾ ؟
- \_ حذف الخبر لدلالة السياق عليه ﴿قبل الله ﴾ أي قل الله الخالق الرازق للعباد ودل على المحذوف سياق الآية .
- ٣ \_ المبالغة بذكر صيغ المبالغة ﴿إِن فِي ذلك لأيات لكل صبًّار شكور ﴾ فإن فعَّال وفعيل وفعول من

- صيغ المبالغة ومثلها ﴿وهو الفتاح العليم﴾ .
- ٧ ـ حذف الجواب للتهويل والتفزيع ﴿ ولو ترى إذ الظالمون موقوفون عند رجم ﴾ حذف الجواب للتهويل أي لو ترى حالهم لرأيت أمراً فظيعاً مهولاً .
- ٨ ـ المجاز العقلي ﴿بل مكر الليل والنهار﴾ أسند المكر إلى الليل والمراد مكر المشركين بهم في الليل ففيه مجاز عقلى .
- ٩ \_ الاستعارة ﴿ لَن نؤ من بهذا القرآن ولا بالذي بين يديه ﴾ ليس للقرآن يدان ولكنه استعارة لما سبقه من الكتب السماوية المنزلة من عند الله .

قال الله تعالى : ﴿ وَمَا أُرسَلْنَا فِي قَرِيةٍ . . إلى . . إنهم كانوا في شكِ مريب ﴾ من آية (٣٤) إلى آية (٤٥) نهاية السورة .

المنكاسكبة: لمّا ذكر تعالى قصة أهل سبأ وكفرهم بنعم الله ، وما أعقب ذلك من تبديل النعمة الى النقمة ، ذكر هنا اغترار المشركين بالمال والبنين ، وتكذيبهم لرسول الله عليه السلام ، وختم السورة الكريمة ببيان مصرع الغابرين ، تسليةً لرسول الله عليه وتخويفاً وتحذيراً للمشركين .

اللغسسة : (مترفوها) المترف : المنعم المتقلب في الغنى والعز والجاه (يبسط) يوسع (يقدر) يقتر (زُلفى) قربى (إفك) كذب مختلق (معشار) المعشار : العُشر قال الجوهري : ومعشار الشيء عشره (۱) ، فهم لغتان (نكير) أصلها نكيري حذفت الياء لمراعاة الفواصل قال الزجاج : النكير : اسم بمعنى الإنكار (جنة) بكسر الجيم أي جنون (فوت) نجاة ومهرب (التناوش) التناول قال الزمخشري : والتناوش والتناول أخوان ، إلا أن التناوش تناول سهل لشيء قريب (۱) ، ومنه المناوشة في القتال وذلك عند تدانى الفريقين ، قال ابن السكيت : يقال للرجل إذا تناول رجلاً ليأخذه ناشه .

وَمَآ أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوهَآ إِنَّا بِمَآ أُرْسِلْتُم بِهِ عَكَفِرُونَ ﴿ وَقَالُواْ نَحْنُ أَكْثُرُ أَمْوَالًا

النفسيسير: ﴿وما أرسلنا في قريةٍ من نذير ﴾ أي لم نبعث في أهل قريةٍ رسولاً من الرسل ينذرهم عذابنا ﴿إِلا قال مترفوها ﴾ أي إلا قال أهل الغنى والتنعم في الدنيا ﴿إِنَّا بما أرسلتم به كافرون ﴾ أي لا نؤ من برسالتكم ولا نصدقكم بما جئتم به قال قتادة : المترفون هم جبابرتهم وقادتهم ورؤ ساؤ هم في الشرائ ، وهم الذين يبادرون إلى تكذيب الأنبياء ، والقصد بالآية تسلية النبي على تكذيب أكابر قريش له ﴿وقالوا نحن أكثر أموالاً وأولاداً ﴾ أي وقال مشركو مكة : نحن أكثر أموالاً (١) القرطبي ١٤/٥٠٤ . (٣) القرطبي ١٤/٥٠٥ .

وَأُولَكُ الْوَمَا نَحُنُ بِمُعَذَّبِينَ ﴿ قُلْ إِنَّ رَبِّي يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقْدِرُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَمَا أَمُو لُكُمْ وَلَا أَوْلَكُمْ بِالَّتِي تُقَرِّبُكُمْ عِندَنَا زُلْفَقَ إِلَّامَنْ عَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَأُولَتِكَ يَعْلَمُونَ ﴿ وَمَا أَمُو لُكُمْ وَلَا أَوْلَكُ مُ بِالَّتِي تُقَرِّبُكُمْ عِندَنَا زُلْفَقَ إِلَّامَنْ عَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَأُولَتِكَ لَكُمْ مَا أَوْلَكُ مِن عَلَمُ وَلَا أَوْلَكُ فِي الْفُرُفَاتِ عَامِنُونَ ﴿ وَاللَّهِ مِنْ عَلَى اللَّهُ مَا مَعْ مَلُوا وَهُمْ فِي الْفُرُفَاتِ عَامِنُونَ ﴿ وَاللَّهِ مَا يَعْدَلُ اللَّهُ مَا عَلَيْهِ مِن عَبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَهُ وَمَا أَنفَقَتُم مِن عَبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَهُ وَمَا أَنفَقْتُم مِن عَبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَهُ وَمَا أَنفَقْتُم مِن عَبَادِهِ وَيَقَدِرُ لَهُ وَمَا أَنفَقْتُم مِن عَبَادِهِ عَنْ وَلَا لَا لَا مُن اللَّهُ مِنْ عَبَادِهِ وَيَقَدِرُ لَكُ مَا أَنفَقَتُم مِن اللَّهُ مَا لَوْلَالِكُ فَا لَهُ مَا لَا لَاللَّهُ مَا لَا لَا عَلَيْكُولُ اللَّهُ مَا مُن عَبَادِهِ عَلَا إِلَيْ لَا لَا مُنْ عَالِمُ اللَّهُ مَا لَا لَا عُلْكُولُ اللَّهُ مِن عَبَادِهِ عَلَيْ اللَّهُ مَا لَا لَا عُلْكُولُولُ اللَّهُ مُن عَلَا إِلَا عَلَيْكُولُ اللَّهُ مَا لَا اللَّهُ مُن اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن عَلَا إِلَا عَلَيْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّالَالِ اللَّهُ مِن اللَّهُ مُن اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ مُن عَلَيْ إِلَا لَا عُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْقُلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّه

وأولاداً من هؤ لاء الضعفاء المؤ منين ﴿وما نحن بمعذبين ﴾ أي إن الله لا يعذبنا لأنه راض عنا ، ولو لم يكن راضياً عنا لما بسط لنا في الرزق ، قاسوا أمر الدنيا على الآخرة ، وظنوا أن الله كما أعطاهم الأموال والأولاد في الدنيا لا يعذبهم في الآخرة قال أبو حيان : نـصُّ تعالى على المترفين لأنهم أول المكذبين للرسل ، لما شُغلوا به من زخرف الدنيا ، وما غلب على عقولهم منها ، فقلوبهم أبداً مشغولة منهمكة ، بخلاف الفقراء فإنهم خالون من مستلذات الدنيا ، فقلوبهُم أقبل للخير ولذلك كانوا أكثر أتباع الأنبياء(١) ﴿قُـل إِنَّ ربى يبسط الرزق لمن يشاء ويقدر ﴾ أي قل لهم يا محمد : إن توسعة الرزق وتضييقه ليس دليلاً على رضي الله ، فقد يوسّع الله على الكافر والعاصي ، ويضيق على المؤمن والمطيع ابتلاءً وامتحاناً ، فلا تظنوا أن كثرة الأموال والأولاد دليل المحبة والسعادة ، بل هي تابعة للحكمة والمشيئة ﴿ولكنَّ أكثـر الناس لا يعلمون، أي ولكنَّ أكثر هؤ لاء الكفرة لا يعلمون الحقيقة ، فيظنون أن كثرة الأموال والأولاد للشرف والكرامة ، وكثيراً ما يكون للاستدراج(٢) كما قال تعالى ﴿سنستدرجهـم من حيث لا يعلمـون﴾ ولهذا أكَّـد ذلك بقوله ﴿وما أموالكم ولا أولادكم بالتي تقرّبكم عندنا زُلفي ﴾ أي ليست أموالكم ولا أولادكم التي تفتخرون بها وتكاثرون هي التي تقربكم من الله قربي ، وإنما يقرّب الإيمان والعمل الصالح قال الطبري : الزلفي : القربي ، ولا يعتبر الناس بكثرة المال والولد(٣) ، ولهذا قال تعالى بعده ﴿ إِلاَّ مَـن آمـن وعمل صالحاً﴾ أي إلا المؤمن الصالح الذي ينفق ماله في سبيل الله ، ويعلّم ولده الخبير ويربيه على الصلاح فإن هذا الذي يقرّب من الله(١) ﴿ فَأُولَتُكَ لَهُم جزاء الضّعَف بِما عملوا ﴾ أي تضاعف حسناتهم ، الحسنة بعشر أمثالها وبأكثر إلى سبعمائة ضعف ﴿وهـم في الغرفـــات آمنــون﴾ أي وهــم في منازل الجنة العالية آمنون من كل عذاب ومكروه ، ولما ذكر جزاء المؤ منين ، ذكر عقاب الكافرين ، ليظهر التباين بين الجزاءين فقال ﴿والذين يسعون في آياتنا معاجزين ﴾ أي يسعون في الصدِّ عن سبيل الله ، واتباع آياته ورسله ، معاندين لنا يظنون أنهم يفوتوننا بأنفسهم ﴿أُولَتُكُ فِي الْعُـذَابِ مُحَصَّرُونَ﴾ أي فهم مقيمون في العذاب ، محضرون يوم القيامة للحساب ﴿قُـلُ إِنَّ رَبِّي يَبْسُطُ الرَّزَقُ لَمْنَ يُشَّاءُ من عباده ويقـدر له﴾ أي قل يا محمد : إن ربي يوسّع الرزق لمن يشاء من خلقه ، ويقتّـر على من يشاء ، فلا تغتروا بالأموال التي رزقكم الله إيَّاها قال في التسهيل : كررت الآية لاختلاف القصـد ، فإنَّ القصـد بالأول

 <sup>(</sup>١) البحر المحيط ٧/ ٢٨٥ . (٢) البيضاوي ٢/ ١٢٦ . (٣) تفسير الطبري ٢٦/ ٢٦ . (٤) البيضاوي ٢/ ١٢٦ .

شَيْءِ فَهُوَ يُخْلِفُهُ وَهُوَ خَيْرُ ٱلزَّزِقِينَ ﴿ وَيَوْمَ يَغَشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَكَيِكَةِ أَهَنَّوُلَآءِ إِيَّاكُمْ كَانُواْ يَعْبُدُونَ الْجَلَّ مَعْيَعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَكَيِكَةِ أَهَنَّوُلَآءِ إِيَّاكُمْ كَانُواْ يَعْبُدُونَ الْجِلَّ أَكْثَرُهُم بِهِم مُّوْمِنُونَ ﴿ قَالَيُومَ لَا يَمْلِكُ لِيَعْبُدُونَ الْجِلَّ أَكْثَرُهُم بِهِم مُّوْمِنُونَ ﴿ قَالَيُومَ لَا يَمْلِكُ لِيَعْبُدُونَ الْجَيْ عَلَيْهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا خَرّا وَنَقُولُ لِلَّذِينَ ظَلَهُ وَا عَذَابَ النَّارِ الَّتِي كُنتُم بِهَا تُكَذِّبُونَ ﴿ وَلَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَا ضَرّا وَنَقُولُ لِلَّذِينَ ظَلَهُ وَا عَذَابَ النَّارِ الَّتِي كُنتُم مِنْ اللَّهُ وَلَا ضَرّا وَنَقُولُ لِلَّذِينَ ظَلْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا عَلَاللَّا وَاللَّهُ وَلَا عَلَالًا مُؤْلُولًا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ وَلَولًا عَلَيْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّ

الكفار ، والقصِد هنا ترغيب المؤ منين بالإنفاق(١) ﴿ وَمَا أَنْفَقَتُمْ مَنْ شِيءٍ فَهُ وَيُحْلَفُهُ أي وما أَنْفَقَتُم في سبيل الله قليلاً أو كثيراً فإن الله تعالى يعوّضه عليكم إما عاجلاً أو آجلاً ﴿وهــو خيـرُ الرازقيـن﴾ أي هو تعالى خير المعطين(١) ، فإنَّ عطاء غيره بحساب ، وعطاؤ ه تعالى بغير حساب قال المفسرون : لما بيَّـن أنَّ الإيمان والعمل الصالح هو الذي يقرب العبد إلى ربه ، ويكون مؤ دياً إلى تضعيف حسناته ، بيَّـن أن نعيم الآخرة لا ينافي سعة الرّزق في الدنيا ، بل الصالحون قد يبسط لهم الرزق في الدنيا ، مع ما لهم في الآخرة من الجزاء الأوفى والمثوبة الحسنى بمقتضى الوعد الإلهي(٢) ﴿ ويــومُ يحشرهــمُ جميعــــاً ﴾ أي واذكر يوم يحشر الله المشركين جميعاً من تقدم ومن تأخر للحساب والجُـزاء ﴿ثـم يُقـول للملائـكـة أهـؤلاء إياكـم كانـوا يعبدون، ؟ الاستفهام للتقريع والتوبيخ للمشركين أي أهؤ لاء عبدوكم من دوني وأنتم أمرتموهم بذلك ؟ قال الزمخشري : هذا الكلام خطاب للملائكة وتقريع للكفار ، وارد على المثل السائر « إِيَّاك أعني واسمعي يا جارة » ونحوه قوله تعالى ﴿أَأَنْت قلت للنَّاس اتخذوني وأمي إلهين من دون الله ﴾ ؟ وقد علم سبحانه أن الملائكة وعيسى منزهون عما نُسب اليهم ، والغرض من السؤ ال والجواب أن يكون تقريع المشركين أشد ، وخجلهم أعظم(٤) ﴿قالـوا سبحانـك أنت ولـيُّنا من دونهـم﴾ أي تعاليت وتقدست يا ربنا عن أن يكون معك إله ، أنت ربنا ومعبودنا الذي نتـولاه ونعبده ونخلص له العبادة ، ونحن نتبـرأ إليك منهم ﴿بـل كانـوا يعبـدون الجـن﴾ أي بل كانوا يعبدون الشياطين لأنهم هم الذين زينوا لهم عبادة غير الله فأطاعوهم ﴿أكثرهم بهم مؤمنون﴾ قال الطبري : أي أكثرهم بالجنّ مصدقون يزعمون أنهم بنات الله ، تعالى الله عما يقولون علواً كبيراً (٥) قال تعالى رداً على مزاعم المشركين ﴿فاليوم لا يملـك بعضكم لبعض ٍ نفعاً ولا ضراً ﴾ أي ففي هذا اليوم ـ يوم الحساب ـ لا ينفع العابـدون ولا المعبـودون بعضهـم لبعض ٍ ، لا بشِفاعة ونجاة ، ولا بدفع عذاب وهلاك ، قال أبو السعود : يخاطبون بذلك على رءوس الأشهاد إظهاراً لعجزهم وقصورهم عن نفع عابديهم ، وإظهاراً لخيبة رجائهم بالكلية ، ونسبة عدم النفع والضر إلى البعض للمبالغة في المقصود ، كَأَن نفع الملائكة لعبدتهم في الاستحالة كنفع العبـدة لهـم(٦) ﴿ونقول للذين ظلموا﴾ أي ونقول للظالمين الذين عبدوا غير الله ﴿ ذوقوا عذاب النّار التي كنتم بها تكذبون﴾ أي ذوقوا عذاب جهنم التي كذبتم بها في الدنيا فها قد وردتموها ، ثم بيَّن تعالى لوناً آخر من

<sup>(</sup>١) التسهيل ٣/ ١٥٢ . (٢) زاد المسير ٦/ ٦٤٢ . (٣) حاشية زاده على البيضاوي ٩٣/٣ .

<sup>(</sup>٤) الكشاف ٣/ ٤٦٣ . (٥) الطبري ٢٦/ ٦٩ . (٦) تفسير أبي السعود ٤/ ٢٣٤ .

وَ إِذَا نُشْلَى عَلَيْهِمْ ءَا يَنتُنَا بَيِّنَاتٍ قَالُواْ مَا هَاذَآ إِلَّا رَجُلُ يُرِيدُ أَن يَصُدَّكُمْ عَمَّا كَانَ يَعْبُدُ وَابَآؤُكُمْ وَقَالُواْ مَا هَلْذَآ إِلَّا إِفْكٌ مُفْتَرًى ۚ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِلْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُمْ إِنْ هَلْذَآ إِلَّا سِحْرٌ مُبِينٌ ﴿ وَمَآءَا تَلْنَاهُم مِّن كُتُبِ يَدُرُسُونَكُ وَمَا أَرْسَلْنَا إِلَيْهِمْ قَبْلَكَ مِن نَّذِيرٍ ﴿ وَكَذَّبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَمَا بَلَغُواْ مِعْسَارَ مَا ءَا تَيْنَاهُمْ فَكَذَّبُواْ رُسُلِي فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرِ رَبِّي \* قُلْ إِنَّكَ أَعِظُكُم بِوَحِدَةً أَن تَقُومُواْ لِلَّهِ مَثْنَى وَفُرَدَىٰ ثُمَّ لَتَفَكَّرُواۚ مَا بِصَاحِبِكُم مِّن جِنَّةٍ ۚ إِنْ هُوَ إِلَّا نَذِيرٌ لَّكُم بَيْنَ يَدَىْ عَذَابٍ شَدِيدٍ ﴿ قُلْ مَا كفرهم وضلالهم فقال : ﴿وَإِذَا تُتَّلِّي عَلَيْهُمْ آيَاتُنَا بَبَيْنَاتَ﴾ أي وإذا تُليت على هؤ لاء المشركين آيات القرآن واضحات المعاني ، بينات الإعجاز ، وسمعوها غضة طريةً من لسان رسولنا محمد على وقالوا ما هذا إلا رجلٌ يريدُ أن يصدُّكم عما كان يعبد آباؤكم اي ما هذا الذي يزعم الرسالة إلا رجلٌ مثلكم يريد أن يمنعكم عمًّا كان يعبد أسلافكم من الأوثان والأصنام ﴿وقـالوا ما هذا إِلاَّ إِفــكٌ مفتـرى ﴾ أي ما هذا القرآن إلا كذبُ مختلق على الله ﴿وقال الذين كفروا للحقِّ لما جاءهم إنْ هذا إلا سحرٌ مبين﴾ أي وقال أولئك الكفرة المتمردون بجراءتهم على الله ومكابرتهم للحقِّ النيِّر: ما هذا القرآن إلا سحرٌ واضح ظاهر لا يخفى على لبيب قال الزمخشري : وفيه تعجيب من أمرهم بليغ ، حيث بتُّوا القضاء على أنه سحر ، ثم بتُّوه على أنه بيِّن ظاهر ، كل عاقل ٍ تأمله سمًّا ه سحراً وفي قوله ﴿ لما جاءهـم ﴾ المبادهة بالكفر من غير تأمل(١) ، ثم بيَّن تعالى أنهم لم يقولوا ذلك عن بينة ، ولم يكذبوا محمداً عن يقين ، بل عن ظنَّ وتخمين فقان ﴿ وَمِمَا آتَيْنَاهُ مِن كُنُّتِ يِدْرُسُونُهُ اللَّهِ أَي وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَى أَهُلَ مَكَة كَتَابًا قَبِلَ القَرآن يَقْرُءُونَ فَيُهُ ويتدارسونه ﴿وما أرسلنا إليهم قبلك من نذير ﴾ أي وما بعثنا إليهم قبلك يا محمد رسولاً ينذرهم عذاب الله ، فمن أين كذبوك ؟ قال الطبري : أي ما أنزل الله على العرب كتاباً قبل القرآن ، ولا بعث إليهم نبياً قبل محمد ﷺ (١) ﴿ وكذَّب الذين من قبلهم وما بلغوا معشار ما أتيناهم ﴾ أي وكذَّب قبلهم أقوام من الأمم السابقين وما بلغ كفار مكة عشر ما آتينا الأمم التي كانت قبلهم من القوة والمال وطول العمر قال ابن عباس : ﴿معشار ما آتيناهم اي من القوة في الدنيا(٢) ﴿فكذبوا رسلي فكيف كان نكير اي وحيث كذبوا رسلي جاءهم إنكاري بالتدمير والاستئصال ، ولم يغن عنهم ما كانوا فيه من القوة ، فكيف حال هؤ لاء إذا جاءهم العذاب والهلاك؟ وفيه تهديدٌ لقريش ﴿قُــل إِنَّـا أَعْظُكُـم بُواحِدة﴾ أي قل يا عمد لهؤلاء المشركين إنما أنصحكم وأوصيكم بخصلة واحدة ثم فسرها بقوله ﴿أَن تَقْوَمُوا لِلَّهُ مُثْنَى وفرادي﴾ أي هي أن تتحـرُّوا الحق لوجه الله والتقرب له مجتمعين ووحداناً ، أو اثنين اثنين وواحداً واحداً قال القرطبي : وهذا القيام معناه القيام إلى طلب الحق ، لا القيام الذي هو ضدُّ القعود (٤) ﴿ شــم تتفكروا ما بصاحبكم من جِنَّة ﴾ أي ثم تتفكروا في أمر محمد لتعلموا أن من ظهر على يديه هذا الكتاب المعجز لا يمكن

<sup>(</sup>۱) الكشاف ٣/ ٤٦٤ . (٢) الطبري ٢٢/ ٧٠ وهذه رواية قتادة (٣) مختصر ابن كثير ٣/ ١٣٥ . (٤) القرطبي ١٤/ ٣١١ .

سَأَلْنُكُمْ مِنْ أَجْرِفَهُولَكُمْ إِنَّ أَجْرِى إِلَّا عَلَى اللَّهِ وَهُوعَلَى كُلِّ شَيْءِ شَهِيدٌ ﴿ قُلُ إِنْ رَبِّي يَقْذِفُ بِأَلْحَقَ عَلَى عَلَى اللَّهِ وَهُوعَلَى كُلِّ شَيْءِ شَهِيدٌ ﴿ قُلُ إِنْ ضَلَلْتُ فَإِنَّمَ أَلْخُلُوا عَلَى عَلَىٰ مَالْنُكُ فَا أَجْرَى إِلَّا عَلَى الْبَلْطِلُ وَمَا يُعِيدُ ﴿ قُلْ إِنْ ضَلَلْتُ فَإِنَّمَ أَضِلُ عَلَىٰ عَلَىٰ الْمُؤْسَى وَإِنِ الْهَنَدُيْتُ فَهَا يُوحِى إِلَىٰ رَبِّي إِنَّهُ سَمِيعٌ قَرِيبٌ ﴿ فَي وَلَوْ تَرَى إِذْ فَزِعُواْ فَلَا فَوْتَ وَأَخِذُواْ فَلْ فَوْتَ وَأَخِذُواْ فَلَا فَوْتَ وَأَخِذُواْ

أن يكون به مسُّ من الجنون أو يكون مجنوناً قال أبو حيان : ومعنى الآية : إنما أعظكم بواحــدة فيهــا إصابتكم الحقُّ وهي أن تقوموا لوجه الله متفرقين اثنين اثنين ، وواحداً واحداً ، ثم تتفكروا في أمر محمد وما جاء به ، وإنما قال ﴿مثنى وفرادى﴾ لأن الجهاعة يكون مع اجتاعهم تشويش الخاطـر والمنـع من التفكر ، كما يكون في الدروس التي يجتمع بها الجماعة ، وأما آلاثنان إذا نظرا نظر إنصاف وعرض كل واحدٍ منهما على صاحبه ما ظهر له فلا يكاد الحقُّ أن يعدوهما ، وإذا كان الواحد جيَّد الفكر عرف الحق ، فَإِذَا تَفْكُرُوا عَرَفُوا أَنْ نَسْبَتُهُ عَلَيْهُ السَّلَامُ للجَّنُونَ لا يُمكن ، ولا يَذْهُبُ الى ذلك عاقل(١٠) ﴿ إِنَّ هُـو إِلَّا نَذْيُـرُ لكم بين يدي عذاب شديد، أي ما هو إلا رسول منذر لكم إن كفرتم من عذاب شديد في الأخرة ﴿قُلُّ مَا سألتكم من أجرٍ فهو لكم اي لا أسألكم على تبليغ الرسالة أجراً قال الطبري: المعنى إني لم أسألكم على ذلك جعلاً فتتهموني وتظنوا أني إنما دعوتكم إلى اتباعي لمالٍ آخذه منكم(١) ﴿ إِنْ أَجْرِي إِلَّا على الله اليه أي ما أجري وثوابي إلا على الله رب العالمين ﴿وهو على كل شيء شهيد ) أي هو تعالى رقيب وحاضر على أعمالي وأعمالكم ، لا يخفى عليه شيء وسيجازي الجميع قال أبو السعود : أي هو مطلع يعلم صدقي وخلوص نيتي (٢) ﴿قل إِنَّ ربي يقذف بالحقُّ أي يبيِّن الحجة ويظهرها قال ابن عباس : يقذف تعالى الذي أحاط علماً بجميع الغيوب التي غابت وخفيت عن الخلق ﴿قــل جاء الحـقُّ أي جاء نور الحق وسطع ضياؤه وهو الإسلام ﴿وما يُبدىء الباطل وما يعيد﴾ أي ذهب الباطل بالمرَّة فليس له بـدء ولا عود قال الزمخشري : إذا هلك الإنسان لم يبق له إبداء ولا إعادة ، فجعلوا قولهم ﴿لا يبدىء ولا يعيد ك مثلاً في الهلاك والمعنى : جاء الحق وهلك الباطل كقوله تعالى ﴿وقـل جاء الحق وزهـق الباطل﴾ (١) ﴿قــل إِن ضللت فإنما أضل على نفسي ﴾ أي قل يا محمد لهؤ لاء المشركين إن حصل لي ضلال - كما زعمتم - فإن إِثْمَ صَلَالِي عَلَى نَفْسِي لَا يَضَرَ غَيْرِي ﴿ وَإِنْ اهْتَدَيْتُ فَبَمَّا يُوحِي إِلْيَّ رَبِّي ﴾ أي وإن اهتديتُ إلى الحق فبهداية الله وتوفيقه ﴿إِنَّه سميع قريب ﴾ أي سميع لمن دعاه ، قريب الإجابة لمن رجاه قال أبو السعود : يعلم قول كل من المهتدي والضال وفعله وإن بالغ في إخفائهما (٥) ﴿ ولو تـرى إِذْ فزعـوا ﴾ أي ولو ترى يا محمد حال المشركين عند فزعهم إذا خرجوا من قبورهم ﴿فُـلا فُـوت﴾ أي فلا مخلص لهم ولا مهـرب

 <sup>(</sup>١) البحر المحيط ٧/ ٢٠١ بشيء من الاختصار. (٢) الطبري ٢٢/ ٧١ . (٣) أبو السعود ٤/ ٢٣٥ .

<sup>(</sup>٤) الكشاف ٣/ ٤٦٧ . (٥) أبو السعود ٤/ ٢٣٥ .

مِن مَّكَانِ قَرِيبِ ﴿ وَقَالُواْ ءَامَنَا بِهِ ۽ وَأَنَّى لَمُهُمُ التَّنَاوُشُ مِن مَّكَانِ بَعِيدِ ﴿ وَقَدْ كَفَرُواْ بِهِ ۽ مِن قَبْلُ وَيَقْذِفُونَ بِالْغَيْبِ مِن مَّكَانِ بَعِيدٍ ﴿ وَعَدْ كَفَرُواْ بِهِ ۽ مِن قَبْلُ وَيَقْذِفُونَ بِالْغَيْبِ مِن مَّكَانِ بَعِيدٍ ﴿ وَ وَحِيلَ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ مَا يَشْتَهُونَ كَمَا فَعِلَ بِأَشْيَاعِهِم مِن قَبْلُ إِنَّهُمْ كَانُواْ فِي شَكِّ مُرِيبٍ ﴿ وَ قَالُوا عَلَى اللَّهُ مُرْيبٍ ﴿ وَقَالُوا عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّ

وأخذوا من مكان قريب أي أخذوا من الموقف - أرض المحشر - إلى النار ، وجواب ولو محذوف تقديره : لرأيت أمراً عظياً وخطباً جسياً ترتعد له الفرائص (وقالوا آمنا به أي وقالوا عندما عاينوا العذاب آمنا بالقرآن وبالرسول (وأنسى لهم التناوش من مكان بعيد أي ومن أين لهم تناول الإيمان وهم الآن في الآخرة ومحل الإيمان في الدنيا ، وقد ذهبت الدنيا فصارت منهم بمكان بعيد ؟ قال أبو حيان : مشل حالهم بحال من يريد أن يتناول الشيء من بعد كها يتناوله الآخر من قرب (۱) (وقد كفروا به من قبل أي أي والحال أنهم قد كفروا بالقرآن وبالرسول من قبل ذلك في الدنيا ، فكيف يحصل لهم الإيمان بها في الآخرة ! (ويقذفون الغيب من مكان بعيد أي يرمون بظنونهم في الأمور المغيبة فيقولون : لا بعث ولا حساب ، ولا جنة ولا نار قال القرطبي : والعرب تقول لكل من تكلم بما لا يعرف هو يقذف ويرجم بالغيب ، على جهة التمثيل لمن يرمي ولا يصيب (۱) (وحيل بينهم وبين ما يشتهون أي وحيل بينهم وبين الإيمان ودخول الجنان (كما فعل بأشياعهم في الكفر من الكم السابقة (إنهم كانوا في شكو مريب) أي كانوا في الدنيا في شك وارتياب من أمر الحساب والعذاب ، وقوله (مريب) من باب التأكيد كقولهم عجب عجيب .

البَكْغَـة: تضمنت الآيات الكريمة وجوهاً من البيان والبديع نوجزها فيما يلي :

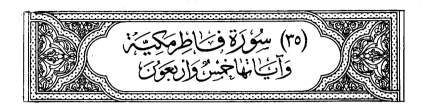
- ١ ـ الطباق بين ﴿ يبسط . . ويقدر ﴾ وبين ﴿ نفعاً . . وضراً ﴾ وبين ﴿ مثنى . . وفرادى ﴾ .
- ٢ ـ المقابلة بين عاقبة الأبرار والفجار ﴿ إِلا من آمن وعمل صالحاً . . والـذين يسعـون في آياتنا
   معاجزين ﴾ .
- ٣\_ الالتفات من الغائب الى المخاطب ﴿وما أموالكم ولا أولادكم ﴾ والغرض المبالغة في تحقيق الحق .
- ٤ \_ أسلوب التقريع والتوبيخ ﴿أهؤ لاء إياكم كانوا يعبدون﴾ ؟ الخطاب للملائكة تقريعاً
   للمشركين .
- \_ وضع الظاهر موضع الضمير لتسجيل جريمة الكفر عليهم ﴿وقال الذين كفروا للحق﴾ والأصل وقالوا .

<sup>(</sup>١) و(٢) البحر المحيط ٧/٢٩٣ .

- 7 \_ الإيجاز بالحذف لدلالة السياق عليه ﴿وما أموالكم ولا أولادكم بالتي تقربكم عندنا زلفى ﴾ حذف خبر الأول لدلالة الثاني عليه أيما أموالكم بالتي تقربكم ولا أولادكم بالذين يقربونكم عندنا .
- ٧ ـ الاستعارة ﴿بين يدي عذابٍ شديد﴾ استعار لفظ اليدين لما يكون من الأهوال والشدائد أمام الإنسان .
  - ٨ ـ الكناية اللطيفة ﴿وما يبدىء الباطل وما يعيـد﴾ كناية عن زهوق الباطل ومحو أثره .
- 9 ـ الاستعارة التصريحية ﴿ويقذفون بالغيب من مكان بعيد﴾ شبّه الذي يقول بغير علم ، ويظن ولا يتحقق ، بالإنسان يرمي غرضاً وبينه وبينه مسافة بعيدة فلا يكون سهمه صائباً واستعار لفظ القذف للقول .
- ١ ـ توافق الفواصل لما له من جميل الوقع على السمع مثل ﴿ إِنَا بَمَا أُرسَلْتُم بِهُ كَافُرُ وَنَ أكثر النَّاسُ لا يُعلمون • وهم في الغرفات آمنون﴾ .

« تم بعونه تعالى تفسير سورة سبأ »

\* \* \*



### بِيَنْ يَدَى السُّورَة

- \* سورة فاطر مكية نزلت قبل هجرة رسول الله على ، فهي تسير في الغرض العام الذي نزلت من أجله الآيات المكية ، والتي يرجع أغلبها إلى المقصد الأول من رسالة كل رسول ، وهو قضايا العقيدة الكبرى « الدعوة إلى توحيد الله ، وإقامة البراهين على وجوده ، وهدم قواعد الشرك ، والحث على تطهير القلوب من الرذائل ، والتحلي بمكارم الأخلاق » .
- \* تحدثت السورة الكريمة في البدء عن الخالق المبدع ، الذي فطر الأكوان ، وخلق الملائكة والإنس والجان ، وأقامت الأدلة والبراهين على البعث والنشور ، في صفحات هذا الكون المنظور ، بالأرض تحيا بعد موتها ، بنزول الغيث ، وبخروج الزروع والفواكه والثهار ، وبتعاقب الليل والنهار ، وفي خلق الإنسان في أطوار ، وفي إيلاج الليل في النهار ، وغير ذلك من دلائل القدرة والوحدانية .
- \* وتحدثت عن الفارق الكبير بين المؤمن والكافر ، وضربت لهما الأمثال بالأعمى والبصير ، والظلمات والنور ، والظل والحرور .
- \* ثم تحدثت عن دلائل القدرة في اختلاف أنواع الثهار ، وفي سائر المخلوقات من البشر والدواب والأنعام ، وفي اختلاف أشكال الجبال والأحجار ، وتنوعها ما بين أبيض وأسود وأحمر ، وكلها ناطقة بعظمة الواحد القهار .
- \* وتحدثت بعد ذلك عن ميراث هذه الأمة المحمدية لأشرف الرسالات الساوية ، بإنزال هذا الكتاب المجيد الجامع لفضائل كتب الله ، ثم انقسام الأمة إلى ثلاثة أنواع : « المقصّر ، والمحسن ، والسابق بالخيرات » .
  - \* وختمت السورة بتقريع المشركين في عبادتهم للأوثان والأصنام والأحجار .

التسب ميك : سميت « سورة فاطر » لذكر هذا الاسم الجليل ، والنعت الجميل في طليعتها ، لما في هذا الوصف من الدلالة على الإبداع والاختراع والإيجاد لا على مثالٍ سابق ، ولما فيه من التصوير الدقيق ،

المشير إلى عظمة ذي الجلال ، وباهر قدرته ، وعجيب صنعه ، فهو الذي خلق الملائكة وأبدع تكوينهم بهذا الخلق العجيب .

اللغيب : ﴿ فاطر ﴾ الفاطر : الخالق ، وأصل الفطر الشَّق يقال : فطره فانفطر أي انشق ومنه « السياء منفطر به » وفطر الله الخلق : خلقهم وبرأهم ﴿ تُو فكون ﴾ تُصرفون من الإفك بمعنى الكذب سمي إفكاً لأنه مصروف عن الحق والصواب ﴿ حسرات ﴾ جمع حسرة وهي الغم الذي يلحق النفس على فوات الأمر ، وفي المختار : الحسرة أشدُّ التلهف على الشيء الفاقد (١) ﴿ النشور ﴾ مصدر نشر الميت إذا حيى قال الأعشى :

#### حتى يقول الناس عمَّا رأوا يا عجباً للميَّت الناشر

﴿يبور﴾ يهلك يقال: بار يبور أي هلك وبطل، والبوار: الهلاك ﴿فرات ﴾ حلو شديد الحلاوة ﴿أجاج ﴾ شديد الملوحة قال في القاموس: أجَّ الماء أُجوجاً إذا اشتدت ملوحته (١) ﴿قطمير ﴾ القطمير: القشرة الرقيقة البيضاء التي بين التمرة والنواة.

# بِسْ لِللهِ ٱلرَّمْرِ ٱلرَّحِيمِ

ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ فَاطِرِ ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ جَاعِلِ ٱلْمَكَيْ كَا أُولِى أَجْنِحَةٍ مَّثْنَى وَثُلَثَ وَرُبَعَ يَزِيدُ فِي ٱلْخَاتِي

النفسيسير: (الحمد لله فاطر السموات والأرض) أي الثناء الكامل ، والذكر الحسن ، مع التعظيم والتبجيل لله جلَّ وعلا ، خالق السموات والأرض ومنشئها ومخترعها من غير مثال سبق قال البيضاوي : (فاطر السموات والأرض) أي مبدعها وموجدها على غير مثال (٢) (جاعل الملاكة رسلاً) أي جاعل الملائكة وسائط بين الله وأنبيائه لتبليغهم أوامر الله قال ابن الجوزي : يرسلهم إلى الأنبياء وإلى ما شاء من الأمور (٤) (أولي أجنحة مثنى وثلاث ورباع) أي أصحاب أجنحة قال قتادة : بعضهم له جناحان ، وبعضهم له ثلاثة ، وبعضهم له أربعة ، ينزلون بها من السهاء إلى الأرض ، ويعرجون بها إلى السهاء (٥) (يوريد في الخلق ما يشاء) أي يزيد في خلق الملائكة كيف يشاء ، من ضخامة الأجسام ، وتفاوت الأشكال ، وتعدد الأجنحة ، وقد رأى رسول الله على جبريل ليلة الإسراء وله ستائة جناح ، بين كل جناحين كها بين المشرق والمغرب (١) وقال قتادة : (يزيد في الخلق ما يشاء) : الملاحة

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح مادة حسر . (٢) القاموس المحيط مادة أجج . (٣) حاشية زاده على البيضاوي ٩٨/٣ . (٤) زاد المسير ٦/ ٤٧٣ . (٥) القرطبي ١٤/ ٣١٩ . (٦) الحديث أخرجه مسلم عن ابن مسعود قال الزمخشري : « رأى رسول الله ﷺ جبريل في صورته له ستائة

مَا يَشَآءُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ مَا يَفْتَحِ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةٍ فَلَا مُمْسِكَ لَمَا يُمْسِكُ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ مِنْ بَعْدِهِ ۗ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ يَأَيُّ النَّاسُ ٱذْكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُم ۚ هَلْ مِنْ خَالِقٍ غَيْرُ ٱللَّهِ في العينين ، والحسنُ في الأنف ، والحلاوة في الفم (١) ﴿ إِن اللَّهَ على كُلُّ شيء قديـر ﴾ أي هو تعالى قادر على ما يريد ، له الأمر والقوة والسلطان ، لا يمتنع عليه فعل شيءٍ أراده ، ولا يتأبى عليه خلق شيء أراده ، وصف تعالى نفسه في هذه الآيات بصفتين جليلتين تحمل كل منهما صفة القدرة وكمال الإنعام الأولى: أنه فاطر السموات والأرض أي خالقهما ومبدعهما من غير مثال يحتذيه ، ولا قانون ينتحيه ، وفي ذلك دلالة على كمال قدرته ، وشمول نعمته ، فهو الذي رفع السهاء بغير عمد ، وجعلها مستويةً من غير أوَد ، وزينها بالكواكب والنجوم ، وهو الذي بسط الأرض ، وأودعها الأرزاق والأقوات ، وبثُّ فيها البحار والأنهار ، وفجَّر فيها العيون والأبار ، إلى غير ما هنالك من آثار قدرته العظيمة ، وآثار صنعته البديعة ، وعبَّر عن ذلك كله بقوله ﴿فاطـر السمـوات والأرض﴾ والثانية : اختيار الملائكة ليكونوا رسلاً بينه وبين أنبيائه ، وقد أشار إلى طرفٍ من عظمته وكمال قدرته جل وعلا بأن خلق الملائكة بأشكال عجيبة ، وصور غريبة ، وأجنحة عديدة ، فمنهم من له جناحان ومنهم من له ثلاثة ، ومنهم من له أربعة ، ومنهم من له ستائة جناح ، ما بين كل جناحين كما بين المشرق والمغرب ، كما هو وصف جبريل عليه السلام ، ومنهم من لا يعلم حقيقة خلقته وضخامة صورته إلا الله جل وعلا ، فقد روى الزهري أن جبريل قال للنبي ﷺ : (يا عمد كيف لو رأيت إسرافيل!إنَّ له لاثنيْ عشر ألف جناح، منها جناح بالمشرق وجناح بالمغرب، وإن العرش لعلى كاهله )(١) ولوكشف لنا الحجاب لرأينا العجب العجاب ، فسبحان الله ما أعظم خلقه ، وما أبدع صنعه !! ثم بيَّن تعالى نفاذ مشيئته ، ونفوذ أمره في هذا العالم الذي فطره ومن فيه ، وأخضعه لإِرادته وتصرفه فقال : ﴿ مَا يَفْتُحُ اللَّهُ لَلنَّاسِ مِن رَحْمَةٍ فَلا مُمْسَكَ لَمَا ﴾ أيُّ أيُّ شيء يمنحه الله لعباده ويتفضل به عليهم من خزائن رحمته ، من نعمة ٍ ، وصحة ٍ ، وأمن ٍ ، وعلم ٍ ، وحكمة ٍ ، ورزق ٍ ، وإرسال رسل ٍ لهداية الخلق ، وغير ذلك من صنوف نعمائه التي لا يحيط بها عدٌّ ، فلا يقدر أحدُّ على إمساكه وحرمان خلق الله منه ، فهو الملك الوهاب الذي لا مانع لما أعطى ، ولما معطي لما منع ﴿ومايُمْسكُ فَـلا مرسل لـ من بعده ﴾ أي وأي شيء يمسكه ويحبسه عن خلقه من خيري الدنيا والآخرة ، فلا أحد يقدر على منحه للعباد بعد أن أمسكه جل وعلا ﴿وهـو العزيــز الحكيـم﴾ أي هو تعالى الغالـب على كل شيء ، الحكيم في صنعه ، الذي يفعل ما يريد على مقتضى الحكمة والمصلحة قال المفسرون : والفتحُ والإمساك عبارة عن العطاء والمنع ، فهو الذي يضر وينفع ، ويعطي ويمنع ، وفي الحديث « أحقُّ ما قال العبد وكلُّنا لك عبد : اللهم لا مانع لما أعطيت ، ولا معطى لما منعت ، ولا ينفع ذا الجدُّ منك الجدُّ "(٣) ثم ذكَّرهم تعالى بنعمه الجليلة عليهم فقال ﴿ يا أيها الناسُ اذكروا نعمة الله عليكم ﴾ أي اشكروا ربكم على

<sup>(</sup>١) القرطبي ٢٢. / ٣٢ والآية عامة تتناول كل زيادة في الخلق ، من طول قامة ، واعتدال صورة ، وحصافة في العقل ، وذلاقة في اللسان ، وما أشبه ذلك مما لا يحيط به وصف . (٢) الكشاف ٣/ .٤٧ . (٣) جزء من حديث أخرجه مسلم في صحيحه .

يَرْزُقُكُمُ مِّنَ السَّمَآءِ وَالْأَرْضُ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَأَنَّى تُؤْفَكُونَ ﴿ وَإِن يُكَذِّبُوكَ فَقَدُ كُذِّبَتَ رُسُلُ مِن قَبْلِكَ وَإِلَى اللّهِ تُرْجَعُ الْأُمُورُ ﴿ يَأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّ وَعَدَ اللّهِ حَتَّى فَلَا تَغُرَّنَكُمُ الْحَيَوَةُ الدَّنِيَّ وَلا يَغُرَّنَكُمُ بِاللّهِ الْغَرُورُ ﴿ فِي إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُو فَا تَّخِذُوهُ عَدُوا إِنَّمَا يَدْعُواْ حِزْبَهُ وَلِيكُونُواْ مِنْ أَصَّحَابِ السَّعِيرِ فَي

نعمه التي لا تُعدُّ ولا تُحْصى التي أنعم بها عليكم قال الزمخشري : ليس المراد بذكر النعمة ذكرها باللسان فقط ، ولكن المراد حفظها من الكفران ، وشكرها بمعرفة حقها ، والاعتراف بها ، وإطاعة موليها ، ومنه قول الرجل لمن أنعم عليه : أذكر أيادي عندك (١) ﴿ هـل من خالق عير الله ﴾ استفهام إنكاري بمعنى النفي أي لا خالق غيره تعالى ، لا ما تعبدون من الأصنام ﴿ يرزقكم من السماء والأرض ﴾ أي حال كونه تعالى هو المنعم على العباد بالرزق والعطاء ، فهو الـذي ينـزل المطـر من السهاء ، ويخـرج النبـات من الأرض ، فكيف تشركون معه ما لا يخلق ولا يرزق من الأوثان والأصنام ؟ ولهذا قال تعالى بعده ﴿لا إِلَـــه إلا هــو، أي لا ربَّ ولا معبود إلا اللهُ الواحد الأحد ﴿فأنَّــى تُؤفكُـونَ أي فكيف تُصرفون بعد هذا البيان ، ووضوح البرهان ، إلى عبادة الأوثان ؟ والغرض : تذكير الناس بنعم الله ، وإقامة الحجة على المشركين قال ابن كثير: نبه تعالى عباده وأرشدهم إلى الاستدلال على توحيده ، بوجوب إفراد العبادة له ، فكما أنه المستقل بالخلق والرزق ، فكذلك يجب أن يُفرد بالعبادة ، ولا يُشرك به غيره من الأصنام والأوثان(١) ﴿ وإِن يكذبوك فقد كُذبت رسلٌ من قبلك ، تسلية للنبي ﷺ على تكذيب قومه له والمعنى : وإِن يكذبك يا محمد هؤ لاء المشركون فلا تحزن لتكذيبهم ، فهذه سنة الله في الأنبياء من قبلك ، فقد كُذَّبوا وأُوذوا حتى أتاهم نصرنا ، فلك بهم أسوة ، ولا بدُّ أن ينصرك الله عليهم ﴿ولِل الله تُرجع الأمور﴾ أي إلى الله تعالى وحده مرجع أمرك وأمرهم ، وسيجازي كلاً بعمله ، وفيه وعيد وتهديد للمُكذبين . ثم ذكُّرهم تعالى بذلك الموعد المحقَّق فقال ﴿ يَا أَيْهَا النَّاسُ إِنَّ وعد اللهِ حَقَّ ﴾ أي إن وعده لكم بالبعث والجزاء حقٌّ ثابتٌ لا محالة لا خُلف فيه ﴿فلا تغرنكم الحياة الدنيا﴾ أي فلا تلهكم الحياة الدنيا بزخرفها ونعيمها عن الحياة الآخرة قال ابن كثير : أي لا تتلهُّوا عن تلك الحياة الباقية ، بهذه الزهرة الفانية(٣) ﴿ولا يغرنُّكُـمْ باللهِ الغَرُور﴾ أي ولا يخدعنكم الشيطان المبالغ في الغرور فيطمعكم في عفو الله وكرمه ، ويمنيكم بالمغفرة مع الإصرار على المعاصي . ثم بيَّن تعالى عداوة الشيطان للإنسان فقال: ﴿إِنَّ الشيطانَ لَكُم عدوُّ فاتخذوه عَدُواً ﴾ أي إن الشيطان لكم أيها الناس عدو لدود ، وعداوته قديمة لا تكاد تزول فعادوه كما عاداكم ولا تطيعوه ، وكونوا على حذرٍ منه قال بعض العارفين : يا عجباً لمن عصى المحسن بعد معرفته بإحسانـه ، 

الكشاف ٣/ ٤٧١ . (٢) مختصر ابن كثير ٣/ ١٣٩ . (٣) مختصر ابن كثير ٣/ ١٣٩ .

الَّذِينَ كَفُرُواْ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيَّةٌ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَاتِ لَهُم مَّغَفِرَةٌ وَأَجَرَّكِبِيرٌ ﴿ إِنَّ أَلَهُ مُ اللَّهِ عَمَلِهِ عَفَرَةً وَأَجَرُ كَبِيرٌ ﴿ إِنَّ أَلَلَهُ مُسَرَّتٍ إِنَّ اللَّهُ مُسَرِّتٍ إِنَّ اللَّهَ عَمَلِهِ عَفَرَءَاهُ حَسَنًا فَإِنَّ اللَّهَ عَصَرَتٍ إِنَّ اللَّهَ عَمَلِهِ عَلَيْهِ مَ عَسَرَتٍ إِنَّ اللَّهَ عَلَيْمِ مَسَرَّتٍ إِنَّ اللَّهَ عَلَيْم عَسَرَتٍ إِنَّ اللَّهُ عَلَيْم عَسَرَتٍ إِنَّ اللَّه عَلَيْم عَسَرَتٍ إِنَّ اللَّه عَلَيْم عَلَيْم عَلَيْم عَلَيْم عَلَيْم عَلَيْم وَاللَّهُ الَّذِي وَاللَّهُ الَّذِي أَرْسَلَ الرِّيَحَ فَتَثْيرُ سَعَابًا فَسُقْنَهُ إِلَى بَلَدٍ مَّيْتٍ فَأَحْيَيْنَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا لَكُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّذِي اللَّهُ اللَّه عَلَيْم اللَّه اللَّه عَلَيْم اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللللِّهُ الللللَّةُ الللللللَّةُ الللللَّهُ الللللَّةُ اللللللَّةُ اللللللِّةُ الللللِّةُ اللللللْمُ الللللللِّةُ ا

يقذف بأتباعه في نار جهنم المستعرة التي تشوي الوجوه والجلود ، لا غرض له إلا هذا ، فهل يليق بالعاقل أن يستجيب لنداء الشيطان اللعين ؟ قال الطبري : أي إنما يدعو شيعته ليكونوا من المخلدين في نار جهنم التي تتوقد على أهلها(١) ﴿ الذين كَفُرُوا لَهُم عَـذاب شديد ﴾ أي الذين جحدوا بالله ورسله لهم عذاب دائمٌ شديد لا يُقادر قدره ، ولا يوصف هولُه ﴿والذين آمنـوا وعملوا الصالحـات﴾ أي جمعوا بين الإيمان والعمل الصالح ﴿ لهم مغفرةً وأجركبيرٍ ﴾ أي لهم عند ربهم مغفرةً لذنوبهم ، وأجر كبير وهو الجنة ، وإنما قرن الإيمان بالعمل الصالح ليشير إلى أنهم لا يفترقان ، فالإيمان تصديق ، وقول ، وعمل ﴿أَفَمَنْ زُيِّن لـ سوء عمله فرآه حسناً ﴾ الاستفهام للإنكار وجوابه محذوف والتقدير أفمن زيَّن له الشيطان عمله السيء حتى رآه حسناً (٢) واستحسن ما هو عليه من الكفر والضلال ، كمن استقبحـه واجتنبـه واختـار طريق الإيمان ؟ ودلُّ على هذا الحذف قوله تعالى ﴿ فَإِنَّ اللَّه يضلُّ من يشاء ويهدي من يشاء ﴾ أي الكلُّ بمشيئة الله ، فهو تعالى الذي يصرف من يشاء عن طريق الهدى ، ويهدي من يشاء بتوفيقه للعمل الصالح والإيمان ﴿ فَ لا تَذْهُبُ نَفْسُكُ عَلِيهِم حَسَرَاتٍ ﴾ أي فلا تغتم يا محمد ولا تُهلك نفسك حسرة على تركهم الإيمان ﴿ إِن اللَّهُ عَلَيْمٌ بِمَا يَصْنُعُ وَيُ هُو جُلُّ وعَلَا الْعَالَمُ بِمَا يَصْنُعُ هُؤً لَاءُ مِن القبائح ومجازيهم عليها ، وفيه وعيد لهم بالعقاب على سوء صنيعهم ﴿واللهُ الـذي أرسل الرياح﴾ أي والله تعالى بقدرته هو الذي أرسل الرياح مبشرة بنزول المطر ﴿فتثيــر سحابــاً﴾ أي فحركت السحاب وأهاجته ، والتعبيرُ بالمضارع عن الماضي ﴿ فَتَثْيِــرُ ﴾ لاستحضار تلك الصورة البديعة ، الدالة على كمال القدرة والحكمة (٣) ﴿ فسقنــاه إلــى بلد ميت ﴾ أي فسقنا السحاب الذي يحمل الغيث إلى بلد مجدب قاحل ﴿ فَأَحِينَا بِـ الأرض بعد موتها، فيه حذف تقديره فأنزلنا به الماء فأحيينا به الأرض بعد جدبها ويبسها ﴿كـذلـكالنشـور﴾ أي كما أحيا الله الأرض الميتة بالماء ، كذلك يحيي الموتى من قبورهم ، روى الإمام أحمد عن أبي رُزين العقيلي قال قلت يا رسول الله : كيفيُّحْيي اللهُ الموتى ؟ وما آيةُ ذلك في خلقه ؟ فقال : (أما مررتَ بوادي أهلك تُمْحلاً ، ثم مررتَ به يهتز خضراً ؟ قلت : نعم يا رسول الله ، قال : فكذلك يُحْيياللهُ الموتى ، وتلك آيتُه في خلقه )(١) قال ابن كثير : كثيراً ما يستدل تعالى على المعاد بإحيائه الأرض بعد موتها ، فإن الأرض تكون ميتة هامدة لا نبات فيها ، فإذا أرسل الله إليها السحاب تحمل الماء وأنزله عليها

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري ٧٧ / ٧٧ . (٢) انظر الكشاف ٣/ ٤٧٤ . (٣) أبو السعود ٤/ ٢٣٩ . (٤) أخرجه أحمد وأبو داود وابن ماجه .

مَن كَانَ يُرِيدُ الْعِزَّةَ فَلِلَهِ الْعِزَّةُ جَمِيعًا إِلَيْهِ يَضْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ الصَّلِحُ يَرْفَعُهُ, وَالَّذِينَ يَمْكُرُونَ السَّيِّعَاتِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَكُرُ أَوْلَيَهِكَ هُوَ يَبُورُ ﴿ وَاللّهُ خَلَقَكُمْ مِن تُرَابِ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ جَعَلَكُمْ أَزُوكِجًا وَمَا يُعَمَّرُ مِن مُعَمَّرٍ وَلا يُنقَصُ مِنْ عُمُرِهِ يَ إِلّا فِي كِتَابٍ إِنَّ ذَلِكَ وَمَا يُعَمَّرُ مِن مُعَمَّرٍ وَلا يُنقَصُ مِنْ عُمُرِهِ يَ إِلَّا فِي كِتَابٍ إِنَّ ذَلِكَ

﴿ اهتزّت وربت وأنبت من كل زوج بهيج ﴾ كذلك الأجساد إذا أراد الله بعثها ونشورها (١١) ، ثمَّ نبَّه تعالى عباده إلى السبيل الذي تُنال به العزة فقال ﴿ من كان يريدُ العزة فللَّهِ العزةُ جيعاً ﴾ أي من كان يطلب العزة الكاملة ، والسعادة الشاملة ، فليطلبها من الله تعالى وحده ، فإن العزة كلُّها لله جلُّ وعلا قال بعض العارفين : من أراد عزَّ الدارين فليطع العزيز(٢) ﴿ إِليه يَصعَد الكَلِمُ الطيِّب ﴾ أي إليه جلَّ وعلا يرتفع كل كلام طيب من ذكر ، ودعاءٍ ، وتلاوة قرآن ، وتسبيح وتمجيد ونحوه قال الطبري : إلى الله يصعد ذكرُ العبد إيَّاه وثناؤه عليه ﴿والعملُ الصالح يرفعه اي والعمل الصالح يتقبله الله تعالى ويثيب صاحبه عليه قال قتادة : لا يقبل الله قولاً إلاَّ بعمل ، من قال وأحسن العمل قبل الله منه ، نقله الطبري ﴿والذيـن يمكرون السيناتِ لهم عـذابٌ شديد، هذا بيانٌ للكلم الخبيث بعد بيان حال الكلام الطيب أي والذين يحتالون بالمكر والخديعة لإطفاء نور الله ، والكيد للإسلام والمسلمين ، لهم في الآخرة عذاب شديد في نار جهنم ﴿ ومكر أولئك هو يبور ﴾ أي ومكر أولئك المجرمين هالك وباطل ، لأنه ما أسر الحد سوءا ودبره إلا أبداه الله وأظهره ﴿ولا يحيـق المكـر السيء إلا بأهلـه ﴾ قال المفسرون : والإشارة هنا إلى مكر قريش برسول الله على حين اجتمعوا في دار الندوة وأرادوا أن يقتلوه ، أو يجبسوه ، أو يخرجوه كما حكى القرآن الكريم ﴿وَإِذْ يَمَكُرُ بِكُ الذِّينَ كَفَرُوا لَيَتْبَتُوكُ أَوْ يَقْتَلُوكُ أُويُخْسَرَجُوكُ ﴾(٣) ثم ذكَّرهم تعالى بدلائل التوحيد والبعث ، بعد أن ذكّرهم بآيات قدرته وعزته فقال ﴿والله خلقكم من تراب ﴾ أي خلق أصلكم وهو آدم من تراب ﴿ ثُمْ مِن نَطَفَــة ﴾ أي ثم خلق ذريته من ماءٍ مهين وهو المنيُّ الذي يُصبُ في الرحم ﴿ ثُمْ جعلكم أزواجاً﴾ أي خلقكم ذكوراً وإناثاً ، وزوَّج بعضكم من بعض ليتم البقاء في الدنيا إلى انقضائها (٤) قال الطبري: أي زوَّج منهم الأنشى من الـذكر (٥) ﴿ وما تحمل من أنشى ولا تضع إلا بعلمه اي وما تحمل أنثى في بطنها من جنين ، ولا تلد إلاَّ بعلمه تعالى ، يعلم أذكر هو أو أُنثى ، ويعلم أطوار هذا الجنين في بطن أمه ، لا يخفى عليه شيء من أحواله ﴿ومَا يُعَمَّــر مِن مُعَمَّـر ولا يُنقصُ من عُمره إلا في كتاب، أي وما يطول عُمر أحدٍ من الخلق فيصبح هرماً ، ولا يُنقص من عُمر أحد فيموت وهو صغير أو شاب إلا وهو مسجَّل في اللوح المحفوظ ، لا يُزاد فيما كتب الله ولا يُنقص ﴿إِن ذلك على الله يسير، أي سهلٌ هيّن، لأن الله قد أحاط بكل شيء علماً ، ثم ضرب تعالى مثلاً للمؤ من والكافر

<sup>(</sup>١) مختصر ابن كثير ٣/ ١٤٠ . (٢) القرطبي ١٤/ ٣٢٩ . (٣) انظر الكشاف ٣/ ٤٧٦ . (٤) القرطبي ٣٣٢/١٤ . (٥) الطبري ٨١/٢٢ . (٨)

عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرٌ ﴿ ﴿ وَمَا يَسْــتَوِى ٱلْبَحْرَانِ هَـٰذَا عَذْبٌ فُرَاتٌ سَآيِـِنٌ شَرَابُهُ, وَهَنَذَا مِلْحٌ أَجَاجٌ وَمِن كُلِّ تَأْكُلُونَ لَحْمًا طَرِيًّا وَتَسْتَخْرِجُونَ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَا وَتَرَى ٱلْفُلْكَ فِيهِ مَوَاخِرَ لِتَبْتَغُواْ مِن فَضَلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ لَكُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل يُولِجُ ٱلَّيْلَ فِي ٱلَّهَارِ وَيُولِجُ ٱلَّهَارَ فِي ٱلَّيْلِ وَسَغَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ كُلُّ يَجْرِي لِأَجَلٍ مُّسَمَّى ذَالِكُرُ ٱللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ ٱلْمُلْكُ فقال : ﴿وما يستوي البحران﴾ أي وما يستوي ماء البحر وماء النهر(١) ﴿هــذا عــذب فرات سائــغ شرابُ ﴾ أي هذا ماء حلوُّ شديد الحلاوة يكسر وهج العطش ، ويسهل انحداره في الحلق لعذوبته ﴿وهـذا ملح أجهاج الله وهذا ماءٌ شديد الملوحة ، يُحرق حلق الشارب لمرارته وشدة ملوحته ، فكما لا يتساوى البحران : العذبُ ، والملح ، فكذلك لا يتساوى المؤ من مع الكافر ، ولا البرُّ مع الفاجر قال أبو السعود : هذا مثلٌ ضرب للمؤمن والكافر، والفراتُ الـذي يكسر العطش، والسائع الـذي يسهل انحداره لعذوبته ، والأُجاج الذي يُحرق بملوحته(٢) ﴿ومـن كـل ِ تأكـلون منــه لحمـاً طَريـاً﴾ أي ومن كل واحدٍ منهما تأكلون سمكاً غضاً طرياً ، مختلف الأنواع والطعوم والأشكال ﴿وتستخرجون حليةً تلبسونها ﴾ أي وتستخرجون منهما اللؤلؤ والمرجان للزينة والتحلي ﴿وتـرى الفُلـك مواخــر فيــه ﴾ أي وتـرى أيهـا المخاطب السفن العظيمة ، تمخرُ عُباب البحر مقبلة ومدبرة ، تحمل على ظهرها الأثقال والبضائع والرجال ، وهي لا تغرق فيه لأنها بتسخير الله جل وعلا" ﴿لتبتغوا من فضله ﴾ أي لتطلبوا بركوبكم هذه السفن العظيمة من فضل الله بأنواع التجارات ، والسفر إلى البلدان البعيدة في مدة قريبة ﴿ولعلكـــم تشكــرون﴾ أي ولكي تشكروا ربكم على إنعامه وإفضاله في تسخيره ذلك لكم ، ثم انتقل إلى آية أخرى من آيات قدرته وسلطانه في الآفاق فقال ﴿يولـج اللـيل فـي النـهار ويولـج النهـار في الليـل﴾ أي يدخل الليلَ في النهار ، ويدخل النهار في الليل ، فيضيف من هذا إلى هذا وبالعكس ، فيتفاوت بذلك طول الليل والنهار بالزيادة والنقصان ، حسب الفصول والأمصار ، حتى يصل النهار صيفاً ـ في بعض البلدان ـ إلى ست عشرة ساعة ، وينقص الليل حتى يصل الى ثماني ساعات ـ آيـةً من آيات الله تُشاهد لا يستطيع إنكارها جاحد أو مؤمن ، ويحس بآثارها الأعمى والبصير . . آيةٌ شاهدة على قدرة الله ، ودقة تصرفه في خلقه ، وهذه الظاهرة الكونية دستور لا يتغيَّـر، ونظام محكم لا يأتي بطريق الصدفة ، وإنما هو من صنع الله الذي أتقن كل شيء خلقه ، فسبحان المدبر الحكيم العليم!! ﴿وسخَّـر الشمـس والقمـر كـلٌ يجـري لأجـل مسمَّى﴾ أي ذلَّلهما لمصالح العباد ، كل منهما يسير ويدور في مداره الذي قدَّره الله له لا يتعداه ، إلى أجل معلوم هو يوم القيامة (٤٠﴿ ذلكم اللهُ ربكم له المُلْك ﴾ أي ذلكم الفاعل لهذه الأمور

<sup>(</sup>١) سمى النهر بحراً من باب التغليب . (٢) تفسير أبي السعود ٤/ ٢٤١ . (٣) راجع نظرية طفو الأجسام والإعجاز العلمي للقرآن الكريم . (٤) كان المظنون أن الشمس ثابتة في موضعها ولكن أثبت العلم الحديث أنها تجري في اتجاه واحد في الفضاء الكوني الهائل بسرعة حسبها الفلكيون باثني عشر ميلاً في الثانية ، والله الخبير العليم يخبر بسيرها وجريانها « والشمس تجري لمستقر لها » . وحين نتصور أن حجم هذه الشمس يبلغ نحومليون ضعف حجم أرضنا هذه ، وأن هذه الكتلة الهائلة تتحرك وتجري في الفضاء لا يسندها شيء إلا هو ، ندرك طرفاً من صفة القدرة التي تصرّف هذا الوجود عن قوة وعن علم . تفسير الجوهري .

وَٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِهِ ۽ مَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرٍ ﴿ إِن تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُواْ دُعَآءَ كُرْ وَلَوْ سَمِعُواْ مَا ٱسْتَجَابُواْ لَكُونَ مِن دُونِهِ ۽ مَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرٍ ﴿ إِنْ تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُواْ دُعَآءَ كُرْ وَلَوْ سَمِعُواْ مَا ٱسْتَجَابُواْ لَكُرْ وَيَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ يَكُفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ وَلَا يُنَبِّئُكَ مِثْلُ خَبِيرٍ ﴿ إِنْ اللَّهُ مِنْ لَا يَعْدُونُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مِثْلُ خَبِيرٍ ﴿ إِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَا عَلَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَقَ

البديعة ، هو ربكم العظيم الشأن ، الذي له الملك والسلطان والتصرف الكامل في الخلق والسنام لا تدعون من دونه ما يملكون من قطمير أي والذين تعبدون من دون الله من الأوثان والأصنام لا يملكون شيئاً ولو بمقدار القطمير ، وهو القشرة الرقيقة التي بين التمرة والنواة قال المفسرون : وهو مشل يضرب في القلة والحقارة ، والأصنام لضعفها، وهوان شأنها وعجزها عن أي تصرف صارت مضرب المثل في حقارتها بأنها لا تملك فتيلاً ولا قطميراً ، ثم أكد تعالى ذلك بقوله وإن تدعوهم لا يسمعوا دعاءكم أي إن دعوتم هذه الأصنام لم يسمعوا دعاءكم ولم يستجيبوا لندائكم ، لأنها جمادات لا تسمع ولا تفهم وولو سمعوا ما استجابوا لكم أي ولو سمعوا لدعائكم \_ على الفرض والتسليم \_ ما استجابوا لكم لأنها ليست ناطقة فتجيب (ويوم القيامة يكفرون بشرككم) أي وفي الأخرة حين ينطقهم الله يتبرءون منكم ومن عبادتكم إياهم (ولا ينبئك مثل خبير) أي ولا يخبرك يا محمد على وجه اليقين أحد إلا أنا \_ الله \_ الخالق العليم الخبير قال قتادة : يعني نفسه عز وجل .

البَكَلَاغَكَة : تضمنت الآيات الكريمة وجوهاً من البيان والبديع نوجزها فيما يلي :

١ ـ الاستعارة التمثيلية ﴿ما يفتح الله للناس من رحمةٍ فلا ممسك لها ﴾ شبّه فيه إرسال النعم بفتح الخزائن للإعطاء وكذلك حبس النعم بالإمساك ، واستعير الفتح للإطلاق والإمساك للمنع .

٢ ـ الطباق بين ﴿ يفتح . . ويمسك ﴾ وكذلك بين ﴿ يضل . . ويهدي ﴾ وبين ﴿ تحمل . . وتضع ﴾ وبين ﴿ يُعمر . . وينقص من عمره ﴾ .

٣\_ المقابلة بين جزاء الأبرار والفجار ﴿الذين كفروا لهم عذاب شديد . . والذين آمنوا وعملوا الصالحات لهم مغفرة وأجر كبير ﴾ وكذلك بين قوله ﴿هذا عذ ب فرات . . وهذا ملح أجاج ﴾ وكل من الطباق والمقابلة من المحسنات البديعية إلا أن الأول يكون بين شيئين والثاني بين أكثر .

٤ ـ حذف الجواب لدلالة اللفظ عليه ﴿أفمن زُين له سوء عمله فرآه حسناً ﴾ ؟ حذف منه ما يقابله
 أي كمن لم يُزين له سوء عمله ؟ ودل على هذا المحذوف قوله ﴿فإن الله يضل من يشاء ويهدي من
 يشاء ﴾ .

□ الإطناب بتكرار الفعل ﴿ فلا تغرنكم الحياة الدنيا. . ثم قال. . ولا يغرنكم بالله الغرور ﴾ .

٦ ـ الكناية ﴿فلا تذهب نفسك عليهم حسرات ﴾ كناية عن الهلاك لأن النفس إذا ذهبت هلك الإنسان .

٧ ـ الالتفات من الغيبة إلى التكلم للإشعار بالعظمة ﴿أرسل الرياح فتثير سحاباً فسقناه ﴾ .

٨ ـ السجع لماله من وقع حسن على السمع مثل (ليكونوا من أصحاب السعير) (لهم مغفرة وأجر كبير) وأمثال ذلك وهو من المحسنات البديعية .

المنكاسكبة : لمَّا عدَّد تعالى نعمه على العباد ، وأقام الأدلة والبراهين على قدرته وعزته وسلطانه ، ذكَّرهم هنا بحاجتهم إليه ، واستغنائه جل وعلا عن جميع الخلق ، وضرب الأمثال للتفريق بين المؤ من والكافر ، والبر والفاجر ، بالأعمى والبصير ، والظلام والنور ، « فبضدّها تتميز الأشياء » .

اللغسس : ﴿وزر﴾ الوزرُ : الجبل المنيع الذي يعتصم به ومنه «كلا لا وَزَر » ثم قيل للثقيل وزُرُ تشبيهاً له بالجبل ، ثم استعير للذنب لما فيه من إثقال كاهل الإنسان ﴿تنذر﴾ تخوف ، والإنذار التخويف ﴿الغيب﴾ ما غاب عن الإنسان ولم تدركه حواسه قال الشاعر :

وبالغيب آمنا وقد كان قومنا يُصلُّون للأوثان قبل محمد ﴿الحُرور﴾ شدة حر الشمس قال في المصباح: الحرَّخلاف البرد والاسم الحرارة، وحرَّت النار: توقَّدت واستعرت، والحَرور: الريح الحارة (۱) ﴿ جُدد ﴾ جمع جدَّة بالضم وهي الطريقة والعلامة قال الجوهري: والجُدَّة: الخُطَّة التي في ظهر الحيار تخالف لونه، والجُدة الطريقة والجمع جدد وهي الطرائق المختلفة الألوان (۱)، قال القرطبي: قال الأخفش: لوكان جمع جديد لقال (( جُدُد )) بضم الجيم والدال نحو سرُر ﴿ غرابيب ﴾ جمع غربيب وهو الشديد السواد، يقال: أسود غربيب أي شديد السواد قال امرؤ القيس:

العينُ طاعمةً ، واليدُ سابحةً والرجلُ لافحةً ، والوجه غربيب(١)

\* يَكَأَيُّكَ ٱلنَّاسُ أَنتُمُ ٱلْفُقَرَآءُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱللَّهُ هُوَ ٱلْغَنِيُّ ٱلْحَكِمِيدُ ﴿ إِن يَشَأَ يُذْهِبُكُرْ وَيَأْتِ بِخَلْقٍ

النفسيسير: ﴿ إِلَا أَيُّ النَّاسِ أَنتم الفقراء إلى الله ﴾ الخطاب لجميع البشر لتذكيرهم بنعم الله الجليلة عليهم أي أنتم المحتاجون إليه تعالى في بقائكم وكل أحوالكم ، وفي الحركات والسكنات ﴿ والله هو الغني الحميد ﴾ أي وهو جل وعلا الغني عن العالم على الإطلاق ، المحمود على نعمه التي لا تخصى قال أبو حيان : هذه آية موعظة وتذكير ، وأن جميع الناس محتاجون إلى إحسان الله تعالى وإنعامه ، في جميع أحوالهم ، لا يستغني أحد عنه طرفة عين ، وهو الغني عن العالم على الإطلاق ، المحمود على ما يسديه من النعم ، المستحق للحمد والثناء (٤) ، ثم قرر استغناءه عن الخلق بقوله ﴿ إن يشأ يُذهبُكم ويأت بخلق بحديد ﴾ أي لو شاء تعالى لأهلككم وأفناكم وأتى بقوم آخرين غيركم ، وفي هذا وعيد وتهديد

<sup>(</sup>١) المصباح المنير . (٢) الصحاح للجوهري . (٣) تفسير القرطبي ٣٤٣/١٤ . (٤) البحر المحيط ٧/ ٣٠٧ .

﴿وما ذلك على الله بعزيز﴾ أي وليس ذلك بصعبٍ أو ممتنع على الله ، بل هو سهل يسير عليه سبحانه، لأنه يقول للشيء كنْ فيكون ﴿ولا تزر وازرةٌ وزْرَ أُخرى ﴾ أي لا تحمل نفسٌ آثمةٌ إثم نفسٍ أخرى ، ولا تعاقب بذنب غيرها كما يفعل جبابرة الدنيا من أخذ الجار بالجار ، والقريب بالقـريب(١) ﴿ وَإِن تَـدْعُ مُثَقَلَةً إِلى حِمْلِهَالا يُحمل منه شيءٌ ولـوكان ذا قُربـي ﴾ أي وإن تدع نفس مثقلةٌ بالأوزار أحداً ليحمل عنها بعض أوزارها لا يتحمل عنها ولوكان المدعو قريباً لها كالأب والابن ، فلا غياث يومئذ لمن استغاث ، وهو تأكيد لما سبق في أن الإنسان لا يتحمل ذنب غيره قال الزمخشري : فإن قلت فما الفرق بين الآيتين ؟ قلت : الأول في الدلالة على عدل الله تعالى في حكمه ، وأنه تعالى لا يؤ اخذ نفساً بغير ذنبها ، والثاني في أنه لا غياث يومئذ لمن استغاث (٢) ﴿ إِنَّا تُندِّر الذين يَخْشُون ربَّهُم بالغيب ﴾ أي إنما تنذر يا محمد بهذا القرآن الذين يخافون عقاب ربهم يوم القيامة ﴿وأقامــوا الصـــلاة ﴾ أي وأدوا الصـــلاة على الوجه الأكمل ، فضموا إلى طهارة نفوسهم طهارة أبدانهم بالصلاة المفروضة في أوقاتها ﴿ومن تزكَّى فإنما يتزكَّى لنفسه اي ومن طهر نفسه من أدناس المعاصى فإنما ثمرة ذلك التطهر عائدة عليه ، فصلاحه وتقواه مختص به ولنفسه ﴿ وإلـــى اللهِ المصير ﴾ أي إليه تعالى وحده مرجع الخلائق يوم القيامة فيجازي كلاَّ بعمله ، وهو إخبار متضمن معنى الوعيد ﴿وما يستوى الأعمى والبصير ﴾ هذا مثلٌ ضربه الله للمؤ من والكافر(٢) أي كما لا يتساوى الأعمى مع البصير فكذلك لا يتساوى المؤ من المستنير بنور القرآن ، والكافر الذي يتخبطُ في الظلام ، ﴿ وَلا الظلم اتُّ ولا النُّـور ﴾ أي لا يتساوى كذلك الكفر والإيمان ، كما لا يتساوى النور والظلام ﴿ولا الظــلُّ ولا الحـرور﴾ أي وكذلك لا يستوي الحقُّ والباطل ، والهدى والضلال كما لا يستوي الظل الظليل مع شدة حر الشمس المتوهجة قال المفسرون : ضرب الله الظل مثلاً للجنة وظلها الظليل ، وأشجارها اليانعة تجري من تحتها الأنهار ، كما جعل الحرور مثلاً للنار وسعيرها ، وشدة أوارها وحرها ، وجعل الجنة مستقرأً للأبرار ، والنار مستقراً للفجار كما قال تعالى ﴿لا يستــوي أصحاب النار وأصحاب الجنة ﴾ ثم أكد ذلك فقال ﴿وما يستوي الأحياء ولا الأموات ﴾ أي كما لا يستوي العقلاء والجهلاء قال أبو حيان : وترتيب هذه الأشياء في بيان عدم الاستواء جاء في غاية الفصاحة ، فقد ذكر الأعمى والبصير مثلاً للمؤ من والكافر ، فذكر ما عليه الكافر من ظلمة الكفر ، وما عليه المؤمن من نور الإيمان ، ثم ذكر مآلهما وهو الظلُّ والحرور ، فالمؤمن بإيمانه في ظل وراحة ، والكافر

<sup>(</sup>١) نفس المرجع السابق والصفحة . (٢) الكشاف ٣/ ٤٧٩ . (٣) البحر المحيط ٧/ ٣٠٨ .

وَمَا يَسْتَوِى الْأَحْيَاءُ وَلَا الْأَمُواَتُ إِنَّ اللّهَ يُسْمِعُ مَن يَشَآءُ وَمَآ أَنتَ بِمُسْمِعِ مَّن فِي الْقُبُودِ ﴿ وَمَا أَنتَ بِمُسْمِعِ مَّن فِي الْقُبُودِ ﴿ وَانْ مَنْ أَمَةٍ إِلّا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ وَإِن يُكَذِبُوكَ إِنْ أَنتَ إِلّا نَذِيرٌ ﴾ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ بِالْحَقِ بَشِيرًا وَنَذِيرًا وَإِن مِنْ أَمَةٍ إِلّا خَلا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ وَإِن يُكذّبُوكَ فَقَدْ كَذَبُ اللّهِ مِن قَبْلِهِمْ جَآءَ تُهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَتِ وَبِالزُّبُرِ وَبِالْكِتَابِ الْمُنِيرِ ﴿ فَي الْمُنْ اللّهِ مَا اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الل

بكفره في حر وتعب ، ثم ذكر مثلاً آخر على أبلغ وجه وهو الحيُّ والميت ، فالأعمى قد يكون فيه بعض النفع بخلاف الميت ، وجمع الظلمات لأن طرق الكفر متعددة ، وأفرد النور لأن التوحيد والحق واحدٌ لا يتعدُّد ، وقدَّم الأشرف في المثلين الأخيرين وهما «الظل ، والـحيُّ » وقـدَّم الأوضح في المثلين الأولين وهما «الأعمى ، والظلمات » ليظهر الفرق جلياً ، ولا يقال ذلك لأجل السجع لأن معجزة القرآن ليست في مجرد اللفظ، بل في المعنى أيضاً ، فلله سرُّ القرآن(١) ، ثم زاد في الإيضاح والبيان فقال ﴿إنَّ اللَّهُ يُسمع من يشاء وما أنت بمسمع من في القبور) أي إن الله يسمع من يشاء إسماعه دعوة الحق، فيحبُّه بالإيمان ويشرح صدره للإسلام ، وما أنت يا محمد بمسمع هؤ لاء الكفار ، لأنهم أموات القلـوب لا يدركون ولا يفقهون قال ابن الجوزي: أرادبمن في القبور الكفار، وشبههم بالموتي (٢)، أي فكم الا يقدر أن يسمع من في القبور كتاب الله وينتفع بمواعظه ، فكذلك من كان ميَّت القلب لا ينتفع بما يسمع (٣) ﴿إِن أَنْتَ إِلا نَدْيَدُ أِي مَا أَنْتَ إِلا رَسُولَ مِنْدُر ، تَخُوَّف هؤ لاء الكفار مِن عذاب النار ﴿إِنَّا أُرسَلْنَاكُ بالحق بشيراً ونذيراً ﴾ أي بعثناك بالهدى ودين الحق ، بشيراً للمؤ منين ونذيراً للكافرين ﴿ وَإِنْ مَن أُمَّةٍ إلا خلا فيها نذير ﴾ أي ما من أمةٍ من الأمم في العصور والأزمنة الخالية إلا وقد جاءها رسول ﴿وَإِن يُكذبوك فقد كذَّب الذين من قبلهم الله تسلية للنبي على الماسي الأنبياء في الصبر على تحمل الأذى والبلاء قال الطبري : أي وإن يكذبك يا محمد هؤ لاء المشركون من قومك فقد كذب الذين من قبلهم من الأمم السابقة رسلهم ﴿جاءتهم رسلُهم بالبينات﴾ أي جاءتهم الرسل بالمعجزات البينات ، والحجج الواضحات فكذبوهم وأنكروا ما جاءوا به من عند الله (٤) ﴿ وَبِالـزُّبِرِ وَبِالْكُتَّابِ الْمُنْسِرِ ﴾ أي وجاءوهم بالـزُّبُر أي الصحف المنزلـة على الأنبياء ، وبالكتب السهاوية المقدسـة المنـيرة الموضحـة وهـي أربعـة « التوراة ، والإنجيل ، والزبور ، والفرقان » ومع ذلك كذبوهم وردّوا عليهم رسالتهم فاصبر كما صبروا ﴿ثُم أَخَذَتُ الذِّينَ كَفَرُوا﴾ أي ثم بعد إمهالهم أخذتُ هؤ لاء الكفار بالهلاك والدمار ﴿فكيف كان نكير أي فكيف كانت عقوبتي لهم وإنكاري عليهم ؟ ألم آخذهم أخذِ عزيز مقتدر ؟ ألم أبدُّل نعمتهم نقمة ، وسعادتهم شقاوة ، وعمارتهم حراباً ؟ وهكذا أفعل بمن كذَّب رسلي ، ثم عاد إلى تقرير وحدانية الله بالأدلة السماوية والأرضية فقال ﴿ ألم تر أن الله أنزل من السماء ماء ﴾ أي ألم تر أيها

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ٧/ ٣٠٩ بشيء من الإيجاز والتصرف . (٢) تفسير ابن الجوزي ٦/ ٤٨٤ . (٣) تفسير الطبري ٢٢/ ٨٥ .

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري ٢٢/ ٨٦ .

أَلَّهُ تَرَأَنَّ اللَّهَ أَنَوَكُ مِنَ السَّمَآءِ مَآءَ فَأَخْرَجْنَابِهِ عِنْمَكُرْتِ مُخْتَلِفًا أَلُونُهَا وَمِنَ آلِحُبَالِ جُدَدُ بِيضٌ وَمُثَرٌ ثُخْتَلِفً أَلُونُهَا وَمِنَ آلِيَّ بِيضٌ وَمُثَرٌ ثُخْتَلِفً أَلُونُهُ وَمِنَ آلنَّاسِ وَالدَّوَآتِ وَالْأَنْعَامِ مُخْتَلِفً أَلُونُهُ وَكَذَالِكَ إِنَّمَا يَخْشَى اللهَ مِنْ عِبَادِهِ آلْعُلَكَوُنَا إِنَّ اللهَ عَزِيزٌ غَفُورٌ ﴿ اللهَ عَزِيزٌ غَفُورٌ اللهَ عَزِيزً عَلَيْهِ اللهَ عَزِيزً عَفُورًا اللهَ عَزِيزً عَفُورًا اللهَ عَزِيزً عَلَيْهِ اللهَ عَنْ اللهَ عَنْ إِلَّهُ اللهَ عَنْ إِلَّا لَهُ اللهَ عَنْ إِلَّهُ اللهُ عَنْ إِلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ إِلَيْهُ اللهُ اللهُ عَنْ إِلَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ إِلَيْهُ اللهُ اللهُ

المخاطب أن الله العظيم الكبير الجليل أنزل من السحاب المطر بقدرته (١) ؟ ﴿فَأَخْرَجْنَا بِـهُ تُمْرَاتُ مختلفاً ألوانُها ﴾ أي فأخرجنا بذلك الماء أنواع النباتات والفواكه والثمار ، المختلفات الأشكال والألوان والطعوم قال الزمخشري : أي مختلف أجناسها من الرمان والتفاح والتين والعنب وغيرها مما لا يُحصر، أو هيئاتها من الحمرة والصفرة والخضرة ونحوها(٢) ﴿ومن الجبالَ جُددُ بيضٌ وحمرٌ مختلف ألوانُها ﴾ أي وخلق الجبال كذلك فيها الطرائق المختلفة الألوان \_ وإن كان الجميع حجراً أو تراباً \_ فمن الجبال جُدَد \_ أي طرائق - مختلفة الألوان ، بيضٌ مختلفة البياض ، وحمر مختلفة في حمرتها ﴿وغـرابيـبُ سـودُ ﴾ أي وجبال سودٌ غرابيب أي شديدة السواد ، قال ابن جزي : قدَّم الوصف الأبلغ وكان حقه أن يتأخر ، وذلك لقصد التأكيد وكثيراً ما يأتي مثلُ هذا في كلام العرب(٣) ، والغرضُ بيان قدرته تعالى ، فليس اختلاف الألوان قاصراً على الفواكه والثمار بل إن في طبقات الأرض وفي الجبال الصلبة ما هو أيضاً مختلف الألوان('') ، حتى لتجد الجبل الواحد ذا ألوان عجيبة ، وفيه عروق تشبه المرجان ، ولا سيما في صخور « المرمر » فسبحان القادر على كل شيء ﴿ومن الناس والدوابِّ والأنعام مختلفُ ألوائه كذلك اي وخلق من الناس ، والدواب ، والأنعام ، خلقاً مختلفاً ألوانه كاختلاف الثهار والجبال ، فهذا أبيض ، وهذا أحمر ، وهذا أسود ، والكلُّ خلق الله فتبارك الله أحسن الخالقين . . ثم لما عدَّد آياتِ الله ، وأعلام قدرته ، وآثار صنعه ، وما خلق من الفطر المختلفة الأجناس أتبع ذلك بقوله ﴿ إِنَّا يَخْسَى اللَّهُ مَن عباده العلماء ﴾ أي إنما يخشاه تعالى العلماء لأنهم عرفوه حقَّ معرفته ، قال ابن كشير : أي إنما يخشاه حقَّ خشيته العلماء العارفون به ، لأنه كلم كانت المعرفة للعظيم القدير أتم ، والعلم به أكمل ، كانت الخشية له أعظم وأكثر(٥) ﴿إنَّ اللَّهُ عَزِيـــزُّ غَفــور﴾ أي غالب على كل شيء بعظمته ، غفور لمن تاب وأناب من عباده ، ثم أخبر عن صفات هؤ لاء الذين يخافون الله ويرجون رحمته فقال ﴿إِن الذِّين يتلون كتاب الله ﴾ أي

<sup>(</sup>١) الآية سيقت للحث والتحريض على النظر في عجائب صنعه تعالى ، وآثار قدرته ليؤدي ذلك إلى العلم بعظمة الله وجلاله ، ويؤدي العلم إلى خشيته ولذلك ختمها بقوله ﴿إِنَا يُخشى الله من عباده العلماء ﴾ فتدبر سرّ القرآن . (٢) تفسير الكشاف ١/ ٤٨١ . (٣) التسهيل ١/ ١٥٨ . (٤) يقول شهيد الإسلام في تفسيره الظلال : هذه لفتة كونية عجيبة من اللفتات الدالة على مصدر هذا الكتاب ، تبدأ بإنزال الماء من السهاء ، وإخراج الثمرات المختلفات الألوان ، ثم تنتقل إلى ألوان الجبال ، ففي ألوان الصخور شبه عجيب بالوان الثهار وتنوعها وتعددها ، واللفتة إلى ألوان الصخور وتنوعها داخل اللون الواحد ، تهز القلب هزاً ، وتوقظ فيه حاسة الذوق الجهالي العالي بما يستحق النظر والالتفات ، ثم ألوان الناس وهي لا تقف عند حد وكذلك ألوان الدواب والأنعام ، والدابة كل حيوان ، والأعمام هي الأيل والبقر والغنم والماعز ، ذات الألوان والأصباغ العجيبة ، كلها معروضة للأنظار في هذا الكتاب الكوني ، الجميل الصفحات ، العجيب في التكوين والتلوين . (٥) مختصر ابن كثير ٣/ ١٤٦ .

إِنَّ الَّذِينَ يَسْلُونَ كِتَنْبَ اللهِ وَأَقَامُواْ الصَّلَوَةَ وَأَنفَقُواْ مِنَّ رَزَقَنَنهُمْ سِرَّا وَعَلانِيهَ يَرْجُونَ تِجِئْرَةً لَن اللهِ عَلَى اللهِ وَأَقَامُواْ الصَّلَوَةَ وَأَنفَقُواْ مِنَّ رَزَقَنَنهُمْ سِرَّا وَعَلانِيهَ يَرْجُونَ تِجِئْرَةً لَنَ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

يداومون على تلاوة القرآن آناء الليل وأطراف النهار ﴿وأقامــوا الـصلاة﴾ أي أدوها عي الوجه الأكمل في أوقاتها ، بخشوعها وآدابها ، وشروطها وأركانها ﴿وأنفقـوا مما رزقناهم سراً وعلاتية﴾ أي وأنفقوا بعض أموالهم في سبيل الله وابتغاء رضوانه في السر والعلن ﴿يرجون تجارة لمن تبور﴾ أي يرجون بعملهم هذا تجارة رابحة ، لن تكسد ولن تهلك بالخسران أبداً ﴿ليوفيهم أجورهم ويزيدهم من فضله وأي ليوفيهم الله جزاء أعالهم ، وثواب ما فعلوا من صالح الأعال ، ويزيدهم و فضله وإنعامه وإحسانه قال في التسهيل : توفية الأجوره هو ما يستحقه المطبع من الثواب ، والزيادة : التضعيف فوق ذلك أو النظر إلى وجه الله (() ﴿إنه غفور شكور) أي مبالغ في الغفران والزيادة : التضعيف فوق ذلك أو النظر إلى وجه الله (ا) ﴿إنه غفور شكور) أي مبالغ في الغفران ﴿والدي أوحيناه إليك يا محمد من الكتاب المنزل والدي أوحيناه إليك يا محمد من الكتاب المنزل للقرآن العظيم - هو الحق الذي لا شك فيه ، ولا ريب في صدقه ﴿مصدقاً لما بين يديه أي حال كونه القرآن العظيم - هو الحق الذي لا شك فيه ، ولا ريب في صدقه ﴿مصدقاً لما بين يديه أي حال كونه مصدقاً لما سبقه من الكتب الإلهية المنزلة كالتوراة والإنجيل والزبور قال أبو حيان : وفي الآية إشارة إلى نونه وحياً ، لأنه عليه السلام لم يكن قارئاً ولا كاتباً وأتى ببيان ما في كتب الله ، ولا يكون ذلك إلا من الله () ألله بعباده لخبير بصير عباده محيط ببواطن أمورهم وظواهرها ، الله من خافية من شئونهم .

البَكَكُغُتُ : تضمنت الآيات الكريمة وجوهاً من البيان والبديع نوجزها فيما يلي :

١ ـ الطباق بين ﴿يُذهب . . ويأت ﴾ وبين ﴿الأعمى . . والبصير ﴾ و﴿الظلمات . . والنور ﴾ و﴿الظلم . . والخرور ﴾ و﴿الأحياء . . والأموات ﴾ وبين ﴿نذيراً . . وبشيراً ﴾ وبين ﴿سراً . . وعلانية ﴾ .

٧ \_ جناس الاشتقاق ﴿ولا تزر وازرة﴾ ﴿حملها لا يحمل منه شيء﴾ .

٣\_ الاستعارة التصريحية ﴿وما يستوي الأعمى والبصير . . ﴾ الآية شبه الكافر بالأعمى ، والمؤمن ، والمؤمن ، ووضوح الرؤية والاهتداء للمؤمن ، والمؤمن ، والمتعار في المائم من بطريق الاستعارة التصريحية .

<sup>(</sup>١) التسهيل ٣/ ١٥٨ . (٢) المختصر ٣/ ١٤٦ . (٣) البحر المحيط ٧/ ٣١٣ .

٤ - الالتفات من الغيبة إلى التكلم ﴿أنزل من السهاء ماءً فأخرجنا ﴾ بدل فأخرج لما في ذلك من الفخامة ولبيان كهال العناية بالفعل ، لما فيه من الصنع البديع ، المنبىء عن كهال قدرة الله وحكمته .

٥ - قصر صفة على موصوف ﴿إِنما يخشى الله من عباده العلماء ﴾ فقد قصر الخشية على العلماء .

٦ - الاستفهام التقريري وفيه معنى التعجب ﴿ أَلَم تر أَن الله أنزل من السماء ماءً . . ﴾ الآية .

٧ - الاستعارة ﴿يرجون تجارة لن تبور﴾ استعار التجارة للمعاملة مع الله تعالى لنيل ثوابه ،

وشبهها بالتجارة الدنيوية وهي معاملة الخلق بالبيع والشراء لنيل الربح ثم رشحها بقوله ﴿لن تبور﴾ .

٨ ـ توافق الفواصل مما يزيد في جمال الكلام ورونقه ووقعه في النفس مثل ﴿يرجـون تجـارة لن تبور﴾ ﴿إنه غفور شكور﴾ ومثل ﴿وبالكتاب المنير﴾ ﴿فكيف كان نكيـر﴾ وهكذا .

قال الله تعالى : ﴿ثم أورثنا الكتاب الذي اصطفينا . . إلى فإن الله كان بعباده بصيراً ﴾ من آية (٣٢) إلى آية (٤٥) نهاية السورة

المنكاسكبة : لما أثنى تعالى على الذين يتلون كتاب الله ، ذكر هنا انقسام الأمة الإسلامية أمام هذا الكنز الثمين إلى ثلاثة أقسام : الظالم لنفسه ، والمقتصد ، والسابق بالخيرات ، ثم ذكر مآل الأبرار والفجار ، ليظل العبد بين الخوف والرجاء ، والرغبة والرهبة .

اللغب : (نَصَب تعب ومشقة جسمانية (لُغُوب) اللَّغُوب: الإعياء والضعف والفتور ومنه (وما مسَّنا من لُغُوب) (يصطرخون) من الصراخ وهو الصياح بصوت عال ، والصارخ: المستغيث ، والمُصْرخ: المغيث قال سلامة بن جندب:

كنَّا إذا ما أتانا صارخٌ فنرعٌ كان الصُّراخ له قرعُ الظّنابيب(١) ﴿ النذير ﴾ المنذر الذي يخلف غيره في أمر من الأمور ﴿ مقتاً ﴾ المقتاء : أشد البغض والغضب ﴿ حساراً ﴾ هلاكاً وضلالاً ﴿ يحيق ﴾ حاق به الشيء : نزل وأحاط .

مُمَّ أَوْرَثْنَا ٱلْكِتَابَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِناً فَينَّا مِنْ عَبَادِناً فَينَّامِ مُظَالِمٌ لِّنَفْسِهِ ، وَمِنْهُم مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقُ إِلْكَ يَرَاتِ

النفسي أي : ﴿ مُهُم أُورِثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا ﴾ أي ثم أورثنا هذا القرآن العظيم لأفضل الأمم وهم أمة محمد عليه السلام الذين اخترناهم على سائر الأمم ، وخصصناهم بهذا الفضل العظيم ، القرآن المعجز خاتمة الكتب السهاوية قال الزمخشري : والذين اصطفاهم الله هم أمة محمد من الصحابة والتابعين ومن بعدهم إلى يوم القيامة (٢٠) . . ثم قسمهم إلى ثلاثة أصناف فقال ﴿ فمنهم ظالم لنفسه ، ومنهم مقتصد ، ومنهم سابق بالخيرات بإذن الله ﴾ أي فمن هؤ لاء الذين أورثناهم الكتاب من هو مقصر في عمل الخير ، يتلو القرآن ولا يعمل به وهو الظالم لنفسه ، ومنهم من هو متوسط

<sup>(</sup>١) القرطبي ٢٤/ ٣٥٢ . (٢) الكشاف ٣/ ٤٨٤ .

بِإِذْنِ ٱللَّهِ ذَالِكَ هُوَ ٱلْفَصْلُ ٱلْكَبِيرُ ﴿ جَنَّتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا يُحَلَّوْنَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهَبِ وَلُؤُلُوا اللَّهِ وَلَا لُكُوبَ عَنَّا ٱلْحَزَنَ إِنَّا رَبَّنَا لَغَفُورٌ شَكُورٌ ﴿ اللَّهِ ٱلَّذِى أَخَلَنَا وَلِبَاسُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ ﴿ وَقَالُواْ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى أَذْهَبَ عَنَّا ٱلْحَزَنَ إِنَّ رَبَّنَا لَغَفُورٌ شَكُورٌ ﴿ وَ اللَّهُ اللَّذِى أَحَلّنَا وَلِهَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَلا يَمَسّنَا فِيهَا نَصَبٌ وَلا يَمَسْنَا فِيهَا لُغُوبٌ ﴿ وَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلا يَمَسْنَا فِيهَا نَصَبٌ وَلا يَمَسْنَا فِيهَا لُغُوبٌ ﴿ وَيَ

في فعل الخيرات والصالحات ، يعمل بالقرآن في أغلب الأوقـات ، ويقـصِّر في بعض الفتـرات وهـو المقتصد ، ومنهم من هو سبَّاق في العمل بكتاب الله ، يستبق الخيرات وقد أحرز قصب السبق في فعل الطاعات بتوفيق الله وتيسيره وهو السابق بالخيرات بإذن الله قال ابن جزي : وأكثـر المفسرين أن هذه الأصناف الثلاثة في أمة محمد ﷺ فالظالم لنفسه: العاصي، والسابق: التقيُّ ، والمقتصد: بينهما (١) وقال الحسن البصري : السابقُ من رجحت حسناته على سيئاته ، والظالم لنفسه من رجحت سيئاته ، والمقتصد من استوت حسناته وسيئاته ، وجميعهم يدخلون الجنة(٢) ﴿ذَلُّكُ هُـو الفَضَّلِ الكبيرِ﴾ أي ذلك الإرث والاصطفاء لأمة محمد عليه السلام لحمل أشرف الرسالات والكتب السهاوية هو الفضل العظيم الذي لا يدانيه فضل ولا شرف ، فقد تفضل الله عليهم بهذا القرآن المجيد ، الباقي مدى الدهر ، وأنعم به من فضل ! ثم أخبر تعالى عما أعده للمؤ منين في جنات النعيم فقال ﴿جناتُ عدنٍ يدخلونها﴾ أي جنات إقامة ينعَّمون فيها بأنواع النعيم ، وهي مراتب ودرجات متفاوتة حسب تفاوت الأعمال ، وإنما جمع ﴿ الجناتِ ﴾ لأنها جنات كثيرة وليست جنة واحدة ، فهناك جنة الفردوس ، وجنة عدن ، وجنة النعيم ، وجنة المأوى ، وجنة الخلد ، وجنة السلام ، وجنة عليين ، وفي كل جنة مراتبُ ونُزلُ بحسب مراتب العاملين ﴿يُحلُّون فيها من أساور من ذهب ولؤلؤاً ﴾ أي يزينون في الجنة بأساور من ذهب مرصَّعة باللؤلؤ ﴿ولِباسُهـم فيهـا حـرير﴾ أي وجميع ما يلبسونـه في الجنـة من الحـرير ، بل فرشهـم وستورهم كذلك قال القرطبي : لما كانت الملوك تلبس في الدنيا الأساور والتيجان ، جعل الله ذلك لأهل الجنة ، وليس أحد من أهل الجنة إلا في يده ثلاثة أسورة : سوارٌ من ذهب ، وسوار من فضة ، وسوار من لؤلؤ (٢) ﴿ وقالُوا الحمدُ للَّهِ الذي أذهب عنا الحزن ﴾ أي وقالوا عند دخولهم الجنة الحمدُ لله الـذي أذهب عنا جميع الهموم والأكدار والأحزان قال المفسرون : عبّر بالماضي ﴿وقالُـوا﴾ لتحقـق وقوعـه ، والحـزن يعـم كل ما يكـدِّر صفو الإنسان من خوف المرض ، والفقـر ، والموت ، وأهـوال القيامـة ، وعذاب النار وغير ذلك (4) ﴿ إِنَّ رَبْنَا لَغُفُورَ شَكُورَ ﴾ أي واسع المغفرة للمذنبين ، شكور لطاعة المطيعين ، وكلا اللفظتين للمبالغة أي واسع الغفران عظيم الشكر والإحسان ﴿ الَّـذِي أَحَلُّنَا دَارِ الْمُقَامَةِ من فضلِه ﴾ أي أنزلنا الجنة وأسكننا فيها ، وجعلها مقراً لنا وسكناً ، لا نتحول عنها أبداً ، وكل ذلك من إنعامه وتفضله علينا ﴿لا يُحسُّنا فيها نصَبُ ﴾ أي لا يصيبنا فيها تعب ولا مشقة ﴿ولا يُسُّنا فيها (١) التسهيل في علوم التنزيل ٣/ ١٥٨ . (٢) زاد المسير ٦/ . ٤٩ والقول بأن هذه الأصناف الثلاثة من أمة محمدﷺ هو الراجح وهو اختيار ابن جرير وقد أورد العلامة ابن كثير أحاديث تدل على ذلك . (٣) القرطبي ٢٢/١٢ . (٤) انظر تفسير أبي السعود ٤/ ٢٤٥ والطبري

وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَمُ مَ نَارُجَهَنَّمَ لَا يُقْضَىٰ عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُواْ وَلَا يُخَفَّفُ عَنَّهُم مِّنَ عَذَابِهَ ۚ كَذَالِكَ نَجْزِى كُلَّ كَفُورِ اللهِ عَمْ يَصْطَرِخُونَ فِيهَا رَبَّنَا أَخْرِجْنَا نَعْمَلْ صَالِحًا غَيْرَ ٱلَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ أَوْلَمْ نُعَمِّرُكُمْ مَّا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرُ وَجَاءَكُمُ ٱلنَّذِيرُ فَذُوقُواْ فَمَا لِلظَّالِهِينَ مِن نَصِيرٍ اللهِ عَن اللهِ اللهِ الطَّالِهِينَ مِن نَصِيرٍ اللهِ اللهُ اللهِ عَلَيْهِ مِن نَصِيرٍ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ

لغــوب﴾ أي ولا يصيبنا فيها إعياءٌ ولا فتور قال ابن جزي : وإنما سميت الجنة ﴿دار الْمُقامــة﴾ لأنهم يقومون فيها ويمكثون ولا يُخرجون منها ، والنَّصبُ تعبُ البدن ، واللغوبُ تعب النفس الناشيء عن تعب البدن (١) . . ولما ذكر تعالى حال السعداء الأبرار ، ذكر حال الأشقياء الفجار فقال ﴿والذين كفروا لهم نار جهنم أي والذين جحدوا بآيات الله وكذبوا رسله فإنَّ لهم نار جهنم المستعرة جزاءً وفاقاً على كفرهم ﴿لا يُقضى عليهم فيموتوا﴾ أي لا يحكم عليهم بالموت فيهاحتي يستر يحوامن عذابالنار ﴿ولا يُخَفُّ فَعنهم من عذابها﴾ أي ولا يخفف عنهم شيء من العذاب ، بل هم في عذاب دائم مستمر لا ينقطع كقوله ﴿كلما حبت زدناهم سعيراً ﴾ ﴿كذلك نجزي كل كفور ﴾ أي مثل ذلك العذاب الشديد الفظيع ، نجازي ونعاقب كل مبالغ في الكفر والعصيان ﴿وهـم يصطرخـون فيهـا ربُّنا أخرجنا نعْمل صالحاً غير الذي كنا نعمل اي وهم يتصارخون في جهنم ويستغيثون برفع أصواتهم قائلين : ربنا أخرجنا من النار وردنا إلى الدنيا لنعمل عملاً صالحاً يقربنـا منـك ، غـير الـذي كنـا نعملـه قال القرطبي : أي نؤ من بدل الكفر ، ونطيع بدل المعصية ، ونمتثل أمر الرسل(٢٠) . . وفي قولهم ﴿غيـر الـذي كنا نعمل ﴾ اعتراف بسوء عملهم ، وتندُّم عليه وتحسر (٣) ، قال تعالى رداً عليهم وموبخاً لهم ﴿أُولِهُ نُعمرِ كُم ما يتذكِّر فيه منْ تذكّر الله أي أولم نترككم ونمهلكم في الدنيا عمراً مديداً يكفي لأن يتذكر فيه من يريد التذكر والتفكر ؟ فهاذا صنعتم في هذه المدة التي عشتموها ؟ وما لكم تطلبون عُمراً آخر ؟ وفي الحديث « أعذر الله إلى امرىءٍ أخَّر أجله حتى بلغ ستين سنة »(١) ومعنى « أعذر » أي بلغ به أقصى العذر ﴿وجاءكم النذير ﴾ أي وجاءكم الرسول المنذر وهو محمد عليه السلام الـذي بعث بـين يدي الساعة ، وقيل : ﴿الندير ﴾ هو الشيبُ ، والأول أظهر (٥) ﴿فدوقوا فما للظالمين من نصير ﴾ أي فذوقوا العذاب يا معشر الكافرين ، فليس لكم اليوم ناصر ولا معين يدفع عنكم عذاب الله قال الإمام الفخر : والأمرُ أمـرُ إِهانة ﴿فـذوقـوا﴾ وفيه إشارة إلى الدوام (١٠) ، وإنما وضعَ الظاهر ﴿للظالميـن﴾ موضع الضمير «لكم » لتسجيل الظلم عليهم ، وأنهم بكفرهم وظلمهم ليس لهم نصيرٌ أصلاً لا من الله ولا

<sup>(</sup>١) التسهيل في علوم التنزيل ٣/ ١٥٩ .

<sup>(</sup>٢) القرطبي ٣٥٢/١٤ . (٣) التسهيل في علوم التنزيل ٣/ ١٥٩ . (٤) أخرجه البخاري وترجم له بقوله « بابٌ من بلغ ستين سنة فقد أعذر إليه في العمر وذكر الآية ، قال ابن كثير وهذا هو الصحيح في مقدار العمر » .

<sup>(</sup>٥) ترجم الإمام البخاري ﴿وجاءكـــم النذيــر﴾ يعني الشيب ، وروي هذا عن ابن عباس وعكرمة قال ابن كثير : وما روي عن قتادة أن النذير هو رسول اللهﷺ هو الصحيح وهو اختيار ابن جرير وهو الأظهر . (٦) التفسير الكبير ٢٦/ ٣٠ .

إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمُ غَيْبِ ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ۞ هُوَ ٱلَّذِى جَعَلَكُمْ خَلَنْهِفَ فِي الْأَرْضِ فَمَن كَفَرَ فَعَلَيْهِ كُفْرُهُ وَلَا يَزِيدُ الْكَنفِرِينَ كُفْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ إِلَّا مَقْنَا ۖ وَلَا يَزِيدُ الْكَنفِرِينَ كُفْرُهُمْ إِلَّا خَسَارًا ﴿ مَا قُلْ أَرَءَيْتُمْ شُرَكَاءَكُمُ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ الْأَرْضِ أَمْ لَكُمْ شِرْكٌ فِي ٱلسَّمَنُوٰتِ أَمْ ءَاتَيْنَنْهُمْ كِتَنْبًا فَهُمْ عَلَى بَيِّنَتٍ مِّنْهُ بَلْ إِن يَعِدُ ٱلظَّالِمُونَ بَعْضُهُم بَعْضًا إِلَّا من العباد ، ثم قال تعالى ﴿إن الله عالمُ غيبِ السمواتِ والأرض﴾ أي هو تعالى العالم الذي أحاط علمه بكل ما خفي في الكون من غيب السموات والأرض ، لا يخفى عليه شأن من شئونها ﴿إنه عليه بذاتِ الصدور﴾ أي يعلم جلُّ وعلا مضمرات الصدور ، وما تخفيه من الهواجس والوساوس ، فكيف لا يعلم أعمالهم الظاهرة ؟ قال المفسرون : والجملة لتأكيد ما سبق من دوام عذاب الكفار في النار ، لأن الله تعالى يعلم من الكافر أنه تمكُّن الكفر في قلبه بحيث لو دام في الدنيا إلى الأبد ما آمن بالله ولا عبده ، فالعذابُ الأبديُّ مساوٍ لكفرهم الأبدي ، فلا ظلم ولا زيادة ﴿ ولا يظلم ربك أحداً ﴾ قال القرطبي : والمعنى في الآية علم أنه لو ردكم إلى الدنيا لم تعملوا صالحاً كما قال تعالى ﴿ولـو ردُّوا لعادوا لما نهُـوا عنه ﴾ (١) ﴿ هـو الـذي جعلكم خلائـفَ فـي الأرض ﴾ أي هو تعـالي جعلـكم أيهـا النـاس خلائف في الأرض ، بعد عاد وثمود ومن مضى قبلكم من الأمم ، تخلفونهم في مساكنهم جيلاً بعد جيل ، وقرناً بعد قرن ﴿ فمن كفر فعليه كفره ﴾ أي فمن كفر بالله فعليه وبال كفره ، لا يضر بذلك إلا نفسه ﴿ ولا يزيد الكافريـن كفرُهـم عند ربهـم إلا مقتــأ، أي ولا يزيدهم كفرهم إلا طرداً من رحمة الله وبعداً وبغضــاً شديداً من الله ﴿ولا يزيــد الكافريــن كفرهــم إلا خساراً﴾ أي ولا يزيدهم كفرهــم إلا هلاكاً وضـــلالأ وخسران العمر الذي ما بعده شر وخسار!! قال أبو حيان: وفي الآية تنبيه على أنه تعالى استخلفهم بدل من كان قبلهم ، فلم يتعظوا بحال من تقدمهم من المكذبين للرسل وما حلٌّ بهم من الهلاك ، ولا اعتبروا بمن كفر ، ولا اتعظوا بمن تقدم ، والمقتُّ أشد الاحتقار والبغض ، والخسارُ خسارُ العمر ، كأنَّ العمر رأس مال الإنسان فإذا انقضي في غير طاعة الله فقد خسره ، واستعـاض به بدل الربـح سخـط اللـه وغضبه ، بحيث صار إلى النار المؤبدة (٢)، ثم وبُّخ تعالى المشركين في عبادتهم ما لا يسمع ولا ينفع فقال ﴿قَـلُ أُرأيتُم شركاءكم النين تدعون من دون الله ﴾ ؟ قال النخشري : ﴿أُرأيتُم ﴾ معناها أخبر وني كأنه قال : أخبر وني عن هؤ لاء الشركاء وعما استحقوا به الإلهية والشركة (٣) ، ومعنى الآية : قل يا محمد تبكيتاً لهؤ لاء المشركين : أخبر وني عن شأن آلهتكم \_ الأوثان والأصنام \_ الذين عبدتموهم من دون الله ، وأشركتموهم معـه في العبـادة ، بأي شيء استحقـوا هذه العبـادة ؟ ﴿أرونـي مـاذا خلقـوا من الأرض﴾ أي أروني أيُّ شيء خلقوه في هذه الدنيا من المخلوقات حتى عبدتموهم من دون الله ؟ ﴿أُم لهـم شِركٌ في السموات، أي أم شاركوا الله في خلق السموات فاستحقوا بذلك الشركة معه في الألوهية ؟ (١) القرطبي ٢٢/ ٣٥٥ . (٢) تفسير البحر المحيط ٧/ ٣١٧ . (٣) تفسير الكشاف ٣/ ٤٨٧ .

غُرُورًا ﴿ إِنَّ اللهَ يُمْسِكُ السَّمَوَٰتِ وَالْأَرْضَ أَن تَزُولًا وَلَيْن زَالَتَاۤ إِنْ أَمْسَكُهُمَا مِنْ أَحَدِ مِنْ بَعْدِهِ ةَ غُرُورًا ﴿ وَلَيْ ذَالْتَاۤ إِنْ أَمْسَكُهُمَا مِنْ أَحَدِ مِنْ بَعْدِهِ قَلْمُ عَلَيْ عَفُورًا ﴿ وَلَيْ عَفُورًا ﴿ وَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلْمَ اللَّهِ جَهْدَ أَيْمَنْ إِمْ لَيْ جَاءَهُمْ نَذِيرٌ لَبَكُونُنَّ أَهْدَىٰ مِنْ إِحْدَى الْأَمْمِ فَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَفُورًا ﴿ وَلَا نَفُورًا ﴿ وَاللَّهُ مَا زَادَهُمْ إِلَّا نُفُورًا ﴿ وَلَيْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللّ

﴿أُم آتيناهـم كتاباً فهم على بينة منه أي أم أنزلنا عليهم كتاباً ينطق بأنهم شركاء الله فهم على بصيرة وحجة وبرهان في عبادة الأوثان ﴿ بـل إنْ يعـدُ الظالمون بعضُهـم بعضاً إلا غروراً ﴾ إضرابٌ عن السابق وبيانٌ للسبب الحقيقي أي إنما اتخذوهم آلهة بتضليل الرؤساء للأتباع بقولهم: الأصنام تشفع لهم ، وهو غرور باطل وزور قال أبو السعود : لما نفى أنواع الحجج أضرب عنه بذكر ما حملهم عليه ، وهو تغرير الأسلاف للأخلاف ، وإضلال الرؤساء للأتباع بأنهم يشفعون لهم عند الله(١) . . ثم ذكر تعالى دلائل قدرته ووحدانيته فقال ﴿إِنَّ اللَّهَ يُمْسِكُ السَّمُواتُ وَالأَرْضَ أَنْ تَـزُولاً ﴾ أي هو جل وعلا بقدرته وبديع حكمته ، يمنع السموات والأرض من الزوال ، والسقوط ، والوقوع كما قال تعالى ﴿ويُـمسك السهاء أن تقع عَلَى الأرضِ إلا بإذنهِ ﴾ قال القرطبي : لما بيَّن أن آلهتهم لا تقدر على خلق شيء من السموات والأرض ، بيَّـن أن خالقهما وممسكهما هو الله ، فلا يوجد حادث إلا بإيجاده ، ولا يبقى إلا ببقائه (٢) ﴿ ولئن زالتا إِنْ أمسكَهُما من أحدٍ من بعده ﴾ أي ولئن زالتا عن أماكنها \_ فرضاً \_ ما أمسكها أحدٌ بعد الله ، بمعنى أنه لا يستطيع أحدٌ على إمساكها ، إنما هما قائمتان بقدرة الواحد القهار ﴿إِنَّهُ كَانَ حَلَيْماً غَفُوراً ﴾ أي إنه تعالى حليم لا يعاجل العِقوبة للكفار مع استحقاقهم لها ، واسع المغفرة والرحمة لمن تاب منهم وأناب ﴿وأقسمـوا بالـلَّهِ جهـد أَيْمَانِهِـم﴾ أي حلَّف المشركون باللـه أشــدًّ الأيمان وأبلغها قال الصاوي : كانوا يحلفون بآبائهم وأصنامهم فإذا أرادوا التأكيد والتشديد حلفوا بالله(٣) ﴿لنسن جاءَهُم نذيسرُ ﴾ أي لئن جاءهم رسول منذر ﴿ليكونُنَّ أهدى من إحدى الأمم ﴾ أي ليكونُنَّ أهدى من جميع الأمم الذين أرسل الله إليهم الرسل من أهل الكتاب قال أبو السعود: بلغ قريشاً قبل مبعث رسول الله ﷺ أنَّ أهل الكتاب كذبوا رسلهم فقالوا : لعن اللهُ اليهودَ والنصارى ، أتتهم الرسلُ فكذبوهم ، فوالله لئن أتانا رسول لنكونن أهدى من اليهود والنصارى وغيرهم (٤) ﴿فلما جاءهم نذيـــرُ﴾ أي فلما جاءهم محمدﷺ أشرف المرسلين ﴿ما زادهـــم إلا نفــو رأ﴾ أي ما زادهم مجيئه إلا تباعداً عن الهدى والحق وهر باً منه ﴿استكباراً في الأرض ِ ومكسرَ السُّسيء﴾ أي نفر وا منه بسبب استكبارهم عن اتباع الحق ، وعتوهم وطغيانهم في الأرض ، ومن أجل المكر السيء بالرسول وبالمؤ منين ، ليفتنوا ضعفاء الإيمان عن دين الله قال أبو حيان : أي سبب النفور هو الاستكبار والمكر السيء يعني أن الحامل لهم على

<sup>(</sup>١) تفسير أبي السعود ٤/ ٢٤٦ . (٢) تفسير القرطبي ١٤/ ٣٥٦ . (٣) حاشية الصاوي على الجلالين ٣/ ٣١٥ .

<sup>(</sup>٤) تفسير أبي السعود ٤/ ٢٤٦ .

الابتعاد من الحق هو الاستكبار ، والمكرُ السيءُ وهو الخِداع الذي يرومونه برسول الله عليه والكيد له (١) ، قال تعالى رداً عليهم ﴿ولا يحِيقُ المكرُ السِّيءُ إلا بأهلِه ﴾ أي ولا يحيط وبال المكر السيء إلا بمن مكره ودبّره كقولهم «من حفر حفرة لأحيه وقع فيها » ﴿فهل ينظرون إلا سنة الأولين ﴾ أي فهل ينتظر هؤ لاء المشركونَ إلا عادة الله وسنته في الأمم المتقدمة ، من تعذيبهم وإهلاكهم بتكذيبهم للرسل ؟ ﴿ فلن تجد لسنة الله تبديلاً ﴾ أي لن تتغير ولن تتبدل سنته تعالى في خلقه ﴿ولـن تجـد لسنـةِ اللـهِ تحويـلاً ﴾ أي ولا يستطيع أحد أن يحوّل العذاب عنهم إلى غيرهم قال القرطبي : أجرى الله العذاب على الكفار ، فلا يقدر أحد أن يُبدّل ذلك ، ولا أن يحُول العذاب عن نفسه إلى غيره ، والسُّنة هي الطريقة (١) . . ثم حثهم تعالى على مشاهدة آثار من قبلهم من المكذبين ليعتبر وا فقال ﴿ أُوكِـم ْ يسيـروا في الأرض فينظـروا كيف كان عاقبـةُ الذيـنَ من قبْلِهِـم﴾ ؟ أولم يسافروا ويمروا على القرى المهلكة فيروا آثار دمار الأمم الماضية حين كذبوا رسلهم ماذا صنع الله بهم ؟ ﴿وكانوا أشدُّ منهم قوة ﴾ أي وكانوا أقوى من أهل مكة أجساداً ، وأكثر منهم أموالاً وأولاداً ﴿وما كان اللَّه ليعجزه من شيء في السموات ولا في الأرض﴾ أي أنه سبحانه لا يفوته شيء ، ولا يصعب عليه أمر في هذا الكون ﴿إنه كان عليهاً قديراً ﴾ أي بالغ العلم والقدرة ، عالم بشئون الخلق ، قادر على الانتقام ممن عصاه ﴿ ولو يـؤاخـذ الـلهُ الناسَ بمـاكسبـوا ما تـرك على ظهرها من دابة ، بيان لحلم الله ورحمته بعباده أي لو آخذهم بجميع ذنوبهم ما ترك على ظهر الأرض أحداً يدب عليها من إنسان أو حيوان قال ابن مسعود : يريد جميع الحيوان مما دبٌّ ودرج(٣) ﴿ولـكـنُ يؤخرهم إلى أجل مسمَّى، أي ولكنه تعالى من رحمته بعباده ، ولطَّفه بهم ، يمهلهم إلى زمن معلوم وهو يوم القيامة فلا يعجل لهم العذاب ﴿ فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُ مَا إِنَّا اللَّهُ كَانَ بَعْبَادُهُ بَصِيراً ﴾ أي فإذا جاء ذلك الوقت جازاهم بأعمالهم ، إن خيراً فخير ، وإن شراً فشر ، لأنه تعالى العالم بشئونهم المطلع على أحوالهم قال ابن جرير: بصيراً بمن يستحق العقوبة ، وبمن يستوجب الكرامة (،) ، وفي الآية وعيد للمجرمين ووعد للمتقين .

<sup>(</sup>١) تفسير البحر المحيط ٧/ ٣١٩ . (٢) تفسير القرطبي ١٤/ ٣٦٠ . (٣) تفسير القرطبي ١٤/ ٣٦١ . (٤) تفسير الطبري ٢٢/ ٩٦ .

البَكْغَة : تضمنت الآيات الكريمة وجوهاً من البيان والبديع نوجزها فيما يلي :

1 \_ الأطناب بتكرار الفعل ﴿لا يمسنا فيها نصب ، ولا يمسنا فيها لغوب ﴾ للمبالعة في انتفاء كل منهما استقلالاً ، وكذلك الإطناب في قوله ﴿ولا يزيد الكافرين كفرهم عند رجم إلا مقتاً ، ولا يزيد الكافرين كفرهم إلا خساراً ﴾ لزيادة التشنيع والتقبيح على من كفر بالله .

٢ ـ التهكم في صيغة الأمر ﴿فذوقوا فها للظالمين من نصير﴾ مثل ﴿ذق أنك أنت العزيز الكريم ﴾ .

٣ المبالغة مثـل ﴿غفـور ، شكور ، كفـور ﴾ ومثـل ﴿حلياً ، علياً ، قديراً ﴾ فإنهـا من صيغ
 المبالغة .

٤ \_ الاستفهام الإنكاري للتوبيخ ﴿أروني ماذا خلقوا من الأرض﴾ ؟ وكذلك ﴿أم لهم شرك في السموات﴾ ؟

الاستعارة المكنية ﴿ما ترك على ظهرها من دابة ﴾ شبّه الأرض بدابة تحمل على ظهرها أنواع المخلوقات ثم حذف المشبه به ورمز إليه بشيء من لوازمه وهو الظهر بطريق الاستعارة المكنية .

٦ ـ السجع غير المتكلف ، البالغ نهاية الروعة والجهال مثل ﴿وجاءكم النذير ﴿ فذوقوا فها للظالمين من نصير ﴾ وهو من المحسنات البديعية .

« تم بعونه تعالى تفسير سورة فاطر »

### فهرس موضوعات المجلد الثاني

| الصفحة   | الموضوع                                                                    | الصفحة | الموضوع                                               |
|----------|----------------------------------------------------------------------------|--------|-------------------------------------------------------|
|          | ۱۲_ سورة يوسف                                                              |        | ١١ ـ سورة هود                                         |
| 49       | السورة أسلوب فريد في الفاظها ، وتعبيرها ، وأدائها                          | ٦      | معنى تفصيل الآيات                                     |
| 49       | إفراد الحديث في هذه السورة عن قصة يوسف الصديق                              | \ \ \  | الأخنس بن شريق وعداوته للرسول ﷺ                       |
| 49       | سورة يوسف مما يتفكه به أهل الجنة في الجنة                                  | ٩      | تحريضه ﷺ على تبليغ الدعوة                             |
| ٤٠       | السرّ في تكرار قصص الأنبياء في القران                                      | 11     | الاستغفار مع الإصرار على الذنب توبة الكذابين          |
| 84       | تامر إخوة يوسف على أخيهم                                                   | 17     | التدرج في التحدي من عشر سور إلى سورة                  |
| 1 2 4    | المحنة الأولى ليوسف إلقاؤه في الجب                                         | 17     | الأنواع التسعة المشتملة على وجوه الإعجاز              |
| 1 8 8    | المحنة الثانية تعرضه للاسترقاق والاستعباد                                  | 17     | تسلية الرسول ع ي بذكر قصص الأنبياء                    |
| 10       | لطيفة في امرأةٍ تحاكمت إلى شريح فبكت                                       | 14     | القصة الأولى قصة نوح عليه السلام                      |
| 1 20     | التحقيق في أن إخوة يوسف لم يكونوا أنبياء                                   | 10     | أصح الأقوال في المراد بالتنور                         |
| £7<br>47 | المحنةالثالثةعشق امرأة العزيز لهومر اودته عن نفسها                         | ١٨     | العبرة بقرابة الدين لا النسب                          |
| ٤٧<br>٤٧ | معنی آیة ﴿ولقد هـمّت به وهمّ بها﴾                                          | ١٨     | تنبيه إلى أسرار الإعجاز في أية كريمة                  |
| 0.       | أقوال المفسرين في الهمّ والبرهان                                           | 19     | مشاهد رائعة من قصة نوح عليه السلام                    |
| 01       | المحنة الرابعة محنة دخوله السجن                                            | ٧٠     | القصة الثانية قصة هود عليه السلام                     |
| ٥٣       | دعوته إلى الله وهو في السجن                                                | 77     | القصة الثالثة قصة صالح عليه السلام                    |
| 07       | فائدة في عتاب جبريل ليوسف<br>التي آن مريم المان الكثيرة في الألفاظ القالية | 74     | القصة الرابعة قصة إبراهيم عليه السلام                 |
| ٥٣       | القرآن يجمع المعاني الكثيرة في الألفاظ القليلة                             | 40     | السرّ في التفريق بين شهادة الله والقوم                |
| ٥٣       | شطحات بعض المفسرين في تفسير الهمّ                                          | 77     | القصة الخامسة قصة لوط عليه السلام                     |
| 0 8      | التحقيق في براءة يوسف الصدّيق                                              | 44     | القصة السادسة قصة شعيب عليه السلام                    |
| 00       | عشرة وجوه من القرآن تشير إلى براءته عليه السلام                            | ٣١     | القصةالسابعة قصةموسي وهارون عليهما السلام             |
|          | الرؤيا التي رآها الملك في منامه وطلب تعبيرها                               |        | أنواع العذاب الذي أصاب أهل مدين والسرُّ في            |
| ٥٦       | تفسير الصدّيق لرؤيا الملك                                                  | ۳۱ ا   | ذكر الصيحة والرجفة . الخ                              |
| ٥٦       | امتناع يوسفعن الخروج من السجن إلا بعد البراءة                              | 48     | معنى آية ﴿خالدين فيهاما دامت السموات والأرض﴾          |
| ٥٧       | سبب مجيء إحوة يوسف لمصر                                                    | 48     | المراد من الاستثناء في قوله ﴿إِلَّا مَا شَاءَ رَبُّك﴾ |
| ٦,       | ثناء الرسول على يوسف في صبره وكرمه وحلمه                                   | 40     | الميل إلى الظلمة موجب لنار جهنم                       |
| ٦.       | لطيفة في ميل النساء نحو يوسف حتى نبأه الله                                 | 47     | ضرورة هجران أهل الفسق والمعاصى                        |
| 78       | سبب فقد يعقوب لبصره حزنه على ولديه                                         | 40     | معنى قوله تعالى ﴿ولذلك خلقهم﴾                         |
| े पुप    | لطيفة ذكرها القاضي عياض                                                    | ۳۸     | فائدة إلى لطيفة من الأسرار القرآنية                   |
| ٧١       | تنبيه على وجه الاعتبار بقصة يوسف                                           | ٣٨     | تنبيه إلى خلود أهل الجنة والنار                       |
| ' '      |                                                                            | ' '    |                                                       |

| الصفحة | الموضوع                                                     | الصفحة     | الموضوع                                                         |
|--------|-------------------------------------------------------------|------------|-----------------------------------------------------------------|
|        | ١٥- سورة الحجر                                              |            | ١٣_ سورة الرعد                                                  |
| 1.0    | الحروف المقطعة للإشارة إلى إعجاز القرآن                     | ٧٢         | وجه التسمية بسورة الرعد                                         |
| 1.7    | اتهام الكفار للرسول ﷺ بالجنون                               | VY         | جمع في السحاب بين الرحمة والعذاب                                |
| 1.7    | حفظ الله للقرآن من الزيادة والنقصان                         | \ \Y\\     | قصة الجبار من الفراعنة الذي هلك بالصاعقة                        |
| 1.4    | البراهين الدالة على وحدانية الله                            | \ \r       | معنى الاستواء على العرش والتحقيق فيه                            |
| 111    | قصة الرجل الذي أراد أن يمتحن الأديان                        | \ Y \ \    | لا منافاة بين لفظ البسط وكروية الأرض                            |
| 117    | قصة ضيف إبراهيم الخليل                                      | \ Y \ \    | معنی آیة ﴿جعل فیها زوجین اثنین﴾                                 |
| 117    | تنبيه إلى الجمع بين آيتين في القرآن                         | \ \ \ \ \  | البراهين والأدلة على وجِود الله من مخلوقاته                     |
|        | ١٦_ سورة النحل                                              | \          | لماذا سميت الملائكة معقبات؟                                     |
|        |                                                             | ٧٨         | ماذا يُقال عند سماع صوت الرعد؟                                  |
| 17.    | وسائل حديثه في عصرنا أشار إليها القرآن                      | <b>٧</b> ٩ | مثلان ضربهما القران للحق والباطل                                |
| 177    | المشركون يجلسون بمداخل مكة يحذرون من الرسول                 | ^          | المثل الأول للماء النازل من السماء                              |
| 177    | مكر المجرمين بأنبيائهم لإطفاء نور الله                      | ^          | المثل الثاني للمعادن التي يوقد عليها الناس                      |
| 178    | سبب تسمية سورة النحل بسورة النعم                            | ۸۰         | كلام سيد قطب حول المثلين                                        |
| 174    | معنى سجود الظلال للواحد الديان                              | ٨٥         | فائدة في أن النسب لا ينفع بدون العمل الصالح                     |
| 179    | استنباط دقيق أن النبوة خاصة بالرجال                         | ۸٥         | تنبيه على احتجاج القران البليغ على المشركين                     |
| 179    | تنبيه إلى أن الاحتجاج بالقدر حجة باطلة                      | ^^         | لطيفة في أن نقصان الأرض بموت علمائها                            |
| 144    | العبرة الإلهية في خروج اللبن بين الفرث والدم                |            | ١٤ - سورة إبراهيم                                               |
| 144    | المناسبة اللطيفة بذكر العقل في اية الخمر                    | ٨٩         | السرُّ في تسمية السورة سورة إبراهيم                             |
| 144    | السرَّ في خروج العسل من النحل<br>مثلان لبطلان عبادة الأوثان | ۹.         | كلُّ نبى أُرسل بلغة قومه                                        |
| 141    | التغليظ لجريمة الرَّدة عن الإسلام                           | `          | على تبيي رسل بعد عود فائدة السر في التفريق بين لفظة «يذبحون» في |
| 122    | عمَّارُ مُليء إيماناً من فرقه إلى قدمه                      | 91         | البقرة «ويذبحون» هنا                                            |
| 150    | السرُّ في الاستعادة قبل قراءة القرآن                        | 90         | خطبة إبليس البتراء في جهنم                                      |
| 187    | مثل ضربه الله تعالى لأهل مكة                                | 97         | مثلان لكلمتي الكفر والإيمان                                     |
| ١٤٨    | إبراهيم خليل الرحمن أمةً وحده                               | 90         | تثبيت المؤمن في القبر عند سؤال الملكين                          |
| 189    | الدعوة إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة                     | AV         | كفر أهل مكة لنعمة الله                                          |
|        | ١٧ سورة الإسراء                                             | ٩٨         | الدلائل والبراهين على وجود الخالق                               |
| 101    | لماذا بدئت سورة الإسراء بالتسبيح؟                           | 99         | إبراهيم حصن التوحيد والإيمان                                    |
| 107    | الحكمة في إسرائه إلى بيت المقدس                             | 1,         | دعوات الخليل إبراهيم لأهل مكة                                   |
| 107    | مقام العبودية أشرف المقامات العلية                          | 1.1        | مشاهد القيامة وما فيها من أهوال                                 |
| 100    | مكارم الأخلاق التي دعا إليها القرآن                         | 1 1        | الحكمة من تعريف البلد هنا وتنكيره في البقرة                     |
| ' '    |                                                             |            |                                                                 |

|        | ······································                |        |                             |
|--------|-------------------------------------------------------|--------|-----------------------------|
| الصفحة | الموضوع                                               | الصفحة | وضوع                        |
| 704    | لطيفة في سرِّ بديع من بلاغة القرآن                    | 177    | ببير القرآني                |
| 704    | فائدة في التمثيل بالعشر واليوم                        | 14.    | بالإمام كتاب الأعمال        |
|        | ٢١_ سورة الأنبياء                                     | 175    | لمجاز في القرآن             |
| 700    | معنی آیة ﴿ما یأتیهم من ذکر من ربهم محدث﴾              | ۱۷۸    | ع التي أعطيها موسى؟         |
| 709    | فائدة في كيفية تسبيح الملائكة عليهم السلام            | İ      | مورة الكهف                  |
| 770    | تفسير أبن عباس لمعنى ﴿كانتا رتقاً ففتقناهما﴾          | ١٨٣    | ف كما ذكرها المفسّرون       |
| 777    | قصة إبراهيم وتحطيمه للأصنام                           | 144    | بك إذا نسيت،                |
| 779    | قصة داود وسليمان                                      | 191    | ب الظالم لنفسه              |
| 771    | قصة أيوب وابتلائه بأنواع المحن                        | 194    | صوّره القرآن                |
| ***    | سيدنا محمد ﷺ الرحمة العظمى لجميع الخلق                | 190    | الحات.                      |
|        | ٢٢_ سورة الحج                                         | 197    | لسلام مع الخضر              |
| 71.    | سبب تسميتها بسورة الحج                                | 191    | رت على يد الخضر             |
| 714    | معنى آية ﴿من كان يظن أن لن ينصره الله﴾                | 7.4    | لأولياء من الأيات والأخبار  |
| 710    | فائدة في الفرق بين المرضع والمرضعة                    | 7.4    | رحلاته الثلاث               |
| 710    | تنبيه علَى من تحدَّث في المشيئة والقدر                | 7.7    | جوج، والسرُّ في بناء السدُّ |
| YAV    | إبراهيم وبناء البيت العتيق                            |        | سورة مريم                   |
|        | أصح ما قيل في تفسير ﴿إذا تمنى ألقى الشيطان            | 711    | ا وولده يحيى                |
| 198    | في أمنيته، وانظر الحاشية.                             | 714    | وولدها عيسي                 |
| 799    | مثل للأصنام وعابديها من روائع الأمثال                 | 714    | رو<br>ل لمريم بصورة إنسان   |
|        | ٢٣_ سورة المؤمنون                                     | 712    | ء بعيسى عليه السلام؟        |
| 4. 5   | الأطوار التي مرَّ بها خلق الإِنسان                    | 717    | ة يوم الحسرة؟               |
| 4.7    | تنبيه في ذكر أربعة دلائل من دلائل القدرة              | 774    | يم والمدة بينه وبين آدم     |
| 4.7    | فائدة في فضل الآيات العشر من سورة المؤمنون            | 778    | ماص بن وائل                 |
| 711    | لفظ «البشر» يطلق على المفرد والجمع                    | 775    | لورود على جهنم              |
| 717    | قصة إسلام «تُمامة بن أثال»                            | 777    | بن السماك للمأمون           |
| 44.    | العوالم ثلاثة «عالم الدنيا، والبرزخ، والأخرة»         |        | ـ سورة طـه                  |
|        | ٢٤_ سورة النور                                        | 747    | وقت الساعة والموت           |
| 478    | سبب تسميتها بسورة النور                               | 740    | ى لأخيه هارون               |
| 447    | <br>أحسن ما قيل في تفسير ﴿ الزاني لا ينكح إلا زانية ﴾ | 740    | العديدة على موسى            |
| 444    | حادثة الإفك ومعنى ﴿بل هو خير لكم﴾                     | 727    | سرائيل العجل                |
| 441    | لماذا بديُّء في الزني بالمرأة، وفي السرقة بالرجل؟     | 70.    | ف لمن عصى الله              |
| •      |                                                       | 1 1    | ·                           |

المو لطيفة في دقائق التعب الصحيح أن المراد با لطيفة في الجقيقة والم ما هي الأيات التسع ۱۸\_ س

قصة أصحاب الكهف معنی آیة ﴿واذکر ربا قصة صاحب الجنتيز مثلٌ للحياة الدنيا يع معنى الباقيات الصا قصة موسى عليه ال الكرامات التي ظهرا تنبيه على كرامات الأ قصة ذي القرنين ور من هم يأجوج ومأج

#### -19

قصة نبي الله زكريا قصة مريم العذراء السرُّ في تمثل جبريل كيف حملت العذراء لماذا كان يوم القيامة تنبيه في عمر إبراهيـ قصة خبَّاب مع العا التحقيق في معنى ال لطيفة في نصيحة ابر

#### \_Y .

الحكمة من إخفاء فائدة في نفع موسى تنبيه إلى منن الله اا سبب عبادة بني إس معنى الحياة الضنك

| الصفحة                                  | الموضوع                                             | الصفحة | الموضوع                                       |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------------------|--------|-----------------------------------------------|
| 499                                     | لطيفة فيها أنشده الفرزدق لسليمان بن عبد الملك       | 441    | تنبيه إلى فائدة ذكر الإحصان                   |
|                                         | ٢٧_ سورة النمل                                      |        | لطيفة: لماذا عدل عن قوله ﴿تُوابُ رحيمٌ ﴾ إلى  |
|                                         |                                                     | 441    | قوله ﴿تواب حكيم﴾؟                             |
| ٤٠٠<br>٤٠٦                              | سبب تسمية السورة بسورة النمل                        | 44.8   | معنى آية ﴿الخبيثات للخبيثين﴾                  |
| i l                                     | لطيفة في بيان ذكاء النملة في خطابها                 |        | فائدة: ما رضي الله لعائشة ببراءة صبيّ ولانبي  |
| 2.9                                     | من هو الذي عنده علمٌ من الكتاب؟                     | 447    | حتى برأها الله في القرآن                      |
| 113                                     | استحباب تفقد الملك لأحوال الرعية                    | 444    | لطيفة في قصة قسيس أراد الطعن في عائشة         |
| ٤١٤                                     | الدلائل والبراهين على وحدانية رب العالمين           | 757    | لطيفة في إسلام أحد علماء الطبيعة              |
| 219                                     | خروج الدابة التي تكلم الناس<br>تراك الأربيان المراك | 401    | وجوب تعظيم مقام الرسول وتفخيم شأنه            |
| 173                                     | حرمة البلد الأمين بلد الإسلام                       |        | فائدة في أن من حكّم السُّنة نطق بالحكمة، ومن  |
|                                         | ۲۸_ سورة القصص                                      | 401    | حكّم الهوى نطق بالبدعة                        |
| 240                                     | قصة موسى وتربيته في بيت فرعون                       | 404    | قيل لبعضهم: من أحبُّ إليك أخوك أم صديقك؟      |
| 177                                     | قتل موسى للقبطي وخروجه من مصر                       |        | ٢٥- سورة الفرقان                              |
| 279                                     | قصة الأصمعي مع الجارية                              | 407    | ما أكرم الله به الرسول ﷺ                      |
| 111                                     | تنبيه على موت أبي طالب على غير الإيمان              | 409    | لطيفة في أن الله يعطي على حسب الحكمة          |
| 110                                     | طغيان قارون بسبب الغنى                              | 409    | تصة «عقبة بن أبي معيط» وما نزل فيه            |
| 1 2 2 9                                 | لطيفة في القناعة وفضلها                             | 474    | تنبيه هجران القرآن أنواع وكلام ابن القيّم     |
|                                         | ٢٩_ سورة العنكبوت                                   | 470    | الأشياء تعرف بأضدادها                         |
| 201                                     | سبب تسمية السورة بسورة العنكبوت                     | 777    | الفرق بين «ميْت» و«ميّت»                      |
| ٤٥١                                     | قصة سعد بن أبي وقاص مع أمه المشركة                  | 777    | تفسير آية ﴿فاسألُ به خبيراً﴾                  |
| £0A                                     | فاحشة اللواطة خاصة بقوم لوط                         | 477    | وصف تعالى «عباد الرحمن» بإحـدى عشرة خصلة      |
| 173                                     | مثلٌ رائع ضربه القرآن للأوثان وعابديها              |        | ٢٦_ سورة الشعراء                              |
| 278                                     | قصة الذي كان يقوم الليل ثم يسرق                     | 471    | معنى قوله «محدث» أي في نزوله لا في وصفه       |
| £77                                     | الحياة الدنيا كها يصوِّرها القرآن                   | 477    | المناظرة التي جرت بين موسى الكليم وفرعون      |
| 279                                     | وجوب الهجرة من دار الشرك إلى دار الإِسلام           | 471    | لطيفة في تدرج موسى بالمناظرة بطريق الحكمة     |
|                                         | ٣٠_ سورة الروم                                      | 47.5   | راعى الخليل جانب الأدب في نسبة المرض إلى نفسه |
|                                         |                                                     | 47.7   | تنبيه إلى لقاء إبراهيم لأبيه آزرفي القيامة    |
| ξV•                                     | أهداف سورة الروم                                    | 491    | معجزة صالح في خروج الناقة من صخر أصم          |
| £ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ | معجزة غيبية أخبر عنها القران                        | 497    | إنذاره ﷺ لعشيرته وأقربائه                     |
| £ V 0                                   | الكفار يعلمون ظاهر الحياة الدنيا                    | 499    | لطيفة فيها كان ينشده عمر بن عبد العزيز        |
| ٤٨٥                                     | ايات الله الجليلة المنبثة في الكون                  | 499    | تنبيه الشعر حسنُه حسنُ وقبيحه قبيح            |
| *//5                                    | تنبيه على سماع الميت وإحساسه                        | ' ' '  | تنبية السغر حسنة حسن وقبيعت قبيع              |

| الصفحة | الموضوع                                    | الصفحة | الموضوع                                         |
|--------|--------------------------------------------|--------|-------------------------------------------------|
|        | الرد على من أباح كشف الوجه وطائفة من أقوال |        | ٣١_ سورة لقمان                                  |
| 0 8 1  | الأئمة المفسرين.                           | ٤٩٠    | وصايا لقمان الحكيم لابنه                        |
|        | ٣٤_ سورة سبأ                               | 191    | تنبيه على أن شكر الله مقدم على شكر الوالدين     |
| 084    | سبب تسميتها بسورة سبأ                      | £9.A   | مفاتح الغيب خمسٌ لا يعلمها إلا الله             |
| 00.    | قصة الجنتين وسيْل العرم                    |        | ٣٢_ سورة السجدة                                 |
| 700    | اعتزاز المشركين بالمال والبنين             | 0      | أهداف السورة الكريمة                            |
| ۸٥٥    | سؤال الملائكة لتقريع وتوبيخ المشركين       | ٥٠٢    | الإحكام والإتقان في خلق الرحمن                  |
| ٥٥٩    | نصيحة الرسول على الأهل مكة                 | ٥٠٤    | صفات المؤمنين الأبرار                           |
|        | ٣٥_ سورة فاطر                              | ٥٠٧    | دلائل القدرة والوحدانية                         |
| 975    | أهداف سورة فاطر                            |        | ٣٣_ سورة الأحزاب                                |
| 072    | الملائكة وسائط بين الله ورسله              | 0.9    | المقاصد الأساسية للسورة الكريمة                 |
| 077    | الشيطان عدوً لدود للإنسان                  | 011    | قصة «جميل بن معمر الفهري» ذي القلبين            |
| ٥٧٦    | الوراثة الربانية للأمة المحمدية            | ٥١٣    | من هم الأحزاب؟ وما هو موقف المنافقين؟           |
| ٥٧٧    | انقسام الأمة إلى ظالم ومقتصد وسابق         | 011    | تنبيه هام إلى قدر الرسول عليه السلام            |
| ٥٧٨    | استغاثة الكفار في جهنم                     | ٥١٨    | ماالفائدة بأمر الرسول بالتقوى وهو سيـد المتقين؟ |
| ٥٧٨    |                                            | 04.    | سبب نزول آية الخيار وتخيير الرسول لزوجاته       |
| İ      | معنى آية ﴿وجاءكم النذير﴾                   | 370    | هل صوت المرأة عورة؟                             |
| ٥٨١    | بيانٌ لحلم الله ورحمته بعباده              | 040    | رد شبهات المستشرقين حول زواج الرسول بزينب       |

## فهرس الأحاديث الشريفة ـ المجلد الثاني

| الصفحة | * * أطراف الحديث * *                                                             | الراوي        |
|--------|----------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| 77     | «رحم الله أخي لوطاً لقد كان يأوي إلى ركن شديد»                                   | الشيخان       |
| 44     | «الصلواتُ الخمسُ كفارة لما بينها ما اجتنبت الكبائر»                              | مسلم والترمذي |
| 47     | «ما من مسلم يذنب ذنباً فيتوضأ ويصلي ركعتين إلا غفر له»                           | أصحاب السنن   |
| V9     | «كان ﷺ إذا سمع الرعد قال: سبحان من يسبح الرعد بحمده والملائكة                    | البخاري       |
|        | من خيفته»                                                                        |               |
| 1,11   | «اتقوا فراسة المؤمن فإنه ينظر بنور الله»                                         | الترمذي       |
| 110    | «الحمد لله رب العالمين هي السبع المثاني والقرآن العظيم الذي أوتيته»              | البخاري       |
| 188    | «كيف تجد قلبك؟ قال: مطمئناً بالإيمان، قال فإن عادوا فعد»                         | الطبري        |
| ۱۷۲    | «لما دخل ﷺ مكة كان حول الكعبة ثلاثمائة وستون صنيًا فحطّمها »                     | البخاري       |
| 177    | «سئل ﷺ كيف يحشر الناس على وجوههم؟ فقال: الذي أمشاهم على                          |               |
|        | وجوههم قادر» الخ                                                                 | الشيخان       |
| 198    | «سبحان الله ، والحمد لله ، ولا إله إلا الله ، والله أكبر ، هن الباقيات الصالحات» | أحمد          |
| 197    | «لقيتُ إبراهيم ليلة أُسري بي، فقال يا محمد: أقرىءُ أمتك مني                      |               |
|        | السلام » الخ                                                                     | الترمذي       |
| 7.7    | «إن موسى قام خطيباً في بني إسرائيل، فسئل أي الناس أعلم » الخ                     | الشيخان       |
| 717    | «إذا دخل أهل الجنةِ الجنّة، وأهلُ النارِ النارَ، يجاّء بالموت يوم القيامة»       | مسلم          |
| 717    | «ما يمنعك يا جبريل أن تزورنا أكثر بما تزورنا؟ فنزل﴿وما نتنزل إلا بأمر            |               |
|        | ربك ﴾ الخ                                                                        | البخاري       |
| 774    | «قال خباب: كنتُ رجلًا قَيْناً۔ حدَّاداً۔ وكان لي على العاص بن وائل               |               |
|        | دَيْنٌ . » الخ                                                                   | الشيخان       |
| 777    | «إن الله تعالى إذا أحبُّ عبداً دعا جبريل فقال: إني أحبُّ فلاناً فأحبه»           | مسلم          |
| 741    | «إن لله تسعة وتسعين اسمًا من أحصاها دخل الجنة»                                   | الترمذي       |
| 137    | «الجنة مائة درجة، ما بين كل درجتين كها بين السماء والأرض » الخ                   | أحمد والترمذي |
| 777    | «ما من مكروب يدعو بهذا الدعاء ﴿لا إله إلا أنت سبحانك إني كنت من                  | أبو داود      |
|        | الظالمين ﴾ إلا استجيب له»                                                        |               |
| 777    | «أيها الناس إنكم محشورون إلى الله حفاة، عراةً، غرلًا» الخ                        | مسلم          |
| 777    | «إنما أنا رحمة مُهداة»                                                           | ابن عساكر     |
| 7.77   | «إن الحميم ليصبُّ على رؤ وسهم فينفذ الجمجمة حتى يخلص إلى جوفه »                  | الترمذي       |
| 7.77   | «لو وضعت مقمعة منها في الأرض فاجتمع عليها الثقلان ما أقلّوها»                    | أحمد          |
| 717    | «إن الله يعطي الدنيا لمن يحب ولمن لا يحب، ولا يعطي الدين إلا لمن أحب»            | أحمد          |

| الراوي           | * * أطراف الحديث <b>*</b> *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الصفحة    |
|------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| أحمد             | «أهو الذي يزني ويسرق ويشرب الخمر وهو يخاف الله عز وجل؟»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 717       |
| الترمذي          | «تشويه النار فتتقلص شفته العليا حتى تبلغ وسط رأسه » الخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 44.       |
| أحمد والنسائي    | «البينة أو حدٌّ في ظهرك » الخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 440       |
| -                | «يرجم الله النساء المهاجرات الأول، لـمَّا أنزل الله ﴿وليَضربن بخمرهن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 441       |
| البخاري          | على جيوبهن. » الخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |           |
|                  | «ثلاثة حقّ على الله عونهُم: الناكح يريد العفاف، والمكاتب يريد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 444       |
| أحمد والترمذي    | الأداء» الخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |
| مسلم             | «إن الله زوى لي الأرض_ أي جمعها_ فرأيت مشارقها ومغاربها » الخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | <b>75</b> |
|                  | «والذي نفسي بيده إنه ليخفُّف على المؤمن حتى يكون أخف عليه من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 441       |
| أحمد             | صلاة مكتوبة » الخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |           |
|                  | «إني لأعلم آخر أهل الجنة دخولًا الجنة، وآخر أهل النار خروجاً من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٣٧٠       |
| مسلم             | النار » الخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |
| البخاري          | «يلقى إبراهيم أباه آزر يوم القيامة، وعلى وجه آزر قَتَرةٌ وغَبَرة » الخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ۳۸٦       |
|                  | «يا معشر قريش اشتروا أنفسكم من الله، لا أغني عنكم من الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 797       |
| الشيخان          | شيئا» الخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |           |
|                  | «تلك الكلمة من الحق يخطفها الجني فيقرقرها في أذن وليه كقرقرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 797       |
| البخاري          | الدجاج» الخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |
| البخاري          | «لن يفلح قوم ولَّوْا أمرهم امرأة»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ٤٠٧       |
| f                | «لا تقوم الساعة حتى تروا عشر آيات وعدَّ منها طلوع الشمس من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | £19,      |
| أحمد             | مغربها» الخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |
| 1                | «لما حضرت أبا طالب الوفاة قال له الرسول ﷺ يا عم: قل لا إله إلا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | £ 47      |
| مسلم             | الله» الخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ( ) ( )   |
| مسلم             | «ثلاثةٌ يؤتون أجرهم مرتين: رجل من أهل الكتاب آمن بنبيّه ثم آمن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 289       |
| الشيخان          | بي» الخ «كل مولود يولد على الفطرة فأبواه يهودانه أو ينصّرانه أو يمجسانه»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | EVA       |
|                  | «ما كنا ندعو زيد بن حارثة إلا زيد بن محمد حتى نزلت ﴿أدعوهم اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَي | 017       |
| البحاري          | لأبائهم هو أقسط عند الله . ﴾ الخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |           |
| اجـــاري<br>احمد |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۸۷.       |
|                  | «أقبل أبو بكر يستأذن رسول الله ﷺ والناس ببابه جلوس » الخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٥٢٠       |
| النسائي          | «مالي أسمع الرجال يذكرون في القرآن والنساء لا يذكرن» الخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 70.       |
|                  | «لَمَا تَزُوَّج رَسُولُ الله ﷺ زينب قال الناس: إن محمدًا تزوج امرأة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٥٢٩       |
| الترمذي          | ابنه» الخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |           |
| البخاري          | «إن نساءك يدخل عليهن البرَّ والفاجر ولو أمرتهن أن يحتجبن !!» الخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 340       |

| الراوي         | * * أطراف الحديث <b>*</b> *                                           | الصفحة |
|----------------|-----------------------------------------------------------------------|--------|
|                | «إن موسى كان رجلًا حييًا ستّيراً لا يُرى من جلده شيء استحياءً         | 049    |
| البخاري        | منه » الخ                                                             |        |
| مسلم           | «رأي رسول الله ﷺ جبريل في صورته له ستمائة جناح»                       | ०२६    |
| مسلم           | «أحقُّ ما قال العبد وكلنا لك عبد: لا مانع لما أعطيت ولا معطي لمامنعت» | 070    |
| أحمد وابن ماجه | «أما مررت بوادي أهلك ممحلًا، ثم مررت به يهتُّز خَضِراً» الخ           | ٥٦٧    |

# وقف الماتع الى

مُلْبِع عَلَى نفقت ت المحسِن الكَبْير معالى السِّير حَبِّ عَلَى الكَبِّر الشِّر بتلى وَجعَله وَقفً للهِ تعالى فحرزاهُ الله كل جسير يه وَذع مجتانًا وَلا يُسُاع