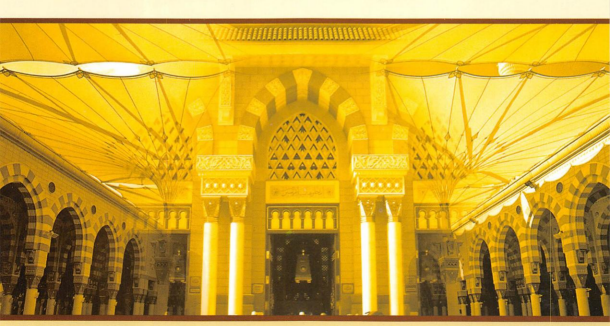


شيخ الإسلام ابن تيمية وأهل البيت (١)

د. عمر بن صالح القرموشي

# أهل البيت عند شيخ الإسلام ابن تيمية



فيخ الرسلام ابن نبعية وامن البيت دعم بن صابح القرموشي أهل البيت عند شيخ الرسلام ابن تيمية

لقد تبوّا أهل البيت - رضي الله عنهم - مكانة عظيمة عند أهل السنة والجماعة، ولقد كان لشيخ الإسلام ابن تيمية دور كبير في الإشادة بهم وبيان حقوقهم وخصائصهم، وإثبات مناقبهم، وبراءتهم من الاعتقادات الباطلة التي نسبت إليهم.

وقد تصدى لكثير من المسائل التي أثيرت بقصد الإفساد بين القرابة والصحابة - رضي الله عنهم - وبما جرى عليهم من الفتن والحروب، مبيناً الحق في ذلك بالأدلة الصحيحة.

وسيجد القارئ في هذا الكتاب دراسة موسعة لأقوال ابن تيمية فيما يتعلق بأهل البيت مقارنة بأقوال أهل السنة والجماعة.

المملكـة العربيـة السعـودية - ص.ب ١٨٧١٨ جـدة ٢١٤٢٥ هاتف : ٢٧١٨٢٦٥ ٢ (٩٦٦+) فاكس : ٢٧١٨٢٣٠ ٢ (٩٦٦+) www.taseel.com-taseel@taseel.com



شيخ الإسلام ابن تيمية وأهل البيت (١)

أهل البيت عند شيخ الإسلام ابن تيمية بَسِيْ السَّالِ حَمْزُ الرَّحِيمُ أَلْكُ السَّمِ السَّمِ السَّمِ السَّمِ السَّمِ السَّمِ السَّمِ السَّمِ السَّم

# أهل البيت عند شيخ الإسلام ابن تيمية

د. عمر بن صالح القرموشي

أهل البيت عند شيخ الإسلام ابن تيمية

مركز التأصيل للدراسات والبحوث جميع الحقوق محفوظة

الطبعة الأولى ٢٢٤هـ/٢٠١٢م

تصميم الغلاف: مركز التاصيل الحجم: ٢٤×٢٤سم التجليد: غلاف

All rights reserved. No part of this book may be reproduced. Or transmitted in any form or by any means. Electronic or mechanical. Including photocopyings. Recordings or by any information storage retrieval system. Without the prior permission in writing of the publisher. جميع الحقوق محفوظة للمركز. لا يسمح بإعادة إصدار هذا الكتاب، أو جزء منه، أو نقله يأي شكل أو واسطة من رسائط نقل المعلومات، سواء أكانت إلكترونية أو ميكانيكية بما في ذلك النسخ أو التسجيل أو التغزين والاسترجاع دون إذن خطي مسيق من

مركز التأصيل للدراسات والبحوث

المملكة العربية السعودية، جلة، طريق الحرمين (الخط السريع)، بجوار كوبري التحلية.

هاتف: ٥٨٢٨٨٢٥ ٢ ٢٦٦ + ناسوخ: ٢٧١٨٢٣٠ ٢ ٢٦٦ +

ص ب: ١٨٧١٨ جنة ٢١٤٢٥ المملكة العربية السعودية

الموتع الإلكتروني: www.taseel.com

بريسد إلكتروني: taseel@taseel.com

رأي المؤلف لا يعبر بالضرورة عن رأي المركز

### مُقَدِّمة

إن الحمد لله نحمده، ونستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله.

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ٱتَّغُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِمِهِ. وَلَا تَمُونُنَّ إِلَّا وَأَشَمُ ﴾ [آل عمران: ١٠٢].

﴿ يَكَأَيُّنَا ٱلنَّاسُ ٱتَقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ فِن تَغْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَذِيرًا وَلِمَنَآةُ وَاتَّقُواْ اللَّهَ ٱلَّذِى تَسَادَلُونَ بِدِ. وَالْأَرْحَامُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِبُنا ۖ ﴾ [النساء: ١].

﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيلًا ۞ أَيْصَلِحْ لَكُمُّمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمُّ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ۞﴾ [الأحزاب: ٧٠، ٧١].

أما بعد:

فلا شك أن لآل بيت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم مكانة رفيعة وفضائل كثيرة، وقد أوصى النبي ﷺ بهم فقال: «أذكركم الله في أهل بيتي، أذكركم الله في أهل بيتي، أذكركم الله في أهل بيتي،

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صحيحه ح(۲٤٠٨).

فكان أسعد الناس بحفظ هذه الوصية أهل السُّنَّة والجماعة، فقد عرفوا لهم منزلتهم، وأثبتوا فضائلهم، ونشروا مناقبهم، ورعوا حقوقهم وخصائصهم.

فقد روى البخاري بسنده إلى أبي بكر الصديق ظلى أنه قال: «ارقبوا محمداً على في أهل بيته»(١).

وقال أيضاً: «والذي نفسي بيده لَقَرَابة رسول الله ﷺ أحب إِلَيَّ أن أصل من قرابتي اللهُ الل

وإكرام الصحابة لأهل البيت في مشهور ومعلوم، فإنّ كمال محبتهم للنبي في أوجب سراية الحب لأهل بيته، ورعايتهم مما أمر الله ورسوله في الأدناني الله ورسوله ورسوله الله ورسوله الله ورسوله الله ورسوله الله ورسوله الله ورسوله و

ولقد تتابع على ذلك أهل السُّنَّة والجماعة ينصون على ذلك في كتب عقائدهم.

قال الحسن بن محمد البربهاري: «واعرف لبني هاشم فضلهم لقرابتهم من رسول الله ﷺ (٥).

وقال محمد بن الحسين الآجري: "واجب على كل مؤمن ومؤمنة محبة أهل بيت رسول الله ﷺ إلى أن قال: «... واجب على المسلمين محبتهم وإكرامهم، واحتمالهم، وحسن مداراتهم، والصبر عليهم، والدعاء لهم (١٠).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري مع فتح الباري (٧/ ٩٧) ح(٣٧١٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري مع الفتح (٧/ ٩٧) ح(٢٧١٢)، مسلم ح(١٧٥٩).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في المعجم الكبير (٦/ ٤٩٤) ح(٧١١٥)، والبيهقي في دلائل النبوة (٥/ ٣٤)، وقال الهيثمي في مجمع الزوائد: قرواه الطبراني، ورجاله رجال الصحيح (٦/ ١٦٤) ح(١٠٢٣٤).

 <sup>(</sup>٤) انظر: منهاج السُّنَّة النبوية (٨/ ٨٥٥ ـ ٥٨٢).

<sup>(</sup>٥) شرح السنة (ص٤١).

<sup>(</sup>١) الشريعة (٥/ ٢٢٧٦)

وكُتب أهل السُّنَّة والجماعة في جميع الأعصار والأمصار شاهدة بذلك.

ومن أثمة أهل السُّنَّة الذين كان لهم دور كبير في هذا الباب شيخ الإسلام أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية \_ رحمه الله تعالى \_ القائل: "إن الصلاة والسلام على آل محمد وأهل بيته تقتضي أن يكونوا أفضل من سائر أهل البيوت، وهذا مذهب أهل السُّنَّة والجماعة الذين يقولون: بنو هاشم أفضل قريش، وقريش أفضل العرب، والعرب أفضل بني آدم، وهذا هو المنقول عن أئمة السُّنَّة \_ كما ذكره حرب الكرماني عمن لقيهم مثل أحمد وإسحاق وسعيد بن منصور وعبد الله بن الزبير الحميدي وغيرهم "(۱).

وقد أثبت فضائلهم، وأشار إلى كثرة الأحاديث الواردة في ذلك؛ فقال: «واعلم أن الأحاديث في فضل قريش، ثم في فضل بني هاشم فيها كثرة» (٢).

ونص على أنَّ أفضل أهل البيت على ﷺ، فقال: "بل هو أفضل أهل البيت، وأفضل بني هاشم ـ بعد النبي ﷺ (٣٠).

وقد ذكر فضائل كثيرة لهم، خاصة وعامة، مما يدل على معرفته لفضلهم ومكانتهم.

وقد عدَّ كَنَّهُ محبتهم وموالاتهم من أصول أهل السُّنَة والجماعة، فقال: إنهم "يحبون أهل بيت رسول الله عَنْ ويتولونهم، ويحفظون فيهم وصية رسول الله عَنْ حيث قال يوم غدير خُم: "أذكركم الله في أهل بيتي» (٤)، وايتولون أزواج رسول الله عَنْ أمهات المؤمنين (٥).

وقال أيضاً: «لا ريب أن لآل محمد ﷺ حقاً على الأمة لا يشركهم فيه غيرهم، ويستحقون من زيادة المحبة والموالاة ما لا يستحقه سائر بطون قريش (١٠).

<sup>(</sup>١) منهاج السُّنَّة النبوية (٢٤٣/٧ ـ ٢٤٤)، وانظر: مجموع الفتاوي (٢٩/١٩).

<sup>(</sup>٢) انتضاء الصراط المستقيم (١/ ٣٨٥).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتارى (٤٩٦/٤).

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوي (٣/ ١٥٤) (الواسطية). والحديث سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٥) مجموع الفتاوى (٣/ ١٥٤) (الواسطية).

<sup>(</sup>٦) منهاج السُّنَّة (١٤/ ٩٩٥).

وقد أثبت تَطَنَّهُ حقوقهم؛ فقال: «آل بيت رسول الله لهم من الحقوق ما يجب رعايتها، فإن الله جعل لهم حقّاً في الخُمس والفيء، وأمر بالصلاة عليهم مع الصلاة على رسول الله ﷺ (۱).

وبين أن لهم خصائص دون سائر الأمة؛ فقال: «ثم خص بني هاشم بتحريم الصدقة واستحقاق قسط من الفيء إلى غير ذلك من الخصائص»(٢).

وأكد على أن هذه الحقوق والخصائص تشملهم جميعاً، الصالح منهم وغيره؛ يقول كِلْلَةِ: "وثبت اختصاص بني هاشم بتحريم الصدقة عليهم، وكذلك استحقاقهم من الفيء عند أكثر العلماء، وبنو المطلب معهم في ذلك... فهم مخصوصون بأحكام لهم وعليهم، وهذه الأحكام تثبت للواحد منهم وإن لم يكن رجلاً صالحاً، بل كان عاصياً".

وكان رحمه الله تعالى من أعظم الناس ذباً ودفاعاً عن أهل البيت ركل.

فرد كثيراً من التُهم التي أُلصِقتْ بهم، ومن الاعتقادات الباطلة التي نُسِبت اليهم. وأكد على سلامة عقيدتهم، وأنهم متفقون على ما اتفق عليه سائر الصحابة في سائر أبواب الاعتقاد، مما سيأتي تفصيله.

ولم يقف عند هذا الحد من التقرير والبيان؛ بل تصدى لكثير من المسائل التي أثيرت بقصد الإفساد والتفريق بين القرابة والصحابة رضي الله عنهم أجمعين، فناقش تلك المسائل بالأدلة الثابتة، وبين بطلانها.

وقرر تَخَلَقُهُ اتفاق أهل السُّنَة على رعاية حقوقهم جميعا؛ حيث فقال: «اتفق أهل السُّنَة والجماعة على رعاية حقوق الصحابة والقرابة، وتبرؤوا من الناصبة الذين يكفّرون علي بن أبي طالب على ويفسّقونه، وينتقصون بحرمة أهل البيت... وتبرؤوا من الرافضة الذين يطعنون على الصحابة وجمهور المؤمنين، ويكفّرون عامة صالحي أهل القبلة»(٤).

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي (٣/ ٤٠٧)، وانظر (٢٨/ ٤٩٢). وانظر: منهاج السُّنَّة (٢/ ٧١).

<sup>(</sup>٢) اقتضاء الصراط المستقيم (١/٤٥١).

<sup>(</sup>٣) منهاج السُّنَّة (٢٠٠/٤)، وانظر: اقتضاء الصراط المستقيم (١/ ٣٨٥).

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوى (٢٨/ ٤٩٢ ـ ٤٩٣). وانظر: مجموع الفتاوى (٣/ ١٥٤)، وانظر: منهاج السُّنَّة (٢/ ٧١).

فأهل السُّنَّة وسط بين الغالية الذين يغالون في علي والله وبين الجافية الذين يعتقدون كفره، أو فسقه، ويستحلون دمه، ويقدحون في خلافته وإمامته (١).

وكذلك أفاض في بيان ما جرى بين الصحابة من الفتن، مستصحباً إحسان القول والاستغفار لهم جميعاً، يقول كَلَنْهُ: "وأهل السُّنَّة تحسن القول فيهم، وتترحم عليهم، وتستغفر لهم"(٢)، وقال: "وأهل السُّنَة يترحمون على الجميع، ويستغفرون لهم كما أمرهم الله تعالى..."(٢).

لقد لقي موضوع أهل البيت عناية كبيرة عند شيخ الإسلام ابن تيمية؛ لذا رأينا أن تجمع أقواله المتناثرة من بطون كتبه الكثيرة، وأن تدرس مقارنة بأقوال أهل السُّنَّة والجماعة، لبيان جهوده الكبيرة في هذا الباب، وصدق محبته لأهل البيت، ومن ثم موافقته لأهل السُّنَّة والجماعة في نتائجه.

ولا شك أن إبراز هذه الجهود لعلم من أعلام أهل السُّنَة والجماعة، بل لحامل لوائهم، ومقرر مذهبهم في المتأخرين؛ أمر في غاية الأهمية؛ لا سيما في هذا العصر ـ الذي كثر فيه منْ يدعي حب أهل البيت، بحق وبغير حق، ويتهم أهل السُّنَة بعدائهم.

ولقد تركزت دراستنا في هذا الكتاب حول أهل البيت من حيث تعريفهم، وذكر فضائلهم، وبيان عقيدتهم، وما لهم من الحقوق والخصائص، ثم الفتن التي جرت عليهم من خلال ما سطره شيخ الإسلام ابن تيمية، وقد أسميته (أهل البيت عند ابن تيمية وموقفه من عقائد المخالفين).

ولا أدعي أني وفيت الموضوع حقه، ولا أني أصبت في كل ما قلت وقررت، وحسبي أني بذلت جهدي ووسعي، وحاولت جمع شتات الموضوع، وتوثيق مادته، ودراسة مسائله متحرياً الحق، مستعيناً بالله \_ تعالى \_.

فما كان فيه من صواب فمن الله وحده، وما كان فيه من خطأ أو تقصير

 <sup>(</sup>۱) انظر: مجموع الفتاوى (٣/ ٣٧٥)، (٣/ ٤٩٢)، وانظر (٣/ ١٤١)، منهاج السُّنَة (٣/ ٤٦٩)، (٥/ ١٧٢)، الصفدية لابن تيمية (٢/ ٣١٣).

<sup>(</sup>Y) مجموع الفتاوى (٤/٤٣٤).

<sup>(</sup>٣) منهاج السُنَّة (٤/ ٣٨٩). وانظر: (٤٢٦/٤).

فمن نفسي، وأستغفر الله منه، وأرجو ممن قرأ هذا الكتاب ورأى فيه خطأ أو نقصاً أن ينبهني عليه مشكوراً مأجوراً؛ ليستدرك في طبعات لاحقة إن شاء الله تعالى وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

وكتبه

د. عمر بن صالح بن حسن القرموشي جدة. المملكة العربية السعودية ص.ب.(۷۰۲۸۲) الرمز البريدي (۲۱۵۷۷) ALGARMOUSHI@HOTMAIL.COM

# تمهيد ترجمة شيخ الإسلام ابن تيمية

يُعَدُّ شيخُ الإسلام ابن تيمية تَخَلَّفُهُ من كبار أئمة أهل السُّنَّة والجماعة، وقد حَظِيَ بتراجم عديدة؛ قديماً وحديثاً، مفردة وغير مفردة (١).

(۱) أما التراجم المفردة، فمن أشهرها وأهمها كتاب: (الانتصار في ذكر أحوال قامع المبتدعين وآخر المجتهدين تقي الدين أبي العباس أحمد ابن تيمية) لتلميذه النجيب أبي عبد الله محمد بن أحمد بن عبد الهادي (ت٤٤٧هـ)، وقد عُرِف هذا الكتاب وشهر باسم (العقود الدرية من مناقب شيخ الإسلام ابن تيمية). وهذه التسمية مصدرها الشيخ محمد حامد الفقي الذي حقق الكتاب قديماً، لكنَّ الدكتور محمد السيد الجليند رجَّحَ في مقدمة تحقيقه للكتاب أن الصواب هو اسم الانتصار، ودليله على ذلك أنه قد كُتِب على النسخة الخطية لمعهد المخطوطات اسم (الانتصار... إلخ) (٨ ـ ١٢).

ثم نبَّه أيضاً إلى أنه قد كُتِب ضمن بيانات المخطوطة أنه من تأليف عبد الرحمٰن المقدسي، وهذا وقع اسهوا أو توهماً، وهو خطأ واضح كما قال الجليند (ص٣٩). وقد ذكر الأخوان الفاضلان؛ محمد عزير، وعلي العمران ـ في كتابهما العظيم (الجامع لسيرة شيخ الإسلام ابن تبمية خلال سبعة قرون) ـ ذَكَرًا أن كتاب (الانتصار) هو لعبدالرحمٰن المقدسي (ص٧٢).

وكذلك قال علي بن عبد العزيز الشبل في كتاب (الأثبات في مخطوطات الأثمة شيخ الإسلام ابن تيمية، والعلامة ابن القيم، والحافظ ابن رجب) (ص٥٤ ـ ٥٥).

وقد اعتمدتُ ما ذكره الجليند؛ لثلاثة أمور:

الأول: وجود اسم (الانتصار) على المخطوطة.

الثاني: أنه قد ورد في مقدمة ابن عبد الهادي قوله: «هو الشيخ الإمام الرباني... قامع المبتدعين وآخر المجتهدين تقي الدين أبو العباس أحمد... وهذا يشابه العنوان المرجّع.

ومن ذلك ما تُرجم له في مقدمة كتبه المحققه، علاوة على ذلك فقد تناوله الباحثون في مئات الرسائل العلمية، فضلاً عن غيرها في دراسات متنوعة حول إنتاجه العلمي الضخم في سائر الفنون من جوانب متعددة (١١).

وحيث إن الشيخ من أقوى وأشهر من تناول مذهب السلف بالتقرير والشرح، والذب عنه، والتصدي لأهل البدع المختلفة والديانات المنسوخة، وأقوال الفلاسفة وغيرهم ـ فقد صار قبلة الباحثين وعمدة المتأخرين، رحمه الله تعالى.

الثالث: أن اسم (العقود الدرية) لم يذكره أحد من أهل العلم، والله تعالى أعلم.
 ومن التراجم المفردة كتاب (الأعلام العلية في مناقب ابن تيمية) لعمر بن علي بن موسى
 البزار، وهو من طلاب الشيخ.

و(الرد الوافر على من زعم أن من سمى ابن تيمية شيخ الإسلام كافر) لابن ناصر الدين الدمشقي و(الشهادة الزكية في ثناء الأثمة على ابن تيمية) لمرعي الكرمي الحنبلي، وله أيضاً (الكواكب الدرية في مناقب ابن تيمية)، و(القول الجلي في ترجمة الشيخ تقي الدين ابن تيمية) ابن تيمية الحنبلي) لمحمد صفى الدين البخاري الحنفي وغيرها.

وأما كتب المعاصرين فكثيرة جدّاً، ومنها: ابن تيمية حياته وعصره ـ آراؤه وفقهه، لمحمد أبي زهرة، الإمام أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية لأبي الحسن الندوي، ابن تيمية السلفي لمحمد خليل الهراس، وغيرها الكثير.

وذكر الشيخ أبو زيد كانة: «أن شيخ الإسلام ابن تيمية ـ رحمه الله تعالى ـ ترجم له سبعة عشر عالماً من تلامذته وأصحابه»، ووترجم له عشرة من معاصريه الذين فات عليهم اللقاء به، وقال: «وهذه التراجم منها التراجم الموعبة المطولة المشبعة بالمعلومات، وهي ثلاث وعشرون ترجمة جلّها لتلاميذه، وأوفاها على الإطلاق ترجمة تلميذه ابن عبد الهادي، ولم ينافسه إلا ابن رجب ـ رحم الله الجميع ـ وابن كثير في تاريخه، وهذه الثلاث هي عيون تراجمه كتاب الجامع (ص١٤ ـ ١٥).

<sup>(</sup>۱) وقد أعد الباحث عثمان بن محمد الأخضر دليلاً للرسائل الجامعية في علوم شيخ الإسلام ابن تيمية، فذكر ۱۷۷ رسالة علمية في ذلك، وقد طبع الدليل سنة ۱٤٢٤هـ، وقد تلاه رسائل كثيرة، ولم يذكر في دليله الأبحاث العلمية حول ابن تيمية من غير الرسائل العلمية لأنها ليست على شرطه، وهي كثيرة جداً.

وهذا مما يجعل الباحث في مأزق وحيرة، ماذا عساه أن يسطر في ترجمة هذا الجبل العظيم، وقد كُتب عنه الكثير؟

وإذا كان الأمر كذلك، ففيما يلي ترجمة مختصرة للشيخ، أسلط الأضواء فيها على جوانب من حياته، مما عساه يكون مكملاً لموضوعي، وقد جعلتُ هذه الترجمة في النقاط التالية:

- ۱ ـ اسمه ونسبه.
- ٢ سبب التسمية بـ (تيمية).
  - ٣ ـ مولده ونشأته.
  - ٤ شيوخه وتلامذته.
    - ٥ \_ مكانته العلمية.
- ٦ ـ منزلته في علم أصول الاعتقاد ومقالات الفرق والمِلل والنَّحل.
  - ٧ ـ عدلُه مع خصومه.
    - ٨ ـ محنته وسجنه.
      - ٩ ـ وفاته.

축 축 **전** 

۱ ــ اسمه ونسبه: هو شيخ الإسلام<sup>(۱)</sup>.....

<sup>(</sup>۱) ذكر ابن ناصر الدين الدمشقي عدة معان لهذا اللقب، ثم قال: وومنها أن معناه المعروف عند الجهابذة النقاد، المعلوم عند أثمة الإسناد أن مشايخ الإسلام والأثمة الأعلام هم المتبعون لكتاب الله على المقتفون لسنة النبي على الذين] تقدموا بمعرفة أحكام القرآن ووجوه قراءاته، وأسباب نزوله، وناسخه ومنسوخه، والأخذ بالآبات المحكمات، والإيمان بالمتشابهات. قد أحكموا من لغة العرب ما أعانهم على علم ما تقدم، وعلموا السُنّة نفلاً وإسناداً، وعملاً بما يجب العمل به اعتماداً، وإيماناً بما يلزم من ذلك اعتقاداً، واستنباطاً للأصول والفروع من الكتاب والسُنّة، قائمين بما فرض الله عليهم، متمسكين بما ساقه الله من ذلك إليهم، متواضعين لله العظيم الشأن، خاتفين من عثرة اللسان، لا يدّعون العصمة ولا يفرحون بالتبجيل، عالمين أن الذي أوتوا من العلم قليل، فمن كان بهذه المنزلة حكم بأنه إمام، واستحق أن يقال له: شيخ الإسلام؛ (الرد الوافر على من زعم بأن من سَمى ابن تيمية شيخ الإسلام كافر) (ص٥١ - ٥٠)، في الأصل: على من زعم بأن من سَمى ابن تيمية شيخ الإسلام كافر) (ص٥١ - ٥٠)، في الأصل: على من زعم بأن من سَمى ابن تيمية شيخ الإسلام كافر) (ص٥١ - ٥٠)، في الأصل: علي من زعم بأن من سَمى ابن تيمية شيخ الإسلام كافر) (ص٥١ - ٢٥)، في الأصل: علي من زعم بأن من سَمى ابن تيمية شيخ الإسلام كافر) (ص٥١ - ٢٥)، في الأصل: على من زعم بأن من سَمى ابن تيمية شيخ الإسلام كافر) (ص٥١ - ٢٥)، في الأصل: علي من زعم بأن من شعرة سُمية الإسلام كافر)

تقي الدين (١) أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الله بن الخضر بن محمد بن الخضر بن علي بن عبد الله (٢) ابن تيمية الحرائي النميري (١)

 [الذي] ولعل ما أثبته هو الصواب، وقد ذكر كثيراً من العلماء الذين أطلقوا على ابن تيمية لقب شيخ الإسلام.

وقد قيل: إن أول من أطلق عليه هذا اللقب هما أبو بكر وعمر رأيها، وقد أطلقه عليهما علي بن أبي طالب رأيها، ذكره السيوطي في تاريخ الخلفاء (ص١٥٧)، ونسبه إلى الطيوريات للسلفي، وهو موجود في ملحق الطيوريات اعتماداً على نقل السيوطي (٤/).

وذكر د. بكر أبو زيد أن الأثر في الرياض النضرة للمحب الطبري بلا إسناد، وحكم بعدم صحته. انظر: معجم المناهي اللفظية (ص١٩٩ ـ ٢٠١).

(۱) كان شيخ الإسلام يكره تلقيبه بذلك ويقول: لكن أهلي لقبوني بذلك فاشتهر. انظر: تغريب الألقاب العلمية (ص٢٢)، تسمية المولود (ص٥٤ ـ ٥٥)، معجم المناهي اللفظية (ص٤٦، ٢٩٦) جميعها لبكر بن عبد الله أبو زيد.

(٢) ذكر نسبه بهذا السياق ابن عبد الهادي في الانتصار (العقود الدرية) (ص٦٣)، وكذلك في طبقات علماء الحديث (٢٨٠/٤).

وكذلك علم الدين البرزالي في تاريخه، كما حكاه عنه ابن كثير في كتابه البداية والنهاية، لكنه قال إنه: «أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الله بن أبي القاسم محمد بن الخضر بن محمد بن الخضر بن علي بن عبد الله ابن تيمية».

هكذا ورد في طبعة دار الكتب العلمية (١٤١/١٤)، وطبعة دار المعارف (١٤٥/١٣٥)، وكذا في الجامع لسيرة الشيخ (ص٤٤١).

والصواب أن أبا القاسم هو الخضر بن محمد، وليس محمد بن الخضر، فذكر (محمد) بأنه والد عبد الله خطأ. ولم يذكر هذا الخطأ في نسخة البداية والنهاية التي حققها د. عبد الله التركى (٢٩٦/١٨).

انظر: (معرفة القراء الكبار؛ علماء الطبقات والأمصار) للذهبي (٦٥٣/٢)، (المقصد الأرشد في ذكر أصحاب الإمام أحمد) لبرهان الدين بن مفلح (ت٨٨٤هـ) (١٦٢/٢)، (الأعلام) للزركلي (ت١٣٩٦هـ) (٦/٤).

وقد ذكر د. بكر أبو زيد أن سياق نسب شيخ الإسلام بذكر ثمانية آباء هو مما تفرد به ابن عبد الهادي. انظر: المداخل إلى آثار شيخ الإسلام ابن تيمية وما لحقها من أعمال (ص١٦)، والله أعلم.

(٣) ذكر هذه النسبة ابن ناصر الدين الدمشقي في كتابه التبيان لبديعة البيان، وهو مخطوط في جامعة أم القرى انظر: الجامع لسيرة الشيخ (ص٤٩٢)، وقد طُبع بتحقيق جماعة من أهل العلم، نشر دار النوادر. انظر (٣/ ١٤٤٥ وما بعدها).

وتبعه العدوي في كتَّاب الزيارات، انظر: الجامع لسيرة الشيخ (ص٦٢٧) والمداخل =

الحنبلي(١)، نزيل دمشق(٢).

#### ٢ ـ سبب التسمية بـ (تيمية):

قال ابن عبد الهادي: "إن جده محمد بن الخضر حج \_ وله امرأة حامل \_ على درب تيماء، فرأى هناك جارية طفلة قد خرجت من خبأ، فلما رجع إلى حران وجد امرأته قد ولدت بنتاً، فلما رآها قال: يا تيمية، يا تيمية، فلُقب بذلك.

وقال ابن النجار: ذكر لنا أن محمداً هذا كانت أمه تسمى تيمية، وكانت واعظة، فنُسب إليها، وعُرف بها<sup>(٣)</sup>.

## ٣ ـ مولده ونشأته:

وُلد شيخ الإسلام ابن تيمية بحرًان<sup>(٤)</sup> يوم الاثنين عاشر ـ وقيل: ثاني عشر ـ ربيع الأول سنة (٦٦١هـ)، وقد رحلت أسرته إلى الشام بسبب هجوم التتار على بلدة حرًان وذلك سنة (٦٦٧هـ)<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>ص١٦)، وقد ذكر محمد ابن قاسم في مقدمة كتاب بيان تلبيس الجهمية أنه رأى رسالتين في المكتبة الظاهرية عليهما نسبة الشيخ إلى (نمير) (١/ ٣٥) حاشية (١) ط ابن قاسم. وانظر: المداخل (ص١٦)، وكل هذا يؤكد أن شيخ الإسلام عربي وليس كما ادعى أبو زهرة بأنه كردي. انظر: ابن تيمية له (ص١٨). وكذلك فيه رد على صائب عبد الحميد (رافضي معاصر) في قوله عن ابن تيمية: ابقي مرجعه القبلي محل استفهام، فإن أحداً ممن ترجم له لم يذكر قبيلته ولا منحدره القومي. . . . ، ابن تيمية حياته وعقائده (ص١٨).

<sup>(</sup>١) - انظر: أعيان العصر وأعوان النصر للصفدي (١/ ٣٣٤)، الرد الوافر (ص١٤٥، ١٦٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: طبقات علماء الحديث (٤/ ٢٨١)، الذيل على طبقات الحنابلة لابن رجب (٤/ ٢٩٣)، الانتصار (العقود الدرية) (ص٦٣).

 <sup>(</sup>٣) طبقات علماء الحديث (٤/ ٢٨٠ ـ ٢٨١)، الانتصار (العقود الدرية) (ص٦٤)، سير أعلام النبلاء للذهبي (٢٢/ ٢٨٩). وانظر: تاريخ إربل، شرف الدين الإربلي (١/ ٩٧).

<sup>(</sup>٤) حرَّان: بلدة عظيمة مشهورة في الجزيرة، وهي على طريق الموصل والشام والروم، فُتحت أيام عمر بن الخطاب ﷺ، انظر: معجم البلدان، ياقوت الحموي (٢/ ٢٣٥ \_ ٢٣٦). وقال بكر أبو زيد: «ليست هي التي بقرب دمشق، ولا التي بتركيا، ولا التي بقرب حلب المداخل إلى آثار شيخ الإسلام ابن تيمية (ص١٧).

<sup>(</sup>ه) انظر: الانتصار (العقود الدرية) (ص١٤)، الذيل على طبقات الحنابلة (٤٩٣/٤)، الأعلام العلية في مناقب ابن تيمية للزار (ص١٦).

وقد نشأ في بيت علم ودين، فأبوه شهاب الدين عبد الحليم كان شيخ حرَّان وخطيبها، وكان إماماً محققاً كثير الفوائد<sup>(۱)</sup>، وأما جده فهو مجد الدين أبو البركات عبد السلام بن عبد الله «كان إماماً كاملاً معدوم النظير في زمانه، رأساً في الفقه وأصوله، بارعاً في الحديث ومعانيه، وله اليد الطولى في معرفة القراءات والتفسير (٢).

قال الذهبي: «سمعت الشيخ تقي الدين أبا العباس يقول: كان الشيخ جمال الدين ابن مالك يقول: أُلين للشيخ المجد الفقه كما أُلين لداود الحديد»(٣).

وله ثلاثة إحوة اشتهروا بالعلم وهم: بدر الدين محمد بن خالد الحرَّاني<sup>(1)</sup> وهو أخوه لأمه، وزين الدين عبد الرحمٰن بن عبد الحليم<sup>(۵)</sup>، وشرف الدين عبد الله بن عبد الحليم<sup>(۱)</sup>.

وقد تلقى شيخ الإسلام عن والده العلم وعن غيره من الشيوخ، وقد حفظ

<sup>(</sup>١) انظر: الذيل على طبقات الحنابلة (١٨٦/٤ ـ ١٨٧).

<sup>(</sup>٢) معرفة القراء الكيار (٢/ ١٥٤)، وانظر: سير أعلام النبلاء (٢٣/ ٢٩٢).

<sup>(</sup>٣) المصدران السابقان.

 <sup>(</sup>٤) هو: محمد بن خالد بن إبراهيم أبو القاسم بدر الدين الحرَّاني، وُلد سنة ٦٥٠هـ، كان فقيهاً عالماً وله رأس مال يتجر به، توفي سنة ٧١٧هـ.

انظر: المقصد الأرشد (٣/ ١٦٣)، شذرات الذهب في أخبار مَن ذهب لابن العماد الحبلى (٨/ ٨٨).

<sup>(</sup>٥) هو: عبد الرحمٰن بن عبد الحليم بن عبد السلام زين الدين أبو الفرج ابن تيمية، ولد بحرَّان سنة ٦٦٣هـ، كان خيرًا ديناً، وقد حَبس نفسه مع أخبه شيخ الإسلام بالإسكندرية وبدمشق محبةً له وقياماً على خدمته، ولم يزل عنده حتى توفي الشيخ رحمه الله تعالى، توفى سنة ٧٤٧هـ.

انظر: الدرر الكامنة في أعيان المئة الثامنة لابن حجر العسقلاني (٣٢٩/٣)، معجم الشيوخ، عبد الوهاب السبكي (ص٢١٤).

<sup>(</sup>٦) هو: عبد الله بن عبد الحليم بن عبد السلام، شرف الدين أبو محمد ابن تيمية، وُلد سنة ٢٦٦٦ مورًان، تفقه في المذهب حتى برع وأفتى، وكان بارعاً في فنون عديدة، وبصيراً بكثير من علل الحديث ورجاله، زاهداً عابداً، وقد سجن مع الشيخ مدة بالديار المصرية، توفي سنة ٧٧٧ه. انظر: الذيل على طبقات الحنابلة (٤٧٧/٤ ـ ٤٨٢)، شذرات الذهب في أخبار من ذهب (٢٦/٦)، المعجم المختص بالمحدثين للذهبي (ص١٢١- ٢٢٢).

القرآن صغيراً، ثم اشتغل بحفظ الحديث والفقه والعربية حتى بَرع في ذلك<sup>(١)</sup>. وكان تَثَلَقُهُ آية في الحفظ والذكاء<sup>(٢)</sup>.

قال ابن عبد الهادي عن بعض قدماء أصحاب ابن تيمية: «أما مبدأ أمره ونشأته، فقد نشأ من حين نشأ في حجور العلماء راشفاً كؤوس الفهم، راتعاً في رياض التفقه ودوحات الكتب الجامعة لكل فن من الفنون، لا يلوي إلى غير المطالعة والاشتغال والأخذ بمعالي الأمور، خصوصاً علم الكتاب العزيز والسُنَّة النبوية ولوازمها، ولم يزل على ذلك خلفاً صالحاً سلفياً، متألّها عن الدنيا، صيناً تقياً، براً بأمه، ورعاً عفيفاً، عابداً، ناسكاً، صواماً قواماً، ذاكراً لله تعالى في كل أمر وعلى كل حال، رجًاعاً إلى الله تعالى في سائر الأحوال والقضايا، وقافاً عند حدود الله تعالى وأوامره ونواهيه، آمراً بالمعروف ناهياً عن المنكر بالمعروف، لا تكاد نفسه تشبع من العلم، فلا تروى من المطالعة، ولا تمل من الاشتغال ولا تكل من البحث، وقل أن يدخل في علم من العلوم من باب من أبوابه إلا ويفتح له من ذلك الباب أبواب، ويستدرك مستدركات في ذلك العلم على حذاق أهله، مقصوده الكتاب والسُنةً ... ه").

وقد حكى شيخ الإسلام أنه بعد بلوغه بيسير قد ناظر ابن سيناء في المنام وردًّ عليه، يقول كَلْلُهُ: "وقد كنت في أوائل معرفتي بأقوالهم بعد بلوغي بقريب وعندي من الرغبة في طلب العلم وتحقيق هذه الأمور ما أوجب أني كنت أرى في منامي ابن سيناء، وأنا أناظره في هذا المقام وأقول له: أنتم تزعمون أنكم عقلاء العالم وأذكياء الخلق، وتقولون مثل هذا الكلام الذي لا يقوله أضعف الناس عقلاً، وأورد عليه مثل هذا الكلام... "(3).

وعجائب هذا الإمام لا تنقضي، رحمه الله تعالى.

<sup>(</sup>١) انظر: الأعلام العلية (ص١٧).

 <sup>(</sup>۲) انظر: المصدر السابق (ص۱۸)، تذكرة الحفاظ للذهبي (۱٤٩٦/٤)، الرد الوافر (ص۲۳۶ \_ ۲۳۵).

<sup>(</sup>٣) الانتصار (العقود الدرية) (ص٦٨).

<sup>(</sup>٤) بيان تلبيس الجهمية في تأسيس بدعهم الكلامية لابن تيمية (١٦٣/٥ ـ ٢٦٤) ط المحققة.

#### ٤ ـ شيوخه وتلامذته:

أما شيوخه الذين أخذ عنهم العلم فقد بلغوا أكثر من مائتي شيخ(١)، فمنهم:

- ١ زين الدين أبو العباس أحمد بن عبد الدايم بن نعمة بن أحمد المقدسي الصالحي المحدّث، الخطيب، مسند الوقت. ولد بفندق الشيوخ من جبل نابلس سنة (٥٧٥هـ)، عُني بالحديث وتفقه على الشيخ موفق الدين، روى عنه الأئمة الكبار والحفاظ المتقدمون والمتأخرون، منهم: محيي الدين النووي، وتقي الدين ابن دقيق العيد، وخلق كثير، توفي سنة (٦٦٨هـ)(٢).
- تقي الدين أبو محمد إسماعيل بن إبراهيم بن أبي اليسر شاكر بن عبد الله التنوخي الدمشقي الكاتب، مسند الوقت ومسند الشام، ولد سنة (٥٨٩هـ)،
   له شعر جيد وبلاغة، وفيه خير وعدالة، توفى سنة (٢٧٢هـ).
- ٣ كمال الدين أبو نصر عبد العزيز بن عبد المنعم بن الخطيب<sup>(1)</sup> أبي البركات الخضر بن شبل بن الحسين الحارثي الدمشقي، المسند الجليل المعروف بابن عبد، ولد سنة (٥٨٩هـ)، سمع من الخشوعي وابن عساكر، توفى سنة (٦٧٢هـ)<sup>(0)</sup>.

أما تلاميذ الشيخ فكثيرون جداً ولعل في الإشارة إلى بعض من برزوا منهم كفاية (٢٦)، فمنهم:

 <sup>(</sup>۱) انظر: الانتصار (العقود الدرية) (ص٦٤ ـ ٦٦، ٨٥)، الرد الوافر (ص٧٠)، أعيان العصر وأعوان النصر (٢/ ٢٣٣ ـ ٢٣٤).

<sup>(</sup>۲) انظر: الذيل على طبقات الحنابلة (۱۶/ ۹۹ - ۱۰۰)، تاريخ الإسلام للذهبي (۹۹/ ۲۰۱۶) ۲۰۶) ط. التدمري، المقصد الأرشد (۱۳۰/۱ - ۱۳۱)، الأعلام (۱۱٬۵۱۱)، مجموع الفتاوى لابن تيمية، جمع وترتيب عبد الرحمٰن بن محمد بن قاسم (۱۸/ ۷۷، ۹۱، ۱۱۰).

 <sup>(</sup>٣) انظر: العبر في خبر من غبر للذهبي (٣١٥/٣)، تذكرة الحفاظ (١٤٩٠/٤)، فوات الرفيات لابن شاكر الكتبي (١٧٠/١)، الوافي بالوفيات للصفدي (ت٤٢/٩ه) (٤٤/٩)، مجموع الفتاوى (١٨/ ٢٩). قال محقق الانتصار (العقود الدرية): لم أجد له ترجمة (ص١٤)! وكذا قال عن التالى.

<sup>(</sup>٤) وقال بعضهم: «ابن الفقيه أبي البركات».

<sup>(</sup>٥) انظر: تاريخ الإسلام (٥٠/ ٩٧) ط. التدمري، شذرات الذهب في أخبار من ذهب (٧/ ٩٠٠).

 <sup>(</sup>٦) ومن مشاهير تلاميذ الشيخ: المزي، والذهبي، وابن كثير، وابن القيم، وابن مفلح، وابن الوردي، وغيرهم.

- ا ـ شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عبد الهادي بن عبد الحميد بن عبد الهادي بن قدامة المقدسي الصالحي الحنبلي، ولد سنة (٤٠٧هـ) أو (٥٠٧هـ)، اعتنى بالرجال والعلل، ولازم شيخ الإسلام ابن تيمية، وتفقه عليه، كان رأساً في القراءات والحديث والفقه والتفسير، وقد ترجم لشيخ الإسلام ترجمة نفيسة في كتابه الانتصار المشهور بـ(العقود الدرية) وتُعد من أنفس ما كُتب في ترجمة الشيخ، توفي سنة (٤٤٧هـ)(١)، قال الصفدي: «ولو عاش كان عجباً»(١).
- ٢ سراج الدين أبو حفص عمر بن علي بن موسى بن الخليل البغدادي، الأزجي، البزار الفقيه المحدث، ولد سنة (١٨٨هـ) تقريباً، عُني بالحديث، وقرأ الكثير، وجالس شيخ الإسلام وأخذ عنه، كان ذا عبادة وتهجد، وله مصنفات عديدة في الحديث وعلومه والفقه والرقائق، صاحب كتاب (الأعلام العلية في ترجمة شيخ الإسلام ابن تبمية)، توفي سنة (٩٤٧هـ).
- ٣ شهاب الدين أبو العباس أحمد بن يحيى بن فضل الله بن مجلي بن خلف بن أبي الفضل نصر بن منصور العدوي العمري الشافعي، ولد سنة (٧٠٠هـ)<sup>(٤)</sup>، إمام أهل الآداب، وأحد رجالات الزمان كتابة وترسلاً، له مصنفات عديدة منها: مسالك الأبصار في ممالك الأمصار، وقد ترجم فيه لشيخ الإسلام، توفي سنة (٧٤٩هـ)<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>۱) انظر: العبر في خبر من غبر (٤/ ١٣٢)، شذرات الذهب في أخبار من ذهب (٨/ ٢٤٥)، المقصد الأرشد (٢/ ٣٤٠)، أعبان العصر وأعوان النصر (٤/ ٢٧٣ ـ ٢٧٥)، الأعلام (٥/ ٣٢٦).

<sup>(</sup>٢) أعيان العصر وأعوان النصر (٤/ ٢٧٥).

 <sup>(</sup>٣) انظر: الذيل على طبقات الحنابلة (١٤٦/٥ ـ ١٤٨)، الرد الوافر (ص٢١٠ ـ ٢١١)،
 شذرات الذهب في أخبار من ذهب (٨/٢٧٨).

 <sup>(3)</sup> وقيل: ١٩٧٧، قاله الذهبي في المعجم المختص بالمحدثين (ص٤٦)، وترجمته موجودة في الجامع (ص٣١٢ ـ ٣٢٨).

<sup>(</sup>٥) انظر: أعيان العصر (١/ ٤١٧)، شذرات الذهب (٨/ ٢٧٣ \_ ٢٧٤)، المعجم المختص بالمحدثين (ص٥٥ \_ ٤٦).

#### ٥ \_ مكانته العلمية:

لقد تبوأ شيخ الإسلام ابن تيمية ـ رحمه الله تعالى ـ مكانة عظيمة، ومنزلة رفيعة لم يبلغها أحد من علماء زمانه، قال ابن الوردي (۱): «وحضرت مجالس ابن تيمية، فإذا هو بيت القصيد، وأول الخريدة، علماء زمانه فلك هو قطبه، وجسم هو قلبه، يزيد عليهم زيادة الشمس على البدر، والبحر على القطر» (۲).

وقد أثنى عليه كثير من العلماء من الموافق والمخالف<sup>(٣)</sup> بما يضيق المقام عن حصره، وسأنتقي بعض ما قيل فيه وفي علمه ـ رحمه الله تعالى ـ.

قال ابن دقيق العيد<sup>(1)</sup>: «لما اجتمعت بابن تيمية رأيت رجلاً كل العلوم بين عينيه، يأخذ ما يريد، ويدع ما يريد<sup>ه(ه)</sup>.

وقال أبو الحجاج المزي<sup>(۱)</sup>: «ما رأيت مثله، ولا رأى هو مثل نفسه، وما رأيت أحداً أعلم بكتاب الله وسُنَّة رسوله ولا أتبع لهما منه الله عنه ألاً.

<sup>(</sup>١) هو عمر بن مظفر بن عمر بن محمد بن أبي الفوارس أبو حفص زين الدين ابن الوردي الشافعي، ولد في معرة النعمان بسوريا سنة ١٩٦هـ، كان إماماً بارعاً في اللغة والفقه والنحو والأدب، وله كتاب في التاريخ حسن مفيد، وهو من طلاب الشيخ، توفي سنة ٧٤٩هـ. انظر: شذرات الذهب (٨/ ٢٧٥)، الأعلام (٧/٥)، معجم المؤلفين، عمر رضا كحالة (ت٠٨٠هـ) (٣/٨).

<sup>(</sup>٢) الشهادة الزكية في ثناء الأثمة على ابن تيمية (ص٣٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: الكواكب الدرية في مناقب شيخ الإسلام ابن تيمية (ص٥٥).

<sup>(</sup>٤) هو محمد بن علي بن وهب بن مطيع القشيري أبو الفتح تقي الدين المعروف ـ كأبيه وجده ـ بابن دقيق الميد، ولد سنة ١٢٥ه، وكان جامعاً للعلوم، مقدَّماً في معرفة علل الحديث على أقرانه، ومن أكابر علماء الأصول، وصفه الذهبي بقوله: •قاضي القضاة، شيخ الإسلام، توفي سنة ٢٠٧هـ انظر: طبقات الشافعية الكبرى للسبكي (٢٠٧٩ ـ ٢٠٧)، المعجم المختص بالمحدثين (ص٢٥٠ ـ ٢٥١)، الأعلام (٢٨٣ ـ ٢٨٤).

<sup>(</sup>٥) الذيل على طبقات الحنابلة (٥٠٣/٤)، الكواكب الدرية (ص٥٦).

<sup>(</sup>٦) هو يوسف بن عبد الرحمٰن بن يوسف أبو الحجاج جمال الدين المزي، محدث الديار الشامية في عصره، ولد سنة ١٩٥٤ه، إليه المنتهى في معرفة الرجال وطبقاتهم، من كتبه البديعة: تهذيب الكمال، وهو من طلاب الشيخ، توفي سنة ٢٤٧هـ. انظر: المعجم المختص بالمحدثين (ص٢٩٩ ـ ٢٠٠)، الأعلام (٢٣٦ ـ ٢٣٧).

<sup>(</sup>٧) الانتصار (العقود الدرية) (ص٦٩).

وقال ابن سيد الناس<sup>(۱)(۲)</sup>: «برز في كل فن على أبناء جنسه، ولم تَرَ عَينُ مَن رآه مثلَه، ولا رأت عينُه مثل نفسِه»<sup>(۳)</sup>.

وقال علم الدين البرزالي (٤٠): «وكان إماماً لا يلحق غباره في كل شيء، وبلغ رتبة الاجتهاد، واجتمعت فيه شروط المجتهدين (٥٠).

وقال الذهبي: «... فلا يبلغ أحد في العصر رتبته ولا يقاربه (٢<sup>١</sup>).

وقال: "وهو أكبر من أن ينبه على سيرته مثلي، فلو حلفت بين الركن والمقام لحلفت أني ما رأيت بعيني مثله، وأنه ما رأى مثل نفسه ه<sup>(۸)</sup>.

وقال كمال الدين بن الزِّمَلُكَاني (٩): «كان إذا سُئل عن فن من العلم ظن الرائي والسامع أنه لا يعرف غير ذلك الفن، وحكم أن أحداً لا يعرف مثله، وكان الفقهاء من سائر الطوائف إذا جلسوا معه استفادوا في مذاهبهم منه ما لم

 <sup>(</sup>۲) هو محمد بن محمد بن أحمد بن عبد الله بن سيد الناس أبو الفتح، فتح الدين اليعمري الشافعي الحافظ العلامة الأديب، ولد سنة ٢٧٦هـ، وتوفي سنة ٢٣٤هـ. انظر: الكامنة (٤/ ٢٠٠)، الأعلام (٧/ ٣٤).

<sup>(</sup>٣) الانتصار (العقود الدرية) (ص٧٧)، الذبل على طبقات الحنابلة (٤٠٠/٤).

<sup>(</sup>٤) هو القاسم بن محمد بن يوسف بن محمد البرزالي، علم الدين، أبو محمد الإشبيلي الأصل، الدمشقي المولد والدار، الشافعي، ولد سنة ٦٦٥هـ، وتوفي سنة ٣٧٩هـ، انظر: طبقات الشافعية الكبرى (٣٨١/١٠)، معجم الشيوخ (ص٣١٩)، المعجم المختص بالمحدثين (ص٧٧ ـ ٧٨)، الأعلام (٩/١٨٢).

<sup>(</sup>٥) الانتصار (العقود الدرية (ص٧٥)، البداية والنهاية (١٨/١٨) ط. التركي.

<sup>(</sup>٦) يعنى في علم الحديث.

<sup>(</sup>٧) الذيل على طبقات الحنابلة (٤/ ٥٠٠)، الانتصار (العقود الدرية) (ص٨٦).

<sup>(</sup>٨) الذيل على طبقات الحنابلة (٤/٧٧)، الانتصار (العقود الدرية) (ص٨٦).

<sup>(</sup>٩) هو: محمد بن علي بن عبد الواحد بن عبد الكريم الأنصاري كمال الدين المعروف بابن الزملكاني، ولد بدمشق سنة ٦٦٧هـ، وتعلم بها، انتهت إليه رياسة الشافعية في عصره، كان من بقايا المجتهدين، ومن أذكياء أهل زمانه، وقد رد على شيخ الإسلام في مسألتي الطلاق والزيارة. انظر: طبقات الشافعية الكبرى (١٩٠/٩)، المعجم المختص بالمحدثين (ص٢٤٦ ـ ٧٤٧)، الأعلام (٢٨٤/١).

يكونوا عرفوه قبل ذلك، ولا يُعرف أنه ناظر أحداً فانقطع معه، ولا تكلم في علم من العلوم ـ سواء كان من علوم الشرع أو غيرها ـ إلا فاق فيه أهله والمنسوبين إليه (١١).

وقد كان ابن الزِّمَلْكَاني من خصوم الشيخ، وقد ناظره غير مرة، ومع ذلك اعترف بتقدمه وإمامته (٢). وهذا من أخلاق العلماء وإنصافهم.

بل قد قال فيه:

"ماذا يقول الواصفون له وصفاته جَلَّتُ عن الحصر هو حيينا أعجوبة الدهر هو آية للخلق ظاهرة أنوارها أربَّت على الفجر" (٢)

وقال ابن رجب: "بلغني من طريق صحيح عن ابن الزُّمُلْكَاني أنه سُئل عن الشيخ فقال: لم يُرَ من خمسمائة سنة أو أربعمائة سنة ـ الشك من الناقل ـ وغالب ظنه أنه قال: من خمسمائة أحفظ منه (٤).

ومن خصومه الذين أثنوا عليه: تقي الدين السبكي<sup>(ه)</sup>؛ حيث قال في كتاب كَتَبه للذهبي في أمر شيخ الإسلام قال: «أما قول سيدي في الشيخ فالمملوك يتحقق كبر قدره، وزخارة بحره، وتوسعه في العلوم الشرعية والعقلية، وفرط ذكائه واجتهاده، وبلوغه في كل من ذلك المبلغ الذي يتجاوز الوصف.

<sup>(</sup>١) الانتصار (العقود الدرية) (ص٧٠)، الذيل على طبقات الحنابلة (٤٩٨/٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: الرد الوافر (ص١٠٧).

 <sup>(</sup>٣) الذيل على طبقات الحنابلة (٥٠٢/٤)، البداية والنهاية (١٣٧/١٤) ط. المعارف، أعيان العصر (٢٤٧/١)، قال البرزائي: وهذا الثناء عليه وكان عمره نحو الثلاثين سنة الانتصار (العقود الدرية) (ص٢٨٩).

<sup>(</sup>٤) الذيل على طبقات الحنابلة (٤/٥٠٣).

<sup>(</sup>٥) هو: علي بن عبد الكافي بن علي بن تمام بن يوسف السبكي، تقي الدين أبو الحسن، ولد سنة ٣٨٣هـ، صاحب التصانيف، الحافظ المفسر الأصولي، وهو والد التاج السبكي، صاحب الطبقات، وقد وصف بـ (شيخ الإسلام)، وقد رد على شيخ الإسلام، ومن كتبه: السيف الصقيل في الرد على نونية ابن القيم، وشفاء السقام في زيارة خير الأنام، توفي سنة ٢٥٧هـ. انظر: طبقات الشافعية الكبرى (١٣٩/١٠ ـ ١٤٩)، شذرات الذهب (٨/٨٠٠ ـ ٣٠٩)، المعجم المختص بالمحدثين (ص١٦١ ـ ١٦٧)، أعبان العصر (١/٢٤٢)، الأعلام (٢٠٢/٤).

والمملوك يقول ذلك دائماً، وقدره في نفسي أكبر من ذلك وأجلُّ، مع ما جمعه الله له من الزهادة، والورع، والديانة، ونصرة الحق، والقيام فيه، لا لغرض سواه، وجريه على سنن السلف، وأخذه من ذلك المأخذ الأوفى، وغرابة مثله في هذا الزمان، بل من أزمان (١١).

إلى غير ذلك من الثناءات التي لا حصر لها.

وأخيراً؛ فقد قال الصفدى: "وعلى الجملة فكان الشيخ تقى الدين ابن تيمية أحد الثلاثة الذين عاصرتهم ولم يكن في الزمان مثلهم، بل ولا قبلهم من مئة سنة، وهم: الشيخ تقي الدين ابن تيمية، والشيخ تقي الدين ابن دقيق العيد، وشيخنا العلامة تقى الدين السبكي، وقلت في ذلك:

ثلاثة ليس لهم رابع فلا تكن من ذاك في شك وكلهم منتسب للتقى يقصر عنهم وصف من يحكي

فإن تسلُّ قلت: ابن تيمية وابن دقيق العيد والسبكي (١٠)

## ٦ ـ منزلته في علم أصول الاعتقاد ومقالات الفِرق والمِلل والنِحل:

لقد برز شيخ الإسلام ابن تيمية في سائر الفنون من التفسير والحديث والفقه واللغة والتاريخ، وقد أثنى عليه العلماء لتفوقه في سائر أبواب العلم، ومن ذلك:

قول ابن سيد الناس: "كاد يستوعب السنن والآثار حفظاً، إن تكلم في التفسير فهو حامل رايته، أو أفتى في الفقه فهو مدرك غايته، أو ذاكر بالحديث فهو صاحب علمه وذو روایته<sup>۳(۳)</sup>.

وقال الذهبي: "ومعرفته بالتفسير إليها المنتهى، وحفظه للحديث ورجاله وصحته وسقمه فما يلحق فيه، وأما نقله للفقه ومذاهب الصحابة والتابعين فضلاً عن المذاهب الأربعة ـ فليس له فيه نظير» (٤).

الذيل على طبقات الحنابلة (٤/ ٥٠٣)، الرد الوافر (ص١٠٠). (1)

أعيان العصر (١/ ٢٥٢ ـ ٢٥٣). (1)

الانتصار (العقود الدرية) (ص٧٧)، وانظر: وصف الذهبي له في: الذيل على طبقات (٣) الحنابلة (٤/ ٥٠٠).

الانتصار (العقود الدرية) (ص٨٥)، الرد الوافر (ص٧٠).

وقال أيضاً: «ومعرفته بالتاريخ والسير فعجب عجيبه(١).

وقال أيضاً: «وأتقن العربية أصولاً وفروعاً وتعليلاً واختلافاً»<sup>(٣)</sup>.

وكلام العلماء في هذا الباب لا ينقضي.

وأما علم أصول الاعتقاد، ومعرفة مقالات الفِرق والمِلل والنِحل، فقد كان ميدانه، وهو فارسه ورُبَّانه، ولذلك كثرت مصنفاته في الأصول.

ويخبرنا البزار عن نكتة هذه المسألة فيقول: "ولقد أكثر والتمست منه الأصول فضلاً عن غيره من بقية العلوم، فسألته عن سبب ذلك، والتمست منه تأليف نص في الفقه يجمع اختياراته وترجيحاته؛ ليكون عمدة في الإفتاء، فقال لي ما معناه: الفروع أمرها قريب، ومتى قلد المسلم فيها أحد العلماء المقلّدين جاز له العمل بقوله ما لم يتيقن خطأه. وأما الأصول: فإني رأيت أهل البدع والضلالات والأهواء كالمتفلسفة والباطنية والملاحدة، والقائلين بوحدة الوجود، والدهرية (القائلين بوحدة الوجود، والدهرية (المشبهة، والماوندية والنصيرية والجهمية، والحلولية، والمعطلة، والمجسمة، والمشبهة، والراوندية (أن والكلابية، والسليمية (أن)، وغيرهم من أهل البدع ــ قد تجاذبوا فيها بأزمة الضلال، وبان لي أن كثيراً منهم إنما قصد إبطال الشريعة المقدسة المحمدية، الظاهرة العلية على كل دين، وإن جمهورهم أوقع الناس في التشكيك في أصول دينهم، ولهذا قل أن سمعتُ أو رأيت مُعرضاً عن الكتاب والسُّنة مقبلاً على مقالاتهم إلا وقد تزندق، أو صار على غير يقين في دينه واعتقاده (1).

الانتصار (العقود الدرية) (ص٨٥).

 <sup>(</sup>۲) الذيل على طبقات الحنابلة (٤٩٧/٤).
 وقال الذهبي: «كل حديث لا يعرفه ابن تيمية فليس بحديث» الانتصار (العقود الدرية)
 (ص/٨)، الذيل على طبقات الحنابلة (٤/٠٠٠).

 <sup>(</sup>٣) هم قوم يقولون بِقِدَم المعالم وينكرون الصائع. انظر: التبصير في الدين للإسفراييني
 (ص١٤٩)، المملل والنحل لابن المرتضى مطبوع مع كتاب القلائد (ص٣٩)، مجموع الفتاوى (٢٤١/٢).

<sup>(</sup>٤) من فرق الشيعة يقولون بالنص على العباس فللله . وقال النوبختي: إنهم ينتسبون إلى أبي هريرة الراوندي. انظر: فرق الشيعة للنوبختي (ص٤٧)، مقالات الإسلاميين لأبي الحسن الأشعري (ص٢١)، فضائح الباطنية لأبي حامد الغزالي (ص١٣٧).

<sup>(</sup>٥) لم أعرفها. ولعلها السالمية أتباع أبي الحسن بن سالم، وسيأتي تعريفها.

<sup>(</sup>٦) الأعلام العلية (ص٣٣ ـ ٣٤).

ثم قال: «فلما رأيت الأمر على ذلك بان لي أنه يجب على كل من يقدر على دفع شبههم وأباطيلهم وقطع حجتهم وأضاليلهم \_ أن يبذل جهده ليكشف رذائلهم ويزيف دلائلهم ذَبّاً عن الملة الحنيفية والسُّنَة الصحيحة الجليّة»(١١).

ولقد بذل صَرَّلُهُ عياته في مجاهدة أهل البدع وبيان ضلالهم والتحذير منهم.

قال ابن عبد الهادي: «وكان كَثَلَثْهُ سيفاً مسلولاً على المخالفين، وشجّى في حلوق أهل الأهواء المبتدعين، وإماماً قائماً ببيان الحق ونصرة الدين، وكان بحراً لا تكدره الدِّلاء، وخبراً يقتدي به الأخيار الألبّاء، طنت بذكره الأمصار، وضنت بمثله الأعصار» (٢).

وقال الذهبي: «ونظر في العقليات، وعرف أقوال المتكلمين ورد عليهم، ونبَّه على خطئهم، وحذر منهم (٢٠).

وقد شهد له العلماء بتميزه في هذا الباب وقوته.

فقد قال الصفدي: «وأما المِلل والنِّحل، ومقالات أرباب البدع الأُوَل، ومعرفة أرباب المذاهب، فكان في ذلك بحراً يتموج، وسهماً ينفذ على السواء لا يتعوج»(1).

وقال ابن سيد الناس: «... أو حاضر بالنّحل والمِلل لم تر أوسع من نحلته في ذلك، ولا أرفع من درايته (٥٠).

وقال الذهبي: «وأما أصول الديانة ومعرفتها، ومعرفة أحوال الخوارج والروافض والمعتزلة وأنواع المبتدعة \_ فكان لا يشق فيه غباره، ولا يلحق شأوهه(٦).

وقال أيضاً: «وأما معرفته بالمِلل والنَّحل والأصول والكلام فلا أعلم له نظيراً» (٧).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (ص٣٤).

<sup>(</sup>٢) الانتصار (العقود الدرية) (ص٦٩).

<sup>(</sup>٣) الذيل على طبقات الحنابلة (٤/ ٤٩٧).

<sup>(</sup>٤) أعيانُ العَصْر وأعوان النصر (١/ ٢٣٥)، وانظر: تاريخ ابن الوردي (٢/٧٧٧).

<sup>(</sup>۵) الانتصار (العقود الدرية) (ص۷۲ ـ ۷۳).

<sup>(</sup>٦) ذيل تاريخ الإسلام نقلاً عن الجامع (ص٢٦٨)، الدرر الكامنة (١٥٠/١).

<sup>(</sup>٧) الانتصار (العقود الدرية) (ص٥٨).

والمطلع على كتب شيخ الإسلام ابن تيمية يجزم يقيناً لا يخالجه أدنى شك أن الشيخ كان على دراية تامة، واطلاع واسع لا نظير له بالمقالات وأصحابها، من جميع الفِرق والطوائف والملل والنّحل، بل كل ما وصله في عصره رحمه الله تعالى \_.

وقد حفظ لنا كثيراً من نصوص العلماء وأقوالهم الذين لم تصل إلينا كتبهم (١).

أما عن اطلاعه على كتب الفِرق فيقول كَثَلَثُهُ: "وأقوال الخوارج إنما عرفناها من نقل الناس عنهم، لم نقف لهم على كتاب مصنف، كما وقفنا على كتب المعتزلة، والرافضة والزيدية، والكرامية (٢)، والأشعرية، والسالمية (١٩) وأهل المذاهب الأربعة، والظاهرية، ومذاهب أهل الحديث والفلاسفة، والصوفية، ونحو هؤلاء (١٤).

وقال لَتَخَلُّلُهُ: ﴿ كُلُّ مَنْ خَالَفْنِي فِي شَيَّء مَمَا كَتَبَتُهُ فَأَنَا أَعْلَمُ بِمَذْهِبِهِ مَنْهُ ( ٥ ).

بل صرَّح بأنه يعلم كل بدعة حدثت في الإسلام فقال: «أنا أعلم كل بدعة حدثت في الإسلام، وأول من ابتدعها، وما كان سبب ابتداعها» (١٦).

 <sup>(</sup>١) انظر: كتاب في علم الكلام، د. أحمد الصبحي (٢/ ٩٥ - ٩٦)، نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام، د. علي سامي النشار (١/ ٢٧٨).

<sup>(</sup>٢) هم: أتباع محمد بن كرام أبو عبد الله، كان من سجستان وطرد منها. قال ابن تيمية: دكان بعد ابن كلاب في عصر مسلم بن الحجاج، أثبت أنه يوصف بالصفات الاختيارية، ويتكلم بمشيئته وقدرته، ولكن عنده بمتنع أنه كان في الأزل متكلماً بمشيئته وقدرته لامتناع حوادث لا أول لها، فلم يقل بقول السلف، مجموع الفتاوى (١٥٤/١٣)، وانظر: التبصير في الدين (ص١١٤).

<sup>(</sup>٣) هم: أتباع أبي الحسن بن سالم الزاهد، أحمد بن محمد بن سالم البصري شيخ السالمية، صاحب سهل بن عبد الله التستري، وقد خالف أصول السُنَّة في مواضع، وبالغ في الإثبات في مواضع. بقي إلى سنة بضع وخمسين وثلاثمائة. انظر: العبر في خبر من غبر (٢/ ١٠٩)، السير (٢/ ٢٧٢ - ٢٧٣)، قال ابن تيمية: «هم في غالب أصولهم على قول أهل السُنَّة والجماعة». منهاج السُنَّة النبوية لابن تيمية (٢/ ٤٩٩). وانظر: مجموع الفتاوي (٥/ ٤٨٣).

 <sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوى (١٣/٤٤)، وانظر: منهاج السُنَّة (٣٠٣/٦).

<sup>(</sup>٥) مجموع الفتاوي (٣/ ١٦٣)، الانتصار (العقود الدرية) (ص٢٥٣).

<sup>(</sup>٦) مجموع الفتاوي (٣/ ١٨٤)، الانتصار (العقود الدرية) (ص٢٧٢).

بل بلغ من علمه بمذاهب المبتدعة ما يصفه بقوله عن طوائف من الاتحادية:

«... ولهذا لما بيَّنتُ لطوائف من أتباعهم ورؤسائهم حقيقة قولهم وَسِرَّ مذهبهم صاروا يعظمون ذلك، ولولا ما أقرنه بذلك من الذم والرد لجعلوني من أثمتهم، وبذلوا لى من الطاعة نفوسهم وأموالهم ما يجل عن الوصف»(١).

وقد اطلع على كتب الدروز، وقرأها وعرف ما فيها من الباطل<sup>(٢)</sup>.

وكان له اطلاع واسع على كتب الفلاسفة والمنطق<sup>(٦)</sup>، بل وكتب السحر والطلاسم (١)، وعبادة الكواكب والملائكة (٥)، وذكر أنه رأى مصحف الصابئة (٢)(١).

ليس ذلك فقط بل اطلع كذلك على التوراة التي بأيدي اليهود، وعلى نسخها المختلفة (<sup>(A)</sup>. وذكر أنه سمعها من مسلمة أهل الكتاب (<sup>(A)</sup>.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۲/ ۱۳۸).

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق (٣٥/ ١٣٥، ١٦٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: بيان تلبيس الجهمية (١/ ٢٢١، ٤١٣) ط. ابن قاسم، مجموع الفتاوى (٢/ ٨٣، ٩/ ٣٤)، الرد على المنطقيين لابن تيمية (١/ ٨٥)، الرد على المنطقيين لابن تيمية (ص ١٤٣)، الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح (٩/ ٢٩، ٣٢)، در تعارض العقل والنقل لابن تيمية (٩/ ٢٧٣) وغيرها الكثير.

<sup>(</sup>٤) انظر: الرد على المنطقيين (ص٢٨٦، ٢٨٧).

<sup>(</sup>٥) انظر: مجموع الفتاوى (١٨/ ٥٥ ـ ٥٧).

<sup>(</sup>٦) انظر: الرد على المنطقيين (ص٤٨١ ـ ٤٨١).

<sup>(</sup>٧) قال شيخ الإسلام: الصابئة النوعان: صابئة حنفاء موحدون، وصابئة مشركون، فالأولون هم الذين أثنى الله عليهم بقوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ ءَامُواْ وَالَذِينَ مَامُواْ وَالْفَصَرَى وَالْفَهِينِ مَن ءَامَنَ إِلَيْ وَالْفَصَرَى وَالْفَهُمْ اَبْرُهُمْ عِندَ رَبِهِدَ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَرَوُهُمْ عِندَ رَبِهِدَ وَلاَ خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَمْرُونُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ واللهِ والله والله

<sup>(</sup>٨) انظر: الجراب الصحيح (٢/ ٩١، ٣/٥٠)، منهاج السُّنَّة (١/ ٣٦٣).

<sup>(</sup>٩) انظر: نقض المنطق لابن تيمية (ص٩٦ ـ ٩٣)، مجموع الفتاوي (١١٠/٤).

وكذلك اطلع على أناجيل النصارى، وأشار إلى ما فيها من الاختلاف<sup>(۱)</sup>. بل ورأى عدة نسخ من الزبور<sup>(۲)</sup>، وفي بعضها رأى التصريح بنبوة محمد ﷺ باسمه<sup>(۳)</sup>.

والخلاصة \_ كما يقول الدكتور الهراس: «أن ابن تيمية قد أحاط علماً بكل تراث الفكر في عصره، وألمَّ بجميع ألوان الثقافة العقلية من كلامية وفلسفية، ثم أعمل في ذلك كله عقله النافذ وذهنه الجبار، فأخرج لنا منه فلسفة نقدية في غاية القوة والخصوبة»(3).

أما معرفته بمذهب السلف وأقوالهم فإليه المنتهى في ذلك.

قال الصفدي: «وأما نقل مذاهب السلف، وما حدث بعدهم من الخلف فذاك فنه، وهو وقت الحرب مِجَنّه، قَلَّ أَنْ قطعه خصمه الذي تصدى له وانتصب، أو خلص منه مناظِرهُ إلا وهو يشكو من الأيْن والنصب» أو خلص منه مناظِرهُ إلا وهو يشكو من الأيْن والنصب» أو

وقد ذكر كَالله أنه قد وقف على أكثر من مائة تفسير للسلف، فقال في رده على الذين يتأولون الصفات الخبرية: «وقد طالعت التفاسير المنقولة عن الصحابة، وما ورد من الحديث، ووقفت من ذلك على ما شاء الله تعالى من الكتب الكبار والصغار، أكثر من مائة تفسير ـ فلم أجد إلى ساعتي هذه عن أحد من الصحابة أنه تأول شيئاً من آيات الصفات»(١).

وكان شديد الاقتفاء لمن سلف من العلماء؛ حتى قال في رده على الإخنائي (٧): «إن المجيب \_ يعنى: ابن تيمية \_ ولله الحمد لم يقل قط في مسألة

<sup>(</sup>١) وقد رد الشيخ عليهم بكتاب الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح، وانظره (٣/ ٥٥٠ ١٩٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: الجواب الصحيح (٢/ ٩١)، (٤٥١).

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق (٣/٥٠).

<sup>(</sup>٤) ابن تيمية السلفي (ص٢٨).

<sup>(</sup>٥) أعيان العصر وأعوان النصر (١/ ٢٣٥).

<sup>(</sup>٦) مجموع الفتارى (٦/ ٣٩٤). وانظر (١/ ١٨٢) (٥/ ١٠٩) (١٧٧/٣٣)، الفتوى الحموية (ص ٥٢٩).

 <sup>(</sup>٧) هو: محمد بن أبي بكر بن عبسى بن بدران السعدي الإخنائي أبو عبد الله تقي الدين
 المالكي، ولد سنة ٦٦٤هـ، تولى قضاه الإسكندرية. انظر: طبقات الشافعية الكبرى (٩/ ٢٠٨)، الأعلام (٥٦/٦).

إلا بقول قد سبقه إليه العلماء، فإن كان قد يخطر له ويتوجه له فلا يقوله وينصره إلا إذا عرف أنه قد قاله بعض العلماء، كما قال الإمام أحمد: إياك أن تتكلم في مسألة ليس لك فيها إمامه(١).

وبالرغم من كونه حنبليّاً إلا أنه يقول: «... مع أني في عمري إلى ساعتي هذه لم أدع أحداً قط في أصول الدين إلى مذهب حنبلي وغير حنبلي، ولا انتصرت لذلك، ولا أذكره في كلامي، ولا أذكر إلا ما اتفق عليه سلف الأمة وأثمتها»(٢).

فرحمه الله تعالى من إمام عظيم.

## ٧ ـ عدله مع خصومه:

لقد تحلى شيخ الإسلام ابن تيمية بالأخلاق الشريفة والسجايا (٢٦) الكريمة والخصال الحميدة، وكما قال الرومي فيه:

«تقي نقي طاهر الذيل مذ نشأ كريم السجايا ذو صفات حميدة»(٤)

وقد كان كَثَلَقُهُ في غاية الإنصاف مع خصومه، يعاملهم بالعدل والعفو، ولا يكفّر من يكفّره ولا يفسّق من يفسّقه، بل يعدل، وينصف خصومه، وله في ذلك أقوال كثيرة، ومواقف مشهورة.

وكان كَلَيْهُ يقول: "وأنا في سعة صدر لمن يخالفني، فإنه \_ وإن تعدى حدود الله في \_ بتكفير أو تفسيق أو افتراء أو عصبية جاهلية، فأنا لا أتعدى حدود الله فيه، بل أضبط ما أقوله وأفعله، وأزنه بميزان العدل، وأجعله مؤتماً بالكتاب الذي أنزله الله، وجعله هدى للناس حاكماً فيما اختلفوا فيه" (٥).

وقال أيضاً: "فإن الناس يعلمون أني من أطول الناس روحاً وصبراً على مُرّ

<sup>(</sup>١) الإخنائية أو (الرد على الإخنائي) لابن تيمية (ص٤٥٨).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاري (۳/۲۲۹).

 <sup>(</sup>٣) السجايا: جمع سجية، وهي الخُلُق والطبيعة. انظر: مختار الصحاح محمد بن أبي بكر الرازي (ت٦٦٦هـ) (ص٢٢٦).

<sup>(</sup>٤) الانتصار (العقود الدرية) (ص٤٧٤).

<sup>(</sup>٥) مجموع الفتاوي (٣/ ٢٤٥)، وانظر: منهاج السُّنَّة (١٥٨/٥).

الكلام، وأعظم الناس عدلاً في المخاطبة لأقبل الناس، دع لولاة الأمور...»(١).

ويقرر تَخَلَقُهُ أن هذا منهجه مع أهل العلم وغيرهم فيقول: "ومعلوم أننا إذا تكلمنا فيمن هو دون الصحابة، مثل الملوك المختلفين على المُلك، والعلماء والمشايخ المختلفين في العلم والدين \_ وجب أن يكون الكلام بعلم وعدل، لا بجهل وظلم؛ فإن العدل واجب لكل أحد على كل أحد في كل حال، والظلم محرم مطلقاً، لا يباح قط بحال، قال تعالى: ﴿وَلَا يَجْمِنَكُمُ شَنَانُ فَوْمٍ عَلَى الله للكفار، وهو بغض مأمور به.

فإذا كان البغض الذي أمر الله به قد نُهِي صاحبه أن يظلم من أبغضه، فكيف في بغض مسلم بتأويل وشبهة أو بهوى نفس؟! فهو أحق أن لا يظلم بل يعدل عليه (٢٠).

وقال أيضاً: "وليس مما أمر الله به ورسوله، ولا مما يرتضيه عاقل، أن نقابل الحجج القوية بالمعائدة والجحد، بل قول الصدق والتزام العدل لازم عند جميع العقلاء، وأهل الإسلام والملل أحق بذلك من غيرهم، إذ هم - ولله الحمد - أكمل الناس عقلاً، وأتمهم إدراكاً، وأصحهم ديناً، وأشرفهم كتاباً، وأفضلهم نبياً، وأحسنهم شريعة "(٢).

وبيَّن تَكُلَّلُهُ أَن الحق يقبل أيّاً كان مصدره، فقال: "والله قد أمرنا ألا نقول عليه إلا الحق، وألا نقول عليه إلا بعلم، وأمرنا بالعدل والقسط، فلا يجوز لنا إذا قال يهودي أو نصراني ـ فضلاً عن الرافضي ـ قولاً فيه حق أن نتركه أو نرده كله، بل لا نرد إلا ما فيه من الباطل دون ما فيه من الحق (١٤).

وقال أيضاً: «وليس كون الرجل من الجمهور<sup>(ه)</sup> الذين يعتقدون خلافة

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۳/ ۲۵۱).

<sup>(</sup>٢) منهاج السُّنَّة (١٢٦/٥ ـ ١٢٧).

<sup>(</sup>٣) درء تعارض العقل والنقل (٢٠٧/٩).

<sup>(</sup>٤) منهاج السُّنَّة (٢/٣٤٢).

<sup>(</sup>٥) يعني: أهل السُّنَّة، وهذا من تسميات الرافضة لأهل السُّنَّة. انظر: المصدر السابق (٢/ ٥٢١).

الثلاثة يوجب له أن كل ما رواه صدق، كما أن كونه من الشيعة لا يوجب أن يكون كل ما رواه كذباً بل الاعتبار بميزان العدل<sup>(1)</sup>.

### ومن أقواله مع مخالفيه:

قوله عن ابن عربي: «... مقالة ابن عربي صاحب فصوص الحكم \_ وهي مع كونها كفراً \_ فهو أقربهم إلى الإسلام لما يوجد في كلامه من الكلام الجيد كثيراً، ولأنه لا يثبت على الاتحاد ثبات غيره، بل هو كثير الاضطراب فيه... والله أعلم بما مات عليه (٢).

وقال: «... وهذه المعاني كلها هي قول صاحب الفصوص، والله تعالى أعلم بما مات الرجل عليه، والله يغفر لجميع المسلمين والمسلمات، والمؤمنين والمؤمنات، الأحياء منهم والأموات»(٣).

وقال في حق الإمامية الاثني عشرية: «ومما ينبغي أن يعرف أن ما يوجد في جنس الشيعة من الأقوال والأفعال المذمومة ـ وإن كان أضعاف ما ذكر لكن ـ قد لا يكون هذا كله في الإمامية الاثني عشرية ولا في الزيدية، ولكن يكون كثير من عوامهم. . "(٤).

وقال أيضاً: "والرافضة فيهم من هو متعبد متورع زاهد، لكن ليسوا في ذلك مثل غيرهم من أهل الأهواء، فالمعتزلة أعقل منهم، وأعلم وأدين، والكذب والفجور فيهم أقل من الرافضة، والزيدية من الشيعة خير منهم وأقرب إلى الصدق والعدل والعلم، وليس في أهل الأهواء أصدق ولا أعبد من الخوارج، ومع هذا فأهل الشنّة يستعملون معهم العدل والإنصاف ولا يظلمونهم، فإن الظلم حرام مطلقاً. . بل أهل الشنّة لكل طائفة من هؤلاء خير من بعضهم لبعض، بل هم للرافضة خير وأعدل من بعض الرافضة لبعض، وهذا مما يعترفون هم به، ويقولون: أنتم تنصفوننا ما لا ينصف بعضنا بعضاً . . . "(٥).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٧/ ٣١٢).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۲/۱٤۳).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٢/ ٤٦٩).

<sup>(</sup>٤) منهاج السُّنَّة (١/ ٥٧).

<sup>(</sup>ه) المصدر السابق (٩/ ١٥٧ ـ ١٥٨)، وقد ذكر قصته مع الرافضة الذين قتلوا ألوفاً من الناس وفتواه بعد ذلك بعدم قتلهم وسبيهم. انظر: (١٥٨/٥ ـ ١٦٠).

وغير ذلك الكثير من أقواله المبثوثة في كتبه ورسائله الدالة على عظيم عدله \_ رحمه الله تعالى \_.

#### ٨ \_ محنته وسجنه:

ابتلي شيخ الإسلام تَخَلَفُهُ في حياته بمحن كثيرة يطول شرحها<sup>(۱)</sup>، وليس ذلك بِبِدْع، بل هو طريق العلماء الكبار الذين أفنوا أعمارهم لله تعالى ببيان الحق ورد الباطل، فكان لا تأخذه في الله لومة لائم، بل يجهر بالحق ولا يبالي<sup>(۱)</sup>، وكان خصومه من بعض القضاة والفقهاء من الأشاعرة والصوفية الذين لم يَرُق لهم الشيخ بعلمه ومكانته وجهاده ـ فحسدوه، وحاربوه، ووشوا به إلى السلطان مرات عديدة، ويصف أبو عبد الله الذهبي تلك الصراعات فيقول: "فجرى بينه وبينهم حملات حربية، ووقعات شامية ومصرية، وكم من نوبة قد رموه عن قوس واحدة فينجيه الله، فإنه دائم الابتهال، كثير الاستغاثة والاستعانة به، قوي التوكل، ثابت الجأش، له أوراد وأذكار يُدمِنُها بكيفية وجمعية" (۱۲).

وقال ابن سيد الناس واصفاً حال الشيخ في حياته: "ولم ينتقل طول عمره من محنة إلا إلى محنة، إلى أن فُوض أمره إلى بعض القضاة، فتقلد ما تقلد من اعتقاله، ولم يزل بمحبسه ذلك إلى حين ذهابه إلى رحمة الله تعالى وانتقاله، وَرَاكَ اللهِ تُرْجُعُ ٱلْأُمُورُ ﴾ [الحج: ٧٦] وهو المطّلع على خائنة الأعين وما تخفي الصدور"(1).

وقد «بدأ تعرضه ـ رحمه الله تعالى ـ لأخبئة السجون، وبلايا الاعتقال، والترسيم عليه ـ (الإقامة الجبرية) ـ خلال أربعة وثلاثين عاماً، ابتداء من عام (٦٩٣هـ) إلى يوم وفاته في سجن القلعة بدمشق يوم الاثنين (٢٠/١١/٢٠هـ)، وكان سجنه سبع مرات: أربع بمصر؛ بالقاهرة، وبالإسكندرية، وثلاث مرات بدمشق، وجميعها نحو خمس سنين، وجميعها كذلك باستعداء السلطة عليه من خصومه الذين نابذ ما هم عليه في الاعتقاد والسلوك والتمذهب عسى أن يَفْتُر

<sup>(</sup>١) انظر: الذيل على طبقات الحنابلة (١٠/٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: ثلاث تراجم نفيسة من كتاب ذيل تاريخ الإسلام للذهبي، إعداد العجمي (ص٢٣).

<sup>(</sup>٣) الذيل على طبقات الحنابلة (١٤/٥٠٦).

<sup>(</sup>٤) الرد الوافر (ص٦٠)، الانتصار (العقود الدرية) (ص٧٤).

عنهم، وأن يقصر لسانه وقلمه عما هم عليه، لكنه لا يرجع<sup>(١)</sup>.

وأما المسائل التي خاصموه فيها \_ فهي حول ما كتبه في كتابيه العظيمين «الحموية» و«الواسطية»، ومسألة الاستغاثة بالمخلوقين، وكلامه في ابن عربي، ومسألة الحلف بالطلاق.

وآخر سجناته كانت بسبب مسألة الزيارة، وقد ألَّف خلالها كتاب «الإخنائية».

قال الصفدي: "وما دمّر عليه شيء كمسألة الزيارة (٢)، ولا شُنَّ عليه مثلها إغارة، دخل منها إلى القلعة معتقلاً، وجفاه صاحبه وقلاه، وما خرج منها إلا على الآلة الحدباء، ولا درج منها إلا إلى البقعة الجدباء، والتحق باللطيف الخبير، وولّى والثناء عليه كنشر العبير").

ومع ما تعرض له كَنْلَهُ من الظلم والاعتداء \_ فقد كان بأعدائه رحيماً، صفوحاً كريماً، وقد منع أخاه الشيخ شرف الدين من الدعاء عليهم، وقال له: 

«بل قل: اللَّهُمَّ هب لهم نوراً يهتدون به إلى الحق»(٤).

وقال ابن القيم: «وكان بعض أصحابه الأكابر يقول: وددت أني لأصحابي مثله لأعدائه وخصومه. وما رأيته يدعو على أحد منهم قط، وكان يدعو لهم، وجئت يوماً مبشراً له بموت أكبر أعدائه وأشدهم عداوة وأذى له، فنهرني وتنكّر

 <sup>(</sup>۱) مقدمة بكر أبو زيد لكتاب الجامع لسيرة شيخ الإسلام (ص٢٨)، وانظر تفصيل سجناته:
 الذيل على طبقات الحنابلة (٤/ ٥١٠ ـ ٥١٥)، البداية والنهاية (١٧/ ١٦٥ ـ ٢٦٦، ١٨/ ٥٣ ـ ٥٣).
 ٥٣ ـ ٥٥)، (٢٦٧ ـ ٢٦٧) ط. التركى، الدرر الكامنة (١/ ١٤٥ ـ ١٥٠).

<sup>(</sup>Y) قال ابن كثير: «الشيخ لم يمنع الزيارة الخالية عن شد رحل، بل يستحبها ويندب إليها، وكتبه ومناسكه تشهد بذلك، ولم يتعرض إلى هذه الزيارة على هذا الوجه في الفتيا، ولا قال إنها معصية، ولا حكى الإجماع على المنع منها، ولا هو جاهل بقول الرسول ﷺ: وزوروا القبور فإنها تذكركم الآخرة، والله سبحانه لا يخفى عليه شيء ولا تخفى عليه خافية، ﴿وَرَبُهُ لَلْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الله الله والله المنابع والله المنابع والله وال

<sup>(</sup>٣) أعيان العصر (١/ ٢٣٥).

<sup>(</sup>٤) الذيل على طبقات الحنابلة (٤/٥٠٦).

لي، واسترجع ثم قام من فوره إلى بيت أهله، فعزّاهم وقال: إني لكم مكانّه، ولا يكون لكم أمر تحتاجون فيه إلى مساعدة إلا ساعدتكم فيه، ونحو هذا من الكلام، فَسُرُّوا به، ودعوا له، وعظموا هذه الحال منه، فرحمه الله ورضي عنه (1).

بل قد تمثل أروع صور العفو والتسامح، فلما كان في مرضه الذي مات فيه \_ استأذن عليه شمس الدين الوزير؛ "فلما جلس عنده أخذ يعتذر له عن نفسه، ويلتمس منه أن يحله مما عساه أن يكون قد وقع منه في حقه من تقصير أو غيره، فأجابه الشيخ في المني تأني قد أحللتك، وجميع من عاداني؛ وهو لا يعلم أني على الحق. وقال ما معناه: إني قد أحللت السلطان الملك الناصر من حبسه إياي، لكونه فعل ذلك مقلداً غيره معذوراً، ولم يفعله لحظ نفسه، بل لما بلغه مما ظنه حقاً من مبلغه، والله يعلم أنه بخلافه. وقد أحللت كل واحد مما كان بينى وبينه إلا من كان عدواً لله ورسوله" (\*).

وقال تَخَلَّتُهُ في بعض رسائله: «فلا أحب أن يُنتَصَرَ من أحد بسبب كذبه عَلَيَّ، أو ظلمه وعدوانه، فإني قد أحللت كل مسلم، وأنا أحب الخير لكل المسلمين، وأريد لكل مؤمن من الخير ما أحبه لنفسي. والذين كذبوا وظلموا ـ فهم في حل من جهتي (٣).

#### ٩ ــ وفاته:

مكث كَالله في سجن القلعة بدمشق من شعبان سنة (٧٢٦هـ) إلى ذي القعدة سنة (٧٢٨هـ)، وقد مرض فيها قبل وفاته ببضعة وعشرين يوماً، ولم يعلم أكثر الناس بذلك، ولم يفجأهم إلا موته. وكان ذلك في سحّر ليلة الاثنين العشرين من ذي القعدة سنة (٧٢٨هـ)(١٤).

"وكان قبل موته قد مُنع الدواة والقلم، وطُبع على قلبه منه طابعُ الألم، فكان مرضه ومنشأ عَرَضه، حتى نزل قفار المقابر، وترك فقار المنابر، وحل

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين لابن القيم (٣٤٥/٢).

<sup>(</sup>٢) الأعلام العلية (ص٨١ ـ ٨٢).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاري (۲۸/۵۵).

<sup>(</sup>٤) انظر: الذيل على طبقات الحنابلة (٤/٥٢٥).

ساحة تُربه وما يحاذر، وأخذ راحة قلبه من اللائم والعاذر فمات ـ بل حَيِيَ ـ وعُرف قدره؛ لأن مثله ما رُثي (١٠).

ويصف البزار ذلك الحدث الجلل فيقول: «توفي إلى رحمة الله تعالى ورضوانه في بكرة ذلك اليوم، وذلك من سنة ثمان وعشرين وسبع مئة وهو على حاله، مجاهداً في ذات الله تعالى، صابراً، محتسباً، لم يجبن، ولم يهلع، ولم يضعف، ولم يتتعتع، بل كان عليه إلى حين وفاته مشتغلاً بالله عن جميع ما سواه. قالوا: فما هو إلا أن سمع الناسُ بموته، فلم يبق في دمشق من يستطيع المجيء للصلاة عليه وأراده إلا حضر لذلك، وتفرغ له، حتى غلقت الأسواق بدمشق، وعطلت معايشها حينئذ، وحصل للناس بمصابه أمر شغلهم عن غالب أمورهم وأسبابهم، وخرج الأمراء والرؤساء، والعلماء، والفقهاء، والأتراك، والأجناد، والرجال، والنساء، والصبيان، من الخواص والعوام، قالوا: لم يتخلف أحد من غالب الناس خوفاً على أنفسهم، بحيث غلب على ظنهم أنهم بمعاداته، فاختفوا من الناس خوفاً على أنفسهم، بحيث غلب على ظنهم أنهم متى خرجوا رجمهم الناس فأهلكوهمه، (٢).

وقال ابن كثير: "وكان نائب السلطنة سيف الدين تَنْكِز في بعض الأماكن يتَصَيَّدُ، فحارت الدولة ماذا يصنعون، وجاء الصاحب شمس الدين غِبْرِيال إلى نائب القلعة فعَزَّاه فيه، وجلس عنده، وفتح باب القلعة وباب القاعة لمن يدخل من الخواص والأصحاب والأحباب، فاجتمع عند الشيخ في قاعته خلق من أخصاء أصحابه من البلد والصالحية، وجلسوا حوله وهم يبكون ويئنون، وكنت في مَن حضر هناك مع شيخنا الحافظ أبي الحجاج المزي تَعَلَّقُهُ وكشفت عن وجه الشيخ، ونظرت إليه وعلى رأسه عمامة بعذبة مغروزة، وقد علاه الشيب أكثر مما فارقناهه (٢٠).

<sup>(</sup>۱) مسالك الأبصار في ممالك الأمصار لأبي العباس أحمد بن يحيى العمري، نقلاً عن الجامع (ص٢١٤). وذكر ابنُ عبد الهادي أن ذلك المنع قد ورد بمرسوم السلطان قبل وفاة الشيخ بأشهر، وكان الشيخ بعد ذلك إذا كتب ورقة كتبها بالفحم، وقد رأى ابن عبد الهادي بعض تلك الأوراق، وذكر نصوصاً منها. انظر: الانتصار (العقود الدرية) (ص٢٨٦).

<sup>(</sup>۲) الأعلام العلية (ص۸۲ ـ ۸۳).

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية (١٨/ ٢٩٩ ـ ٣٠٠) ط. التركي.

وقال ابن رجب: «وخرج الرجال، ودخل النساء من أقارب الشيخ فشاهدوه، ثم خرجوا، واقتصروا على من يغسله، ويساعد على تغسيله، وكانوا جماعة من أكابر الصالحين وأهل العلم، كالمزي وغيره، ولم يُفرغ من غسله حتى امتلأت القلعة بالرجال وما حولها إلى الجامع»(١).

ثم قال ابن كثير: "فضلي عليه بدركات القلعة، وضبح الناس بالبكاء والثناء والدعاء والترحم، ثم ساروا به إلى الجامع... ودخلوا بالجنازة المجامع الأموي، والخلائق فيه لا يعلم عددهم إلا الله تعالى، فصرخ صارخ: هكذا الأموي، والخلائق فيه لا يعلم عددهم إلا الله تعالى، فصرخ صارخ: هكذا تكون جنائز أئمة السُنّة، فتباكى الناس عند سماع ذلك الصارخ، ووضع الشيخ في موضع الجنائز مما يلي المقصورة، وجلس الناس على غير صفوف، بل مرصوصين لا يتمكن أحد من السجود إلا بكلفة وذلك قبل أذان الظهر بقليل، وجاء الناس من كل مكان، وكثروا كثرة لا توصف، فلما أذن الظهر وفُرغ من الأذان أقيمت الصلاة على السُّدَةِ بخلاف العادة ليُسْرعوا بالناس، فلما فرغوا من صلاة الظهر خرج نائب الخطيب... فصلى عليه إماماً وهو الشيخ علاء الدين بن المخراط، ثم خرج الناس من كل مكان من سائر أبواب الجامع والبلد ـ كما ذكرنا، واجتمعوا بسوق الخيل، ومن الناس من تعجل إلى مقابر الصوفية، والناس في بكاء وتهليل ودعاء وثناء، وتأسُف، والنساء فوق الأسطحة من هناك إلى المقبرة يبكين ويَدُعين. وبالجملة كان يوماً مشهوداً لم يُعهد مثله بدمشقه (٢).

قال ابن رجب: «وتردد الناس إلى زيارة قبره أياماً كثيرة ليلاً ونهاراً، ورثيت له منامات كثيرة صالحة، ورثاه خلق كثير من العلماء والشعراء بقصائد كثيرة من بلدان شتى وأقطار متباعدة (3)، وتأسف المسلمون لفقده ـ رضي الله عنه ورحمه وغفر له ـ وصُلي عليه صلاة الغائب في غالب بلاد الإسلام القريبة والبعيدة حتى في اليمن والصين، وأخبر المسافرون: أنه نودي بأقصى الصين

<sup>(</sup>١) الذيل على طبقات الحنابلة (٤/ ٥٢٦).

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية (١٨/ ٣٠٠ ـ ٣٠١) ط. التركى.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق (١٨/ ٣٠١)، الذيل علَّى طبقات الحنابلة (٤/ ٢٧٥).

<sup>(</sup>٤) ذكر الصفدي في الوافي بالوفيات عدداً كثيراً ممّن رثاه. انظر: الوافي (٢٠/٧ ـ ٢١). وانظر كذلك: الانتصار (العقود الدرية) (ص٣٩٦ ـ ٣٩٦، ٤٠٥ ـ ٥٢٢).

للصلاة عليه يوم الجمعة بالصلاة على ترجمان القرآن<sup>(١)</sup>.

قال الذهبي: "وشيّعه خَلقٌ أقل ما حزروا بستين ألفاً، ولم يخلف بعده مَن يقاربه في العلم والفضل<sup>(٢)</sup>.

وقد ذكر أخوه زين الدين عبد الرحمٰن أنه ختم هو والشيخ منذ دخلا القلعة ثمانين ختمة، وشَرَعا في الحادية والثمانين، فانتهيا إلى قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْمُنَقِينَ فِي جَنَّتِ وَتَهَرَ ﴾ [القمر: ٥٤، ٥٥] أن يَفَعَدِ صِدَّقِ عِندَ مَلِيكِ مُّقَدِرٍ ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّ

ويذكر ابن عبد الهادي حال الشيخ وهو مسجون في القلعة فيقول: «ثم إن الشيخ ـ رحمه الله تعالى ـ بقي مقيماً بالقلعة سنتين وثلاثة أشهر وأياماً، ثم توفي إلى رحمة الله تعالى، وما برح في هذه المدة مكبّاً على العبادة، والتلاوة، وتصنيف الكتب، والرد على المخالفين.

وكتب على تفسير القرآن العظيم جملة كثيرة، تشتمل على نفائس جليلة وَنُكَتِ دقيقة ومعاني لطيفة، وبيَّن في ذلك مواضع كثيرة أشكلت على خلق من علماء أهل التفسير.

وكتب في المسألة التي خُبس بسببها عدة مجلدات: منها كتاب في «الرد على ابن الإخنائي» قاضي المالكية بمصر، تعرف بالإخنائية، ومنها كتاب كبير حافل في الرد على بعض قضاة الشافعية، وأشياء كثيرة في هذا المعنى أيضاً»(1).

وقال ابن القيم: «وكان يقول في محبسه في القلعة: لو بذلت لهم ملء هذه القلعة ذهباً ما عدل عندي شكر هذه النعمة، أو قال: ما جزيتهم على ما تسببوا لى فيه من الخير، ونحو هذا.

وكان يقول في سجوده وهو محبوس: «اللَّهُمَّ أعني على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك» ما شاء الله.

وقال لي مرة: «المحبوس من حبس قلبه عن ربه تعالى، والمأسور من أسره هواه».

<sup>(</sup>١) الذيل على طبقات الحنابلة (١٤/٥٢٨).

<sup>(</sup>Y) دول الإسلام للذهبي (T/ ۲۷۲).

<sup>(</sup>٣) انظر: الذيل على طبقات الحنابلة (٥٢٥/٤)، البداية والنهاية (١٨/ ٣٠٠) ط. التركي.

<sup>(</sup>٤) الانتصار (العقود الدرية) (ص٣٨٠).

ولما دخل إلى القلعة وصار داخل سورها نظر إليه وقال: ﴿فَشُرِبَ يَنْتُهُم بِسُورِ لَهُ بَابٌ بَالِمَنُهُ نِيهِ اَلرَّغَمُهُ وَظَاهِرُهُ مِن قِبَالِهِ آلْمَذَابُ﴾ [الحديد: ١٣].

وعلم الله ما رأيت أحداً أطيب عيشاً منه قط، مع ما كان فيه من ضيق العيش، وخلاف الرفاهية والنعيم، بل ضدها، ومع ما كان فيه من الحبس والتهديد والإرهاق، وهو مع ذلك من أطيب الناس عيشاً، وأشرحهم صدراً وأقواهم قلباً، وأسرّهم نفساً تلوح نضرة النعيم على وجهه (١).

ومن شعره تَخَلَّفُهُ في سجن القلعة:

"أنا الفقير للى رب السموات أنا الظلوم لنفسي وهي ظالمتي لا أستطيع لنفسي جلب منفعة وليس لي دونه مولَى يُدَبُرني إلا بإذن من الرحمٰن خالقنا ولستُ أملك شيئاً دونه أبداً ولا ظهير له كيما أعاونه والفقر لي وصفُ ذاتٍ، لازم أبداً وهذه الحال حالُ الخلق أجمعهم والحمدُ للَّه مِل، الكون أجمعهم والحمدُ للَّه مِل، المختار من مُضَرٍ

أنا المسيكين في مجموع حالاتي والخير إن جاءنا من عنده ياتي ولا عن النفس في دفع المضرّات ولا شفيع إلى ربّ البريّات ربّ السّماء، كما قد جا في الآيات ولا شريكُ أنا في بعض ذرّاتي كما يكون لأرباب الولايات كما الغِنى أبداً وصفّ له ذاتي وكلّ هم عندَه عبدٌ له آتِ فهو الجهول الظلوم المشرك العاتي ما كان منه، وما من بعده ياتي خير البريّة من ماض ومن آتِهِ (٢)

<sup>(</sup>١) الوايل الصيب ورافع الكلم الطيب لابن القيم (ص٩٦ ـ ٩٧)، ونقله عنه ابن رجب في الذيل على طبقات الحنابلة (٥١٩/٤ ـ ٥٢٠).

<sup>(</sup>٢) الانتصار (العقود الدرية) (ص٣٩٠ ـ ٣٩١)، وانظر: مدارج السالكين (١/٢٤٥).

# الفصل الأول

# تعريف أهل البيت ضِيَّابًا

وفيه مبحثان:

المبحث الأول: تعريف (الآل) و(الأهل) و(البيت) في اللغة.

المبحث الثاني: تعريف أهل البيت في الاصطلاح.

# المبحث الأوك

تعريف (الآل) و(الأهل) و(البيت) في اللغة.

قال الجوهري<sup>(۱)</sup>: «آل الرجل: أهله وعياله، وآله أيضاً: أتباعه. قال الأعشى<sup>(۲)</sup>:

فكذبوها بما قالت فصبحهم ذو آل حسان يُزْجى السَّمَّ والسَلَعَا يعنى: جيش تُبَعه (٢).

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ أَدْخِلُواْ ءَالَ فِرْعَوْنِكَ أَشَدَّ ٱلْمَذَابِ ﴾ [غانر: ٤٦](٤).

<sup>(</sup>۱) هو: إسماعيل بن حماد، يكنى أبا نصر، كان مِنْ أَنعة اللغة والأدب، صاحب الصحاح، توفي سنة ٣٩٣هـ. انظر: لسان الميزان لابن حجر (١/ ٤٠٠ ـ ٤٠١)، معجم المؤلفين (٢/٧/٢).

<sup>(</sup>٢) هو: ميمون بن قيس بن جندل من بني قيس بن ثعلبة الوائلي، أبو بصير، المعروف بأعشى قيس، من شعراء الجاهلية، وأحد أصحاب المعلقات، عاش عمراً طويلاً، وأدرك الإسلام ولم يسلم.

انظر: الإكمال لأبن ماكولا (١/ ٣٢٠)، معجم المؤلفين (١٣/ ٦٥)، الأعلام (٧/ ٣٤١).

<sup>(</sup>٣) الصحاح (تاج اللغة وصحاح العربية) للجوهري (٦/١٦٢٧).

<sup>(</sup>٤) انظر: لسان العرب لابن منظور (١١/٣٨).

وقال ابن فارس<sup>(۱)</sup>: «وآل الرجل أهل بيته. . . لأنه إليه مآلهم وإليهم مآله. وهذا معنى قولهم: يا لَ فلان.

وقال طرفة<sup>(٢)</sup>:

تَحسَبُ الطَّرْفَ عليها نَجَدةً يا لَ قومي للشباب المُسْبَكِر (٣) على قولين: واختلفوا في أصل كلمة (آل) على قولين:

القول الأول: أن أصلها: «أهل».

قال الزمخشري<sup>(1)</sup>: «أصل (آل) أهل، ولذلك يصغر بأهيل، فأبدلت هاؤه ألفاً» (ه).

وقال ابن منظور: <sup>ه</sup>أصلها (أهل)، ثم أبدلت الهاء همزة فصارت في التقدير (أَأَل) فلما توالت الهمزتان أبدلوا الثانية ألفاً كما قالوا (آدم) و(آخر)، وفي الفعل (آمن) و(آزر)<sup>(1)</sup>.

والقول الثاني: أن أصلها: «أوْل».

وذهب إلى ذلك الخليل(٧)(٨)...

<sup>(</sup>١) هو: أحمد بن فارس بن زكريا القزويني الرازي أبو الحسين، من أثمة اللغة والأدب، من كتبه: معجم مقاييس اللغة، توفي بالري سنة ٣٩٥هـ.

انظر: سير أعلام النبلاء (١٠٣/١٧)، البداية والنهاية (١١/ ٣٣٥) ط المعارف.

 <sup>(</sup>۲) هو طرفة بن العبد بن سفيان بن سعد بن مالك البكري الوائلي، أبو عمرو شاعر جاهلي،
 قُتل من أجل أبيات هجا بها الملك عمرو بن هند.
 انظر: معجم المؤلفين (٤٠/٥)، الأعلام (٣/ ٢٣٥).

<sup>(</sup>٣) معجم مقايس اللغة لابن فارس (١/ ١٦٠). وانظر: العين للخليل بن أحمد (٨/ ٢٥٩).

<sup>(</sup>٤) هو: محمود بن عمر بن محمد الخوارزمي الزمخشري، أبو القاسم جار الله، ولد سنة ٧٤ هـ، وكان داعية إلى الاعتزال ومفسراً ونحوياً وأديباً، صاحب كتاب الكشاف في التفسير، وأساس البلاغة، توفي سنة ٥٣٨هـ. انظر: لسان الميزان (٦/٤)، تذكرة الحفاظ (١٢٨٣/٤)، البداية والنهاية (٢١٩/١٢) ط. المعارف.

<sup>(</sup>٥) الكشاف للزمخشري (٦٧/١ ـ ٦٨)، وانظر: تفسير الطبري (٣٠٨/١)، تاج العروس من جواهر القاموس للزبيدي (٣٧/٢٨).

<sup>(</sup>٦) لسان العرب (١١/٣٠)، وانظر: (١١/٣٧).

 <sup>(</sup>٧) هو: الخليل بن أحمد الفراهيدي أبو عبد الرحمٰن، منشئ علم العروض، كان رأساً في
لسان العرب، ديّناً ورعاً كبير الشأن، مات سنة ١٧٠هـ.
 انظر: السير (٧/ ٤٢٩ ـ ٤٣٠)، تهذيب التهذيب لابن حجر (٣/ ١٤١).

<sup>(</sup>٨) انظر: كتاب العين (٨/٢٥٩).

والأزهري  $^{(1)(1)}$ , والجوهري  $^{(7)}$  وابن الجوزي  $^{(2)}$  وهو اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية  $^{(0)}$ , وتلميذه ابن القيم  $^{(1)}$ , وقوّاه الحافظ ابن حجر  $^{(2)}$ .

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: "لفظ (الآل) أصله (أول) تحركت الواو، وانفتح ما قبلها، فقلبت ألفاً، فقيل (آل) ومثله (باب) و(ناب)، ومن الأفعال (قال) و(عاد) ونحو ذلك، ومن قال: أصله (أهل) فقلبت الهاء ألفاً ـ فقد غلط فإنه قال ما لا دليل عليه، وادعى القلب الشاذ بغير حجة مع مخالفته للأصل (١٨٠٠). و(الآل) لا يستعمل إلا مع ما شَرُفَ.

قال الزمخشري: «وخص استعماله بأولي الخطر والشأن كالملوك وأشباههم، فلا يقال: آل الإسكاف والحجام<sup>ه(٩)</sup>.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: «لفظ الأهل يضيفونه إلى الجماد وإلى غير المعظم، كما يقولون: أهل البيت، وأهل المدينة، وأهل الفقير، وأهل المسكين، وأما الآل فإنما يضاف إلى معظم مِنْ شأنه أن يؤول غيره، أو يسوسه، فيكون مآله إليه، ومنه الإيالة وهي السياسة، فآل الشخص هم: من يؤوله، ويؤول إليه، ويرجع إليه (١٠٠).

والغالب إضافته إلى مَن يعقل، وقد جاءت إضافته إلى غير من يعقل(١١١).

 <sup>(</sup>١) هو: محمد بن أحمد بن الأزهر أبو منصور الأزهري، كان رأساً في اللغة والفقه، ثقة تقيّاً دبّناً، له عدة تصانيف منها تهذيب اللغة وكتاب التفسير، توفي سنة ٣٧٠هـ.

انظر: السير (١٦/ ٣١٥ ـ ٣١٧)، معجم المؤلفين (٨/ ٢٣٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: تهذيب اللغة للأزهري (١٥/ ٤٣٨ ـ ٤٤٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: الصحاح (٤/١٦٢٧ ـ ١٦٢٨).

<sup>(</sup>٤) انظر: نزمة الآعين النواظر في علم الوجوه والنظائر لابن الجوزي (ص١٢١ - ١٢٣).

<sup>(</sup>۵) انظر: مجموع الفتاوي (۲۲/۲۲).

<sup>(</sup>٦) انظر: جلاء الأفهام لابن القيم (ص٣١٦ ـ ٣١٧).

<sup>(</sup>٧) انظر: فتح الباري لابن حجر (١٦٤/١١).

 <sup>(</sup>٨) مجموع الفتاوي (٢٢/ ٤٦٣). وانظر: جلاء الأفهام (ص٢١٧).

<sup>(</sup>٩) الكشاف (٦٨/١). وانظر: ناج العروس (٢٨/٢٨ ـ ٣٧).

<sup>(</sup>١٠) مجموع الفتاوى (٢٢/٣٢٤). وانظر: بيان تلبيس الجهمية (٨/ ٣٧٥ ـ ٣٧٦) ط. المحققة.

<sup>(</sup>١١) انظر: المحكم والمخيط الأعظم، علي بن إسماعيل بن سيده (٤٥١/١٠)، شرح الكافية الشافية لابن مالك (٢/ ٩٥٥)، جلاء الأفهام (ص٣١٩ ـ ٣٢٠)، فتح الباري (١٦٤/١١).

قال الفرزدق:

نجوت ولم يمننُن على طَلاقَة سوى رَبِذِ التقريب من آل أعُوجا(١) وذكر ابن جنّى<sup>(٢)</sup> أن سبب الإضافة أنه فرس مشهور عند العرب<sup>(٣)</sup>.

وقد ورد لفظ (الآل) في القرآن الكريم في مواضع كثيرة جدّاً مضافاً إلى الأسماء الظاهرة المشهورة. ومن ذلك:

قسول تسعسالي: ﴿إِنَّ اللَّهُ أَمْطَافَتُ مَادَمُ وَنُوكًا وَمَالَ إِبْدَاهِيمَ وَمَالَ عِمْرَانَ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ ﴿ إِلَّا عَمَرَانَ: ٣٣].

وقىال تىعىالىى: ﴿ وَإِذْ أَنِجَيْنَكُم مِنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ بَسُومُونَكُمْ سُوَّهَ ٱلْعَذَابُ يُقَلِّلُونَ أَيْنَاءَكُمْ رَيْسَنَعْيُونَ لِسَاءَكُمْ وَلِي ذَلِكُم بَلَامٌ فِين رَبِّكُمْ عَظِيدٌ ﴿ ﴾ [الأعراف: ١٤١]. وقال تعالى: ﴿إِلَّا مَالَ لُوطٍ إِنَّا لَمُنَجُّوهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ الصَّا السَّاحِ وَهُ [الحجر: ٥٩].

أما إضافته إلى الأسماء المضمرة ـ فقد منعه أبو جعفر النحاس، وأبو بكر الزبيدي، وهو مذهب الكسائي وغيره؛ فعندهم لا يجوز أن تقول: «صلى الله على محمد وآله»، والصواب أن تقول: «وأهله»(<sup>4)</sup>.

وهذا القول ليس بصحيح، بل الصحيح جوازه، قال عبد الله البطليوسي (٥): «وليس بصحيح؛ لأنه لا قياس له يعضده، ولا سماع يؤيده (٢).

انظر: المحكم والمحيط الأعظم (٢٥٦/٤)، وفي لسان العرب (رَبَّة) بدل (رَبِّذِ) (١١/ ٣٠). والبيت في طبقات فحول الشعراء لابن سلّام الجمحي (ت٣٦١هـ) بلفظ: «خرجت ولم يمنن عليك شفاعة. . . ؟ والباقي مثل المحكم (٢/ ٣٤٥).

هو عثمان بن جني الموصلي، أبو الفتح، إمام العربية وصاحب التصانيف، لزم أبا علي الفارسي دهراً، ومن أحسن ما وضع (الخصائص)، نوفي ببغداد سنة ٣٩٢هـ. انظر: البلغة في تراجم أثمة النحو واللغة، للفيروز آبادي (ت١٧٨هـ) (ص٣٨)، السير (١٧/١٧ - ١٩)، الأعلام (٤/٤/٢).

انظر: سر صناعة الإعراب لابن جني (١٠٢/١)، وانظر: لسان العرب (١١/ ٣٠).

انظر: لحن العوام لأبي بكر الزبيدي (ت٩٧٩هـ) (ص٧١ ـ ٧٣). (1)

هو: عبد الله بن محمد بن السيد أبو محمد البطليوسي، ولد ونشأ ببطليوس في الأندلس (0) سنة ٤٤٤هـ، من تصانيفه المثلث، والمسائل والأجوبة، توفي سنة ٢١هـ..

انظر: البلغة في تراجم أثمة النحو واللغة (ص٣١)، والأعلام: (٤/ ١٢٣).

الاقتضاب في شرح أدب الكُتَّاب، عبد الله البطليوسي (١/ ٣٥)، وانظر: شرح الكافية الشافة (٢/ ٩٥٤).

ثم نقل عن أبي علي الدينوري (١١) قوله: «تقول: فلان من آل فلان، وآل أبي فلان. ولا تقل: من آل الكوفة، ولكن من أهل الكوفة، فإذا كنَّيت قلت: هو من أهله، ولا تقول: من آله إلا في قلة من الكلام»(٢).

ثم علق البطليوسي بقوله: "فهذا نص بأنها لغة" (").

ومن شواهد هذه اللغة قول عبد المطلب:

وانصر على آل الصليب وعابديه السيوم آلك وقال خفاف بن نُدُبة (٤):

أنا الفارسُ الحامي حقيقة والدي وآلي كما تُحْمِي حقيقة آلِكَا (٥)

إذاً فـ(الآل) يختص بالإضافة إلى ذي شأن وشرف ممن يعقل<sup>(1)</sup>، من الأسماء الظاهرة والمضمرة، والا يضاف إلى البلاد والحرف ونحو ذلك، فلا يقال آل مصر وآل الإسلام وآل البيت وآل التجارة كما يقال أهلها<sup>(1)</sup>.

وأما ما ورد من قول عبد المطلب: «وانصر على آل الصليب» فلأنه نزَّله منزلة العاقل<sup>(٨)</sup>.

وقد ورد في القرآن الكريم لفظ (أهل البيت) في ثلاثة مواضع:

 <sup>(</sup>١) هو: أحمد بن جعفر أبو على الدينوري، صاحب المهذب في النحو، المشهور بختن ثعلب، توفي بمصر سنة ٢٨٩هـ. انظر: إنباه الرواة على أنباه النحاة لأبي الحسن القطفي (٢/١٤ ـ ٤٧)، والبلغة في تراجم أثمة النحو واللغة (ص٥)، الأعلام (١٠٧/١).

<sup>(</sup>۲) الانتضاب في شرح أدب الكتاب (۱/ ۳۷).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) هو: خفاف بن عمير بن الحارث المعروف بابن نُدبة، وهي أمّه. قال الأصمعي: فشهد حنيناً، وثبت على إسلامه في الردة، وبقي إلى زمن عمر، وكان شاعراً مشهوراً، توفي سنة ٢٠هـ.

انظر: الإصابة لابن حجر (٣٣٦/٢)، والطبقات الكبرى لابن سعد (٢٧٥/٤)، الأعلام (٢٠٩/٢).

 <sup>(</sup>٥) انظر: الاقتضاب في شرح أدب الكتاب (١/٣٧ ـ ٣٨)، والجامع لأحكام القرآن،
 محمد بن أحمد القرطبي (٢٦٠/١ ـ ٢٦١).

<sup>(</sup>٦) انظر: التحرير والتنوير لابن عاشور (١/ ٩٩٠).

<sup>(</sup>٧) حاشية الشهاب على تفسير البيضاوي للخفاجي (١٥٨/٢).

 <sup>(</sup>٨) انظر: روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، شهاب الدين السيد محمود الألوسي (١٢/ ١٨٧).

الأول: قوله تعالى: ﴿ قَالُوا أَتَنْجَبِينَ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ رَحْمَتُ اللَّهِ وَيَرَكَنُهُ. عَلَيْكُمُ أَهَلَ الْبَيْتِ إِنَّهُ. حَمِيدٌ عَجِيدٌ إِنَّهُ مَا اللَّهُ عَلَيْكُمُ أَهَلَ الْبَيْتِ إِنَّهُ. حَمِيدٌ عَجِيدٌ اللَّهُ المود: ٧٣].

الشاني: قوله تعالى: ﴿ فَقَالَتْ هَلَ أَدْلُكُو عَلَىٰ آهْلِ بَيْتِ يَكُفُلُونَهُ لَكُمْ ﴾ [القصص: ١٢].

الشالث: قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذَهِبَ عَنكُمُ ٱلرِّخْسَ أَهَلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطْهِرُرُ تَطْهِمِيرًا﴾ [الأحزاب: ٣٣]. ولم يرد لفظ (آل البيت).

وكذلك السُّنَّة لم يرد فيها لفظ (آل البيت)(۱)، وعليه درج أكثر أهل العلم(۲).

ويجوز إضافته في نحو آل بيت الرسول ﷺ، وآل بيت النبوة، ونحو ذلك. وجاء في السُّنَّة قوله ﷺ: «اللَّهُمَّ اجعل رزق آل بيتي قوتاً» (""، والله تعالى

وأما معنى (الأهل):

أعلم.

فقال الخليل: «أهلُ الرجل زَوْجُه، وأخص الناس به، والتأهل: التزوج. وأهل البيت: سكانه. وأهل الإسلام: من يدين به، ومن هذا يقال: فلان أهل كذا أو كذا، قال الله ﷺ : ﴿ هُو أَهَلُ النَّقْرَىٰ وَأَهَلُ النَّقْرَةِ ﴾ [المدثر: ٥٦] جاء في التفسير أنه جل وعز أهلٌ لأن يُتقى فلا يعصى، وهو أهل لمغفرة من اتقاه (٤٠).

وقال الأزهري ـ نقلاً عن بعض أهل اللغة: «أَهَلَ فلانٌ امرأةً يأهِلُ إذا تزوجها، فهي مأهولة...

<sup>(</sup>١) انظر: المعجم المفهرس لألفاظ الحديث، ونُسِنْك ومَنْسِنْج (١/ ٢٣٦ \_ ٢٣٧). ومن خلال البحث في برامج الحديث لم أجد هذا اللفظ في شيء من الحديث.

<sup>(</sup>٢) ومنهم ابن تيمية فلا يستعمل لفظ (آل البيت)، وقد رأيت ذلك في موضعين: الأول: منهاج السُّنَة (٢٠٦/٤). الثاني: جامع المسائل لابن تيمية (٣٧/٧) (رسالة إنى المنسوبين إلى التشيع وقد نشرت مفردة باسم: حقوق أهل البيت بين السُّنَة والبدعة) بعناية أبي تراب الظاهري وما ورد في الموضعين السابقين ربما يكون من تصرف النسَّاخ أو نحو ذلك.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في المسند (٢/ ٢٣٢)، وصححه الأرنؤوط على شرط الشيخين ح(٧١٧٣)،
 وهو في الصحيحين بلفظ (آل محمد).

<sup>(</sup>٤) كتاب العين (٨٩/٤).

وفي باب الدعاء: آهلك الله في الجنة إيهالاً؛ أي: زوجك منها وأدخلكهاه(١).

وقال ابن سيده (٢): «أهل الرجل عشيرته وذوو قرباه ١٩٣٠).

وقال ابن منظور: "الأهل: أهل الرجل وأهل الدار... وأهل المذهب: من يدين به، وأهل الأمر: ولاته، وأهل البيت: سكانه. وأهل الرجل: أخص الناس به، وأهل بيت النبي على: أزواجه وبناته وصهره؛ أعنى: علياً على وقيل: نساء النبي الله والرجال الذين هم آله (٤٠).

إذاً فلفظ الآل والأهل تطلقان على معانٍ مشتركة، ومن ذلك أنهما تطلقان على الزوجة والعيال.

وأما البيت فهو المسكن والمأوى.

قال ابن فارس: «الباء والباء والتاء أصلٌ واحد، وهو المأوى والمآب، ومجمع الشمل. يقال: بيت وبيوت وأبيات. ومنه يقال لبيت الشعر: بيت على التشبيه؛ لأنه مجمع الألفاظ والحروف والمعاني على شرط مخصوص وهو الوزن..»(٥).

ثم قال: "والبيت عيال الرجل، والذين يبيت عندهم" (١). وقال ابن منظور: "بيت العرب شرفها، والجمع بيوت" (٧).

<sup>(</sup>١) تهذيب اللغة (٦/٤١٩). وانظر: لسان العرب (١١/٢٨).

 <sup>(</sup>۲) هو: علي بن إسماعيل المرسى أبو الحسن، صاحب المحكم في اللغة، كان ضريراً،
 ويضرب المثل بذكائه، وهو حجة في نقل اللغة، توفي سنة ٤٥٨هـ. انظر: السير (١٨/
 ١٤٤ ـ ١٤٦)، لسان الميزان (٤/ ٢٠٥)، البداية والنهاية (٩٥/١٢) ط. المعارف.

<sup>(</sup>٣) المحكم والمحيط الأعظم (١/٣٥٤).

<sup>(</sup>٤) لسان العرب (١١/ ٢٨ ـ ٢٩).

<sup>(</sup>٥) معجم مقايس اللغة (١/ ٣٢٤).

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق (١/ ٣٢٥).

<sup>(</sup>٧) لسان العرب (٢/ ١٥).

قال الراغب(١): "وصار أهل البيت متعارفاً في آل النبي ﷺ (٢).

<sup>(</sup>۱) هو الحسين بن محمد بن المفضَّل، أبو القاسم الأصفهاني أو الأصبهاني المعروف بالراغب، صاحب التصانيف، وله (المفردات في غريب القرآن) لا نظير له في معناه، توفي سنة ٥٠١هـ. انظر: البلغة في تراجم أثمة النحو واللغة (ص٩١)، السير (١٢٠/١٨). - ١٢١)، المزهر في علوم اللغة وأنواعها للسيوطي (١٦٠/١١)، الأعلام (٢٥٥/٢).

<sup>(</sup>٢) المفردات في غريب القرآن للراغب الأصفهاني (ص ٦٤).

# المبحث الثاني

### تعريف أهل البيت في الاصطلاح

وفيه مطلبان:

المطلب الأول: ذكر مذاهب أهل العلم وأدلتهم.

المطلب الثاني: بيان الراجح من الأقوال مع مناقشة أدلة الأقوال الأخرى.

\* \* \*

المطلب الأول

ذكر مذاهب أهل العلم وأدلتهم

اختلف أهل العلم في المراد بآل النبي ﷺ على ستة أقوال(١١):

القول الأول: أنهم الذين حُرمت عليهم الصدقة:

وهو قول جمهور العلماء من أهل المذاهب الأربعة، وغيرهم(٢). ورجحه

<sup>(</sup>١) هذه أشهرها ، وهناك أقوال أخرى تركتها لضعفها . انظر : شرح صحيح مسلم للنووي (٧/ ١٧٦).

 <sup>(</sup>٢) انظر: النهاية في غريب الحديث والأثر، لأبي السعادات المبارك بن محمد الجزري (١/ ١٨)، جلاء الأفهام (ص٣٢٥)، عون المعبود شرح سنن أبي داود للعظيم آبادي (٣/ ١٨٦).

ابن حزم<sup>(1)</sup>، وشيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(1)</sup>، وابن القيم<sup>(1)</sup>، والحافظ ابن حجر<sup>(1)</sup>، وغيرهم.

وقد اختلفوا في تحديد من تحرم عليه الصدقة على أقوال<sup>(٥)</sup>، أشهرها قولان:

### القول الأول: أنهم بنو هاشم وبنو المطلب:

وهو مذهب الشافعي<sup>(٦)</sup>، وأحمد في رواية<sup>(٧)</sup>، واختاره بعض المالكية<sup>(٨)</sup>. وهو قول ابن حزم<sup>(٩)</sup>، وابن حجر<sup>(١١)</sup>، والصنعاني<sup>(١١)</sup>، وغيرهم.

### القول الثاني: أنهم بنو هاشم فقط:

وهذا مذهب أبي حنيفة (١٢)، ومالك (١٢)، ورواية عن أحمد (١٤)، وهو قول

<sup>(</sup>١) انظر: المحلى، على بن أحمد بن حزم (١٤٦/٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: مجموع الفتاوي (٣/٤٠٧).

<sup>(</sup>٣) انظر: جلاء الأقهام (ص٣٣٧).

<sup>(</sup>٤) انظر: فتح الباري (١١٤/١١).

<sup>(</sup>٥) انظر: جلاء الأفهام (ص٣٢٤)، فتح الباري (٣/ ٤١٤ ـ ٤١٥)، المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم لأبي العباس أحمد بن عمر القرطبي (٣/ ١٢٥)، نيل الأوطار للشوكاني (٣/ ٢٩٦).

<sup>(</sup>٦) انظر : الله المعانعي (٤/ ٢٩٥)، المجموع شرح المهذب للنووي (٣/ ٤٦٦)، فتح الباري (٣/ ٤١٤)، نيل الأوطار ((7/ 117), 7/ 197).

 <sup>(</sup>٧) انظر: الكافي لابن قدامة (٢/٦٠٢)، المغني لابن قدامة (٤/ ١١١) وذكر أنها رواية عبد الله بن أحمد وغيره، الإنصاف في معرفة الراجح من الخلاف للمرداوي (٣/ ٢٣٦)، منهاج السُّنَة النبوية (٤/ ٥٩٠ ـ ٥٩٥)، مجموع الفتاوى (٢٢/ ٤٦٠)، جلاء الأفهام (ص٣٢٤).

 <sup>(</sup>٨) انظر: مواهب الجليل لشرح مختصر خليل، محمد بن محمد المغربي المعروف بالحطاب الرعيني (٣/ ٢٢٤).

<sup>(</sup>٩) انظر: المحلى (٦/ ١٤٦ ـ ١٤٧).

<sup>(</sup>١٠) انظر: فتح الباري (٣/٤١٤).

<sup>(</sup>١١) انظر: سبل السلام للصنعاني (٤/ ٩٧).

<sup>(</sup>١٢) انظر: حاشية ابن عابدين المسمى برد المحتار على الدر المختار (٣/ ٢٩٩)، شرح صحيح مسلم للأبيّ (٣/ ٢١٢)، فتح الباري (٣/ ٤١٤)، نيل الأوطار (٣/ ٢٩٦).

<sup>(</sup>١٣) انظر: مواهب الجليل (٢/ ٢٢٤)، إكمال المعلم بفوائد مسلم للقاضي عياض وعبارته: «فقال مالك وأكثر أصحابه: هم بنو هاشم خاصة» (٦٢٦/٣).

<sup>(</sup>١٤) انظر: الإنصاف في معرفة الراجح من الخلاف (٢٢٩/٣)، كشاف القناع عن متن الإقناع ــ

شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>، ورجحه ابن عبد البر<sup>(٢)</sup>، وهو قول الزيدية<sup>(٣)</sup>.

وقد اختلفوا في تعيين بني هاشم:

فذهب جمهور أهل العلم إلى أنهم: آل العباس، وآل علي، وآل جعفر، وآل عقيل، وآل الحارث بن عبد المطلب<sup>(٤)</sup>. واختلفوا في آل أبي لهب.

فذهب المالكية<sup>(٥)</sup> وبعض الحنابلة<sup>(٦)</sup> إلى أنهم من بني هاشم ومنعه آخرون.

قال ابن القيم: "وهذا القول في الآل ـ أعني: أنهم الذين تحرم عليهم الصدقة ـ هو منصوص الشافعي تَشَلَقُهُ، وأحمد، والأكثرين، وهو اختيار جمهور أصحاب أحمد والشافعي»(٧).

ثم اختلفوا في أزواج النبي ﷺ هل يدخُلُنَ في مفهوم آل محمد ﷺ أم لا؟ فذهب الجمهور إلى عدم دخولهن في آل محمد ﷺ الذين تحرم عليهم الصدقة (^).

وهو قول زيد بن أرقم ظليه كما في حديث مسلم (٩). وذهب الإمام أحمد إلى أنهن من آل محمد ﷺ في رواية (١٠٠)، ورجحها

البهوتي (٢/ ٩٤٤)، مجموع الفتاري (٢٢/ ٦١٤)، جلاء الأفهام (ص٣٢٤).

<sup>(</sup>١) مع قوله بدخول أزواجه ﷺ فيهم، كما سيأتي. وانظر: مجموع الفتاوى (١٩/٣٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: الاستذكار لابن عبد البر (٨/٦١٣).

 <sup>(</sup>٣) انظر: البدر التمام شرح بلوغ المرام للمغربي (٢/ ٣٨٢)، نيل الأوطار (٢/ ١٦٢) ونسبه إلى
 الهادوية في (٣/ ٢٩٦)، وسيأتي أنهم حصروه في أهل الكساء فقط، كما في القول الرابع.

 <sup>(</sup>٤) انظر: حاشية ابن عابدين (٢٩٩/٣)، إكمال المعلم (٢/٦٢٦)، شرح صحيح مسلم للأبي
 (٣/ ٢١٢)، موسوعة الفقه الإسلامي (٩/١٥)، الإنصاف في معرفة الراجح من الخلاف
 (٣/ ٢٣٠)، الفقه على المذاهب الأربعة لابن هبيرة (٢/٦٧١). وهو مفرد من الإفصاح

<sup>(</sup>٥) انظر: إكمال المعلم (٣/ ٢٢٦).

 <sup>(</sup>٦) انظر: الإقناع لطالب الانتفاع للحجاري (١/٤٧٩)، التوضيح في الجمع بين المقنع والتنقيع، أحمد الشويكي (١/٤٤٢)، الروض المربع للبهوتي (١/٢٣٥).

<sup>(</sup>٧) جلاء الأفهام (ص٣٢٥).

 <sup>(</sup>٨) انظر: نيل الأوطار (٣/ ٢٩٩)، فتح الباري (٣/ ٤١٦ ـ ٤١٦)، شرح صحيح مسلم للنووي (١٥/ ١٩٠ ـ ١٩٩).

<sup>(</sup>٩) انظر: صحيح مسلم ح(٢٤٠٨).

<sup>(</sup>١٠) انظر: الإنصاف في معرفة الراجح من الخلاف (٣/ ٢٣١) (٢/ ٧٦)، الفروع لابن مفلح (٢/ ٤٨١).

شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup> وابن القيم<sup>(٢)</sup>.

وقد أخرج ابن أبي شيبة بسنده عن ابن أبي مُليكة أن خالد بن سعيد بعث إلى عائشة ببقرة من الصدقة فردتها وقالت: "إنا آل محمد على لا تحل لنا الصدقة"(").

واستدل أصحاب هذا القول بأدلة كثيرة، وستأتي في القول الثاني ـ إن شاء الله تعالى.

#### الأدلة:

استدل أصحاب هذا القول \_ على ما بينهم من اختلاف \_ بما يلي:

ا ـ عن أبي هريرة في قال: كان رسول الله في يُؤتى بالتمر عند صرام النخل، فيجيء هذا بتمره، وهذا من تمره، حتى يصير عنده كوماً من تمر، فجعل الحسن والحسين في يلعبان بذلك التمر، فأخذ أحدهما تمرة فجعله في فيه، فنظر إليه رسول الله في فأخرجها من فيه، فقال: «أما علمت أن آل محمد لا يأكلون الصدقة؟» (٥). وفي رواية: «أنا لا تجلُ لنا الصدقة؟» (١).

٢ ـ عن زيد بن أرقم ﷺ قال: قام رسول الله ﷺ يوماً فينا خطيباً بماء يُدعى خُماً (٧) بين مكة والمدينة، فحمد الله وأثنى عليه، ووعظ وذكر، ثم قال: الما أيها الناس، فإنما أنا بشر يوشك أن يأتي رسولُ ربي فأجيب، وأنا

 <sup>(</sup>۱) انظر: مجموع الفتاوى (۲۲/ ۲۲۱)، الاختيارات الفقهية، علاء الدين البعلي (ص٥٥)،
 الفروع (۲/ ٤٨٣ ـ ٤٨٣).

<sup>(</sup>۲) انظر: جلاء الأفهام (ص۳۳۱ ـ ۳۳۲).

<sup>(</sup>٣) المصنف لابن أبي شيبة (٢/ ٤٢٩) ح(١٠٧٠٨)، وحسَّن إسناده ابن حجر في فتح الباري (٣) (٢١٦)، وصحح إسناده عبد المحسن البدر في كتابه فضل أهل البيت (ص٩).

 <sup>(</sup>٤) أي: المأخوذ، وفي رواية الكُشمَيْهَنِي: •فجعلها الله أي: التمرة، قاله ابن احجر في فتح البارى (٣/ ٤١١).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في صحيحه مع الفتح (٣/ ٤١٠) ح(١٤٨٥). وانظر ح(١٤٩١).

<sup>(</sup>٦) أخرجه مسلم ح(١٠٦٩).

<sup>(</sup>٧) قال ياقوت الحموي: •خُم اسم موضع غدير، معجم البلدان (٢/ ٣٨٩). وقال: •غدير خم بين مكة والمدينة بينه وبين الجحفة ميلان، المصدر السابق (١٨٨/٤). وانظر: لسان العرب (٨/ ٣٧٨).

تارك فيكم ثَقَليْن (۱)؛ أوّلهما: كتاب الله، فيه الهدى والنور، فخذوا بكتاب الله واستمسكوا به فحث على كتاب الله ورغّب فيه، ثم قال: «وأهل بيتي، أذكركم الله في أهل بيتي، أذكركم الله في أهل بيتي، أذكركم الله في أهل بيتي،

فقال له حصين: ومَن أهل بيته يا زيد؟ أليس نساؤه من أهل بيته؟ قال: نساؤه من أهل بيته، ولكن أهل بيته من حُرم الصدقة بعده.

قال: ومن هم؟ قال: هم آل علي، وآل عقيل، وآل جعفر، وآل العباس. قال: كل هؤلاء حُرم الصدقة؟ قال: نعم (٢٠).

فبيَّن زيد ﷺ أن الذين تحرُم عليهم الصدقة هم: آل علي، وآل عقيل، وآل جعفر، وآل العباس فقط، وسيأتي ما يدل على زيادة مَنْ يدخل في هذا الوصف من خلال النصوص الأخرى.

<sup>(</sup>۱) قال ثعلب: ﴿ سُمُيا ثقلين؛ لأن الأخذ بهما ثقيل والعمل بهما ثقيل، قال: وأصل الثَّقَل أن العرب تقول لكل شيء نفيس خطير مصون: ثَقَل، فسماهما ثقلين إعظاماً لقدرهما وتفخيماً لشأنهما؛ لسان العرب (١١/ ٨٥). وانظر: النهاية في غريب الحديث والأثر (١١ / ٢١٦).

 <sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه (ص٤٦)، وفي روایة أخرى عند مسلم نفى زید كون نساء النبي 強 من أهل
 بیته، وسأذكرها في مناقشة الأقوال.

<sup>(</sup>٣) حو: أبو رافع القبطي مولى رسول الله ﷺ، قبل: اسمه إبراهيم، وقبل: أسلم، وقبل غير ذلك، وقال ابن عبد البر: «أشهر ما قبل في اسمه: أسلم». وكان إسلامه قبل بدر ولم يشهدها، وشهد أحداً وما بعدها، قال ابن حبان: «مات في خلافة علي بن أبي طالب ﷺ.

انظر: الإصابة (٧/ ١٣٤)، تهذيب التهذيب (١٢/ ١٠٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي في سننه (٢/٣٤) ح(٦٥٧)، وقال: «هذا حديث حسن صحيح"، وصححه الألباني ح(٥٣٠)، وأخرجه أبو داود في سننه (١٩/١) ح(١٦٥٠) وصححه الألباني ح(١٤٥٢)، والنسائي (٥/٧٠) ح(٢٦١٢)، وصححه الألباني ح(٤٤٩) والحاكم في المستدرك (١/ ٥٦١) ح(١٤٦٨) وصححه على شرط الشيخين ووافقه الذهبي. وانظر: سلسلة الأحاديث الصحيحة للألباني ح(١٦١٣) وإرواء الغليل له أيضا ح(٨٨٠).

وني رواية: «يا أبا رافع، إن الصدقة حرام على محمد وعلى آل محمد، وإن مولى القوم من أنفسهم $q^{(1)}$ .

٤ - عن عائشة أن فاطمة أرسلت إلى أبي بكر تسأله ميراثها من النبي أبي بكر تسأله ميراثها من النبي أبي فقال أبو بكر: إن رسول الله أبي قال: «لا نُورَث، ما تركنا فهو صدقة، إنما يأكل آل محمد من هذا المال؛ \_ يعني: مال الله ـ ليس لهم أن يزيدوا على المأكل»(٢).

قال ابن القيم: «فآله ﷺ لهم خواص: منها حِرمان الصدقة، ومنها أنهم لا يرثونه...» (٣).

ه ـ عن عبد الله بن الحارث بن نوفل الهاشمي<sup>(1)</sup> أن عبد المطلب بن ربيعة<sup>(0)</sup> أخبره أن أباه ربيعة بن الحارث<sup>(1)</sup> والعباس بن عبد المطلب قالا لعبد المطلب بن ربيعة وللفضل بن العباس<sup>(۷)</sup>

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في المسند (٨/٦) قال شعيب الأرنؤوط: «حديث صحيح» ح(٢٢٨٦٣).

 <sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه مع الفتح (٧/ ٩٧) ح(٣٧١١)، ومسلم ح(٩٧٩١)، وما بين
 الشرطتين إيضاح من البخاري.

<sup>(</sup>٣) جلاء الأفهام (ص٣٢٨).

<sup>(</sup>٤) هو: عبد الله بن الحارث بن نوفل بن الحارث بن عبد المطلب بن هاشم القرشي الهاشمي، لأبيه ولجده صُحبة، وأمه هند بنت أبي سفيان بن حرب، كان لقبه: بَبّة، بموحدتين مفتوحتين الثانية ثقيلة، ولد في عهد النبي الله فعند وفاة النبي الله سنتان، اتفقوا على توثيقه، توفي عام ٨٤ه، وقيل: ٧٩هـ.

انظر: الإصابة (٥/ ٩/ ١٨٢)، تهذيب الكمال للمزي (١٤/ ٣٩٦)، تهذيب التهذيب (٥/ ١٥٧).

<sup>(</sup>۵) هو: عبد المطلب بن ربيعة بن الحارث بن عبد المطلب بن هاشم الهاشمي، أمه أم حكيم بنت الزبير بن عبد المطلب، جده الحارث، كان أكبر ولد عبد المطلب ولم يدرك الإسلام، مات في الشام في ولاية يزيد بن معاوية سنة ٢٢هـ. انظر: الإصابة (٤/ ٢٨٠)، تهذيب الكمال (١٨/ ٢٧٨).

<sup>(</sup>٦) هو: ربيعة بن الحارث بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف الهاشمي، ابن عم النبي ﷺ، يكنى أبا أروى، كان أسنَّ من عمه العباس بن عبد المطلب بسنتين، توفي سنة ٣٣هـ بالمدينة في خلافة عمر بن الخطاب ﷺ.

انظر: الطبقات الكبرى (٤٧/٤)، تهذيب الكمال (٢٠٧/١٦)، الإصابة (٢/٤٦١).

 <sup>(</sup>٧) هو: الفضل بن العباس بن عبد المطلب بن هاشم ابن عم النبي ﷺ، كان أكبر ولد العباس، غزا مع النبي ﷺ مكة وحنيناً، وثبت معه يومنذ، مات في خلافة أبي بكر ﷺ.
 انظر: الإصابة (٥/ ٢٧٥)، الطبقات الكبرى (٤/ ٥٤).

استعملنا يا رسول الله على الصدقات...، فذكر الحديث، وفيه: فقال لنا: «إن هذه الصدقة إنما هي أوساخ الناس، وإنها لا تحل لمحمد ولا لآل محمد»(١).

قال شيخ الإسلام: "فبيَّن أن ولد العباس وولد الحارث بن عبد المطلب من آل محمد تحرم عليهم الصدقة (٢٠).

وأما من أدخل بني المطلب في مفهوم الآل، فاستدل بما روى البخاري من حديث جبير بن مطعم (٢) قال: مشيت أنا وعثمان بن عفان إلى رسول الله على فقلنا: يا رسول الله، أعطيت بني المطلب وتركتنا، ونحن وهم منك بمنزلة واحدة (١٤). فقال رسول الله على: «إنما بنو المطلب وبنو هاشم شيء واحده. قال الليث: حدثني يونس وزاد: قال جبير: ولم يقسم النبي على لبني عبد شمس ولا لبني نوفل (٥).

وعند أبي داود: «إنا وبنو المطلب لا نفترق في جاهلية ولا إسلام، إنما نحن وهم شيء واحد» وشبك بين أصابعه (٦).

وبيَّن النووي أن هذا هو دليل الشافعي على ما ذهب إليه حيث قال: «دليل الشافعي أن رسول الله ﷺ قال: «إن بني هاشم وبني المطلب شيء واحده وقسَّم بينهم سهم ذوي القربي<sup>(۷)</sup>.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم ح(١٠٧٢). وقد ساق هذه الأدلة ابنُ القيم في جلاء الأفهام (ص٣٦٦).

<sup>(</sup>۲) منهاج السُّنَّة (3/8)0).

<sup>(</sup>٣) هو: جبير بن مطعم بن عدي بن نوفل بن عبد مناف القرشي النوفلي، أبو محمد، وقيل: أبو عدي المدني، أسلم بين الحديبية والفتح، وقيل في الفتح، كان من أكابر علماء النسب، وقال إنه أخذه من أبي بكر الصديق رفيه، مات في خلافة معاوية سنة ٥٧ أو ٥٨ أو ٥٩هـ. انظر: الإصابة (٢/١٤)، تهذيب الكمال (٥٠٦/٤).

 <sup>(</sup>٤) وذلك أن هاشماً والمطلب ونوفلاً (جد جبير) وعبد شمس (جد عثمان) كلهم إخوة، أبناء عبد مناف.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري مع الفتح (٦/ ٢٨١) ح(٣١٤٠).

<sup>(</sup>٦) سنن آبي داود (٢/ ١٦٢) ح(٢٩٨٠)، وصححه الألباني ح(٢٥٨٢)، عون المعبود (٨/ ١٤١ ـ ١٤٢) ح(٢٩٧٨)، وابن حزم في المحلى (٦/ ١٤٧).

 <sup>(</sup>٧) شرح صحيح مسلم للنووي (٧/ ١٧٦). وانظر: المجموع شرح المهذب (٣/ ٢٦٤). وانظر عند الحنابلة: المغني (١/ ١١١). والحديث باللفظ المذكور أخرجه الطبراني في المعجم الكبير (١٤١/٢) ح(١٥٩٤) من طريق أحمد بن حنبل، ولم أجده في المسند، وأبو نميم من طريق الطبراني في حلية الأولياء (٦٦/٩).

وهذا الذي فهمه ابن حزم حيث قال: «فصح أنه لا يجوز أن يفرق بين حكمهم في شيء أصلاً؛ لأنهم شيء واحد بنص كلامه \_ عليه الصلاة والسلام \_ فصح أنهم آل محمد الله الله معمد الله الله عليه السلام .

وأما الذين أخرجوا آل أبي لهب من بني هاشم فقالوا: «لأن حُرمة الصدقة عليهم كرامة لهم ولذريتهم حيث نصروه في جاهليتهم وإسلامهم، وأبو لهب كان حريصاً على أذاه فلم يستحقّها بنوه (٢).

واستدل بعضهم بما روي عن النبي على أنه قال: «لا قرابة بيني وبين أبي لهب فإنه آثر علينا الأفجرين (٢٠).

قال ابن عابدين (1): «وهذا صريح في انقطاع نسبته عن هاشم» (٥٠).

## القول الثاني: أنهم الأزواج والذرية:

حكاه ابن عبد البر في التمهيد<sup>(٦)</sup>.

وهو قول ابن العربي من المالكية؛ حيث قال: «وهم أهله وهو الأصح<sup>ه(٧)</sup>.

### الأدلة:

ا ـ عن أبي حُمَيْد الساعدي ﴿ أَنهم قالوا: يا رسول الله ، كيف نصلي عليك؟ فقال رسول الله ﷺ : "قولوا: اللَّهُمَّ صل على محمد وأزواجه وذريته كما صلبت على آل إبراهيم ، وبارك على محمد وأزواجه وذريته كما باركت على آل إبراهيم إنك حميد مجيده (٨).

<sup>(</sup>١) المحلى (١/ ١٤٧).

<sup>(</sup>٢) حاشية الروض المربع لابن قاسم (٣٢٨/٣). وانظر: نيل الأوطار (٣/ ٢٩٧).

 <sup>(</sup>٣) حاشية ابن عابدين (٣/ ٢٩٩). وهو حديث لا يُعرف، ولم أجده في كتب السُنّة.

<sup>(</sup>٤) هو: محمد أمين بن عمر بن عبد العزيز عابدين الدمشقي، ولد سنة ١٩٨ه، فقيه الديار الشامية، وإمام الحنفية في عصره، له تصانيف عديدة، منها: العقود الدرية في تنقيح الفتاوي الحامدية، ونسمات الأسحار على شرح المنار، توفي سنة ١٢٥٢هـ. انظر: الأعلام (٢/٢٦)، معجم المؤلفين (٩/٧٧).

<sup>(</sup>٥) حاشية ابن عابدين (٣/٢٩٩).

<sup>(</sup>٦) انظر: التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد لابن عبد البر (ت٤٦٣هـ) (٣٠٢/١٧).

<sup>(</sup>٧) أحكام القرآن لابن ألعربي (ت٤٥هـ) (٣/ ١٥٨٤).

<sup>(</sup>٨) أخرجه البخاري في صحيحه، مع الفتح (٦/ ٤٦٩) ح(٣٣٦٩)، ومسلم ح(٤٠٧).

قال ابن عبد البر: «استدل قوم بهذا الحديث على أن آل محمد هم أزواجه وذريته خاصة، لقوله في حديث مالك عن نعيم المجمر، وفي غير ما حديث: «اللَّهُمَّ صل على محمد وعلى آل محمد»(١١). وفي هذا الحديث: «اللَّهُمَّ صل على محمد وأزواجه وذريته»، فقالوا: هذا يفسر ذلك الحديث، ويبيِّن أن آل محمد هم أزواجه وذريته».

إذاً فما أطلقه من قوله «آل محمد» فسَّره بقوله: «أزواجه وذريته» (۳)، «فأقام الأزواج والذرية مقام آل محمد في سائر الروايات (٤).

٢ ـ عن أبي هريرة ﷺ: قال: قال رسول الله ﷺ: قال أجعل رزق آل محمد قوناً» (٥).

"ومعلوم أن هذه الدعوة المستجابة لم تنل كل بني هاشم ولا بني المطلب؛ لأنه كان فيهم الأغنياء، وأصحاب الجِدّة، وإلى الآن، وأما أزواجه، وذريته تخلف فكان رزقهم قوتاً، وما كان يحصل لأزواجه من بعده من الأموال كن يتصدقن به ويجعلن رزقهن قوتاً (٢٠).

<sup>(</sup>۱) أخرجه مالك في الموطأ (۱/۱۹۵) ح(۳۹٦)، ومسلم من طريقه ح(٤٠٥). وانظر: حديث كعب بن عُجْرة في البخاري مع الفتح (١/٤٦٩) ح(٣٣٧٠)، ومسلم ح(٤٠٦)، وحديث أبي سعيد الخدري في البخاري مع الفتح (٨/ ٣٩٢) ح(٤٧٩٨).

<sup>(</sup>٢) التمهيد لابن عبد البر (٣٠٢/١٧ ـ ٣٠٣).

<sup>(</sup>٣) انظر: أحكام القرآن لابن العربي (٣/١٥٨٤).

<sup>(</sup>٤) نيل الأوطار (٢/ ١٦١ ـ ١٦٢) بتصرف وهو زيادة الفاء في أول كلمة.

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم ح (١٠٥٥) وهو عند البخاري في صحيحه مع الفتح (٢٨٧/١١) ح (٦٤٦٠) بلفظ: «اللَّهُمَّ ارزق آل محمد قوتاً». قال ابن حجر: «هكذا وقع هنا، وفي رواية الأعمش عن عمارة عند مسلم والترمذي والنسائي وابن ماجه: «اللَّهُمَّ اجعل رزق آل محمد قوتاً» وهو المعتمد؛ فإن اللفظ الأول صالح لأن يكون دعاء بطلب القوت في ذلك اليوم، وأن يكون طلب لهم القوت، بخلاف اللفظ الثاني فإنه يُعيِّن الاحتمال الثاني وهو الدال على الكفاف، فتح الباري (٢٩٩/١١).

 <sup>(</sup>٦) جلاء الأفهام (ص٣٦٠).

 <sup>(</sup>٧) أخرجه البخاري في صحيحه مع الفتح (٩/ ٤٦٠) ح(٤٤١٦)، ومسلم ح(٢٩٧٠). وانظر:
 البخاري مع الفتح (٢٨٧/١١) ح(٦٤٥٤).

من خبز بُرُّ مأدوم ثلاثاً<sup>(١)</sup>.

ولا يخفى أن العباس وأولاده وبني المطلب لم يدخلوا في لفظ عائشة رأي الله ولا مرادها (٢).

٤ ـ واستدلوا بآية التطهير، وهي قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا بُرِيدُ أَللَهُ لِيُذْهِبُ
 عَنكُمُ ٱلرِّحْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرُهُ تَطْهِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٣٣].

قالوا: «لأن ما قبل الآية وما بعدها في الزوجات، فأشعر ذلك بإرادتهن، وأشعر تذكير المخاطبين بها بإرادة غيرهن<sup>(٣)</sup>.

ولا شك في أن هذه الأدلة صريحة في دخول الأزواج والذرية في آل محمد ﷺ، ولكن هل تدل على حصر آل محمد ﷺ فيهم أم لا؟ سيظهر لنا خلال المناقشة جواب هذا السؤال.

### القول الثالث: أن المراد بأهل البيت نساء النبي ﷺ خاصة:

وهذا القول منسوب لابن عباس الله القول عكرمة (١٠)(١٠)، ومقاتل (١٠)(١٠)، ......وعطاء (١٠)(١٠)، ومقاتل (١٠)(١٠)، ......

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه مع الفتح (٩/ ٤٧٤) ح(٥٤٣٨)، ومسلم ح(٢٩٧٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: جلاء الأفهام (ص٣٣١).

<sup>(</sup>٣) نيل الأرطار (٢/ ١٦٢).

<sup>(</sup>٤) انظر: تفسير القرآن للسمعاني (٤/ ٢٨٠)، تفسير البغري (٦/ ٣٥٠)، المحرر الوجيز لابن عطية (٢/ ٣٥٠)، زاد المسير لابن الجوزي (٦/ ٣٨١)، الجامع لأحكام القرآن (١٤/ ١١٩)، فتح القدير للشوكاني (٤/ ٣٢٠).

<sup>(</sup>٥) انظر: المصادر السابقة.

<sup>(</sup>٦) هو: عكرمة بن عبد الله القرشي أبو عبد الله المدني، مولى عبد الله بن عباس اصله من البربر من أهل المغرب، تابعي من أعلم الناس بالتفسير والمغازي، ثقة ثبت، واختُلف في سنة وفاته، وصحح الذهبي أنه سنة ١٠٥هـ. انظر: تهذيب الكمال (٢٠/٢١ ـ ٢٦٥)، السير (١٩/٥) الأعلام (٢٤٤/٤).

<sup>(</sup>٧) انظر: الجامع لأحكام القرآن (١١٩/١٤)، فتح القدير (٣٢٠/٤).

 <sup>(</sup>٨) هو: عطاء بن أبي رباح، وأبو رباح اسمه أسلم القرشي مولاهم، أبو محمد المكي، ثقة فقيه فاضل من التابعين، توفي سنة ١١٤هـ على المشهور. انظر: تهذيب الكمال (٢٠/٣٠).
 ٧٠، ٨٤ ـ ٨٥)، تقريب التهذيب (٢/ ٢٢).

<sup>(</sup>٩) انظر: تفسير البغوي (٦/ ٣٥٠)، المحرر الوجيز (١٣/ ٧٢)، زاد المسير (٦/ ٣٨١).

<sup>(</sup>١٠) هو: مقاتل بن سليمان بن بشير الأزدي بالولاء، أصله من بلخ، من أعلام المفسرين، =

والكلبي<sup>(١)(٢)</sup>.

قال القرطبي: «وذهبوا إلى أن البيت أريد به مساكن النبي ﷺ لقوله تعالى: ﴿وَاذْكُرْنَ مَا يُتَلِيُّ فِي يُبُوتِكُنُّ ﴾ [الأحزاب: ٣٤]» (٣٠).

وعن ابن عباس رضي فوله: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذَهِبَ عَنَكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَمُلَهِرُكُ تَطْهِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٣٣]، قال: "نزلت في نساء النبي على خاصة» (١).

وقال ابن كثير: «قال عكرمة: من شاء باهلته أنها نزلت في أزواج النبي ﷺ (۵).

واستدلوا بقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُدْهِبَ عَنَكُمُ الرِّيْسَ أَهْلَ اَلْبَيْتِ
وَيُطَهِرُرُ تَطْهِمِرًا﴾، وقد قال ﷺ قبل قبل اللها: ﴿يَتَأَيُّهَا النَّيِّ قُلُ لِلْأَزْوَجِكَ﴾ الآية
[الأحزاب: ٢٨] إلى قوله بعدها: ﴿وَاَذْكُرْنَ مَا يُتَلَى فِي بُيُونِكُنَّ﴾ [الأحزاب: ٣٤].

فالخطاب لهن في الآيات كما هو ظاهر، فدل ذلك على أنهن أهل البيت خاصة.

القول الرابع: أنهم أصحاب الكساء خاصة:

وهم علي وفاطمة والحسن والحسين رأي (٦).

<sup>=</sup> قال أبو حاتم: «متروك الحديث»، وقال النسائي: «كذاب»، وقال ابن المبارك: «ما أحسن تفسيره لو كان ثقة»، وكان مقاتل من المجسّمة، توفي سنة ١٥٠هـ. انظر: تهذيب التهذيب (٢٠١/ ٢٠٠٠)، السير (٢٠١/ ٢٠٠٠)، منهاج السُنَّة (٢/ ٢١٨ ـ ٢٠٠)، الأعلام (٧/ ٢٨١).

<sup>(</sup>١) انظر: زاد المسير (٦/ ٣٨١)، فتح القدير (٤/ ٣٢٠)، وهو أحد قوليه في هذه المسألة.

 <sup>(</sup>۲) هو: محمد بن السائب بن بشر بن عمرو، أبو النضر الكلبي، الإخباري، المفسر، شيعي، متروك الحديث، معروف بالكذب، توفي سنة ١٤٦هـ. انظر: السير (٦/٢٤٨ ـ ٢٤٩)، تهذيب التهذيب (٩/١٥٧ ـ ١٥٨)، الأعلام (٦/١٣٣).

<sup>(</sup>٣) الجامع لأحكام القرآن (١١٩/١٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٩/ ٣١٣٢) ح(١٧٦٧٥)، وحسَّن إسناده د. غالب الحامضي. انظر: الروايات المسندة عند ابن كثير من كتب التفاسير المفقودة (٣/ ٥٥٣ - ٥٥٤) رسالة دكتوراه غير منشورة.

 <sup>(</sup>٥) تفسير ابن كثير (٦/ ٤٠٧)، وهي عند ابن أبي حاتم في تفسيره بغير سند (٩/ ٣١٣٢).
 وانظر: تفسير الطبري (٩/ ٢٩٨).

 <sup>(</sup>٦) انظر: تفسير القرآن للسمعاني (٤/ ٢٨١)، تفسير البغوي (٦/ ٣٥٠)، المحرر الوجيز (١٣/ ٢٧)، =

ونُسِب أيضاً إلى أنس، وعائشة (٢)، وأم سلمة ﴿ (٣).

وقاله مجاهد، وقتادة (٤)، والكلبي في أحد قوليه (٥). وقد نسبه ابن عطية (٢) للجمهور (٧).

وذهب إليه أبو جعفر الطحاوي (<sup>۸)</sup>، وهو قول الزيدية <sup>(۹)</sup>، وحصر أهل البيت في أصحاب الكساء فقط هو قول عامة الإمامية <sup>(۱۰)</sup>.

<sup>=</sup> زاد المسير (٦/ ٣٨١)، الجامع لأحكام القرآن (١١٩/١٤)، فتح القدير (٣٢٠/٤).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبراني في المعجم الكبير (۳/ ٥٦) ح(٢٦٧٣) وضعَفه محققه، وقال الهيثمي: الرواه الطبراني، وفيه عطية بن سعد وهو ضعيف مجمع الزوائد ومنبع الفوائد للهيثمي (٧/ ٧٧) ح(١١٢٧٣)، وفي موضع آخر قال: الرواه البزار، وفيه بكر بن يحيى بن زبان (٩/ ٢٠٤) ح(١٤٩٧١). وهو في كشف الأستار عن زوائد البزار للهيثمي (٣/ ٢٢١) ح(٢٦١١).

<sup>(</sup>٢) انظر: زاد المسير (١/ ٣٨١).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير القرآن للسمعاني (٢/ ٢٨١)، زاد المسير (٦/ ٣٨١).

<sup>(</sup>٤) انظر: تفسير القرآن للسمعاني (٤/ ٢٨١)، تفسير البغوي (٦/ ٣٥٠)، فتح القدير (٣٢٠/٤).

 <sup>(</sup>٥) انظر: الجامع لأحكام القرآن (١١٩/١٤)، فتح القدير (٣٢٠/٤)، وقوله الآخر هو القول الثالث الذي مضى.

<sup>(</sup>٦) هو: عبد الحق بن غالب بن عبد الرحمٰن، أبو محمد ابن عطية الغرناطي، ولد سنة 8.4 من كان إماماً في الفقه وفي التفسير وفي العربية، وهو من الأشاعرة، توفي سنة 021هـ، وقيل: ٥٤٢هـ، انظر: السير (١٩٩/٥٩٠ ـ ٥٨٨)، الأعلام (٢/ ٢٨٢)، مجموع الفتاوي (١/ ٣٦١).

<sup>(</sup>٧) انظر: المحرر الوجيز (١٣/ ٧٢).

<sup>(</sup>A) انظر: شرح مشكل الآثار لأبى جعفر الطحاوي (٢/ ٢٤٤ ـ ٢٤٥).

<sup>(</sup>٩) انظر: الرائق في تنزيه الخالق، يحيى العلوي (ص٢٠٦ ـ ٢٠٧). وسبق أن المغربي في البدر التمام والشوكاني نسبا إليهما أن أهل البيت هم بنو هاشم فقط. راجع القول الأول، فهذا القول أخص من السابق.

<sup>(</sup>١٠) انظر: تفسير القمي (ص٤٦٥ ـ ٥٤٥)، مجمع البيان للطبرسي (٨/٢٢٧ ـ ٢٢٩) إلا أنهم يدخلون باقي الاثني عشر، ودليلهم هذا حجة عليهم.

#### الأبلة:

استدلوا بمرويات أحاديث الكساء.

قالوا: "إن الله تعالى قال: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللّهُ لِلُذَهِبَ عَنَكُمُ الرِّجْسَ﴾ ولم يقل: "عنكن" ألا ترى أنه في الابتداء والانتهاء لما كان الخطاب مع نساء النبي على خاطبهن بخطاب الإناث"(").

واستدلوا بما رواه الترمذي وغيره عن أنس أن النبي ﷺ كان يمر بعد نزول هذه الآية على بيت فاطمة ستة أشهر إذا خرج إلى صلاة الفجر، ويقول: الصلاة يا أهل البيت: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنَكُمُ ٱلرِّخْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَبُطَهِرَكُمْ تَطْهِمِكُ﴾ (٤).

### القول الخامس: أنهم أمته وأتباعه إلى يوم القيامة:

وأقدم من روي عنه هذا القول هو جابر بن عبد الله عليه الله عليه فقد روي

<sup>(</sup>١) في نسخة الألباني: «فجلله». صحيح سنن الترمذي للألباني (٣/ ٩٢).

 <sup>(</sup>۲) سنن الترمذي (٥/ ٣٢٧) ح(٣٢٠٥) وقال: قحديث غريب، وصححه الألباني ح(٢٥٦٢).

 <sup>(</sup>٣) تفسير القرآن للسمعاني (٤/ ٢٨١)، وقد رجع السمعاني أن الآية عامة في الكل، وقال:
 قهذا أحسن الأقاويل\*.

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي في سننه (٥/ ٣٢٨) ح(٣٢٠٦) وقال: «حديث حسن غريب من هذا الوجه، إنما نعرفه من حديث حماد بن سلمة»، وضعفه الألباني ح(٣٢٧)، وأخرجه الطبراني في الكبير (٣/ ٥٦/٥) ح(٢٦٧١)، وقال محققه: «فيه علي بن زيد بن جدعان وهو ضعيف». وانظر: شرح مشكل الآثار (٢/ ٢٤٨).

<sup>(</sup>٥) انظر: جلاء الأقهام (ص٢٢٦).

عنه رضي أنه قال: «آل محمد على أمته" (١).

وهو قول طائفة من أصحاب مالك وأحمد وغيره (٢).

وقدَّمه ابن قدامة في المغني<sup>(٣)</sup>، وقال في الإنصاف: «آله أتباعه على دينه ـ صلوات الله وسلامه عليه ـ على الصحيح من المذهب، اختاره القاضي وغيره من الأصحاب<sup>(1)</sup> ونسبه الأُبِيّ<sup>(٥)</sup> إلى جماعة من المحققين<sup>(٦)</sup>، ورجَّحه النووي<sup>(٧)</sup>، وهو اختيار نشوان الحميري<sup>(٨)</sup> وفي ذلك يقول:

"آل النبي هم أتباع ملته من الأعاجم والسودان واليمن لو لم يكن آله إلا قرابته صلى المصلي على الطاغي أبي لهب (٩٩) وهو قول السفاريني (١١)(١١)، والحكمي (١٢)، وابن عثيمين (١٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى (١/ ١٥٢)، والأنصاري في طبقات المحدثين بأصبهان (٢/ ٤٢٠)، وابن عدي في الكامل في الضعفاء (٣١٥/٢)، وضعَفه ابن حجر في فتح الباري (١١/ ١٦٥).

 <sup>(</sup>٢) انظر: منهاج السُّنَّة (٧/ ٧٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: المغنّي (٢/ ٢٣٢).

<sup>(</sup>٤) الإنصاف (٢/ ٧٥)، والقاضي هو أبو يعلى.

<sup>(</sup>٥) هو: محمد بن خلفه \_ وقيل ابن خليفة \_ بن عمر الأبي الوشتاني التونسي، ولي قضاء المجزيرة، محدث حافظ، فقيه مفسر، مات بتونس سنة ٨٢٧هـ، وقيل: ٨٢٨هـ، انظر: البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع للشوكاني (١٦٩/٢)، الأعلام (١١٥/١)، معجم المؤلفين (٩/ ٢٨٧).

<sup>(</sup>٦) انظر: شرح صحيح مسلم للأبي (٢/ ١٦٤).

<sup>(</sup>٧) انظر: شرح صحيح مسلم للنووي (٤/ ١٢٤، ١٢٦).

 <sup>(</sup>٨) هو: نشوان بن سعيد الحميري يكنى أبا سعيد، علامة باللغة والأدب من بلاد حاشد شمالي صنعاء \_ اليمن، توفي سنة ٩٧٥هـ. انظر: الأعلام (٨/ ٢٠)، معجم المؤلفين (٩٦/١٣).

<sup>(</sup>٩) نيل الأوطار (٢/ ١٦٢ ـ ١٦٣).

<sup>(</sup>۱۰) هو: محمد بن أحمد بن سالم السفاريني، ولد سنة ۱۱۱٤هـ، عالم بالأصول والحديث والأدب، له تصانيف كثيرة منها: لوامع الأنوار البهية، غذاء الألباب شرح منظومة الآداب، كشف اللثام شرح عمدة الأحكام وغيرها، توفي بنابلس سنة ۱۱۸۸هـ. انظر: الأعلام (٦٦ ١٤)، معجم المؤلفين (٨/ ٢٦٢).

<sup>(</sup>١١) انظر: لوامع الأنوار البهية للسفاريني (١/ ٥٠).

<sup>(</sup>١٢) انظر: معارج القبول للحكمي (١/٦٧).

<sup>(</sup>١٣) انظر: الشرح الممتع على زاد المستقنع لابن عثيمين (٣/ ٢٣٠).

#### الأبلة:

١ ـ استدلوا بأن (الآل) المراد بهم الأتباع كما في قوله تعالى: ﴿ أَدْخِلُواْ عَالَ فِي وَلِه تعالى: ﴿ أَدْخِلُواْ عَالَ فِي عَوْلَكَ الْعَدَابِ ﴾ [خافر: ٤٦].

قال النووي: «والمراد جميع أتباعه كلهم»(١).

فآل المتبوع أتباعه على دينه وأمره، قريبهم وبعيدهم (٢).

قال الله تعالى: ﴿ إِلَّا ءَالَ لُولِّ بَجَيْنَهُم بِسَحَرِ ﴾ [القمر: ٣٤]؛ أي: أتباعه المؤمنون به سواء من أقاربه أو غيرهم (٢٠).

٢ ـ ومما استدلوا به ما جاء عن واثلة بن الأسقع أن النبي ﷺ دعا حسناً وحسيناً، فأجلس كل واحد منهما على فخذه، وأدنى فاطمة ﷺ من حجره، وزوجها، ثم لف عليهم ثوبه، ثم قال: «اللَّهُمَّ هؤلاء أهلي». قال واثلة: فقلت يا رسول الله، وأنا من أهلك؟ فقال: «أنت من أهلي».

٣ ـ وقد يستدل لهم بحديث: ﴿سلمان منا أهل البيت﴾ (٦).

<sup>(</sup>١) المجموع شرح المهذب (٣/٤٦٦)، وانظر: نيل الأوطار (٢/٦٣٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: جلاء الأفهام (ص٣٣٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق،

<sup>(3)</sup> أخرجه الطحاوي في شرح مشكل الآثار (٢/ ٢٤٥) ح(٧٧٣) وصحَّحه محققه، والبيهقي في السنن الكبرى (٢/ ١٥٢) واللفظ له. وقال: هذا إسناد صحيح، وجوَّد إسناده ابن القيم في جلاء الأفهام (ص٣٣٥ ـ ٣٣٥)، وأخرجه ابن حبان في صحيحه كما في الإحسان لابن بلبان (١٥/ ٤٣٢) ح(١٩٧٦) وصححه الأرنؤوط، وأخرجه الطبراني في المعجم الكبير (٣/ ٥٥) ح(١٦٧٠)، ٢٦/٢٢) ح(١٦٠).

 <sup>(</sup>٥) جلاء الأفهام (ص٣٣٥).

<sup>(</sup>٦) أخرجه الحاكم في المستدرك (٣/ ٦٩١) ح(٦٥٣٩) وسكت عنه و(٣/ ٦٩١) ح(٦٥٤١) وسكت عنه، وقال الذهبي: سنده ضعيف. وهو في المعجم الكبير للطبراني (٢١٢/٦) ح(٢١٤٠)، قال الهيشمي: قوفيه كثير بن عبد الله المزني ضعفه الجمهور وحسن الترمذي حديثه، ويقية رجاله ثقات، مجمع الزوائد (١٨٩/٦) ح(١٠١٣٧)، ونقله المناوي في فيض القدير شرح الجامم الصغير (١٠١/٤).

وقال الألباني: «ضعيف جداً» ضعيف الجامع الصغير ح(٣٢٧٢). وانظر: سلسلة الأحاديث الضعيفة ح(٣٧٠٤).

٤ ـ ومن أدلتهم قول عبد المطلب:

وانصر على آل الصليب وعابديه اليوم آلك والمراد: أتباع الصليب(١).

# القول السادس: أنهم الأتقياء من أمته:

وقد نسبه ابن العربي إلى مالك؛ حيث قال: "إنهم أتباعه المتقون، وكذلك قال مالك $^{(7)}$ ، وقد شكك في ذلك ابن تيمية $^{(7)}$ ، وهو قول طائفة من الصوفية $^{(1)}$ .

وذكر الحكيم الترمذي (٥) أن «آل محمد» عند طائفة من الصوفية هم خواص الأولياء (٦).

#### الأبلة:

١ - عن أنس ﷺ قال: سُئل رسول الله ﷺ: مَن آل محمد؟ فقال: «المتقون» وتلا رسول الله ﷺ قوله تعالى: ﴿إِنَّ أَرْلِيَآوُهُمْ إِلَّا ٱلْمُنْقُونَ﴾ [الانفال: ٣٤](٧).

<sup>(</sup>١) انظر: نيل الأوطار (٢/ ١٦٢ ـ ١٦٣).

<sup>(</sup>٢) أحكام القرآن لابن العربي (٣/ ١٥٨٤). وانظر: عون المعبود شرح سنن إبي داود (٣/ ١٨٧).

<sup>(</sup>٣) قال ابن تبمية: ﴿وهذا روي عن مالك إن صح مجموع الفتاوى (١١/ ٤٦١ \_ ٤٦٢).

 <sup>(</sup>٤) انظر: منهاج السُّنَّة (٤/ ٥٩٥).

<sup>(</sup>٥) هو: محمد بن علي بن الحسين بن بشر، أبو عبد الله الحكيم الترمذي المؤذن، صاحب التصانيف في التصوف، وقد أنكر عليه المسلمون كتاب ختم الأولياء، ونفي بسببه من ترمذ، توفي سنة ٣٢٠هـ. انظر: تاريخ الإسلام (٢١/٢١١) ط. التدمري، طبقات الشافعية الكبرى (٢٤٥/٢١)، مجموع الفتاوى (٢١٧/١٢).

 <sup>(</sup>٦) انظر: منهاج السُنَّة (٧/ ٧٥).

ا) أخرجه الطبراني في المعجم الأوسط (٣/٣٣٨) ح(٣٣٣٢)، والمعجم الصغير كما في الروض الداني (١٩٩/١) ح(٣١٨)، وتمّام الرازي في الفوائد (٢/٧/٢) ح(١٥٦٧) من طريق أخرى عن أنس بلفظ: سئل النبي هي من آل محمد؟ فقال: «كل تقي من أمة محمد»، وضعفه محققه. ورواية تمّام ضعفها البيهتي في شعب الإيمان (٢/٢٥)، وأما رواية الطبراني فقال الهيثمي: قرواه الطبراني في الصغير والأوسط وفيه نوح بن أبي مريم، وهو ضعيف» مجمع الزوائد (١٠/٥٤٥) ح(٢٧٩٤٦). وقال ابن تيمية: قموضوع لا أصل له الفتاوى الكبرى (٢/ ١٩٠). وانظر: منهاج السُّنَة (٧/٥٧). وقال ابن حجر الهيثمي: "ضعيف بالمرة ولو صح لتأيّد به الصواعق المحرقة على أهل الرفض والضلال ...

٢ ـ وذكر البيهقي أنَّ مما يحتج لهم به قوله تعالى: ﴿ آخِلَ فِيهَا مِن كُلِّ وَ وَجَيْنِ اَنْتَيْنِ وَأَهْلَكَ ﴾ [هـود: ٤٠]، وقـولـه: ﴿ سَفَقَالَ رَبِّ إِنَّ اَبْنِي مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعَدَكَ الْحَقُّ وَأَنتَ أَخَكُمُ الْمُنكِمِينَ ﴿ قَالَ يَنْتُحُ إِنَّهُ, لَيْسَ مِنْ أَهْلِكُ إِنَّهُ, عَمَلُ غَيْرُ صَلِحْ ﴾ الآية [هود: ٤٥، ٤٦].

قال: «فأخرجه بالشرك عن أن يكون من أهل نوح»(١). فدل على أن آل محمد ﷺ هم أتباعه(٢).

### المطلب الثاني

### بيان الراجح من الأقوال مع مناقشة أدلة الأقوال الأخرى

الذي يظهر \_ والعلم عند الله تعالى \_ أن الراجح من الأقوال السابقة هو القول الأول القائل بأن أهل البيت: هم الذين حُرِّمت عليهم الصدقة؛ وذلك لصراحة أدلتهم وقوّتها.

فإن النبي ﷺ قد رفع الشبهة بقوله: «إن الصدقة لا تحل لآل محمد»<sup>(٣)</sup>. وقوله: «إن آل محمد لا يأكلون الصدقة»<sup>(٤)</sup>.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «وآل محمد هم الذين حُرِّمت عليهم الصدقة، هكذا قال الشافعي وأحمد بن حنبل وغيرهما من العلماء ـ رحمهم الله ـ فإن النبي عَنِي قال: «إن الصدقة لا تحل لمحمد ولا لآل محمد»(٥). وقد قال الله تعالى في كتابه: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنَكُمُ ٱلرَّحْسَ أَهْلَ ٱلْبَيّتِ وَيُطَهِّرُكُمُ

والزندقة لابن حجر الهيتمي (ت٩٧٣هـ) (٢٨/٢) وذكره ابن الجوزي في العلل المتناهية
 (١/ ٢٦٥)، وابن عدي في الكامل (٢/ ٢٥٠٦)، وقد ضعفه أيضاً ابن القيم. انظر: جلاء الأفهام (ص٣٣٥ ـ ٣٣٦).

وقال ابن حجر: «أخرجه الطبراني ولكن سنده واه جدّاً» فتح الياري (١٦٥/١١)، وقال السخاوي: «أسانيده كلها ضعيفة» فيض القدير (١/٥٥). وقال الألباني: «ضعيف جدّاً» السلسلة الضعيفة ح(١٣٠٤).

<sup>(</sup>١) السنن الكبرى للبيهتمي (٢/ ١٥٢). وانظر: المجموع شرح المهذب (٣/ ٤٦٦ ـ ٤٦٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: جلاء الأفهام (ص٢٣٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في المسند (٢/ ٢٧٩)، وصححه الأرنؤوط على شرط الشيخين ح(٧٧٥٨).

<sup>(</sup>٤) تقدم تخریجه (٤٧).

<sup>(</sup>٥) تقدم تخریجه (ص٤٩).

تَطْهِمِكُ [الأحزاب: ٣٣]، وحرَّم الله عليهم الصدقة لأنها أوساخ الناس»(١).

والذين حُرِّمت عليهم الصدقة هم بنو هاشم وأزواج النبي ﷺ! أما بنو هاشم فدلت على تحريمها عليهم الأحاديث السابقة، فقد نهى ﷺ الحسن والحسين من الأكل من تمر الصدقة وهما من بني هاشم، وكذلك عدم استعماله ﷺ عبد المطلب بن ربيعة بن الحارث بن عبد المطلب بن هاشم والفضل بن العباس بن عبد المطلب بن هاشم على الصدقات، وقوله لهما: "إنها لا تحل لمحمد ولا لآل محمد" (1). وهما من بني هاشم، فدل على اختصاصهم بتحريم الصدقة (1)، وهو قول الجمهور كما سبق.

وقد عَدَّ شيخ الإسلام تحريم الصدقة من خصائص بني هاشم احيث قال:  $^{(4)}$  وقد أشار إلى علة التحريم فقال:  $^{(5)}$  وقد أشار إلى علة التحريم فقال:  $^{(6)}$  وأما تحريم الصدقة فحرمها عليه وعلى أهل بيته تكميلاً لتطهيرهم، ودفعاً للتهمة عنه، كما لم يورث، فلا يأخذ ورثته درهماً ولا ديناراً  $^{(6)}$ . وقد أجمع العلماء على تحريم الزكاة على بني هاشم  $^{(7)}$ ، وإنما اختلفوا في دخول غيرهم في ذلك.

## عدم دخول بني المطلب في مفهوم أهل البيت:

وأما الاستدلال بحديث جبير بن مطعم على دخول بني المطلب في أهل البيت فلا يصح، فغاية ما يدل عليه استحقاقهم للخمس لأجل موالاتهم ونصرتهم لبني هاشم، ولا يلزم من ذلك تحريم الزكاة عليهم.

وقد بيَّن ابن قدامة أنَّ بني المطلب يشملهم قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا الصَّدَقَتُ الْفَلَدُوَّتُ الْفَلَدُوَّتُ الْفَلَدُوَّةِ وَالْمَسَكِكِينِ اللَّهِ الآية [التوبة: ٦٠]، «لكن خرج بنو هاشم لقول النبي ﷺ: ﴿إِن الصَدقة لا تنبغي لآل محمد الله فيجب أن يختص المنع بهم، ولا يصح قياس بني

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۲/ ٤٠٧ ـ ٤٠٨).

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه (ص٤٩).

 <sup>(</sup>٣) أي من جهة النسب. انظر: اقتضاء الصراط المستقيم لابن تيمية (٤٠٨/١). أما أزواجه فكان تحريم الصدقة عليهن بسبب الزواج.

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاري (١٩/ ٣٠). وانظر: اقتضاء الصراط المستقيم (١/ ٣٨٥)، ومنهاج السُّنَّة (٤/ ٥٥٩).

<sup>(</sup>٥) مجموع الفتاوي(١٩/٣٠).

<sup>(</sup>٦) انظر: المغنى (١٠٩/٤)، السيل الجرار للشوكاني (٢/ ٦٧).

<sup>(</sup>٧) أخرجه مسلم ح(١٠٧٢).

المطلب على بني هاشم؛ لأن بني هاشم أقرب إلى النبي ﷺ وأشرف، وهم آل النبي ﷺ وأشرف، وهم آل النبي ﷺ، ومشاركة بني المطلب لهم في خمس الخمس ما استحقوه بمجرد القرابة، بدليل أنَّ بني عبد شمس وبني نوفل<sup>(۱)</sup> يساوونهم في القرابة ولم يُعْطَوْا شيئاً، وإنما شاركوهم بالنصرة أو بهما جميعاً، والنصرة لا تقتضى منع الزكاة»(۲).

وقد أكد ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية فقال: «وبنو المطلب مع مساواتهم لعبد شمس ونوفل في النسب لما أعانوه ونصروه وهم كفار ـ شكر الله ذلك لهم فجعلهم بعد الإسلام مع بني هاشم في سهم ذوي القربي (۲).

## مفهوم أهل البيت يشمل جميع بني هاشم:

وأما قصر أهل البيت على ما ورد في حديث زيد بن أرقم ﷺ وهم: آل علي، وآل عقيل، وآل جعفر، وآل العباس، فهو من قوله، لم يرفعه إلى النبي ﷺ، والأدلة دلت على دخول غيرهم.

ففي حديث الفضل بن العباس وعبد المطلب بن ربيعة بن الحارث لما طلبا من النبي على أن يستعملهما على الصدقة فقال لهما: (إن الصدقة إنما هي أوساخ الناس، وإنها لا تحل لمحمد ولا لآل محمده (٤). ففي هذا الحديث بيان أن آل الحارث كذلك ممن تحرم عليهم الصدقة، وهذا باتفاق العلماء (٥).

وممن يدخل فيهم أيضاً آل أبي لهب ـ على الراجح<sup>(٦)</sup>.

فقد أسلم من أبناء أبي لهب عُتبة (٧) ومعتب (٨) يوم الفتح، وشهِدًا الطائف وحُنيناً (٩).

 <sup>(</sup>١) هاشم والمطلب وعبد شمس ونوفل كلهم إخوة وهم أبناء عبد مناف، فهم في درجة واحدة من النسب.

<sup>(</sup>٢) المغني (٤/ ١١١ ـ ١١٢).

<sup>(</sup>٣) الصارم المسلول على شاتم الرسول 遊 لابن تيمية (٢/ ٣١٥). وانظر: منهاج السُّنَّة (٤/ ٥٩٤).

<sup>(</sup>٤) تقدم تخريجه (ص٤٩).

<sup>(</sup>٥) انظر: منهاج السُّنَّة (٤/ ٥٩٤).

<sup>(</sup>٦) انظر: نيل الأوطار (٣/ ٢٩٧).

 <sup>(</sup>٧) هو: عتبة بن أبي لهب بن عبد المطلب بن هاشم القرشي، ابن عم النبي 震، شهد حنيناً مع النبي 震。
 وكان فيمن ثبت، أسلم يوم فتح مكة. انظر: الإصابة (٤/ ٤٤٠)، الطبقات الكبرى (٥/ ٥٥٥).

<sup>(</sup>٨) هو: معتب بن أبي لهب بن عبد المطلب بن هاشم، ابن عم النبي 義، شهد حنيناً مع النبي 畿، و النبي 越، شهد حنيناً مع النبي 越، و كان ممن ثبت، وأصيبت عينه يومنذ. انظر: الإصابة (٦/ ١٧٥)، الطبقات الكبرى (٥/ ٤٥٥).

<sup>(</sup>٩) انظر: منهاج السُّنَّة (٧/ ٣٠٥). وقال بدل معتب: مغبث، وانظر: نيل الأوطار (٣/ ٢٩٧).

وأما استدلال الحنفية بحديث: الا قرابة بيني وبين أبي لهب، فإنه آثر على المنا الأفجرين () على إخراج آل أبي لهب من مفهوم آل محمد على الخراج آل أبي لهب من مفهوم آل محمد على فلا يصح، فهذا حديث لا يُعرف، قال الطاهر بن عاشور (): «رواه الحنفية في كتاب الزكاة، ولا يعرف لهذا الحديث سند، وبُعْد، فلا دلالة فيه؛ لأن ذلك خاص بأبي لهب فلا يشمل أبناءه في الإسلام ()).

والحق أنهم داخلون في ذلك؛ لأنهم من سلالة بني هاشم (١) ولا يوجد دليل على إخراجهم.

### دخول أزواجه ﷺ في مفهوم أهل البيت:

وأما أزواجه ﷺ فقد دلّت الأدلة التي أوردتها في القول الثاني على أنهن من أهل البيت بلا أدنى شك<sup>(ه)</sup>.

وكذلك حديث خالد بن سعيد لما بعث إلى عائشة في الله ببقرة من الصدقة فردًّتها، وقالت: "إنا آل محمد الله لا تحل لنا الصدقة الله الوضوح والدلالة.

<sup>(</sup>١) انظر: حاشية ابن عابدين (٣/ ٢٩٩). ونقدم (ص٥١) بأنه حديث لا يعرف.

<sup>(</sup>۲) هو: محمد الطاهر بن محمد بن محمد الطاهر بن عاشور، ولد سنة ١٢٩٦هـ، صاحب التحرير والتنوير، له تصانيف عديدة منها: مقاصد الشريعة الإسلامية، كشف المغطى من المعاني والألفاظ الواقعة في الموطأ، توني سنة ١٣٩٣هـ. انظر: كتاب شيخ الجامع الأعظم محمد الطاهر بن عاشور حياته وآثاره، د. بلقاسم الغائي (ص٣٥، ٣٧، ٦٨ ـ ٢٩).

أما المترجم له في الأعلام فهو محمد الطاهر بن محمد الشاذلي بن عاشور، وهو جد هذا المفسر. انظر: الأعلام (١٧٣/١).

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير (١١/٦).

 <sup>(</sup>٤) انظر: الإنصاف (٣/ ٢٣٠)، شرح منتهى الإرادات، منصور البهوتي (٢٣/١)، إكمال المعلم (٢٦٣/١).

<sup>(</sup>٥) انظر: (ص٥٦ - ٥٤).

<sup>(</sup>٦) تقدم تخریجه (ص٤٦).

<sup>(</sup>٧) تقدم تخریجه (ص٤٧).

وفي رواية أخرى: «فقلنا: مَن أهل بيته؟ نساؤه؟ قال: لا، وأيم الله إن المرأة تكون مع الرجل العصر من الدهر، ثم يطلقها، فترجع إلى أبيها وقومها، أهل بيته أصله، وعصبته الذين حُرموا الصدقة بعده"(١).

فقد رجَّح ابن كثير الرواية الأولى فقال: «هكذا وقع في هذه الرواية، والأولى أوْلى والأخذ بها أحرى (٢٠). ثم أجاب عن الثانية بقوله: «وهذه الثانية تحتمل أنه أراد تفسير الأهل المذكورين في الحديث الذي رواه، إنما أراد بهم الله الذين حُرموا الصدقة، أو أنه ليس المراد بالأهل الأزواج فقط، بل هم مع الله، وهذا الاحتمال أرجح جمعاً بينها وبين الرواية التي قبلها (٣٠).

والذي يظهر ـ والعلم عند الله تعالى ـ أنه لا تعارض بين الروايتين، حيث إن زيداً يرى أن نساء النبي ﷺ لسن من أهل بيته ـ الذين هم عصبته ـ وهم الذين تحرم عليهم الصدقة فقط عنده، ولكنهن من أهل بيت الزوجية.

وهذا كما يقول ابن الجوزي: "الآل: اسم لكل من رجع إلى معتمد فيما رجع فيه إليه، فتارة يكون بالنسب، (٤)، فآله على بالنسب رجع فيه إليه، وآله على بالسبب زوجاته وهو سبب المصاهرة.

ولا شك أن هذا تفريق صحيح، ولكن يبقى أن نقول: لعل زيداً لم يطلع على النصوص الدالة على دخول أزواج النبي ﷺ في تحريم الصدقة.

ومهما يكن من أمرٍ، فهذا رأيه، وقد دلت الأدلة على خلافه<sup>(ه)</sup> ـ كما أسلفنا.

وأما إن قيل: «لو كانت الصدقة حراماً عليهن؛ لحرمت على مواليهن، كما أنها لما حرمت على بني هاشم؛ حرمت على مواليهم، وقد ثبت في الصحيح أن بريرة (٦) تُصُدِّق عليها بلحم فأكلته، ولم يحرِّمه النبي ﷺ، وهي مولاة

<sup>(</sup>۱) - أخرجه مسلم ح(۲٤٠٨).

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر (۱/ ۲۱۱).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) نزهة الأعين (ص١٢١ ــ ١٢٢).

<sup>(</sup>٥) انظر: منهاج السُنّة (٧/ ٧٥ ـ ٧٨).

 <sup>(</sup>٦) هي: بريرة مولاة عائشة، قيل: كانت مولاة لقوم من الأنصار، وقيل: لآل عتبة بن أبي
إسرائيل، وقيل: لبني هلال، وقد اشترتها عائشة وأعتقتها. انظر: الإصابة (٧/٥٣٥)،
الطبقات الكبرى (٨/٢٥٦).

لعائشة ﷺ أن تحريم المستقلة ال

وروى مسلم بسنده عن عائشة في قالت: كانت في بريرة ثلاث قضيات. كان الناس يتصدقون عليها وتُهدي لنا، فذكرت ذلك للنبي في فقال: «هو عليها صدقة، ولكم هدية فكلوه»(٣). والحديث له روايات عدة في الصحيحين وغيرهما، وقد استدل به على عدم تحريم الصدقة على أزواجه في لقول عائشة في بعض الروايات: «وأنت لا تأكل الصدقة»(٤).

قال عياض(٥): ﴿ولم يقل لها النبي ﷺ: وأنت لا تأكليها...، (١٦).

وقال النووي: "إن الصدقة لا تحرم على قريش غير بني هاشم وبني المطلب؛ لأن عائشة قرشية وقبلت ذلك اللحم من بريرة على أن له حكم الصدقة، وأنها حلال لها دون النبي رضي ولم ينكر عليها النبي الشي هذا الاعتقاد»(٧).

<sup>(</sup>١) جلاء الأفهام (ص٢٣٢ ـ ٣٣٣).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (ص٣٣٣).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم ح(١٠٧٥) ومطول ح(١٥٠٤) وهو عند البخاري مع الفتح (١٧٠٩)
 -(٥٤٣٠).

 <sup>(</sup>٤) أخرجه مالك في الموطأ (٢/ ٥٦٢) ح(١١٧٠)، والبخاري من طريقه مع الفتح (١٩٧٩)
 ح(٥٠٩٧).

<sup>(</sup>٥) هو: عياض بن موسى بن عياض، أبو الغضل اليحصبي، الأندلسي، المالكي، إمام وقته في الحديث وعلومه، والنحو، وكلام العرب، وأيامهم وأنسابهم، ولد سنة ٤٧٦هـ، له تصانيف نفيسة منها: الشفا بتعريف حقوق المصطفى في أن وترتيب المدارك وتقريب المسالك في معرفة أعلام مذهب الإمام مالك، وشرح مسلم، وغيرها، توفي سنة عدد. انظر: وفيات الأعيان (٣/ ٤٨٣ ـ ٤٨٥)، السير (٢١٠/ ٢١٢ ـ ٢١٥)، الأعلام (٩٩/٥).

<sup>(</sup>٦) إكمال المعلم (٥/ ١١٣). وانظر: المقهم (٣/ ١٣٠).

<sup>(</sup>٧) شرح صحيح مسلم للنووي (١١/١٠).

وفي أكثر الروايات قال النبي ﷺ: "هو لها صدقة، ولنا هدية، والذي يظهر من الرواية المتقدمة أن عائشة ﷺ سألت النبي ﷺ عن هذا الأمر وذكرت أن بريرة تهدي لهم، فأجابها النبي ﷺ بأنه لبريرة صدقة ولكم هدية فكلوه.

وأما ما ورد في بعض الروايات من قبول عائشة 織 للحم من بريرة، وقولها للنبي ﷺ: قوأنت لا تأكل الصدقة».

فمرادها أنَّ النبي ﷺ تحرم عليه الصّدَقة مطلقاً، وهو من دلائل نبوته، بخلاف غيره مِمَّن يتبعه فيجوز لهم صدقة التطوع، وما أهدي لها كان من صدقة التطوع. ولذلك قالت له ما قالت، وقد ذكر ابن عبد البر أن الصدقة التي أهديت لبريرة كانت من صدقات التطوع عند أكثر أهل العلم (١) وبهذا يزول الإشكال.

وقال ابن عبد البر: «أما تحريم الصدقة المفترضة عليه وعلى أهله فأشهر عند أهل العلم من أن يحتاج فيها إلى إكثار»(٢).

وقال ابن حجر في فوائد الحديث: "وفيه تحريم الصدقة على النبي ﷺ مطلقاً، وجواز التطوع منها على ما يلحق به في تحريم صدقة الفرض كأزواجه ومواليه، وأن موالي أزواج النبي ﷺ لا تحرم عليهن الصدقة ـ وإن حرمت على الأزواج!(٢).

«وأن لِمَن أُهدِي لأهله شيء أن يشرك نفسه معهم في الإخبار عن ذلك؛ لقوله: «وهو لنا هدية» (٤٠٠).

إذاً فأزواجه ﷺ تحرم عليهن الصدقة، فهن من آله ﷺ.

وهذا القول هو اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية، ومن ذلك قوله في تفسير (آل محمد) في قوله ﷺ: «اللَّهُمُّ صل على محمد وعلى آل محمد».

قال: «فإن جميع بني هاشم داخلون في هذا، كالعباس وولده (٥)،

<sup>(</sup>۱) انظر: التمهيد (۳/ ۸۸ ـ ۸۹).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٣/ ٨٩).

<sup>(</sup>٣) نتح الباري (٩/ ٣٢٤).

<sup>(</sup>٤) فتتع الباري (٣٤٤/٩)، مع أنه يضعف القول بتحريم الزكاة على أزراجه 鑫. انظر: فتح الباري (٣٢٤/٦)، روح المعاني (١٧/١١).

<sup>(</sup>٥) أكبرهم الفضل، وبه كان يكنى. انظر: الإصابة (٥/ ٣٧٥)، وقد بلغوا أكثر من عشرة أبناء. قال ابن حجر: قال أبو عمر: لكل ولد العباس صحبة أو رؤية، وكان [أكبرهم] =

والحارث بن عبد المطلب<sup>(۱)</sup> وولده، وكبنات النبي ﷺ: زوجتي عثمان: رقية وأم كلثوم، وبنته فاطمة، وكذلك أزواجه، كما في الصحيحين عنه قوله: «اللَّهُمَّ صل على محمد وعلى أزواجه وذريته»<sup>(۱)</sup>، بل يدخل فيه سائر أهل بيته إلى يوم القيامة، ويدخل فيه إخوة على كجعفر وعقيل»<sup>(۱)</sup>. ورجحه ابن القيم كَالْمُهُ<sup>(1)</sup>.

وأما حصر أهل البيت في الأزواج والذرية فقط<sup>(ه)</sup> دون غيرهم ـ فتعارضه نصوص صحيحة.

يقول ابن القيم: «وأما تنصيصه على الأزواج والذرية، فلا يدل على اختصاص الآل بهم، بل هو حجة على عدم الاختصاص بهم؛ لما روى أبو داود من حديث نعيم المجمر عن أبي هريرة ولله في الصلاة على النبي الله اللهم صل على محمد النبي وأزواجه أمهات المؤمنين وذريته وأهل بيته كما صليت على آل إبراهيم (1)، فجمع بين الأزواج والذرية والأهل، وإنما نص عليهم بتعيينهم ليبين أنهم حقيقون بالدخول في الآل، وأنهم ليسوا بخارجين منه، بل هم أحق من دخل فيه. وهذا كنظائره من عطف الخاص على العام وعكسه، تنبيها على شرفه وتخصيصاً له بالذكر من بين النوع؛ لأنه مِن أحق أفراد النوع بالدخول فيه (٧).

الفضل ثم عبد الله ثم قدم الإصابة (٣/ ٤٥٦) وفي الأصل: «أكثرهم» ولعل الصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>۱) الحارث بن عبد المطلب بن هاشم لم يدرك الاسلام. وأولاده كثيرون، أكبرهم نوفل بن الحارث، وكان أسنّ مَن أسلم من بني هاشم، ويكنى بأبي الحارث. ومن أبناء الحارث أبو سفيان، واسمه المغيرة وهو أخو النبي على من الرضاعة. انظر: الإصابة (١٩٦/٦، ١٩٧).

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه (ص۵۲).

<sup>(</sup>٣) منهاج السُّنَّة (٧/ ٢٣٩ ـ ٢٤٠). وانظر: (٣١٨/٧).

<sup>(</sup>٤) انظر: جلاء الأفهام (ص٣٣١ ـ ٣٣٢).

<sup>(</sup>٥) وهو القول الثاني المتقدم.

<sup>(</sup>٦) أخرجه أبو داود في سننه مع عون المعبود (٣/ ١٩٠ ـ ١٩١ ح ٩٧٨)، ضعَفه الألباني ح (٢٠٧)، ويفي بالغرض ما رواه أحمد في مسنده بسنده مرفوعاً: «اللَّهُمَّ صل على محمد وعلى أهل بيته وعلى أزواجه وذريته كما صليت على آل إبراهيم إنك حميد مجيد، وبارك على محمد وعلى أهل بيته وعلى أزواجه وذريته كما باركت على آل إبراهيم إنك حميد مجيده (٥/ ٣٧٤)، ونسبه الألباني إلى أحمد والطحاوي بسند صحيح، صفة صلاة النبي ﷺ (ص ١٣٠٠)، وصححه شعب الأرنؤوط في تعليقه على المسند ح (٢٣١٧٧).

<sup>(</sup>٧) جلاء الأفهام (ص٣٣٨).

ثم إن النصوص المتقدمة صريحة في دخول غيرهم كما تقدم.

وأما حديث: «اللَّهُمَّ اجعل رزق آل محمد قوتاً»(١) فيدخل فيه أزواجه ﷺ، لكن لا يدل على إخراج غيرهم من مفهوم الآل. وأما آية التطهير فهي نص في دخولهن، لكن دخل غيرهم بنصوص من السُّنَّة، فلا تعارض بين النصوص والحمد لله.

وأما تخصيص أهل البيت بالأزواج فقط<sup>(۲)</sup> فجوابه كما قال ابن كثير: "فإن كان المراد أنهن كن سبب النزول دون غيرهن فصحيح، وإن أريد أنهن المراد فقط دون غيرهن ففيه نظر؛ فإنه قد وردت أحاديث تدل على أن المراد أعم من ذلك»<sup>(۲)</sup>. وقد تقدم أكثرها.

ثم إن هذا القول منسوب لابن عباس في وقد جاء عنه أنه قال: «كان رسول الله في عبداً مأموراً، ما اختصنا دون الناس بشيء إلا بثلاثة: أمرنا أن نسبغ الوضوء (١٠)، وأن لا نأكل الصدقة، وأن لا نُنزِيَ حماراً على فرس (٥٠)، (١٠).

وفيه دليل على أنه من أهل البيت؛ إذ إن تحريم الصدقة إنما هو على آل محمد ﷺ، ومن هنا نفهم أن المنقول عن ابن عباس هنا إنما هو في بيان سبب النزول كما فسَّره ابن كثير والله أعلم.

وأما حصر أهل البيت بأصحاب الكساء فقط<sup>(٧)</sup>، والاستدلال بآية التطهير، وهـي قـولـه تـعـالـى: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ ٱلرِّخْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطُهِّرُكُهُ

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه (ص٥٢).

<sup>(</sup>٢) وهو القول الثالث المتقدم.

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير (٦/٤٠٧).

<sup>(</sup>٤) يعني: وجوباً، وإلا فإسباغ الوضوء مستحب للكل. انظر: تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي للمباركفوري (ت١٣٥٣هـ) (٥/ ٣٥٤).

 <sup>(</sup>٥) وهذا أيضاً خاص ببني هاشم وذلك لقلة الخيل فيهم، فأحب أن تكثر. انظر: شرح معاني
 الأثار للطحاوي (٣/ ٢٧٥) ح(٤٩٥٣)، عون المعبود (٣/ ١٨).

<sup>(</sup>٦) أخرجه الترمذي في سننه (١٧٨/٤) ح(١٧٠١)، وقال: «هذا حديث حسن صحيح»، وصححه الألباني ح(١٣٩١).

وأخرجه أبو داود في سننه (١/ ٢٧٤) ح(٨٠٨) وصححه الألباني ح(٧٢٤).

وأخرجه أحمد في المسند (١/ ٢٢٥) قال الأرنؤوط: إسناده صحيح ح(١٩٧٧).

<sup>(</sup>٧) وهو القول الرابع المتقدم.

تَطْهِيرًا الأحزاب: ٣٣] وأن المراد بهم النبي الله وفاطمة وعلى والحسن والحسين فقط، فلا يصح؛ فإن هذه الآية كما يقول ابن كثير: «نص في دخول أزواج النبي الله في أهل البيت هاهنا؛ لأنهن سبب نزول هذه الآية، وسبب النزول داخل فيه قولاً واحداً، إما وحده على قول، أو مع غيره على الصحيم (١٠).

وقال ابن عطية: «هذه الآية تقضي أن الزوجات من أهل البيت؛ لأن الآية فيهن والمخاطبة لهن<sup>١٢٥</sup>.

وقال أبو السعود<sup>(٣)</sup>: «وهذه كما ترى آية بينة وحجة نيرة على كون نساء النبي شخ من أهل بيته، قاضية ببطلان رأي الشيعة في تخصيصهم أهل البيت بفاطمة وعلى وابنيهما ـ رضوان الله عليهم. . . ه (١).

﴿ فَإِنْ قَرِينَهُ السَّيَاقَ صَرِيحَهُ فِي دَخُولُهِنَ ؟ لأَنَّ اللهُ تَعَالَى قَالَ : ﴿ قُلُ لِأَنْكَيْكَ إِن كُنْتُنَ تُرِيدُ اللهُ لِيُدْهِبَ عَنكُمُ اللهِ تَكُنُ تُونِيكُ اللهُ لَيُدُهِبَ عَنكُمُ الرَّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ ﴾ ثم قال بعده: ﴿ وَالذَّكُرُنَ مَا يُشْلَى فِي بُيُوتِكُنَّ ﴾ الآية.

وقد أجمع علماء الأصول على أن صورة سبب النزول قطعية الدخول، فلا يصح إخراجها بمخصص، وروي عن مالك أنها ظنية الدخول وإليه أشار في مراقى السعود بقوله:

واجزم بإدخال ذوات السبب وارْدِ عن الإمام ظنّاً تصب (٥) فالحق أنهن داخلات في الآية ١٠٠٠.

وقال الزمخشري: «وأهل البيت نصب على النداء، أو على المدح، وفي

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير (٦/٤٠٧).

<sup>(</sup>٢) المحرر الوجيز (١٣/ ٧٣).

<sup>(</sup>٣) هو: محمد بن محمد بن مصطفى العمادي المولى أبو السعود الحنفي، ولد سنة ١٩٩٨م، مفسر وشاعر، توفي سنة ١٩٨٦م. انظر: شذرات الذهب (١٠/ ٥٨٤)، الأعلام (٧/ ٥٩).

<sup>(</sup>٤) تفسير أبي السعود (٧/ ١٠٣) ونقله القاسمي في تفسيره المسمى محاسن التأويل، وأقره (١٠٣/ ١٠٣).

<sup>(</sup>٥) انظر: مراقي السعود، محمد الأمين بن أحمد زيدان الجكتي (ص٢٢٧)، سلسلة الفوائد الأصولية لعبد الرحمٰن السديس (ص٢١٤ ـ ٢١٧).

<sup>(</sup>٦) أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن للشنقيطي (٦/ ٧٧٥).

هذا دليل بيِّن أن نساء النبي ﷺ من أهل بيته. . . »(١١).

والقول بدخول أزواج النبي ﷺ في أهل البيت هو اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية، فإن سياق الآيات كما يقول: «يدل على أن أزواج النبي ﷺ من أهل بيته، فإن السياق إنما هو في مخاطبتهن (٢٠).

وقال القرطبي: "ولا اعتبار بقول الكلبي وأشباهه، فإنه توجد له أشياء في هذا التفسير ما لو كان في زمن السلف الصالح لمنعوه من ذلك وحجروا عليه. فالآيات كلها من قوله: ﴿إِنَّ النَّيُّ قُلُ لِأَزْوَجِكَ ﴾ إلى قوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ كَاكَ لَطِيقًا خَيِرًا ﴾ منسوق بعضها على بعض، فكيف صار في الوسط كلاماً منفصلاً لغيرهن! وإنما هذا شيء جرى في الأخبار أن النبي على لما نزلت عليه هذه الآية دعا علياً وفاطمة والحسن والحسين، فعمد النبي على إلى كساء فلفها عليهم ثم ألوى بيده إلى السماء فقال: «اللَّهُمَّ هؤلاء أهل بيتي، اللَّهُمَّ أذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً»(٢).

فهذه دعوة من النبي ﷺ لهم بعد نزول الآية، أَحَبَّ أن يدخلهم في الآية التي خوطب بها الأزواج، فذهب الكلبي ومن وافقه فصيرها لهم خاصة، وهي دعوة لهم خارجة من التنزيل (13).

ويرى الطاهر بن عاشور: «أن النبي ﷺ ألحق أهل الكساء بحكم هذه الآية وجعلهم أهل بيته، كما ألحق المدينة بمكة في حكم الحرمية بقوله: «إن إبراهيم حرَّم مكة وإني أحرم ما بين لابتيها» (٥٠).

وأشار الألباني إلى أن «حديث الكساء وما في معناه غاية ما فيه توسيع دلالة الآية ودخول عَلِيٍّ وأهله فيها<sup>ي(١)</sup>.

وقال الشوكاني: «إن كان هذا الترتيب يدل على الحصر باعتبار المقام أو

<sup>(</sup>۱) الكشاف (۲/۲۳۲).

<sup>(</sup>٢) منهاج السُّنَّة (٤/٣٢). وانظر: جلاء الأفهام (ص٣٣٣).

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه (ص٥٧).

<sup>(</sup>٤) الجامع لأحكام القرآن (١١٩/١٤).

<sup>(</sup>ه) التحرير والتنوير (۱۱/ ۱۵). والحديث أخرجه البخاري، مع الفتح (۱/ ٤٦٩) ح(٣٣٦٧)، ومسلم ح(١٣٦١).

<sup>(</sup>٦) سلسلة الأحاديث الصحيحة (٤/٣٥٩ ـ ٣٦٠).

غيره، فغاية ما فيه إخراج من عداهم بمفهومه. والأحاديث الدالة على أنهم أعم منهم، كما ورد في بني هاشم وفي الزوجات مخصصة بمنطوقها لعموم هذا المفهوم.

واقتصاره على تعيين البعض عند نزول الآية لا ينافي إخباره بعد ذلك بالزيادة؛ لأن الاقتصار ربما كان لمزية للبعض، أو قبل العلم بأن الآل أعم من المعنين، (١٠).

وأما نسبة هذا القول إلى الجمهور فغريب جدّاً من ابن عطية، وما أشار إليه بعض المفسرين من نسبة هذا القول إلى أبي سعيد الخدري فلا يصح<sup>(۲)</sup>، وأما نسبته إلى أنس وعائشة وأم سلمة شي فلم أجد ما يدل على ذلك من كلامهم، بل ورد عن عائشة شي أنها من آل محمد سي كما سبق في أدلة القول الثاني.

إذاً قوله ﷺ: "هؤلاء أهل بيتي" لا يدل على أن أزواجه لَسْنَ من أهل بيته، بل يدل على أن أصحاب الكساء أحق بهذا الوصف من غيرهم. قال ابن تيمية كَالَّهُ: "فلما قال: "هؤلاء أهل بيتي" مع أن سياق القرآن يدل على أن الخطاب مع أزواجه \_ علمنا أن أزواجه وإن كن من أهل بيته \_ كما دل عليه القرآن، فهؤلاء أحق بأن يكونوا أهل بيته" ".

ويعلل ذلك قائلاً: «لأن صلة النسب أقوى من صلة الصهر، والعرب تطلق هذا البيان للاختصاص بالكمال، لا للاختصاص بأصل الحكم»(1).

فالحصر يكون حصراً للكمال كما تقول: عبد الله العالم (٥) ونظير هذا المحديث ما رواه مسلم من حديث أبي سعيد الخدري أنه ﷺ سئل عن المسجد الذي أسس على التقوى فقال: «مسجدي هذا (٦)؛ أي: هو أحق بهذا الوصف من غيره.

<sup>(</sup>١) نيل الأرطار (٢/ ١٦٢).

<sup>(</sup>۲) انظر (ص٥٥ ـ ٥٦).

<sup>(</sup>٣) جامع المسائل (٣/ ٧٤).

 <sup>(</sup>٤) جامع المسائل (٣/ ٧٤).

<sup>(</sup>٥) انظر : قاعدة عظيمة في الفرق بين عبادات أهل الإسلام وعبادات أهل الشرك والنفاق لابن تيمية (ص٦٣).

<sup>(</sup>٦) أخرجه مسلم ح(١٣٩٨).

وكذلك هنا فالقرآن يدل على أن أزواجه من أهل بيته، والحديث يدل على أنَّ أصحاب الكساء أحق بهذا الوصف من غيرهم(٢) رضي الله عنهم أجمعين.

وأما احتجاجهم بأن الضمير في قوله تعالى: ﴿لِيُذْهِبُ عَنَكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطْهِرُكُ تَطْهِيرًا﴾ ضمير الذكور، فلو أراد أزواج النبي ﷺ لكان مؤنثاً كما قال تعالى: ﴿إِن كُنْتُنَ تُرِدْكِ فجوابه من وجهين كما ذكر الشنقيطي:

الأول: أن الآية شاملة لأزواجه ولفاطمة وعلي والحسن والحسين رأي الأول:

«وقد أجمع أهل اللسان العربي على تغليب الذكور على الإناث في الجموع ونحوها»(٢)(٤).

<sup>(</sup>۱) جامع المسائل (۳/ ۷۰). والحديث أخرجه الحاكم في المستدرك (۱/ ۲۹۹) ح(۲۷۲) وصححه على شرط مسلم، ووافقه الذهبي، وأخرجه الطبراني في الكبير (۱۱/ ۱۷) ح(۱۱/ ۱۷). قال الهيثمي: «إستاده حسن إلا أن ابن إسحاق مدلس وقد عنعته مجمع الزوائد (۱۸۸۱) ح(۱۰۵۵).

وأخرجه أبو داود في السنن (٨/١) ح(٤٤) وصححه الألباني ح(٣٤)، وانظر: إرواء الغليل (١/ ٨٤ ـ ٨٥).

 <sup>(</sup>٢) انظر: منهاج السُنّة (٧/ ٧٥).

 <sup>(</sup>٣) أضواء البيان (٦/ ٥٧٨). وانظر: الجامع لأحكام القرآن (١١٩/١٤)، زاد المسير (٦/
 ٣٨١ \_ ٣٨١).

 <sup>(</sup>٤) وقال الرازي: اوخاطب بخطاب المذكرين بقوله: ﴿لِيُدْهِبُ عَنْكُمُ ٱلرِّبِحْنَ﴾ ليدخل فيه نساء أهل بيته ورجالهم، تفسير الفخر الرازي (١٣/ ٢١٠).

رقال ابن عاشور: ﴿وإنما جيء بالضميرين بصيغة جمع المذكر على طريقة التغليب لاعتبار النبي ﷺ في هذا الخطاب؛ لأنه رب كل بيت من بيوتهن، وهو حاضر هذا الخطاب إذ هو مبلّغه. وفي هذا التغليب إيماء إلى أن هذا التطهير لهن لأجل مقام النبي ﷺ لتكون قريناته مشابهات له في الزكاء والكمال. . . التحرير والتنوير (١٤/١١).

الوجه الثاني: «أن من أساليب اللغة العربية التي نزل بها القرآن أن زوجة الرجل يطلق عليها اسم الأهل، وباعتبار لفظ الأهل تخاطب مخاطبة الجمع المدكر، ومنه قوله تعالى في موسى: ﴿فَقَالَ لِأَهْلِهِ ٱمْكُنُوا ﴾ وقوله: ﴿مَنَائِيكُم ﴾ والمخاطب امرأته كما قاله غير واحد.

ونظيره من كلام العرب قول الشاعر:

فإن شنت حرَّمتُ النساءَ سواكم وإن شنتِ لم أطعم نُقاخاً ولا بَرْداً

وبما ذكرنا تعلم أن قول من قال: إن نساء النبي على السن داخلات في الآية، يَرُدُ عليه صريح سياق القرآن، وأن من قال: إن فاطمة وعليّاً والحسن والحسين ليسوا داخلين فيها ترد عليه الأحاديث المشار إليها»(١).

وقال الشوكاني: «فمن جعل الآية خاصة بأحد الفريقين فقد أعمل بعض ما يجب إعماله، وأهمل ما لا يجوز إهماله»(٢).

وأما مَن ذهب إلى أن أهل البيت هم أمته (٣) رفقد أبعد غاية الإبعاد» (٤)؛ فإن الأدلة قد فرقت بين آله ربين أمته.

فاله ﷺ قد حُرِّمت عليهم الصدقة، أما أمّته ففيها مصرفها. فلو كانت أمّته من آله فيلزم تحريم الصدقة عليها، ولا قائل بذلك أبداً.

ومما يدل على الفرق بين آله ﷺ وأمّته قوله ﷺ: «اللَّهُمَّ اجعل رزق آل محمد قوتاً»(٥): «وهذا لا يجوز أن يراد به عموم الأمّة قطعاً»(٦).

وكذلك ما ورد من حديث عائشة ﷺ أن رسول الله ﷺ أَمَرَ بكبش أقرن يطأ في سواد، ويبرك في سواد، وينظر في سواد (٧٠)... إلخ.

 <sup>(</sup>١) أضواء البيان (٦/ ٥٧٨ ـ ٥٧٩). ونسب ابن منظور البيت إلى العرجيّ. والنقاخ قيل: هو الماء العذب. والبرد: هو الريق، وقيل: هو النوم. انظر: لسان العرب (٣/ ٨٢).

<sup>(</sup>٢) فتح القدير (٤/ ٣٢٢).

<sup>(</sup>٣) وهو القول الخامس المتقدم.

<sup>(</sup>٤) جلاء الأفهام (ص٣٣٩).

<sup>(</sup>٥) تقدم تخریجه (ص٥٢).

<sup>(</sup>٦) جلاء الأفهام (ص٣٣٧).

 <sup>(</sup>٧) المعنى: «أن قوائمه، وبطنه، وما حول عينيه أسود»، قاله النووي في شرحه على مسلم
 (١٢٠/١٢).

إلى أن قالت: وأخذ الكبش فأضجعه ثم ذبحه (١) ثم قال: «باسم الله، اللهُمُ تقبل من محمد وآل محمد ومن أمّة محمد» ثم ضحى به (٢).

ففرَّق ﷺ بين (آل محمد ﷺ) وبين (أمة محمد ﷺ) فقد عطف بينهما، وحقيقة العطف المغايرة، فأمّته ﷺ أعمُّ من آله (٣).

ومما يدل على التفريق أيضاً حديث الثقلين، فقد حث النبي على التمسك بهما وفيه: «تركت فيكم ما إن أخذتم به لن تضلوا: كتاب الله، وعترتي أهل بيتي (١٠).

فلو كان الآل هم أمّته ﷺ لكان المأمورُ بالتمسك، والأمْرُ المتمسك به شيئاً واحداً وهذا باطل (٥٠).

وأما ما روي عن جابر بن عبد الله ﴿ أَنه قال: «آل محمد ﷺ أمّته...» فلا يصح (٦٠).

وأما استدلالهم بأن الآل هم الأتباع فيقال: «لا ريب أن الأتباع يطلق عليهم لفظ: (الآل) وفي بعض المواضع بقرينة، ولا يلزم من ذلك أنه حيث وقع لفظ (الآل) يراد الأتباع»(٧)؛ لما تقدم من النصوص السابقة التي تقتضي المغايرة بين المفهومين.

وأما حديث واثلة بن الأسقع هذه وقول الرسول هذه الوأنت من أهلي» (^). فقد أجيب عنه بأن واثلة هذه جُعِل في حكم الأهل تشبيها بمن

<sup>(</sup>۱) قال القاري: «أي: أراد ذبحه مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح للملا علي القاري (۲) مال النووي: «هذا الكلام فيه تقديم وتأخير، وتقديره: فأضجعه وأخذ في ذبحه قائلاً: بسم الله. . . ا (۱۲/۲۳) شرح مسلم. ويؤيده قوله في آخره: ثم ضحى به .

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم ح(۱۹۹۷).

<sup>(</sup>٣) انظر: جلاء الأفهام (ص٣٢٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي في سننه (٩/ ٦٢١) ح(٣٧٨٦). قال: «حسن غريب». وصححه الألباني ح(٢٩٧٨)، السلسلة الصحيحة ح(١٧٦١). رقد تقدم حديث مسلم في الوصية بأهل البيت (ص٤٧).

<sup>(</sup>٥) انظر: نيل الأوطار (٢/ ١٦٣). وانظر أوجهاً أخرى في جلاء الأفهام (ص٣٣٩).

<sup>(</sup>٦) تقدم تخریجه (ص٥٨).

<sup>(</sup>٧) جلاء الأفهام (ص٣٤٣).

<sup>(</sup>٨) تقدم تخريجه (ص٥٩).

يستحق هذا الاسم لا تحقيقاً (١).

وأما الاستدلال بحديث: اسلمان منا أهل البيت (٢٠). فلا يصح لضعفه، والله أعلم.

وبذلك ظهر ضعف هذا القول.

وأما من قال بأن أهل البيت هم الأنقباء من أمّنه على أهرد عليه بعض ما أورد على القول القائل بأنهم أمّنه على القول القائل بأنهم أمّنه على القول القائل بأنهم أمّنه الله المرادة المرادة

وأما استدلالهم بحديث أنس في بأن آل محمد: «كل تقي من أمة محمد» (1) فضعيف لا تقوم به حجة. بل حكم عليه شيخ الإسلام ابن تيمية بأنه حديث موضوع (٥).

وبيَّن شيخ الإسلام أن الأتقياء من أمّته ﷺ هم أولياؤه وليسوا من آله (٢٠)؛ حيث قال: «وأما الأتقياء من أمّته فهم أولياؤه كما ثبت في الصحيح أنه قال: «إن آل بني فلان ليسوا لي بأولياء، وإنما وليّي الله ورسوله وصالح المؤمنين (٧٠). فبيَّن أن أولياء، صالح المؤمنين، وكذلك في حديث آخر: «إن أوليائي المتقون حيث كانوا وأين كانواه (٨)» (٩).

وأما احتجاجهم بقوله تعالى لنوح: ﴿إِنَّهُۥ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكُ ۚ إِنَّهُۥ عَمَلُ غَيْرُ مَلِلْحٍ﴾ [هرد: ٤٦].

فأجاب عنه الشافعي بجواب جيّد كما يقول ابن القيم: «وهو أن المراد أنه

<sup>(</sup>١) انظر: السنن الكبرى للبيهقي (٢/١٥٢)، جلاء الأفهام (ص٣٣٧).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه وذِكْر مَنْ ضغفه (ص٦٠).

<sup>(</sup>٣) وهو القول السادس المتقدم.

<sup>(</sup>٤) تقدم تخريجه وهذا لفظ تتمام في فوائده، وتقدم ذِكر أهل العلم الذين ضعفوه (ص٦١).

 <sup>(</sup>٥) انظر: منهاج السُّنَّة (٧/ ٧٥) ونسبه إلى الخلال وتمّام في الفوائد، مجموع الفتاوى (٢٢/ ٢٤).
 ٢٤٤)، الفتاوى الكبرى (٢/ ١٩٠).

<sup>(</sup>٦) وآله المؤمنون هم من أوليائه كعلي والحسن والحسين رهي وغيرهم.

<sup>(</sup>٧) أخرجه مسلم ح(٣٦٦). انظر: منهاج السُّنَّة (٧٨/٧).

<sup>(</sup>٨) المعجم الكبير للطبراني (١٦١/١٨) ح(٣٥٤) بلفظ: «يا بني هاشم، إن أوليائي منكم المتقون، يا بني هاشم اتقوا النار...» وضعفه محققه.

<sup>(</sup>٩) منهاج السُّنَّة (٧٦/٧).

ليس من أهلك الذين أمرناك بحملهم ووعدناك بنجاتهم؛ لأن الله سبحانه قال له قسبل ذلك: ﴿ أَمِّلَ فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجَيْنِ أَثْنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ الْقَوْلُ﴾ [قسبل ذلك: ﴿ أَمِّلَ فِيهَا مِن أَهْلُهُ الذين ضمن له نجاتهمه (١٠).

قال ابن القيم: "ويدل على صحة هذا أن سياق الآية يدل على أن المؤمنين به قسم غير أهله الذين هم أهله؛ لأنه قال سبحانه: ﴿ أَمِّلَ فِيهَا مِن كُلِّ زُوّبَهُيْنِ أَثْنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ الْقَوْلُ وَمَنْ ءَامَنَ ﴾ فمن آمن معطوف على المفعول بالحمل، وهم الأهل والاثنان من كل زوجين (٢٠).

وبهذا يظهر أن الراجح هو القول القائل بأن آل محمد ﷺ هم الذين حُرِّمت عليهم الصدقة، وهم بنو هاشم وأزواجه ﷺ، وهو اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية ـ رحمه الله تعالى \_^7).

<sup>(</sup>۱) جلاء الأفهام (ص٣٣٦). وانظر: السنن الكبرى للبيهقي (٢/ ١٥٢)، المجموع شرح المهذب (٣/ ٤٦٦). المهذب (٤١٠ لـ ٤٦٥).

<sup>(</sup>٢) جلاء الأفهام (ص٣٣٧).

<sup>(</sup>٣) انظر: منهاج السُّنَّة (٧/ ٧٥)، الإنصاف (٢/ ٧٥)، الفروع (١/ ٣٨٩).

# الفصل الثاني

# فضائل أهل البيت رضي المنابع

وفيه تمهيد ومبحثان:

تمهيد: نضل الصحابة هـ.

المبحث الأول: فضائل أهل البيت في الكتاب والسُّنَّة.

المبحث الثاني: فضائل أهل البيت الخاصة.

# تمهيد فضل الصحابة ﴿

إن الصحابة (١) ولله عليهم في مواضع من كتابه، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ عُمَّنَدُ مُوْ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيهُ مَ مُواضع من كتابه، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ عُمَّنَدُ رَسُولُ اللهِ وَاللهِ مَا اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُمْ فِي التَّورَانَةُ وَمَنْلُعُمْ فِي الْمُحِيلِ كَرَمَعُ اللهُ اللهُ

وقــــال ﷺ: ﴿وَالسَّنِهُونَ الْأَوْلُونَ مِنَ الْمُهَنِجِرِنَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضِ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَلَعَـٰذَ لَهُمْ جَنَّنَتِ تَجَـّـــــِى تَحْتَهَـــا الْأَنْهَـٰـرُ خَنابِينَ فِيهَا أَبَدًا ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﷺ [التوبة: ١٠٠]، وغيرها من الآيات.

<sup>(</sup>١) قال ابن حجر حول تعريف الصحابي: قواصع ما وقفت عليه من ذلك أن الصحابي من لقي النبيَّ ﷺ مؤمناً به ومات على الإسلام، الإصابة (١٠/١ ـ ١٢).

وقال ابن تيمية: ﴿والأصحاب جمع صاحب، والصاحب اسم فاعل من صحبه يصحبه، وذلك يقع على قليل الصحبة وكثيرها، الصادم المسلول (١٠٧٦/٣).

وذُكر عن الإمام أحمد أنه قال: •كل من صحب النبي ﷺ ـ سنة أو شهراً أو يوماً، أو رآه مؤمناً به فهو من أصحابه، له من الصحبة بقدر ذلك (٣/ ١٠٧٧). وانظر: فتح الباري (٧/ ٥ ـ ٦).

<sup>(</sup>٢) يدخل في أهل البيت النبئ ﷺ، فهو أفضلهم ﷺ. انظر: منهاج السُّنَّة (٧/ ٣٤١)، مجموع الفتاوى (٢٧/ ٤٧٢)، ومرادنا هنا من تقدم ذكرهم في التعريف.

وقد دلت السُّنَّة أيضاً على فضلهم وخَيْرِيَّتهِم، فعن عبد الله بن مسعود فلله عن النبي عَلِيُّةِ قال: هخير الناس قَرْنِي، ثم الذين يَلُونهم، ثم الذين يلونهم، ثم يجىء أقوام تَسْبِقُ شهادةُ أحدهم يمينَه ويمينُه شهادتَه، (۱).

وعن أبي سعيد الخدري ﷺ: «لا تسبوا أصحابي، فلو أن أحدَكم أنفَقَ مثلَ أُحُدِ ذهباً ما بلغ مُدَّ أحدهم ولا نَصِيفَه (٢).

وبيَّن شيخ الإسلام ابن تيمية أن النبي ﷺ قال ذلك لخالد بن الوليد ﷺ ونحوه مِمَّن أسلم بعد الحديبية بالنسبة إلى السابقين الأولين<sup>(٢)</sup>.

والأحاديث في فضلهم ﴿ كَثِيرَة مشهورة (١).

بل قد عدهم شيخ الإسلام خير الخلق بعد الأنبياء ﷺ فقال: "ومن نظر في سيرة القوم بعلم وبصيرة، وما منَّ الله عليهم به من الفضائل ـ عَلِمَ يقيناً أنهم خير الخلق بعد الأنبياء، لا كان ولا يكون مثلهم، وأنهم الصفوة من قرون هذه الأمة التي هي خير الأمم وأكرمها على الله" (٥).

وقال كِثَلَثُهُ: «ومعلوم أن أفضل الأولياء بعد الأنبياء هم السابقون الأولون من المهاجرين والأنصاره(١٠).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه مع الفتح (٣٠٦/٥) ح(٢٦٥٢)، ومسلم ح(٢٥٣٣).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في صحيحه مع الفتح (٧/ ٢٥) ح(٣٦٧٣)، ومسلم من حديث أبي هريرة ح(٣١٥٠) وهو وهم، وقد نبه عليه الإمام النووي في شرحه، وأن الصواب أنه من حديث أبي سعيد كما عند البخاري، وانظر: شرح صحيح مسلم للنووي (٢١/ ٢٧)، تعليق ابن حجر في فتح الباري (٧/ ٤٣ ـ ٤٤)، ظلال السُّنَّة للألباني مع السُّنَّة لابن أبي عاصم (٢/ ٢٨) ح(٩٨٨).

 <sup>(</sup>٣) انظر: مجموع الفتاوى (٤٦٤/٤)، الصارم المسلول (٣/ ١٠٧٧ ـ ١٠٧٨). وما ذكره قد ورد في مسلم ح(٢٥٤١). وانظر سبب الخلاف في: أسد الغابة في معرفة الصحابة لابن الأثير الجزري (٣٠-٣٣هـ) (١٠٧/١)، وانظر: شرح صحيح مسلم للنووي (٢/١٦).

<sup>(</sup>٤) انظر: كتاب فضائل الصحابة للإمام أحمد بن حنبل، كتاب فضائل الصحابة من صحيح البخاري مع الفتح (٧/٥ \_ ١٣٦)، كتاب مناقب الأنصار منه أيضاً (٧/١٣ \_ ٣٢٥)، كتاب الفضائل في صحيح مسلم مع النووي (١٥/ ٤٣٧ \_ ٥٨٩، ١٦/٥ \_ ٧٩) وغيرها الكثير.

<sup>(</sup>٥) مجموع الفتاوى (٣/ ١٥٦). الواسطية مع شرح الهراس (ص٢٥٠)

<sup>(</sup>٦) مجموع الفتاوى (١٠/ ٣٠٥). وانظر: (٦٨/ ٦٨٨)، رسالة الفرقان بين أولياء الرحمٰن وأولياء الشيطان لابن تيمية (ص١٨٧ ـ ١٩٠)، مجموع الفتاوى (١١/ ٢٢١).

وقال في العقيدة الواسطية - التي ذكر فيها ما أجمع عليه أهل السُّنَّة والجماعة -: "ويَقْبَلُونَ ما جاء به الكتاب والسُّنَّة والإجماع من فضائلهم ومراتبهم"(١).

وبيَّن أنهم ﷺ على مراتب في الفضل، فالسابقون الأولون من المهاجرين والأنصار أفضل من سائر الصحابة (٢٠).

وأفضل السابقين الأولين: أبو بكر ثم عمر ثم عثمان ثم علي رضي الله عنهم أجمعين (٣)(٤).

وهذا الذي ذكره هو من أصول أهل السُّنَّة والجماعة التي تميزوا بها عن الرافضة ومن نحا نحوها، الذين لا يقرُّون بفضلهم بل يطعنون فيهم، قاتلهم الله.

يقول الإمام أحمد بن حنبل تَكَلَّنُهُ في بيان فضلهم: "فأدناهم صحبة هو أفضل من القرن الذين لم يروه، ولو لقوا الله بجميع الأعمال، كان هؤلاء الذين صحبوا النبي على ورأوه وسمعوا منه، ومن رآه بعيته وآمن به ولو ساعة أفضل بصحبته من التابعين ولو عملوا كل أعمال الخيرة (٥٠).

ومثله قال علي بن المدينى  $^{(7)}$  \_ رحمهما الله تعالى  $^{(4)}$ .

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى (٣/ ١٥٢)، الواسطية مع شرح الهراس (ص٢٣٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: مجموع الفتارى (١١/ ٢٢٢) الفرقان بين أولياء الرحمٰن وأولياء الشيطان لابن ثيمية (ص.١٨٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق (١١/٥٦).

<sup>(</sup>٤) للاطّلاع على ترتيب الصحابة في الفضل. انظر: شرح أصول اعتقاد أهل السُّنَة والجماعة للّالكائي (١٩٥١ - ١٦٧)، مباحث المفاضلة في العقيدة د.محمد الشنقيطي (ص٢٦٦ ـ ٢٦٧)، عقيدة أهل السُّنَة والجماعة في الصحابة الكرام، د.ناصر الشبخ (١١٨/١ ـ ٢٢٧) وغيرها.

<sup>(</sup>٥) شرح أصول اعتقاد أهل السُّنَّة والجماعة (١/ ١٦٠)، ضمن اعتقاد أحمد بن حنبل (ص١٥٦ \_ ١٦٤)، وهو في طبقات الحنابلة لابن أبي يعلى(١/ ٢٤٣ \_ ٢٤٤).

<sup>(</sup>٦) هو: علي بن عبد الله بن جعفر بن نجيع السعدي، أبو الحسن بن المديني، ولد سنة ١٦١هـ، صاحب التصانيف الواسعة والمعرفة الباهرة، روى عنه الإمام أحمد وهو من أقرانه، قال البخاري: ما استصغرت نفسي عند أحد إلا عند علي بن المديني، توفي سنة ٢٣٤هـ. انظر: تهذيب الكمال (٢١/٥ ـ ٧)، تاريخ بغداد للخطيب البغدادي (١١/٤٥٨) ٢٧٣)، العبر (٢٩/١).

<sup>(</sup>٧) انظر: شرح أصول اعتقاد أهل السُّنَّة والجماعة (١/ ١٦٧) ضمن عقيدته التي ساقها اللَّالكائي.

وقال شيخ الإسلام: «قال غير واحد من الأئمة: إن كل من صحب النبي في أفضل ممن لم يصحبه مطلقاً، وعينوا ذلك في مثل معاوية وعمر بن عبد العزيز، مع أنهم معترفون بأن سيرة عمر بن عبد العزيز أعدل من سيرة معاوية، قالوا: لكن ما حصل لهم بالصحبة من الدرجة أمر لا يساويه ما يحصل لغيرهم بعلمه النارية المركز المحلدة المركز المركز المركز المحلدة المحلدة المحلدة المركز المحلدة المركز المحلدة المركز المحلدة المركز المحلدة المحل

إلا أن الشيخ أماط اللثام عن حقيقة القول القائل بأن "سيرة عمر بن عبد العزيز أعدل من سيرة معاوية" في موضع آخر قائلاً: "فلم يكن من ملوك المسلمين ملك خير من معاوية، ولا كان الناس في زمان ملك من الملوك خيراً منهم في زمن معاوية، إذا نُسبت أيامه إلى أيام من بعده، وأما إذا نُسبت إلى أيام أبي بكر وعمر ظهر التفاضل"(٢).

ثم ساق الآثار في ظهور الخير والعدل في زمن معاوية.

ومن ذلك:

عن قتادة قال: لو أصبحتم في مثل عمل معاوية لقال أكثركم: هذا المهدي. وعن مجاهد قال: لو أدركتم معاوية لقلتم: هذا المهدي.

وروى الأثرم<sup>(۱)</sup>: حدثنا محمد بن حواش حدثنا أبو هريرة المُكْتِب<sup>(1)</sup> قال: كنا عند الأعمش، فذكروا عمر بن عبد العزيز وعدله، فقال الأعمش: فكيف لو أدركتم معاوية؟ قالوا: في حلمه؟ قال: لا والله بل في عدله<sup>(٥)</sup>.

وعن أبي إسحاق السبيعي (٦) قال: لو أدركتموه أو أدركتم أيامه ـ يعني:

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱/۵۲۷).

<sup>(</sup>٢) منهاج السُّنَّة (٦/ ٢٣٢).

 <sup>(</sup>٣) هو: أحمد بن محمد بن هانئ، أبو بكر الإسكافي الأثرم، مصنف السنن، وتلميذ الإمام أحمد، فقيه حافظ، توفي سنة ٢٦١هـ. انظر: تهذيب الكمال (٢١/١٤)، السير (٢١/ ٢٦٣ ـ ٢٦٥)، الأعلام (٢٠٥/١).

<sup>(</sup>٤) كذا ضبطت في المؤتلف والمختلف للدارقطني (١/٤٧٩).

 <sup>(</sup>٥) مسائل أحمد للأثرم (ق٧٠/٢) نقلاً عن الشرح والإبانة على أصول السُّنَة والديانة لابن
 بطة وتعرف باسم (الإبانة الصغرى) (ص٢٧٣) من نقل المحقق في الحاشية، وأخرجه
 الخلال في السُّنَة من طريقه (٢/ ٤٣٧) رقم ٦٦٧.

<sup>(</sup>٦) هو: عمرو بن عبد الله الهمداني أبو إسحاق السبيعي، شيخ الكوفة وعالمها، وثَّقه أحمد =

معاوية ـ لقلتم كان المهدي<sup>(١)</sup>.

وذكر أخبارا أخرى في ذلك ثم قال: «وفضائل معاوية في حُسن السيرة والعدل والإحسان كثيرة» (٢).

وعليه فإن ظهور عدل عمر بن عبد العزيز كان لمجيئه بعد بعض بني أمية وقد تغيرت الأحوال، وأما عدل معاوية وإحسانه كان بعد عدل وإحسان الخلفاء الأربعة فلذلك قيل ما تقدم.

والقول بتفضيل آحاد الصحابة على كل من جاء بعدهم هو قول أكثر أهل العلم \_ كما ذكر شيخ الإسلام، ومنهم ابن المبارك، وأحمد بن حنبل، وقد انتصر الشيخ لهذا القول بالأدلة الكثيرة (٣).

ولا شك أن هذا الفضل الثابت لأصحاب رسول الله على الله الله الله الله على الميته من الصحابة الكرام كعلى والحسن والحسين وحمزة والعباس وأولاده وغيرهم رضى الله عنهم أجمعين.

ومع هذا الفضل العظيم فقد جاءت نصوص خاصة في آل بيت النبي ﷺ عامة، وهو ما سنتحدث عنه في المبحث التالي \_ بإذن الله تعالى \_.

ويحيى بن معين، وقال الذهبي: "وهو ثقة حجة بلا نزاع"، توفي سنة ١٢٧هـ، قاله
 يحيى بن سعيد، وصححه الذهبي. انظر: السير (٥/ ٣٩٢، ٣٩٤، ٣٩٩)، الطبقات
 الكبرى (٣١٣/١)، وفيات الأعيان، ابن خلكان (٣/ ٤٥٩).

<sup>(</sup>١) انظر: منهاج السُّنَّة (٦/ ٢٣٣).

 <sup>(</sup>۲) المصدر السابق (۲/ ۲۳۵). وانظر: (۱۰۷/٤) حيث رجح عمر بن عبد العزيز في العلم والعدل والسياسة والسلطان بعد الخلفاء الأربعة مطلقاً.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق (٦/ ٢٢٦)، (٤/ ٦٠٠ ـ ٦٠٠).

# المبحث الأول

# فضائل أهل البيت في الكتاب والسُّنَّة

#### وفيه تمهيد ومطلبان:

المطلب الأول: فضائل أهل البيت في الكتاب.

المطلب الثاني: فضائل أهل البيت في السُّنَّة.

\* \* \*

#### تمهيد

ذكرنا آنفاً فضل الصحابة في عموماً، وذلك الفضل يشمل من كان منهم من أهل البيت، كعلي وجعفر وحمزة، وغيرهم في إلا أنه قد جاءت نصوص خاصة في بيان فضل أهل البيت على وجه العموم، وعلى وجه الخصوص.

وقد اعتنى العلماء بجمعها(١١)، وقد ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية كثيراً من فضائلهم العامة والخاصة.

<sup>(</sup>۱) أَلَفت كتب كثيرة في ذلك منها: الذرية الطاهرة النبوية للدولابي (ت ٢٠١٠هـ)، استجلاب ارتقاء الغرف بحب أقرباء الرسول ﷺ وذوي الشرف للسخاوي (ت ٩٠٠٢هـ). وانظر مقدمة محققه (١/ ١٨٧ \_ ١٩٠) فقد ذكر قريباً من ثلاثين مصنفاً في ذلك. وانظر: معجم ما أَلَف عن الصحابة وأمهات المؤمنين وآل البيت، لمحمد الشيباني.

وليس غرضنا استيفاء كل ما ورد في فضلهم، فذاك باب شريف لقي عناية خاصة قديماً وحديثاً، يقول السخاوي: "قد جمع الأثمة في كل من علي والعباس والسبطين تصانيف منتشرة في الناس، وكذا أفردت مناقب الزهراء وغيرها؛ ممن علا شرفاً وفخراًه(٢).

وسوف نذكر في هذا الفصل جملاً من فضائلهم التي يتحقق بها فضلهم وشرفهم مما ذكره شيخ الإسلام ابن تيمية ـ رحمه الله تعالى ـ.

#### المطلب الأول

#### فضائل أهل البيت في الكتاب

وردت آیات في القرآن الكریم تشیر إلى فضل أهل البیت ومكانتهم، فمن ذلك ما یلى:

١ ـ قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا بُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنحَكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُرُ تَطْهِـبِرًا ﴾ [الأحزاب: ٣٣].

ولا شك أن الله \_ تعالى \_ طهرهم من ذلك فضلاً منه ونعمة، يقول شيخ الإسلام ابن تيمية كَلَّلُهُ: "ولما بيَّن \_ سبحانه \_ أنه يريد أن يذهب الرجس عن أهل بيته ويطهرهم تطهيراً \_ دعا النبيُّ الله لأقرب أهل بيته وأعظمهم اختصاصاً به وهم: علي وفاطمة الله وسيدا شباب أهل الجنة، جمع الله لهم بين أن قضى لهم بالتطهير، وبين أن قضى لهم بكمال دعاء النبي على فكان في ذلك ما دلنا على أن إذهاب الرجس عنهم وتطهيرهم نعمة من الله ليسبغها عليهم، ورحمة

ومن الكتب الخاصة: كتاب خصائص أمير المؤمنين علي بن أبي طالب للنسائي، وكتاب فضائل علي والحسن والحسين للإمام أحمد، ذكره ابن تبمية في منهاج السُّنَة (٤/ ١٢٥، ١٩٤/)، والمطبوع فضائل الصحابة للإمام أحمد قد ضمنه فضائل أهل البيت، بتحقيق د. وصية الله عباس.

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاري (٤/٦/٤).

<sup>(</sup>٢) استجلاب ارتقاء الغرف (١/ ٢٢٥).

من الله وفضل؛ لم يبلغوها بمجرد حَوْلِهِم وقُوَّتهمه<sup>(١١)</sup>.

وهو يشير إلى حديث مسلم في صحيحه بسنده عن عائشة والله التحسن بن على النبي والله غذاة، وعليه مِرْظٌ مُرَحَّل (٢) من شعر أسود، فجاء الحسن بن علي فأدخله، ثم جاء الحسين فدخل معه، ثم جاءت فاطمة فأدخلها، ثم جاء علي فأدخله شم قال: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّبْضَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرُهُ تَطْهِيرًا اللهُ الله

وبيَّن يَخْلَفُهُ أَن الرجس أأصله القذر ويراد به الشرك كقوله: ﴿فَأَجْتَكِنْبُواْ الرَّجْسَ مِنَ ٱلْأَوْتُدُينِ﴾ [الحج: ٣٠].

ويراد به الخبائث المحرمة كالمطعومات والمشروبات كقوله: ﴿ قُلُ لَا أَجِدُ الْمَعْرَمُا عَلَى طَاعِمِ يَطْمَلُهُ ۚ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْسَةً أَوْ دَمَّا مَسْفُومًا أَوْ لَحْمَ خِنْرِمِ فَإِنْكُ رِجْشَ أَوْ يَسْفُومًا أَوْ لَحْمَ خِنْرِمِ فَإِنْكُ رِجْشَ أَوْ يَسْفُا ﴾ [الانعام: ١٤٥]، وقوله: ﴿ إِنَّمَا لَلْقَنْرُ وَالْمَيْكُ وَالْمَيْكُ وَالْمَالُهُ وَالْمَالُونَ ﴾ [المائدة: ٩٠] وإذهاب ذلك إذهاب كله (١٤٠).

ثم قال: «ونحن نعلم أن الله أذهب عن أولئك السادة الشرك والخبائث، ولفظ الرجس عام يقتضي أن الله يريد أن يذهب جميع الرجس، فإن النبي ﷺ دعا بذلك (٥٠).

ولا شك أن هذه الآية الكريمة وأحاديث الكساء دالة على فضلهم رأي كما أوضحه الشيخ ـ رحمه الله تعالى ـ.

ويقول ابن حجر الهيتمي: «هذه الآية منبع فضائل أهل البيت النبوي الاشتمالها على غرر من مآثرهم، والاعتناء بشأنهم حيث أبتدئت بـ إنما، المفيدة

<sup>(</sup>١) جامع المسائل (٣/ ٧٥ ـ ٧٦).

<sup>(</sup>٢) قال النووي: «المرحل بالحاء هو الموشى المنقوش عليه صور رحال الإبل.. أما المرط فبكسر الميم وهو كساء جمعه مروط؛ شرح صحيح مسلم (٥٦٦/١٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم ح(٢٤٢٤).

 <sup>(</sup>٤) منهاج السُّنَّة (٧/ ٨١)، وانظر: زاد المسير (٦/ ٣٨١).

<sup>(</sup>٥) منهاج السُّنَّة (٧/ ٨١).

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق (٧/ ٨٣).

لحصر إرادته تعالى في أمرهم على إذهاب الرجس الذي هو الإثم أو الشك فيما يجب الإيمان به عنه، وتطهيرهم من سائر الأخلاق والأحوال المذمومة»(١).

وقد نُصب قوله: ﴿ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ ﴾ على سبيل المدح أو النداء كما قاله الزمخشري (٢).

ثم لا يخفى أن هذا الفضل الوارد في الآية ليس خاصاً بأصحاب الكساء في بل ويشمل أزواجه في أيضاً، فهن الأصل في الخطاب \_ رضي الله عنهن \_ كما ورد في الآيات، حتى قال الطاهر بن عاشور: "إن النبي في ألحق أهل الكساء بحكم هذه الآية وجعلهم أهل بيته" (٢).

وقد أفضنا القول في ذلك في الفصل الأول، والله أعلم (٤).

٢ ـ قـولـه تـعـالـى: ﴿ فَمَنَ حَاجَكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْمِـلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ
 أَبْنَاءَكُ وَإَبْنَاءَكُمْ وَإِنْكَاءُكُمْ وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلَ فَنَجْعَلَ لَعَنَتَ اللهِ عَلَ الْكَذِينَ ﴿ وَإِن اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلْمَا عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه

وأخرج مسلم في صحيحه بسنده من حديث سعد بن أبي وقاص في قال: ولما نزلت هذه الآية: ﴿ فَقُلْ تَمَالُواْ نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُرُ ﴾ دعا رسول الله عليه علياً وفاطمة وحَسناً وحُسيناً فقال: «اللَّهُمَّ هؤلاء أهلي»(٥).

وهذه المباهلة كانت لما قدم وفد نجران بعد فتح مكة سنة تسع أو عشر (٦).

وهذه الآية تدل \_ كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «على كمال اتصالهم برسول الله ﷺ، كما دل على ذلك حديث الكساء»(٧).

وقد عَدَّ ابنُ تيمية حديثَ المباهلة من فضائل أهل البيت رهي (٨٠)؛ إلا أنه لا

الصواعق المحرقة (٢/ ٤٢٥ ـ ٤٢٦).

<sup>(</sup>۲) انظر: الكشاف (۳/ ۲۳۲).

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير (١١/١١).

<sup>(</sup>٤) انظر: (ص٧٧ ـ ٧٨).

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم ح(٢٤٠٤).

<sup>(</sup>٦) انظر: منهاج السُّنَّة (٥/ ٤٥، ١٢٦/٧).

<sup>(</sup>٧) المصدر السَّابق(٤/ ٢٨).

<sup>(</sup>۸) انظر: مجموع الفتاوى (۱۸/ ۳٦٥)، منهاج السُّنَّة (٥/ ٤٢).

يدل على تفضيلهم على غيرهم؛ فالنبي ﷺ - كما يقول الشيخ: «لم يُؤمَر أن يدعو أفضل أتباعه؛ لأن المقصود أن يدعو كلُّ واحد منهم أخص الناس به لما في جبلة الإنسان من الخوف عليه وعلى ذوي رَحِمه الأقربين إليه، ولهذا خصهم في حديث الكساء»(١).

وقد ذكر هذه الفضيلة لعلي رَفِي عَلَيْهِ كثير من أهل السُّنَّة (٢).

وقال الزمخشري: «وفيه (۲) دليل لا شيء أقوى منه على فضل أصحاب الكساءه (٤).

ودلت الآية ـ كما يقول ابن حجر الهيتمي ـ على: «أن أولاد فاطمة وذريتهم يسمون أبناءه، وينسبون إليه نسبة صحيحة» (٥٠).

#### المطلب الثاني

#### فضائل أهل البيت في السُّنَّة

وأما الأحاديث الواردة في فضلهم عموماً فكثيرة، قال شيخ الإسلام: «واعلم أن الأحاديث في فضل قريش، ثم في فضل بني هاشم فيها كثرة»(1).

وقد ذكر تَثَمَلُتُهُ طَائفة منها، ومن ذلك:

<sup>(</sup>١) منهاج السُّنَّة (٥/٥٥ \_ ٤٦).

 <sup>(</sup>۲) انظر: شرح العقيدة الطحاوية لابن أبي العز الحنفي (۲/ ۷۲۱)، معارج القبول (۳/ ۱۱۸۵)
 - (۱۱۸٦).

<sup>(</sup>٣) يعني حديث سعد ﷺ السابق.

<sup>(</sup>٤) الكشاف (١٩٣/١)، فقد اعتبره الزمخشري دليلاً على فضلهم، ولا شك في ذلك، لكن قوله: •لا شيء أقوى منه، فلعله يريد تفضيلهم على الشيخين أبي بكر وعمر وعَلَى عثمان عشمان عشمان عثمان المعتزلة فيها تشبع كما لا يخفى، فلا يُسلم له ذلك.

 <sup>(</sup>٥) الصواعق المحرقة (٢/ ٤٥٣). وانظر: الجامع لأحكام القرآن (٤/٤/٤)، جلاء الأفهام
 (ص ٣٨٢ ـ ٣٨٨)، فتح القدير (٢٣٣/١).

<sup>(</sup>٦) اقتضاء الصراط المستقيم (١/ ٣٨٥).

<sup>(</sup>٧) أخرجه مسلم ح(٢٢٧٦).

وبيَّن شيخ الإسلام أن تفضيل جنس العرب على غيرهم من الأجناس هو قول أهل السُّنَّة والجماعة، وأن أفضل العرب قريش، وأفضل قريش بنو هاشم؛ حيث قال تَكْلَفُهُ: "إن الذي عليه أهل السُّنَّة والجماعة اعتقاد أن جنس العرب أفضل من جنس العجم، عبرانيهم وسريانيهم، روميهم وفرسيهم، وغيرهم، وأن قريشاً أفضل العرب، وأن بني هاشم أفضل قريش، وأن رسول الله ﷺ أفضل بني هاشم، فهو أفضل الخلق نفساً، وأفضلهم نسباً (١٠).

ونبَّه كَلَّلَهُ إلى أنه «ليس فضل العرب، ثم قريش، ثم بني هاشم ـ لمجرد كون النبي عَلَيْهُ منهم. وإن كان هذا من الفضل، بل هم في أنفسهم أفضل، وبذلك ثبت لرسول الله على أنه أفضل نفساً، ونسباً وإلا لزم الدورة(٢).

وقد نسب هذا القول إلى عامة أهل العلم<sup>(٣)</sup>، وقال كَثَلَثُهُ: "وهذا مذهب أهل السُّنَّة والجماعة الذين يقولون: بنو هاشم أفضل قريش، وقريش أفضل العرب، والعرب أفضل بنى آدم.

وهذا المنقول عن أثمة السُّنَّة كما ذكره حرب الكرماني<sup>(١)</sup> عمن لقيهم مثل أحمد وإسحاق وسعيد بن منصور<sup>(٥)</sup> وعبد الله بن الزبير الحميدي<sup>(١)</sup> وغيرهم<sup>(٧)</sup>. ولا شك أن حديث واثلة عَلَيْهِ المتقدم ظاهر في ذلك، فإن الاصطفاء هو

<sup>(</sup>١) اقتضاء الصراط المستقيم (١/ ٣٧٤ ـ ٣٧٥).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (١/ ٣٧٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: اقتضاء الصراط المستقيم(١/ ٣٧٦)، وانظر في بيان فضل العرب: جامع الرسائل (١/ ٢٨٧ \_ ٢٩٠).

 <sup>(</sup>٤) هو: حرب بن إسماعيل بن خلف الحنظلي الكرماني أبو محمد، وقيل: أبو عبد الله،
 الفقيه الحافظ صاحب الإمام أحمد، توفي سنة ٢٨٠هـ.
 انظر: طبقات الحنابلة (١٤٣/١ ـ ١٤٥)، تذكرة الحفاظ (٢/٦١٣).

 <sup>(</sup>٥) هو: سعيد بن منصور بن شعبة الخراساني المروزي، قال أحمد: اهو من أهل الفضل والصدق، وقال أبو حاتم: اثقة من المتقنين الأثبات، ممن جمع وصنف، توفي سنة ٢٢٦هـ، وقيل غير ذلك.

انظر: تهذيب الكمال (۱۱/۷۷ - ۸۲)، تهذيب التهذيب (۷۸/٤ - ۷۹).

<sup>(</sup>٦) هو: عبد الله بن الزبير بن عيسى القرشي الأسدي، أبو بكر الحميدي المكي صاحب المسند، قال أحمد: «الحميدي عندنا إمام»، توفي سنة ٢١٩هـ، وقيل بعدها. انظر: تهذيب الكمال (٥١٢/١٤)، تهذيب التهذيب (١٨٩/٥)، السير (٦١٦/١٠).

<sup>(</sup>٧) منهاج الشُّنَّة (٧/٢٤٤).

الاختيار، قال القرطبي: "اصطفى اختار، وصفوة الشيء خياره، ووزنه افتعل، والطاء فيه بدل من التاء لقرب مخرجيهما، ومعنى اختيار الله ـ تعالى ـ لمن شاء من خلقه: تخصيصه إياه بصفات كمال نوعه، وجعله إياه أصلاً لذلك النوع، وإكرامه له على ما سبق في علمه، ونافذِ حكمه، من غير وجوب عليه، ولا إجبار بل على ما قال: ﴿وَرَبُّكَ يَعَنَّقُ مَا يَثَكَآهُ وَيَحْتَكَاذُ ﴾ [القصص: ٦٨]»(١).

ومع أن حديث واثلة نص في الباب، ودليل واضح لأولي الألباب \_ إلا أن الشيخ ساق أدلة أخرى على هذا القول، ومن ذلك:

٢ - ما رواه الترمذي بسنده عن العباس بن عبد المطلب على قال: قلت يا رسول الله، إن قريشاً جلسوا فتذاكروا أحسابهم بينهم، فجعلوا مَنْلَك كمثل نخلة في كَبوة (٢) من الأرض، فقال النبي على: «إن الله خلق الخلق فجعلني من خير فرقهم، ثم خير القبائل، فجعلني من خير قبيلة، ثم خير البيوت فجعلني من خير بيوتهم، فأنا خيرهم نفساً وخيرهم بيتاً (٣).

٣ - وعن المطلب بن أبي وداعة (١) قال: جاء العباس إلى رسول الله على فكأنه سمع شيئاً، فقام النبي على المنبر فقال: «من أنا؟» قالوا: أنت رسول الله عليك السلام، قال: «أنا محمد بن عبد الله بن عبد المطلب، إن الله خلق المخلق فجعلني في خيرهم فرقة، ثم جعلهم فرقتين فجعلني في خيرهم فرقة، ثم جعلهم بيوتاً فجعلني في خيرهم بيتاً، وخيرهم نفساً» (٥).

<sup>(</sup>١) المفهم (٦/ ٤٦ \_ ٤٧).

<sup>(</sup>٢) قال الأزهري: «الكُبَةُ الكُنَاسة، من الأسماء الناقصة، أصلها: كُبُوة، بضم الكاف، مثل القُلَة، أصلها: قُلُوة... وكأن المحدَّث لم يضبطه فجعله كُبُوّةً تهذيب اللغة (٣٩٩/١٠). وذكر الزبيدي أنها تطلق على المزبلة. انظر: تاج العروس (٣٩/ ٧٤)، الفائق في غريب الحديث للزمخشري (٣/ ٢٤٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في سننه (٥/٥٥) ح(٣٦٠٧)، وقال: «هذا حديث حسن»، وضعّفه الألباني ح(٧٣٧)، وفي ضعيف الجامع ح(١٦٠٥)، وصححه في تحقيقه على مشكاة المصابيح (٣/٤٠٤) ح(٥٧٥٧) قال: «حديث صحيح وحسنه الترمذي».

 <sup>(</sup>٤) هو: المطلب بن أبي وداعة الحارث بن صبيرة بن سعيد بن سعد بن سهم القرشي
 السهمي، له ولأبيه صحبة وهو من مسلمة الفتح. انظر: الطبقات الكبرى (٥٣/٥٥)،
 الإصابة (٦/ ١٣١)، تهذيب الكمال (٨٦/٢٨).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الترمذي في سننه (٥/٥٤٥) ح(٣٦٠٨)، وقال: اهذا حديث حسن، وضعفه ...

قال الشيخ: "فالحديث صريح بتفضيل العرب على غيرهم" (١)، ويؤيده أيضاً ما ورد عن سلمان ﷺ أنه قال: "يا معشر العرب ـ لتفضيل رسول الله إياكم لا ننكح نساءكم ولا نَوُّمُكم في الصلاة" (٢).

وبيَّن الشيخ أن هذا التفضيل هو تفضيل جملة على جملة، «لا يستلزم أن يكون كل فرد أفضل من كل فرد، فإن في غير العرب خلقاً كثيراً خيراً من أكثر العرب، وفي غير قريش من المهاجرين والأنصار من هو خير من أكثر قريش، وفي غير بني هاشم من قريش وغير قريش من هو خير من أكثر بني هاشم» (٣).

وقال النووي: «قد عُلِمَ أن العرب خير من غيرهم في الجملة، وأما الأفراد فيدخل بها الخصوص»<sup>(٤)</sup>.

وذهب بعض الناس إلى نفي التفضيل، يقول شيخ الإسلام: «وذهبت فرقة من الناس إلى أن لا فضل لجنس العرب على جنس العجم، وهؤلاء يسمون الشعوبية لانتصارهم للشعوب التي هي مغايرة للقبائل كما قيل: القبائل للعرب، والشعوب للعجم. ومن الناس من قد يفضل بعض أنواع العجم على العرب» (٥).

ونسب القول بعدم التفضيل لطائفة من أهل الكلام، وذكر أنه قول القاضي أبي بكر بن الطيب، وهو مذهب الشعوبية (١٦).

وبيَّن تَكَلَّلُهُ خطورة هذا المذهب، وقد اعتبره من أقوال أهل البدع(٧).

الألباني ح(٧٣٩)، والسلسلة الضعيفة ح(٣٠٧٣)، وصححه في صحيح الجامع ح(١٤٧٢)، وأخرجه أحمد في المسند (٢١٠/١)، وقال أحمد شاكر: (إسناده صحيحا المسند بتعليقه (٣/ ٢٢٣) ح(١٧٨٨)، وقال الأرنؤوط: ٥-حسن لغيره (ح ١٧٨٨)، وأخرجه الحاكم في المستدرك (٣/ ٢٧٥) ح(٥٠٧٧)، وسكت عليه هو والذهبي.

<sup>(</sup>١) اقتضاء الصراط المستقيم (١/ ٣٨١).

 <sup>(</sup>۲) المعجم الكبير للطبرائي (٦/٠٦) ح(٦١٥٨) قال الهيشمي: (ورجال الكبير ثقات.) مجمم الزوائد (٤/٥٠٥) ح(٧٤٤٨).

قال أبن تيمية: ﴿إسناده جيد، جامع المسائل (٢٨٨/١). وانظر: اقتضاء الصراط المستقيم (١/٣٩٧)، وقال الألباني: ﴿يبدو أن له أصلاً عن سلمان، إرواء الغليل (٦/ ٢٨١).

<sup>(</sup>۳) مجموع الفتاوی (۲۹/۱۹ ـ ۳۰).

 <sup>(</sup>٤) شرح صحيح مسلم للنووي (١٦/ ٨٠). وانظر: فتح الباري (٢٨/٩).

<sup>(</sup>٥) اقتضاء الصراط المستقيم (١/٣٧٧).

<sup>(</sup>٦) انظر: منهاج السُّنَّة (٤/ ٢٠٠)، (٧/ ٢٤٣ ـ ٢٤٣).

<sup>(</sup>٧) انظر: منهاج السُّنَّة (٢٠٠/٤). وانظر: اقتضاء الصراط المستقيم (١/٣٧٧).

ولا شك في صحة ما ذهب إليه شيخ الإسلام من تفضيل جنس العرب على غيرهم من الأجناس، وهو مقتضى الأدلة، وهو قول أهل السُّنَّة والجماعة ـ كما أشرنا.

وقد نسب القول بالتفضيل إلى جمهور العلماء (١١)، وإليك بعض أقوال أهل السُنَّة في ذلك:

قال الإمام أحمد بن حنبل: «ونعرف للعرب حقَّها، وفضلها، وسابقتها، ونحبهم لحديث النبي ﷺ، فإن حبهم إيمان، وبغضهم نفاق<sup>(٢)</sup>، ولا نقول بقول الشعوبية، وأراذل الموالي الذين لا يحبون العرب، ولا يقرون لها فضلً، فإن لهم بدعة ونفاقاً وخلافاً» (٢٠).

وقال البيهقي: «والأحاديث في فضل العرب، ثم فضل قريش كثيرة،... والذي هبّ إليه بعض الناس في تفضيل العجم على العرب خلاف ما مضى عليه صدر هذه الأمة»(٤).

وقال القرطبي: «والشعوبية فرقة لا تفضل العرب على العجم» (٥٠). ونصوص العلماء في تفضيل العرب كثيرة (7).

 <sup>(</sup>۱) انظر: مجموع الفتاوى (۲۹/۱۹)، وفي اقتضاء الصراط المستقيم نسبه إلى عامة أهل العلم (۲/۵/۱).

<sup>(</sup>۲) أخرجه الحاكم في المستدرك (٩٧/٤) ح(١٩٩٨)، وقال: «حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه»، وقال الذهبي: «الهيثم بن حماد متروك»، وضعفه الألباني في ضعيف الجامع ح(٣٦٨٣)، وانظر حديث: دأحب العرب من قلبك» (٣٦٨/٤) ح(٧٩٤٧) صححه الحاكم ووافقه الذهبي، وضعفه الألباني في ضعيف الجامع ح(١٧٥) والسلسلة الضعيفة ح(١٨٣٨).

<sup>(</sup>٣) العقيدة للإمام أحمد بن حنبل للخلال (ص٨١) من رواية الإصطخري ذكرها المحقق. وانظر: اقتضاء الصراط المستقيم(٣٧٦/١)، حادي الأرواح لابن القيم (ص٣٥٣)، من رواية حرب الكرماني صاحب الإمام أحمد.

<sup>(2)</sup> شعب الإيمان (٢/٢٣٢).

<sup>(</sup>٥) الجامع لأحكام القرآن (١٦/٢٢٤).

 <sup>(</sup>٦) انظر: تفسير البغوي (٧/ ٢١٥)، فتح القدير (١/ ٤٤٠)، فيض القدير (٢/ ٢١٠)، ١٩٩٤،
 ٥١٥) لسان العرب (١/ ٥٠٠).

وقد أُلَّفت كتب كثيرة في فضل العرب منها:

١ ـ فضل العرب على العجم لأبي الفضل ابن أبي طاهر (٢٨٠هـ).

ولا يفوتني أن أشير إلى ما قاله أحد الباحثين المعاصرين منتقداً تفضيل جنس العرب على جنس العجم، واعتبر هذه المسألة نظرية خاصة لابن تيمية؛ حيث قال: «لابن تيمية نظرية خاصة في جنس العرب يدافع عنها بشدة، وهي أن الجنس العربي أفضل الأجناس مطلقاً، وأن أفضل العرب قريش، وأفضل قريش بنو هاشم، وقد بنى نظريته هذه على بعض الأحاديث (1)، وذكر أن ابن تيمية اعتمد في هذه المسألة على أحاديث ضعيفة، وأنه فقد منهجيته العلمية في تحقيق هذه المسألة إلى آخر ما ذكر (1).

ولعل الباحث فاته أن حديث واثلة بن الأسقع في صحيح مسلم (٣)، وفيه اصطفاء كنانة من ولد إسماعيل... إلخ، وهو واضح الدلالة، وقد استدل به جمهور أهل العلم.

ولو تكرم الباحث بمراجعة كتب أهل السُّنَّة لعَلِم أن هذا القول ليس من نظريات ابن تيمية؛ بل هو مقتضى الأحاديث الصحيحة والمختلف في صحتها، وهو قول أثمة أهل السُّنَّة، وقد نقلنا كلام حرب الكرماني عن الإمام أحمد وغيره.

وما حاول عرضه لتأييد قوله من أن النصوص تخالف ذلك مستدلاً بقوله تعالى: ﴿إِنَّ أَكُرُمُكُمْ عِندَ اللَّهِ أَلْقَدَكُمْ الحجرات: ١٣]، فلا ينقض ما تقدم؛ إذ إن الشيخ قرر أن هذا التفضيل تفضيل جملة على جملة، لا أن كل فرد من الجملة أفضل من غيرهم.

بل نص على أن الأفضلية الحقيقية هي ما كانت على الدين والتقوى، قال شيخ الإسلام: «إنما يفضل الإنسان بإيمانه وتقواه لا بآبائه، ولو كانوا من بني

٢ ـ فضل العرب والتنبيه على علومها لابن قنيبة.

٣ ـ مبلغ الأرب في فخر العرب لابن حجر الهيتمي.

٤ ـ أنفع القرب في بيان فضل العرب للعراقي.

٥ ـ مسبوك الذهب في فضل العرب وشرف العلم على شرف الحسب، مرعي الحنبلي
 ٣٣٠).

<sup>(</sup>١) الفكر السياسي عند ابن تيمية، د. بسام عطية إسماعيل فرج (ص١٥٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق (ص١٦٠)،

<sup>(</sup>٣) تقدم تخریجه (ص٩٤).

هاشم أهل بيت النبي ﷺ، فإن الله خلق الجنة لمن أطاعه ـ وإن كان عبداً حبشيّاً، وخلق النار لمن عصاه ـ ولو كان شريفاً قرشيّاً ه (١١).

وقال الباحث: «وقد حاول ابن تيمية أن يستخدم الإرهاب الفكري باتهام من يرفض رأيه بأنه شعوبي مبتدع أو خارج عن منهج السُّنَّة..»(٢). وفاته أن كبار أهل السُّنَّة نَصُّوا على ذلك، وقد تقدمت نصوصهم، وقالوا عن الشعوبية ما قالوا. ولست بصدد تتبع كلامه والرد عليه وإنما هي إشارة وذكري.

ونعود إلى أدلة فضل أهل البيت:

٤ ـ عن كعب بن عجرة ظلى قيل: يا رسول الله، أما السلام عليك فقد عرفناه، فكيف الصلاة عليك، قال: "قولوا: اللَّهُمَّ صل على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على آل إبراهيم إنك حميد مجيد، اللَّهُمَّ بارك على محمد وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد،" ("").

ويعلق شيخ الإسلام ابن تيمية على أحاديث الأمر بالصلاة والسلام على محمد وآله في الصلاة بقوله: "إن الصلاة والسلام على آل محمد وأهل بيته تقتضي أن يكونوا أفضل من سائر أهل البيوت، وهذا مذهب أهل السُنَّة والجماعة الذين يقولون: بنو هاشم أفضل قريش، وقريش أفضل العرب، والعرب أفضل بني آدم، وهذا هو المنقول عن أئمة السُنَّة ـ كما ذكره حرب الكرماني عمن لقيهم مثل أحمد وإسحاق وسعيد بن منصور وعبد الله بن الزبير الحميدي وغيرهم (عليه عن أنه السُنَّة عند الله بن الزبير الحميدي وغيرهم (المنافق).

٥ \_ حديث غَدير خُمٍّ:

أخرج مسلم في صحيحه بسنده من حديث زيد بن أرقم وفيه قال: قام رسول الله على يوماً فينا خطيباً بماء يُدعى خُماً بين مكة والمدينة، فحمد الله واثنى عليه ووعظ وذكر، ثم قال: «أما بعد، ألا أيها الناس، فإنما أنا بشر يوشك أن يأتي رسول ربي فأجيب، وأنا تارك فيكم ثقلين أولهما كتاب الله فيه الهدى والنور فخذوا بكتاب الله، واستمسكوا به فحث على كتاب الله، ورغب فيه ثم

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي (٢٨/ ٤٤٣). وانظر: اقتضاء الصراط المستقيم (١/ ٣٧٠).

<sup>(</sup>٢) الفكر السياسي عند ابن تيمية (ص١٦١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري مع الفتح (٨/ ٣٩٢) ح(٤٧٩٧).

<sup>(</sup>٤) منهاج السُّنَّة (٧/ ٢٤٣ ـ ٢٤٤)، وانظر: مجموع الفتاوي (١٩/١٩).

قال: "وأهل بيتي؛ أذكركم الله في أهل بيتي، فقال له حصين: ومن أهل بيته يا زيد؟ أليس نساؤه من أهل بيته، ولكن أهل بيته من خُرم الصدقة بعده. قال: ومن هم؟ قال: هم آل علي وآل عقيل وآل جعفر وآل عباس، قال: كل هؤلاء حرم الصدقة؟ قال: نعم (۱).

وهذا الحديث فيه وصية النبي ﷺ بأهل بيته كما ذكر ابن تيمية وغيره (٢٠).

قال كَنَّهُ يصف معتقد أهل السُّنَّة والجماعة: «ويحبون أهل بيت رسول الله يَهِ عنه على عنه وسية رسول الله يَهِ عنه قال يوم غدير خُم: «أذكركم الله في أهل بيتي (٢) و(١).

وبيَّن أن مقتضى هذه الوصية أن تذكر الأمة حقوقهم وأن تمتنع من ظلمهم (٥).

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه (ص٤٧).

<sup>(</sup>٢) انظرُ: اقْتَضَاء الصّراط المستقيم (٢/٣٩٣)، مجموع الفتاوي (٤/ ٤٨٧، ٢٨/ ٤٩١).

<sup>(</sup>٣) تقدم تخریجه (ص٤٧).

<sup>(</sup>٤) وهو في مجموع الفتاوى (٣/ ١٥٤)، شرح العقيدة الواسطية (ص٢٤٥ ـ ٢٤٥)،

<sup>(</sup>٥) انظر: منهاج السُّنَّة (٧/ ٣١٨).

# المبحث الثاني

#### فضائل أهل البيت الخاصة

#### وفيه ستة مطالب:

المطلب الأول: فضائل علي بن أبي طالب رضي .

المطلب الثاني: فضائل فاطمة بنت رسول الله ﷺ ورضي الله عنها.

المطلب الثالث: فضائل الحسن والحسين راللها.

المطلب الرابع: فضائل بعض بني هاشم رأي.

المطلب الخامس: فضائل أمهات المؤمنين رضي الله عنهن.

المطلب السادس: بيان حقيقة الفضل المعتبر.

章 章 教

#### المطلب الأول

### فضائل علي بن أبي طالب رها

فضائل أمير المؤمنين علي و المؤمنين على المؤمنين المؤمنين على المؤمنين على المؤمنين على المؤمنين المؤمن

و اكتب أهل السُّنَّة من جميع الطوائف مملوءة بذكر فضائله ومناقبه (٢) كما يقول ابن تبمية .

وقد أشار كَتَلَلْهُ إلى كثير منها خلال كتبه، فمن ذلك:

## ١ .. أنه أول من أسلم من الصبيان الأحرار:

قال كَنْكَفَهُ: «وأول من أسلم من الرجال الأحرار البالغين أبو بكر، ومن الأحرار الصبيان علي، ومن الموالي زيد بن حارثة، ومن النساء خديجة أم المؤمنين، وهذا باتفاق أهل العلم»(٢).

وقال: "فإن أفضل أولياء الله من هذه الأمة أبو بكر وعمر وعثمان وعلي وأمثالهم من السابقين (٤) الأولين (٥).

وقال عنه وعن أبي بكر والله الله المتقين، ومن السابقين الأولين من المتقين، وحزب الله المفلحين، وعباد الله الصالحين، ومن السابقين الأولين من أكابر المقربين الذين يشربون بالتسنيم (١٠).

#### ٢ \_ أنه من أهل بيعة الرضوان:

قال شيخ الإسلام: "وعلي أفضل جمهور الذين بايعوا تحت الشجرة، بل هو أفضل منهم كلهم إلا الثلاثة فليس في أهل السُّنَّة من يقدم عليه أحداً غير الثلاثة (٧٠).

 <sup>(</sup>١) المسائل والأجوبة لابن تيمية (ص٧٧) وقد طبع بعضها ضمن جامع المسائل المجلد السادس.

<sup>(</sup>٢) منهاج الشُّنَّة (٣٩٦/٤).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (٤/ ٤٦٤). وانظر: منهاج السُّنَّة (٧/ ١٩٧).

<sup>(</sup>٤) قال ابن تيمية: الومجموع السابقين ألف وأربعمائة ـ غير مهاجري الحبشة، مجموع الفتاوى (١٩١/١٦). وانظر: منهاج السُّنَّة (٣٩/١).

<sup>(</sup>۵) مجموع الفتارى (۲/۳۲۳).

<sup>(</sup>٦) منهاج السُّنَّة (٤/ ٢٥٤).

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق (٣٩٦/٤).

وقد قال الله - تعالى - عن أهل بيعة الرضوان: ﴿ لَمَدَّ رَيْنَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُكِيمُ فَتَمَّا اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عَنَى اللَّهُ عَنَى اللَّهُ عَنَى اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَأَنْبَهُمْ فَتَمًا فَيْكُمْ مَا فِي قُلُومِهِمْ فَأَرَّلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَنْبَهُمْ فَتَمًا فَيْهِمْ وَأَنْبَهُمْ فَتَمًا فَيْهِمْ وَأَنْبَهُمْ فَتَمًا فَيْهِمْ وَأَنْبَهُمْ فَتَمًا اللَّهُ فَيْكُمْ وَلَائِهُمْ فَلْمَا اللَّهُ فَيْكُمْ وَلَائِهُمْ فَيْكُمْ مَا فِي اللَّهُ فَيْكُمْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَائِهُمْ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَائِهُ اللَّهُ وَلَائِهُمْ فَيْكُمْ مَا فِي اللَّهُ وَلَائِهُمْ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَأَنْبَهُمْ فَيْكُمْ مَا فِي اللَّهُ وَلِهُمْ فَيْكُمْ مَا فِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَأَنْفُهُمْ فَيْكُمْ مَا فِي اللَّهُ فَيْكُومُ وَاللَّهُ وَلَّهُمْ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَأَنْفُوهُمْ مَا فِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ لَهُ اللَّالِي اللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ فَاللَّهُ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ اللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ وَاللّهُ اللَّهُ فَاللَّهُ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ فَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَالِمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عِلَالِهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُو

قال ابن تيمية: "فإن السابقين هم الذين أسلموا قبل الحديبية كالذين بايعوه تحت الشجرة الذين أنزل الله فيهم: ﴿لَقَدَّ رَيْنِ اللَّهُ عَنِ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ مَنَ الشَّجَرَةِ كَا كَانُوا أَكْثُر مِن أَلْفُ وأُربعمائة، وكلهم من أهل الجنة كما ثبت في الصحيح<sup>(1)</sup>.

### ٣ ـ ومن فضائله أنه شهد بدراً(٤):

يقول ابن تيمية: "بل يفضلونه على جمهور أهل بدر، وأهل بيعة الرضوان، وعلى السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار<sup>ه(ه)</sup>.

وبيَّن لَخَلَلْهُ أَن أَهُلُ بَدَر في الجنة كما جاء في الخبر (٦).

#### ٤ ـ تزوجه بفاطمة ﴿ إِنَّهُمَّا:

ومن فضائله تزوجه بفاطمة بنت رسول الله على، يقول الشيخ: «وأما تزويجه فاطمة ففضيلة لعلي، كما أن تزويجه عثمان بابنتيه فضيلة لعثمان أيضاً، ولذلك سمي ذو النورين، وكذلك تزوجه بنت أبي بكر وبنت عمر فضيلة لهما فالخلفاء الأربعة أصهاره على ويها الله ويها الله الما ويها الماره الله الله الماره الله الله الماره الله الله الماره الماره الماره الله الماره الماره الماره الله الماره الله الماره الماره الماره الماره الماره الماره الماره الماره الله الماره الله الماره الما

 <sup>(</sup>١) قال النووي: «قال العلماء: معناه لا يدخلها أحد منهم قطعاً... وإنما قال: إن شاء الله للتبرك، لا للشك». شرح صحيح مسلم له (٢١/١٦).

<sup>.(</sup>٢) أخرجه مسلم ح(٢٤٩٦).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاري (٤/ ٤٥٩). وانظر: منهاج السُّنَّة (٣/ ٥٠١ ـ ٥٠٠).

<sup>(</sup>٤) انظر: مجموع الفتاوي (٧٧/ ٤٧٦ ـ ٤٧٣)، السيرة النبوية ابن هشام (١/ ٧٧٧).

<sup>(</sup>٥) منهاج السُّنَّة (٣٩٦/٤).

<sup>(</sup>٦) انظر: المصدر السابق (٦/ ٢٠٤).

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق (٣٦/٤).

#### ه \_ مشاورة عمر ﴿ اللَّهُ لَهُ :

قال ابن تيمية: «وكان عمر في مسائل الدين والأصول والفروع إنما يتبع ما قضى به رسول الله ﷺ، وكان يشاور عليّاً ﷺ، وغيره من أهل الشورى»(١).

### ٦ \_ أنه من أهل الشورى ﴿ اللهِ عَلَيْهُ :

وذكر من فضائله أنه من أهل الشورى الذين اختارهم عمر بن الخطاب رهم وهم: عثمان بن عفان، وعلي، وطلحة، والزبير، وسعد، وعبد الرحمٰن بن عوف رهم الله الله عمر عليه عنهم: «الذين توفي رسول الله الله وهو عنهم راض» (٢).

# ٧ \_ أنه رابع الخلفاء الراشدين وهم أفضل هذه الأمة:

قال الإمام أحمد بن حنبل: «إن خير الناس بعد رسول الله ﷺ أبو بكر، ثم عمر، ثم عثمان، ثم علي، وإن علياً ﷺ رابعهم في الخلافة والتفضيل<sup>(6)</sup>.

وقال الملطي<sup>(۱)</sup>: "وأفضل الناس بعد رسول الله ﷺ أبو بكر ثم عمر ثم عثمان ثم على "(۱).

ونقل الإجماع على ذلك غير واحد؛ منهم الأشعري(^).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۲۰/۳۱۳).

<sup>(</sup>٢) انظر: منهاج السُّنَّة (٨/٤١٤)، الفتاوي الكبري (٤٤٠/٤).

<sup>(</sup>٣) الحديث أخرجه البخاري في صحيحه مع الفتح (٧ ٧٤) ح(٣٧٠٠).

<sup>(</sup>٤) انظر: مجموع الفتاوي (١١/ ١٢٩، ٦٦٤)، (٢٦/٤٠١)، منهاج السُّنَّة (١٨/٦).

<sup>(</sup>٥) العقيدة للإمام أحمد بن حنبل (ص١٢٣).

 <sup>(</sup>٦) هو: محمد بن أحمد بن عبد الرحمٰن أبو الحسين الملطي العسقلاني، من فقهاء الشافعية، عالم بالقراءات، توفي سنة ٣٧٧هـ. انظر: طبقات الشافعية الكبرى (٣/ ٨٨)، معرفة القراء الكبار (٣٤٣/٢)، الأعلام (٣١١/٥).

<sup>(</sup>٧) التنبيه والرد للملطى (ص١٧).

 <sup>(</sup>٨) انظر: رسالة إلى أهل الثغر لأبي الحسن الأشعري (ص٢٩٩)، مع ملاحظة أن تقديم عثمان على على هو قول جمهور أهل السُنّة \_ وسيأتي بحثه. انظر: فتح الباري (٧/ ٢٠).

#### ٨ ـ ومن فضائله قتاله للخوارج:

قال شيخ الإسلام: "وكان قتاله لهم - أي: الخوارج - من أعظم حسناته وغزواته التي يمدح بها؛ لأن النبي على خض على قتالهم وقال: "لئن أدركتهم لأقتلنهم قتل عادة (١)، وقال: "أينما لقيتموهم فاقتلوهم فإنَّ في قتلهم أجراً عند الله لمن قتلهم يوم القيامة (٢)(٢)، وقد أشار إلى ذلك الآجري، وأنه مما أكرمه الله تعالى به (٤).

### ٩ ـ ومن فضائله أنَّه قُتل شهيداً مظلوماً:

فقال \_ رحمه الله تعالى \_: «أما عثمان وعلي [والحسين] فقتلوا مظلومين شهداء باتفاق أهل السُّنَّة والجماعة، وقد ورد في عثمان وعلي أحاديث صحيحة في أنهم شهداء وأنهم من أهل الجنة» (٦).

وقد وردت أحاديث كثيرة في فضله ﷺ، وقد أوردها شيخ الإسلام ابن نيمية في كتبه ومن ذلك ما يلي:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه مع الفتح (٦/٤٣٣) ح(٣٣٤٤)، ومسلم ح(١٠٦٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه مع الفتح (٦/٧١٥ ح٢٦١١)، ومسلم ح(١٠٦٦).

<sup>(</sup>٣) الاستقامة لابن تيمية (١/ ٢٥٩). وانظر: منهاج السُّنَّة (٦/ ٣٣٢)، مجموع الفتاوي (٢٥/ ٣٠٥).

 <sup>(</sup>٤) انظر: الشريعة للآجري (١/٣٥٣). وانظر: فتح الباري (٩٣/٧)، (١١٦/٦) (٨/ ٢٣٢)،
 مجموع الفتاوی (٣/ ٣٨٧)، (٧/ ٤٨١)، (٣٨/ ٤٩٥).

 <sup>(</sup>٥) في األصل: «الحسن»، والمثبت من النسخة المطبوعة ضمن جامع المسائل (٦/ ٢٥٥).

<sup>(</sup>٦) المسائل والأجوبة (ص٧١). وانظر: مجموع الفتاوي (٣٠٦/٢٥).

<sup>(</sup>٧) أي: «باتوا في اختلاط واختلاف والدوكة بالكاف الاختلاط». فتح الباري (٧/ ٥٤٥).

<sup>(</sup>٨) أي: حتى يسلموا. انظر: المصدر السابق (٧/٥٤٦).

بساحتهم، ثم ادعهم إلى الإسلام وأخبرهم بما يجب عليهم من حق الله فيه، فوالله لأن يهدي الله بك رجلاً واحداً خير لك من أن يكون لك حُمُرُ النَّعَم)(١).

وعند مسلم قال عمر: «ما أحببت الإمارة إلا يومئذ، قال: فتساورتُ لها رجاء أن أُدعى لها» (٢).

وقد عدَّه شيخ الإسلام من مناقب علي بن أبي طالب ﷺ بل من أصح مناقبه كما قال<sup>(٣)</sup>.

وهذا الحديث فيه إثبات محبة الله ورسوله ﷺ لعلي ﷺ ومحبته لله ورسوله ﷺ.

وقال الشيخ: «إن في ذلك شهادة النبي ﷺ لِعَلِيَّ بإيمانه باطناً وظاهراً، وإثباتاً لموالاته لله ورسوله، ووجوب موالاة المؤمنين له، وفي ذلك رد على النواصب الذين يعتقدون كفره أو فسقه \_ كالخوارج المارقين (13).

٢ ـ وعن مصعب بن سعد عن أبيه هي أن رسول الله على خرج إلى تبوك واستخلف عَلِياً فقال: أتخلفني في الصبيان والنساء؟ قال: األا ترضى أن تكون مني بمنزلة هارون من موسى إلا أنه لا نبي بعدي؟ (٦).

وقد عَده ابن تيمية من مناقب علي ﷺ (٧).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه مع الفتح (٧/ ٥٤٤) ح(٤٢١٠) ومسلم ح(٢٤٠٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم ح(٢٤٠٥) من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٣) انظر: منهاج السُّنَّة (٨/٤٢٠)، (٤٢١/٤)، (٥/٤٤)، مجموع الفتاوي (٤١٦/٤).

<sup>(</sup>٤) منهاج السُّنَّة (٤٦/٥).

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق (٧/ ٣٦٦). وهل هذا الوصف من خصائص علي؟ انظر (٧/ ٣٦٧).

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري في صحيحه مع الفتح (٧/ ٧١٦) ح(٤٤١٦)، ومسلم ح(٢٤٠٤).

<sup>(</sup>٧) انظر: منهاج السُّنَّة (٤/ ٣٧١، ٥/ ٤٦٥، ٧/ ٣٢٠).

٣ - وعن علي ﴿ قَالَ: ﴿ وَالذِّي فَلَقَ الْحَبَّةُ (١) وَبَرَأَ النَّسْمَة (٢) إنه لعهد النبي الأمي ﷺ إِلَيَّ أن لا يحبني إلا مؤمن، ولا يبغضني إلا منافق (٣).

لا وعن البراء بن عازب النبي الله قال لي: «أنت مني وأنا منك» ( وقد تقدم حديث الكساء والمباهلة الدالة على فضله \_ رضي الله عنه وأرضاه (0).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: «وأما مناقب عَلِيَّ التي في الصحاح ـ فأصحها قوله يوم خيبر: «الأعطين الراية رجلاً يحب الله ورسوله، ويحبه الله ورسولُه»<sup>(1)</sup>.

وقوله في غزوة تبوك: «ألا ترضى أن تكون مني بمنزلة هارون من موسى إلا أنه لا نبي بعدي؟»(٧).

ومنها دخوله في المباهلة وفي الكساء، ومنها قوله: «أنت مني وأنا منك»... وحديث: «لا يحبني إلا مؤمن، ولا يبغضني إلا منافق» ومنها ما تقدم من حديث الشورى، وإخبار عمر في أن النبي في توفي وهو راض عن عثمان وعلي وطلحة والزبير وسعد وعبد الرحمٰن (٨)، فمجموع ما في الصحيح لعلي نحو عشرة أحاديث (١).

ومع هذا فإن شيخ الإسلام يرى أن هذه كلها مناقب وفضائل، وليست خصائص لعلى ظائم المناها،

<sup>(</sup>١) أي: ﴿ فَشَقَّهَا بِالنِّبَاتِ ٩٠ . شرح صحيح مسلم للنووي (٢ / ٦٤).

 <sup>(</sup>۲) النسمة بفتح النون والسين وهي الإنسان، وقبل: النفس، شرح صحيح مسلم للنووي
 (۲) ١٤/٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم ح(١٣١). وانظر: منهاج السُّنَّة (٤/ ٣٧١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في صحيحه مع الفتح (٥/ ٣٥٧) - (٢٦٩٩).

<sup>(</sup>٥) انظر (ص٩٠، ٩٢).

<sup>(</sup>٦) تقديم تخريجه (ص١٠٨).

<sup>(</sup>V) نقدم تخریجه (ص٩٠١).

<sup>(</sup>٨) تقدم تخريجه: (ص١٠٦).

 <sup>(</sup>٩) منهاج السُنَّة (٨/ ٢٤ ـ ٤٢١).

<sup>(</sup>١٠) انظر: المصدر السابق (٨/ ٤٢٠) (٥/٧، ١٣١)، مجموع الفتارى (٤/٥/٤)، وانظر: كتابنا (موقف شيخ الاسلام ابن تيمية من النواصب).

هذا ما أردنا بيانه من فضائل أمير المؤمنين علي رها من كلام شيخ الإسلام ابن تيمية، وهو موافق لما عليه أهل السُّنّة والجماعة، والله تعالى أعلم.

#### المطلب الثاني

### فضائل فاطمة بنت رسول الله ﷺ ورضي الله عنها

وفضائل فاطمة رفينا معلومة مشهورة، فهي بنت رسول الله يخبى، وكما يقول شيخ الإسلام ـ رحمه الله تعالى ـ فإنها: «كانت أصغر بناته، وعاشت بعده، وأصيبت به، فصار لها من الفضل ما ليس لغيرها (١٠) رفيناً.

ومن فضائلها ما تقدم ذكره في آية التطهير، وحديث الكساء، وحديث المباهلة.

وقال ابن تيمية كَثَلَثُهُ: "وأفضل أهل بيته علي وفاطمة وحسن وحسين الذين أدار عليهم الكساء، وخصهم بالدعاء" (٢).

وذكر البعلي أن الشيخ في موضع آخر فضّل حمزة على الحسن والحسين، وهو قول بعض العلماء<sup>(٣)</sup>.

ووصفها شيخ الإسلام بأنها: «أعز الناس عليه من أهله"(١).

وأنها: «أشرف النساء»<sup>(ه)</sup>.

وأنها: «سيدة نساء العالمين» (٦).

 $^{(4)}$  وسيدة نساء أهل الجنة $^{(4)}$ ، ولها فضائل صحيحة

<sup>(</sup>١) منهاج السُّنَّة (٨/ ٢٣٥).

 <sup>(</sup>۲) الاختيارات الفقهية (ص٥٥)، الفتاوى الكبرى (٣٣٦/٥)، وانظر: جامع المسائل (٣/
 ٧٧)، منهاج الشُّنّة (٧/٧٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: الاختيارات الفقهية (ص٥٥)، الفتاوي الكبرى (٥/٣٣٦).

 <sup>(</sup>٤) منهاج السُّنّة (٤/ ٥٨٧).

<sup>(</sup>٥) اقتضاء الصراط المستقيم (١/ ٢٩٥).

 <sup>(</sup>٦) انظر: جامع المسائل (١٠٦/٣)، الجواب الصحيح (١١٦/٦)، مجموع الفتاوى (٢٨/ ٢٩٩)، منهاج السُنَّة (١٣/٤، ٢٤٦).

<sup>(</sup>٧) انظر: منهاج السُّنَّة (٨/ ٢٤٥).

<sup>(</sup>A) المصدر السابق (٦/٣٣)، وانظر: (٤/٩/٤).

وقال: «أفضل نساء هذه الأمّة: خديجة، وعائشة، وفاطمة»(١٠).

وعن عائشة ﴿ قَالَت: أقبلت فاطمة تمشي كأن مشيتها مشي النبي ﷺ فقال النبي ﷺ: «مرحباً يا ابنتي» ثم أجلسها عن يمينه \_ أو عن شماله \_ ثم أُسَرً إليها حديثاً فبكت، فقلت: إليها حديثاً فبكت، فقلت: ما رأيت كاليوم فرحاً أقرب من حزن.

فسألتها عما قال: فقالت: ما كنت لأفشي سر رسول الله على، حتى قُبِضَ النبي على فسألتها، فقالت: أسر إليَّ: "إنَّ جبريل كان يعارضني القرآن كل سنة مرة، وإنَّه عارضني العام مرتين، ولا أراه إلا حضر أجَلِي، وإنك أوَّلُ أهل بيتي لحاقاً بي"، فَبَكَيْتُ، فقال: "أما ترضين أن تكوني سيدة نساء أهل الجنة أو نساء المؤمنين، فَضَحِكْتُ لذلك(٢).

وعن المِسْوَر بن مَخْرَمَة هَيُّ أن رسول الله ﷺ قال: «فاطمة بَضْعَةٌ مني، فمن أغضبها أغضبني (٢). ولفظ مسلم: «يؤذيني ما آذاها» (١). فرضى الله عنها وأرضاها.

#### المطلب الثالث

## فضائل الحسن والحسين ريثيا

والحسن والحسين في فضائلهما كثيرة.

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: "ولا ريب أن الحسن والحسين ريحانتا النبي عَلَيْ في الدنيا، وقد ثبت أنه عَلَيْ أدخلهما مع أبويهما تحت الكساء، وقال: «اللَّهُمَّ هؤلاء أهل بيتي، فأذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً»، وأنه دعاهما في المباهلة، وفضائلهما كثيرة، وهما من أجلاء سادات المؤمنين (٥٠).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاري (۶/ ۳۹٤).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في صحيحه مع الفتح (۲٦/٦) ح(٣٦٢٣ و٣٦٢٤). ومسلم في صحيحه ح(٢٤٥٠)، وانظر: الجواب الصحيح (١١٦/٦).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري مع الفتح (٧/ ٩٧) ح(٢٧١٤).

<sup>(</sup>٤) مسلم ح(٢٤٤٩)، ولفّظ آخر: ايريبني ما رابها...،، وانظر: منهاج السُّنّة (٤/ ٢٥١،٢٤٢).

<sup>(</sup>٥) منهاج السُّنَّة (٤/ ٤١، ٥٥٦) حديث الكساء تقدم تخريجه (ص٥٧)، وحديث المباهلة (ص٩٢).

و«من الصحابة المشهود لهم بالجنة»(١).

وهو يشير إلى حديث عبد الله بن عمر الله وقد سأله رجل عن المُحرِم - قال شعبة أحسِبُه يقتل الذباب - فقال: أهل العراق يسألون عن الذباب وقد قتلوا ابن ابنة رسول الله على وقال النبي على: (هما ريحانتاي من الدنيا) (٢٠)، والمعنى كما يقول ابن حجر: «أنهما مما أكرمني الله وحباني به؛ لأن الأولاد يشمون ويقبلون فكأنهم من جملة الرياحين (٢٠).

وهذه الفضائل المشار إليها في كلام الشيخ هي من الفضائل المشتركة بينهما وللها المشائل المشاركة المناف اللها:

ما ورد من حديث أبي سعيد الخدري رها قال رسول الله يلي: «الحسن والحسين سيدا شباب أهل الجنة» (٤).

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: "ولما كان الحسن والحسين سيدا شباب أهل الجنة، وكانا قد وُلِدًا بعد الهجرة في عز الإسلام ولم ينلهما من الأذى والبلاء ما نال سلفهما الطيب، فأكرمهما الله بما أكرمهما به من الابتلاء ليرفع درجاتهما، وذلك من كرامتهما عليه لا من هوانهما عنده، كما أكرم حمزة وعليًا وجعفراً وعمر وعثمان وغيرهم بالشهادة»(٥).

وعدَّ الحسين من الشهداء؛ حيث قال: «إن الحسين قتل مظلوماً شهيداً، وإن الذين قتلوه كانوا ظالمين معتدين» (١٠).

وكذلك الحسن فقال: «وأما موته، فقد قيل: إنه مات مسموماً، وهذا

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (١٦٨/٤).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري مع الفتح (٧/ ١١٩ ـ ١٢٠) ح(٣٧٥٣)، وذكره ابن تيمية في منهاج السُنَة
 (۲/ ٥٥٦ ـ ٥٥٦).

<sup>(</sup>٣) نتح الباري (١٠/ ٤٤١).

 <sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي في سننه (٦١٤/٥) ح(٣٧٦٨)، وصححه الألباني ح(٢٩٦٥) والسلسلة الصحيح ح(٧٩٦)، وهو في مسند أحمد (٣/٣) وصحح إسناده الأرنؤوط ح(٧٩٩).

 <sup>(</sup>۵) مجموع الفتارى (۲۷/۲۷). وانظر: المسائل والأجوبة (ص۷۱).

<sup>(</sup>٦) منهاج السُّنَّة (٤/ ٥٨٥ ـ ٥٨٦). وانظر: (٨/ ١٤١)، (٤/ ٢٧٢)، ٥٣٥، ٥٣٥، ٥٥٠، ٥٥٠، ٥٥٠، ٥٥٠، و٥٩)، مجموع الفتاوى (١٩٦/ ١٩٦)، والفتاوى الكبرى (١٩٦/ ـ ١٩٩)، والمسائل والأجوبة (ص٧٧).

شهادة له وكرامة في حقه، لكن لم يمت مُقاتلاً»<sup>(١)</sup>.

وكان الحسن وأخوه الحسين في يشبهان النبي على فعن عُقبة بن الحارث قال: "صلَّى أبو بكر في العصر ثم خرج يمشي، فرأى الحسن يلعب مع الصبيان، فحمله على عاتقه وقال: بأبي شبية بالنبي، لا شبية بعلي، وعليً يضحك (٢).

وعن أنس في قال: «لم يكن أحد أشبه بالنبي في من الحسن بن علي»(٣).

وكذلك كان الحسين ﷺ، فعن أنس بن مالك ﷺ قال: «أَتِيَ عُبَيْدُ الله بن زياد برأس الحسين بن علي فجُعِل في طِسْت فجَعَل يَنْكُتُ، وقال في حُسنه شيئاً، فقال أنس: كان أَشْبَهَهُم برسول الله ﷺ، وكان مخْضوباً بالوسمة (٢٠)، (٥٠).

وقد جمع ابن حجر بين قولي أنس بأن ما قاله عن الحسن كان في حياته، وما ذكره عن الحسين كان متأخراً عن ذلك(٢).

## ومن فضائل الحسن رفي غير ما تقدم ما يلي:

١ ـ ما جاء عن أبي بكرة رضي قال: سمعت النبي على المنبر والحسن إلى جنبه ينظر إلى الناس مرة وإليه مرة ويقول: "إن ابني هذا سَيِّد، ولعل الله أن يُصلِحَ به بين فتين من المسلمين (٧).

وهذه مَنقبة عظيمة للحسن ضُّطُّهُ.

<sup>(</sup>۱) منهاج السُّنَّة (٤٢/٤)، وانظر: بغية المرتاد لابن تيمية (ص٣١٥). وسيأتي بسط هذه المسألة في الفصل الخامس ـ إن شاء الله تعالى (ص٢٩١ ـ ٢٩٤).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري مع الفتح (٦/ ٦٥١) ح(٣٥٤١)، وورد ذلك أيضاً عن أبي جُحَيفة وَ الله البخاري ح(٣٥٤٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري مع الفتح (٧/ ١١٩) ح(٣٧٥٢).

<sup>(</sup>٤) الوَسْمة فبفتح الواو ـ وأخطأ من ضمها ـ ويسكون المهملة ويجوز فتحها: نبت يختضب به يميل إلى سواده فتح الباري (٧/ ١٢١).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري مع الفتح (١١٩/٧) ح(٣٧٤٨)، وانظر منهاج السُّنَّة (١/٥٥٦).

<sup>(</sup>٦) انظر: فتح الباري (٧/ ١٢٢)، وقد ذكر احتمالات أخرى.

<sup>(</sup>۷) أخرجه البخاري مع الفتح (۱۱۸/۷ ـ ۱۱۹) ح(۳۷٤٦)، (۳۲/۱۳) ح(۷۱۰۹). وذكر ابن تيمية أن الباجي زعم أن الحسن لم يسمعه من أبي بكرة لكن الصواب مع البخاري وأن الحسن سمعه من أبي بكرة ٩. مجموع القتاوى (۱۸/۱۸).

يقول شيخ الإسلام: «فأصلح الله بالحسن بين أهل العراق وأهل الشام، فجعل النبي ﷺ الإصلاح من فضائل الحسن (١٠).

ويبين الشيخ أن الحسن ﷺ: "قد كانت معه الجيوش العظيمة، ومع هذا فقد نزل عن الأمر وسلّم إلى معاوية" (٢).

فلم يكن تنازله عن ضعف؛ بل عن قوة، فاستحق ثناء النبي ﷺ، يقول الحافظ ابن حجر: «في هذه القصة من الفوائد عَلَم من أعلام النبوة، ومَنقبة للحسن بن علي، فإنَّه ترك المُلك لا لقلّة ولا لذلّة ولا لعلّة؛ بل لرغبته فيما عند الله، لما رآه من حقن دماء المسلمين، فراعى أمر الدين ومصلحة الأمة "".

وقد تحققت هذه النبوة كما أخبر بها ﷺ، يقول ابن تيمية: "فوقع هذا كما أخبر به بعد موت الرسول ﷺ بنحو ثلاثين سنة، وهو سنة أربعين من الهجرة لما أصلح الله بالحسن بين الفئتين العظيمتين اللتين كانتا متحاربتين بِصِفِّين؛ عسكر على وعسكر معاوية"(1).

وقال تَخْلَفُهُ: "إن هذا الحديث من أعلام نبوة نبينا محمد على الحيث ذكر في الحسن ما ذكره، وحمد منه ما حمده، فكان ما ذكره وما حمده مطابقاً للحق الواقع بعد أكثر من ثلاثين سنة" (٥).

٢ ـ وعن أسامة بن زيد على عن النبي على أنه كان يأخذه والحسن ويقول: «اللَّهُمَّ أحبهما، فإني أُحِبُّهما» (1).

قال ابن تيمية: «ففي هذا الحديث جمعه بين الحسن وأسامة الله وإخباره بأنه يحبهما، ودعاؤه الله أن يحبهما، وحبه الله لهذين مستفيض عنه في أحاديث صحيحة (٧).

 <sup>(</sup>۱) مجموع الفتارى (۹۲۹/۲۸). وانظر: جامع المسائل (۹/۱۵۶)، النبوات لابن تيمية (۱/ ۱۵۶)، منهاج السُنَّة (۱/۹۳۵ ـ ۵۶۰)، (۱/۹۳۵).

<sup>(</sup>٢) منهاج السُّنَّة (٦/ ٣٤٠).

<sup>(</sup>٣) فتح الباري (١٣/ ٧١ ـ ٧٢).

<sup>(£)</sup> الجواب الصحيح (٦/ ٩١ - ٩٢).

<sup>(</sup>٥) منهاج السُّنَّة (٤/ ٥٣٢).

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري مع الفتح (٧/ ١١٠) ح(٣٧٣٥).

<sup>(</sup>٧) منهاج السُّنَّة (٥٣٣/٤).

وأشار الشيخ إلى لطيفة فقال: "وهذان اللذان جمع بينهما في محبته ودعا الله لهما بالمحبة وكان يعرف حبه لكل واحد منهما منفرداً، لم يكن رأيهما الفتال في تلك الحروب، بل أسامة قعد عن القتال يوم صِفّين، لم يقاتل مع هؤلاء، وكذلك الحسن كان دائماً يشير على أبيه وأخيه بترك الفتال، وأصلح الله به بين الطائفتين المُفتَّلِنَين، المُنافقين المُفتَّلِنَين، (۱).

وذكر ابن تيمية أن الحسن كان أفضل من الحسين؛ حيث قال: «الحسن الأكبر هو الأفضل؛ لكونه كان أعظم حلماً، وأرغب في الإصلاح بين المسلمين، وحقن دماء المسلمين،

وكون الحسن الأفضل هو ما دلت عليه الأحاديث الصحيحة كما قال الشيخ، بل وأن ذلك «باتفاق أهل الشُنَّة والشيعة (٢)».

فرضى الله عنهما وعن والديهما.

### المطلب الرابع

## فضائل بعض بني هاشم رثي

أشار شيخ الإسلام ابن تيمية لَتَخَلَّقُهُ إلى فضائل غير مَن تقدم من أهل البيت من بني هاشم، ومن ذلك:

قوله: «وليس في بني هاشم بعد عَلِيٍّ ـ أفضل من حمزة وجعفر وعبيدة بن الحارث(٥)

<sup>(</sup>۱) منهاج السُّنَّة (٤/٥٣٥). وانظر: الفتاوى الكبرى (٣/٤٤٦، ٥٥٦)، (١٩٦/٥)، منهاج السُّنَّة (٤٩٦/٤)، مجموع الفتاوى (٣٥/٧٥ ـ ٧١).

<sup>(</sup>٢) المسائل والأجوبة (ص٧٧).

 <sup>(</sup>٣) قال الكراجكي: إن أفضل الأثمة بعد أمير المؤمنين ولده الحسن ثم الحسين. . . ٤ كنز الفوائد لمحمد بن علي الكراجكي (ص١١٣).

وأسنده الصدوق عن جعفر الصادق. انظر: كمال الدين وتمام النعمة للصدوق (ص٣٢٧)، بحار الأنوار للمجلسي (٢٤٩/٢٥).

<sup>(</sup>٤) منهاج السُّنَّة (٤/٧٤).

 <sup>(</sup>٥) هو: عبيدة بن الحارث بن المطلب بن عبد مناف، كنيته أبو الحارث، وكان أَسَنَّ من رسول الله ﷺ، وقد أسلم قديماً قبل دخول النبي ﷺ دار الأرقم، قتل يوم بدر وهو ابن ثلاث وستين سنة.

الذي قتل يوم بدر<sup>ه(۱)</sup>.

وقال: «علي، وحمزة، وجعفر، وعبيدة بن الحارث؛ هم من السابقين الأولين من المهاجرين» (٢٠).

وقال عن حمزة: «وحمزة من السابقين الأولين من المهاجرين، وقد روي أنه سيد الشهداء (٢٠)ه. فإنه قتل يوم أحد شهيداً الله الشهداء (٢٠)ه.

وذكر أنه نزل في عَليِّ وحمزة وعبيدة في قوله تعالى: ﴿ هَٰذَانِ خَصْمَانِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

وَذَكَر من فضائل جعفر قول النبي ﷺ له: «أشبهت خَلْقي وخُلُقي، (٦٠). ووصفه بكثرة الإطعام للمساكين (٧٠).

وقال: «وكان أبو هريرة في يقول: «ما احتذى النعال بعد النبي بي أحد أفضل من جعفر»؛ يعني: في الإحسان إلى المساكين (^).

انظر: الثقات لابن حبان (٣/ ٣١٢ ـ ٣١٣)، الإصابة (٤/ ٤٢٤)، الطبقات الكبرى (٣/ ٥٠ ـ ١٥).

<sup>(</sup>١) منهاج السُّنَّة (١٩٤/٦).

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوي (٢٧/ ٤٧٣)، منهاج السُّنَّة (٧/ ٢٤٣).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم في المستدرك (٢/٩/٣) ح(٤٩٠٠) وصححه ووافقه الذهبي، وأثبته ابن
 حجر في الفتح (٧/٤٢٥)، وصححه الألباني في صحيح الجامع (ح ٣١٥٨)، السلسلة
 الصحيحة ح(٣٧٤).

<sup>(</sup>٤) منهاج السُّنَّة (٨/ ٢٤٤).

<sup>(</sup>٥) انظر: مجموع الفتاوى (٤٧٣/٢٧)، منهاج السُّنَّة (٥/٢٦٧ ـ ٢٦٨)، اقتضاء الصراط المستقيم (١/٣٤٦ ـ ١٣٩)، والحديث في البخاري مع الفتح (٧/ ٣٤٦) ح(٣٩٦٥) وح ٢٩٦٦، ومسلم ح(٣٠٣٣).

<sup>(</sup>٦) انظر: منهاج السُّنَّة (٧٩/٥) والحديث في البخاري مع الفتح (٧/ ٥٧٠) ح(٢٥١).

<sup>(</sup>٧) انظر: المصدر السابق (٧/ ١٨٦) وهو في البخاري مع القتح (٧/ ٩٣) ح(٣٧٠٨).

 <sup>(</sup>٨) المصدر السابق (٧/ ١٨٦)، والحديث في مسند أحمد (٢/ ٤١٣) قال الأرنؤوط: وإسناده صحيح على شرط البخاري، ح(٣٥٣)، وأخرجه الحاكم في المستدرك وقال: وصحيح على شرط البخاري ولم يخرجاه، (٤٣/٣) ح(٤٣٥٠).

قال الذهبي: «على شرط البخاري»، وأخرجه الترمذي في سننه (١٦٢/٥) ح(٣٧٦٤) وقال: «حسن صحيح غريب»، وصححه الألباني موقوفاً (٣/٣٢٣).

وذكر أن جعفر بن أبي طالب ممن هاجر إلى الحبشة (١) وإلى المدينة النبوية (٢).

وذكر من فضائل العباس ﷺ عم النبي ﷺ استسقاء عمر بن الخطاب به، وقوله: «اللَّهُمَّ إنا كنا إذا أجدبنا توسلنا إليك بنبينا فتسقينا، وإنا نتوسل إليك بعم نبينا فاسقنا» (٣).

وقال: «قال العلماء: يُستَحب أن يُستَسقى بأهل الصلاح والخير، فإذا كانوا من أهل بيت رسول الله ﷺ كان أحسن (٤٠).

ومن فضائل ابن عباس رضي دعاء النبي رضي الله عبد عبث قال: «اللَّهُمَّ فَقُهْهُ في الدين وَعَلَّمْهُ التأويل» (٥٠).

وقال ابن تيمية ـ رحمه الله تعالى ـ: "فابن عباس كان من كبار أهل البيت وأعلمهم بتفسير القرآن" (٦٠).

وفضائل بني هاشم را كثيرة، وقد أثبتها شيخ الإسلام ابن تيمية؛ على منهج أهل السُنَّة والجماعة.

#### المطلب الخامس

# فضائل أمهات المؤمنين رضي الله عنهن

ولم يقتصر شيخ الإسلام ابن تيمية على ذكر فضائل مَن تقدم، بل ذكر كذلك فضائل أمهات المؤمنين رضي الله عنهن.

<sup>(</sup>۱) انظر: مجموع الفتاوي (۲۱/۱٤۹).

<sup>(</sup>٢) انظر: منهاج السُّنَّة (٧/ ٤٧٥)، الجواب الصحيح (١/ ١٧٢، ٢٤٧ ـ ٢٤٨).

 <sup>(</sup>۳) انظر: مجموع الفتارى (۲۷/۲۷) والحديث في البخاري مع الفتح (۲/۵۷۶)
 ح(۱۰۱۰).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق (٢٧/ ٨٦).

<sup>(</sup>٥) انظر: مجموع الفتاوى (٤٠٠/٤) والحديث أخرجه أحمد في المسند (٢٦٦/١)، قال الأرنؤوط: «إسناده قوي على شرط مسلم» ح(٣٣٩٧)، وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة ح(٢٥٨٩)، وأحمد شاكر في المسند (٤/٧٢٧) ح(٣٩٧)، وأخرج البخاري الشطر الأول منه، وهو قوله: «اللَّهُمّ فقهه في الدين» البخاري مع الفتح (١٩٤/١) ح(١٤٤٠) ومسلم بلفظ: «اللَّهُمّ فقهه» ح(٢٤٧٧).

<sup>(</sup>٦) منهاج السُّنَّة (٢٦/٤).

قال كَلَفَهُ: "من المعلوم أن كل واحدة من أزواج النبي على يقال لها «أم المؤمنين» عائشة، وحفصة، وزينب بنت جحش، وأم سلمة، وسودة بنت زمعة، وميمونة بنت الحارث المصطلقية، وصفية بنت حيى بن أخطب الهارونية رضى الله عنهن.

وقد قال الله تعالى: ﴿ النَّبِيُّ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ وَأَزْوَبُهُ: أَمَّهَنُّهُمْ ﴾ [الأحزاب: ٦].

وهذا أمر معلوم للأمة علماً عامًاً.

وقد أجمع المسلمون على تحريم نكاح هؤلاء (١١) بعد موته على غيره، وعلى وعلى وعلى في الحرمة والتحريم، ولسن أمهات المؤمنين في المُحْرَمِيَّة (٢٠).

ولقد أبان عن معتقد أهل السُّنَّة والجماعة فيهن فقال: «ويتولون أزواج رسول الله ﷺ أمهات المؤمنين، ويؤمنون بأنهن أزواجه في الآخرة، خصوصاً خديجة ﷺ أم أكثر أولاده، وأول من آمن به، وعاضده على أمره، وكان لها منه المنزلة العالية.

والصديقة بنت الصديق في التي قال فيها النبي في: افضل عائشة على النساء كفضل الثريد على سائر الطعام (٢٠) .

وبعد أن ذكر قوله ـ تعالى ـ: ﴿وَمَن يَفْنُتْ مِنكُنَّ لِلَّهِ وَرَسُولِهِ. وَتَمْمَلْ مَـٰلِكًا لَيْهَا أَبْرَهُا مَرَّيْنِ وَأَعْنَدْنَا لَمَا رِزْقًا كَرِيمًا ﴿ إِلَّا وَالْاحْزَابِ: ٣١].

قال: «وهن ـ ولله الحمد ـ قنتن لله ورسوله، وعملن صالحاً؛ فاستحققن الأجر مرتين (٥).

<sup>(</sup>١) ومنهن أيضاً خديجة بنت خويلد، وزينب بنت خزيمة، وقد توفيتا في حياته ﷺ، وأم حبيبة بنت أبي سِفيان أيضاً من أمهات المؤمنين، وقد توفيت في عهد معاوية ﷺ، والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) منهاج السُّنَّة (٤/ ٣٦٨ ـ ٣٦٩). وانظر: الصارم المسلول (٣/ ٨٠٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري مع الفتح (٥١٤/٦) ح(٣٤١١)، ومسلم ح(٢٤٣١) من حديث أبي موسى الأشعري ﷺ، وأخرجاه أيضاً من حديث أنس ﷺ، البخاري مع الفتح (١٣٣/٧) ح(٢٤٧٠)، ومسلم ح(٢٤٤٦).

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتارى (٣/ ١٥٤)، الواسطية.

<sup>(</sup>٥) منهاج السُّنَّة (١٠٥/٤).

قال الزمخشري: «وليس لأحد من النساء مثل فضل نساء النبي على أحد منهن مثل ما شه عليهن من النعمة، والجزاء يتبع الفعل... وإنما ضوعف أجرهن لطلبهن رضا رسول الله على بحسن الخلق، وطيب المعاشرة، والقناعة، وتوفرهن على عبادة الله والتقرى (1).

وقد وردت فضائل ومناقب كثيرة لأمهات المؤمنين رضي الله عنهن، وقد ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية بعض ما ورد من ذلك مشيراً إلى مكانتهن وقضلهن، ومن ذلك:

# ما أورده في شأن الصديقة بنت الصديق عائشة بنت أبي بكر الصديق في الله المناه المناهاة المناه المناه المناهاة المناه المناهاة المناه المناهاة المناه المناهاة المناه المناهاة المناه المناهاة المناه المن

يقول شيخ الإسلام: «أهل السُّنَّة مجمعون على تعظيم عائشة ومحبتها، وأن نساءه أمهات المؤمنين اللاتي مات عنهن كانت عائشة أحبهن إليه، وأعلمهن، وأعظمهن حرمة عند المسلمين (٢).

## وأما الأحاديث الواردة في فضلها فهي:

١ عن أنس بن مالك والله على سائر الطعام (٣).
 عائشة على النساء كفضل الثريد على سائر الطعام (٣).

وبيَّن دلالته على فضلها بقوله: "والثريد هو أفضل الأطعمة؛ لأنه خبز ولحم، كما قال الشاعر:

إذا ما الخبر تأدمه بلحم فذاك أمانة اللّه الشريد (١) وذلك أن البر أفضل الأقوات، واللحم أفضل الآدام».

إلى أن قال: «فإذا كان اللحم سيد الآدام، والبُر سيد الأقوات، ومجموعهما الثريد، كان الثريد أفضل الطعام»(٥).

٢ ـ وعن أبي عثمان في أن رسول الله و بعث عمرو بن العاص على
 جيش ذات السلاسل، قال: فأتيته فقلت: "أي الناس أحب إليك؟ قال:

<sup>(</sup>١) الكشاف (٣/ ٥٣٦) طبعة دار الكتاب العربي. قال في المصباح المنير: ووتوفر على كذا صرف همته إليه، (٦٦٦/٢).

<sup>(</sup>٢) منهاج السُّنَّة (٤/ ٣٠٤ ـ ٣٠٥).

<sup>(</sup>٣) تقدم تخریجه (ص۱۲۲).

<sup>(</sup>٤) نسبه في لسان العرب إلى ابن بري (١٢/٨).

<sup>(</sup>٥) منهاج السُّنَة (٣٠٢/٤).

اعائشة، قلت: من الرجال؟ قال: «أبوها». قلت: ثم من؟ قال: (عمر». فَعَدَّ رجالاً، فَسَكَتُ مخافة أن يجعلني في آخرهم»(١١).

قال الذهبي: "وهذا خبر ثابت على رغم أنوف الروافض، وما كان ـ عليه الصلاة والسلام ـ لِبُحِبُ إلا طيبًا، وقد قال ﷺ: "لو كنت متخذاً خليلاً من هذه الأمة لاتّخذتُ أبا بكر خليلاً، ولكن أخوة الإسلام أفضل، فأحبُ أفضلَ رجل من أمّته، وأفضلَ امرأة من أمّته (٢)، فمن أبغض حَبيبَيْ رسول الله ﷺ فهو حَرِيَّ أن يكون بغيضاً إلى الله ورسوله. وحبه ﷺ لعائشة كان أمراً مستفيضاً (٢).

وكان في مرضه الذي مات فيه ﷺ يقول: «أين أنا اليوم؟» (٢). استبطاءً ليوم عائشة، ثم استأذن نساءه أن يُمَرَّضَ في بيت عائشة ﷺ فمُرِّض فيه، وفي بيتها توفي بين سَحْرِها ونَحْرِها، وفي حجرها، وجمع الله بين ريقه وريقها (٧).

وكانت في مباركة على أمّته، حتى قال أُسَيْد بن حُضَيْر لما أنزل الله آية التيمم بسببها: "ما هي بأول بركتكم يا آل أبي بكر، ما نزل بك أمر قط تكرهينه إلا جعل الله فيه للمسلمين بركة الله الله .

وكان قد نزلت آيات براءتها قبل ذلك لما رماها أهل الإفك، فبرأها الله من

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري مع الفتح (٧/ ٦٧٣) ح(٤٣٥٨)، ومسلم ح(٢٣٨٤).

<sup>(</sup>٢) في المسألة خلاف وسيأتي قريباً انظر: (ص١٢٦ \_ ١٢٧).

 <sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء (٢/ ١٤٢). والحديث أخرجه البخاري مع الفتح (١/ ١٥٥) ح(٤٦٦)،
 (٧/ ١٥) ح(٣٦٥)، ومسلم ح(٢٣٨٢) من حديث أبي سعيد الخدري.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري مع الفتح (٧/ ١٣٣) ح(٣٧٦٨)، ومسلم ح(٢٤٤٧).

<sup>(</sup>٥) انظر: البخاري مع الفتح (٩/ ٢٢٣) ح(٢١٢٥)، ومسلم ح(١٤٦٣).

<sup>(</sup>٦) انظر: البخاري مع الفتح (٧/ ١٣٤) ح(٣٧٧٤)، ومسلم ح(٢٤٤٣).

<sup>(</sup>٧) انظر: البخاري مع الفتح (٧/ ٥٥١) ح(٤٤٥١)، ومسلم ح(٢٤٤٣).

<sup>(</sup>٨) انظر: صحيح البخاري مع الفتح (١/ ٥٢٤) ح(٣٣٦)، صحيح مسلم ح(٣٦٧).

فوق سبع سموات وجعلها من الطيبات، (١).

وأشار إلى أنها قد بلغت في العلم والسُّنَّة ما لم يبلغه غيرها<sup>(٢)</sup>. وفضائلها كثيرة ـ رضي الله عنها وأرضاها ـ.

# ومن أمهات المؤمنين خديجة بنت خويلد ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وهي مِن أول مَن آمن بالنبي ﷺ؛ يقول شيخ الإسلام: "وأول مَن آمن به باتفاق أهل الأرض أربعة، أول من آمن به من الرجال أبو بكر، ومن النساء خديجة، ومن الصبيان علي، ومن الموالي زيد. وكان أنفع الجماعة في الدعوة باتفاق الناس أبو بكر ثم خديجة "".

ومن فضائلها ما جاء عن أبي هريرة هلله قال: «أتى جبريل النبي للله فقال: يا رسول الله على مذه خديجة قد أتت معها إناء فيه إدام أو طعام أو شراب، فإذا هي أتتك فاقرأ عليها السلام من ربها ومني، وبشرها ببيت في الجنة من قصب، لا صخب فيه ولا نصب (١).

ومن فضائلها ما كان منها في أول نزول الوحي على رسول الله على لل خشي على نفسه فقالت له وهنا: «كَلَّا والله، لا يُخْزِيك الله أبداً، إنك لَتَصِلُ الرحم، وتَحْمِلُ الكَلَّ، وتَقْرِي الضيف، وتَكْسِبُ المَعْدوم، وتُعِين على نَوَاثِب الحق، (٥٠).

قال ابن تيمية: "فاستدلت ﴿ الله تعلى أن من يكون الله قد خلقه بهذه الأخلاق الكريمة التي هي من أعظم صفات الأبرار الممدوحين، أنه لا [بخزيه](٢) فيفسد الشيطان عقله ودينه، ولم يكن معها قبل ذلك وحي تعلم به

<sup>(</sup>١) منهاج السُّنَّة (٢٠٦/٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق (٤/ ٣٠٨ ـ ٣٠٨).

 <sup>(</sup>٣) منهاج السُّنَة (٢٦/٧). وانظر: مجموع الفتاوى (٤/ ٢٦٢)، ومنهاج السُّنَة (٨/ ٣٨٩، ٤٢٤)، الجواب الصحيح (١/ ٥١١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري مع الفتح (١٦٦/٧) ح(٣٨٢٠)، ومسلم ح(٢٤٣٢). وانظر: شرح صحيح مسلم للنوري (٥٦٩/١٥) وقد ذكر جزأه الأخير ابن تيمية في معرض موضوع آخر في الاستقامة (٣٣٦/١).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري مع الفتح (١/ ٣٠) ح(٣)، ومسلم ح(١٦٠).

<sup>(</sup>٦) في الأصل: البجزيه، ولعل ما أثبت هو الصواب لموافقته الحديث.

انتفاء ذلك، بل علمته بمجرد عقلها الراجح المراجع المراع المراجع المراجع

وقد اختلف العلماء أيهما أفضل: خديجة أم عائشة أم فاطمة رضي الله عنهن؟

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «أفضل نساء هذه الأمة خديجة وعائشة وفاطمة، وفي تفضيل بعضهن على بعض نزاع وتفصيل»(٣).

ثم تكلم عن المفاضلة بين خديجة وعائشة ﴿ وَبَيَّنَ أَن لَكُلُ وَاحْدَةً فَضُلُهَا الذي امتازت به عن غيرها.

فذكر أن «سبق خديجة وتأثيرها في أول الإسلام ونصرها، وقيامها في الدين، لم تَشْرَكها فيه عائشة ولا غيرها من أمهات المؤمنين.

وتأثير عائشة في آخر الإسلام، وحمل الدين، وتبليغه إلى الأمة وإدراكها من العلم ما لم تَشْرَكها فيه خديجة، ولا غيرها مما تميزت به عن غيرهاه (٤٠).

وممن راعى اختلاف جهاتِ الفضل ـ ابنُ القيم عندما تحدث عن مسألة

<sup>(</sup>١) منهاج السُّنَّة (٢/ ٤٢٠). وانظر: (٥/ ٤٣٨)، الصفدية (١/ ٢٢٥).

<sup>(</sup>٢) الصفدية (١/ ١٩٩).

وفي البخاري عن أبي موسى ﷺ: قال: قال رسول الله ﷺ: قكمل من الرجال كثير ولم يكمل من النساء إلا آسية امرأة فرعون، ومريم بنت عمران، وإن فضل عائشة على النساء كفضل الثريد على الطعام. البخاري مع الفتح (١٤٢٦) ح(٣٤١١)، ومسلم ح(٣٤٣١). وعن على ﷺ قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: قضير نسائها مريم بنت عمران، وخير نسائها خليجة بنت خويلك. قال أبو كريب: وأشار وكيع إلى السماء والأرض. أخرجه مسلم ح(٢٤٣٠)، وأخرجه البخاري (١/ ٥٤٢) ح(٣٤٣١) دون قول أبي كريب.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتارى (٤/ ٣٩٤).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق (٤/ ٣٩٣).

<sup>(</sup>٥) انظر: منهاج السُّنَّة (٢٠١/٤ ـ ٣٠٨).

التفضيل بين عائشة وفاطمة ﴿ فَيْهُمُ فَقَالَ: ﴿ إِذَا حَرَرَ مَحَلَ التَّفْضِيلُ صَارَ وَفَاقًا ، فَالتَّفْضِيلُ بِدُونَ التَّفْضِيلُ لا يَسْتَقْيَمٍ .

فإن أريد بالفضل كثرة الثواب عند الله ﷺ فذلك أمر لا يطلع عليه إلا بالنص؛ لأنه بحسب تفاضل أعمال القلوب لا بمجرد أعمال الجوارح...

وإن أريد بالتفضيل التفضيل بالعلم، فلا ريب أن عائشة أعلم وأنفع للأمة، وأدت إلى الأمة من العلم ما لم يؤدّ غيرُها، واحتاج إليها خاصُّ الأمة وعامّتها.

وإن أريد بالتفضيل شرف الأصل وجلالة النسب، فلا ريب أن فاطمة أفضل؛ فإنها بضعة من النبي على وذلك اختصاص لم يَشْرَكها فيه غير إخوتها.

وإن أريد السيادة ففاطمة سيدة نساء الأمة.

وإذا ثبتت وجوه التفضيل وموارد الفضل وأسبابه صار الكلام بعلم وعدل (۱) ثم ذكر كلام شيخه ابن تيمية الذي قدمناه، وعلق عليه بقوله: "فتأمل هذا الجواب الذي لو جئت بغيره من التفضيل مطلقاً لم تخلص من المعارضة ( $^{(7)}$ ).

ومهما يكن من أمر، فخديجة وعائشة في من أمهات المؤمنين، وفضلهما ثابت معلوم ـ رضي الله تعالى عنهما ـ، وفاطمة بضعة رسول الله تعلى وسيدة نساء العالمين ـ رضى الله عنها وأرضاها ـ.

فهذا شيخ الإسلام ابن تيمية يثبت فضائل أهل البيت وأنه أبت المحديث عنده بطرق أهل الحديث قال به، فمنهجه منهج أهل الحديث الذي وصفه بقوله: "من المعلوم لكل من له خبرة ـ أن أهل الحديث أعظم الناس بحثاً عن أقوال النبي والمعلوم لكل من له أرغب الناس في اتباعها، وأبعد الناس عن اتباع هوى يخالفها (الله عن المعلوم).

ولهذا المنهج فإنهم يذكرون فضائل كل من ثبتت له فضيلة من الصحابة والقرابة.

قَالَ كَالَفَهُ: ﴿ وَلَهَذَا يَذَكُرُونَ مَا ذَكُرُهُ النَّبِي ﷺ مَنْ فَضَائلُ عَلَي ، كَمَا يَذْكُرُونَ

 <sup>(</sup>١) بدائع الفوائد لابن القيم (٣/ ١٦١ \_ ١٦٢).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٣/١٦٣).

<sup>(</sup>٣) منهاج السُّنَّة (٤/ ٢٨٧ ـ ٢٨٨).

ما قاله من فضائل عثمان، كما يذكرون ما ذكره من فضائل الأنصار، كما يذكرون ما ذكره من فضائل المهاجرين، وفضائل بني إسماعيل، وبني فارس، ويذكرون فضائل بني هاشم، ويذكرون ما ذكره من فضائل طلحة والزبير، كما يذكرون ما ذكره من فضائل سعد بن أبي وقاص وأسامة بن زيد، وما ذكره من فضائل الحسن والحسين، ويذكرون ما ذكره من فضائل عائشة، كما يذكرون ما ذكره من فضائل فاطمة وخديجة، فهم في أهل الإسلام كأهل الإسلام في أهل الملل، يدينون بكل رسول وكل كتاب، لا يفرّقون بين أحد من رسل الله، ولم يكونوا من الذين فرّقوا دينهم وكانوا شيعاً»(١).

بخلاف منهج أهل البدع الذين يفرّقون - بأهوائهم - بين الصحابة والقرابة، فالرافضة التي تزعم أنها من أتباع أهل البيت، تطعن في كثير منهم (٢). وتسعى جاهدة لإثبات فضائل تفضي إلى القدح فيهم لا المدح، قال شيخ الإسلام: «من المصائب التي ابتلي بها ولد الحسين انتساب الرافضة إليهم، وتعظيمهم ومدحهم لهم، فإنهم يمدحونهم بما ليس بمدح، ويدّعون لهم دعاوى لا حجة لها، ويذكرون من الكلام ما لو لم يُعرف فضلهم من غير كلام الرافضة، لكان ما تذكره الرافضة بالقدح أشبه منه بالمدح (٢).

هذا ما تيسر تلخيصه من كلام الشيخ كَثَلَقُهُ حول فضائل أهل البيت رهي.

#### المطلب السادس

#### بيان حقيقة الفضل المعتبر

ولا يفوتني أن أذكر ما قرّره شيخ الإسلام في باب الفضائل؛ وهو أن الفضل الحقيقي هو ما كان مبناه على الاتباع للنبي على ظاهراً وباطناً، لا على مجرد النسب الفاضل فقط؛ حيث قال: "إذ الفضل الحقيقي هو اتباع ما بعث الله محمداً على من الإيمان والعلم باطناً وظاهراً، فكل من كان فيه أمكن ـ كان أفضل (1).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٤/ ٢٨٧ ـ ٢٨٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق (٤/ ٤٩٣).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٤/ ٦٠). وانظر: (٧/ ١٨١ ـ ١٨٦).

<sup>(</sup>٤) اقتضاء الصراط المستقيم (١/ ٣٧٠).

وقال كَلَّلَةُ: «إن تعليق الشرف في الدين بمجرد النسب \_ هو حكم من أحكام الجاهلية»(١).

وبيَّن أن «الفضيلة بالنسب فضيلة جملة، وفضيلة لأجل المظنة والسببه (۲۰). «لأن النسب الفاضل مظنة أن يكون أهله أفضل من غيرهم (۲۰). «فلهذا كان أهل الأنساب الفاضلة يُظَن بهم الخير، ويكرمون لأجل ذلك (٤٠).

أما الفضيلة بالدين والإيمان فليست لأجل المظنة والسبب بل «فضيلة تعيين وتحقيق وغاية، فالأول يفضل به \_ أي: النسب \_ لأنه سبب وعلامة، ولأن الجملة أفضل من جملة تساويها في العدد، والثاني \_ أي: الإيمان \_ يفضل به لأنه الحقيقة والغاية، ولأن كل من كان أتقى ش \_ كان أكرم عند الله، والثواب من الله يقع على هذا؛ لأن الحقيقة قد وجدت، فلم يعلق الحكم بالمظنة (٥٠).

إذاً فالأمور الخارجة عن نفس الإيمان والتقوى؛ كالنسب والمال والسلطان ونحوها \_ لا يحصل بها فضيلة عند الله تعالى، وإنما يحصل بها الفضيلة من الله إذا كانت مُعِينَةً على ذلك، فهي من باب الوسائل لا المقاصد(٢٦).

وقال تَخَلَّقُهُ: «إنما يفضل الإنسان بإيمانه وتقواه، لا بآبائه؛ ولو كانوا من بني هاشم أهل بيت النبي ﷺ، فإن الله خلق الجنة لمن أطاعه، وإن كان عبداً حبشيّاً، وخلق النار لمن عصاه، ولو كان شريفاً قرشيّاً» (٧٠).

وبيَّن أن الله ـ تعالى ـ لم يُثْنِ على أحد في القرآن بسبب نسبه لا عَلَى ولد نيِّ، ولا على أبي نبيِّ، وإنما أثنى على الناس بإيمانهم وأعمالهم الصالحة، وإذا ذكر صنفاً وأثنى عليهم فلما فيهم من الإيمان والعمل الصالح لا لمجرد النسب (^).

مجموع الفتاوی (۳۵/۲۳۰).

<sup>(</sup>٢) منهاج السُّنَّة (٢٠٣/٤).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (٣٥/ ٢٣١).

<sup>(</sup>٤) منهاج السُّنَّة (٨/٢١٦).

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق (١٠٣/٤ ـ ٢٠٤).

<sup>(</sup>٦) انظر: منهاج السُّنَّة (٨/ ٢١٤).

<sup>(</sup>٧) مجموع الفتاري (٢٨/ ٤٣).

<sup>(</sup>٨) انظر: منهاج السُّنَّة (٨/ ٢١٨). وهذا ينطبق على آية التطهير.

لكن قد يُوجِب النسب حقوقاً وتُعلّق به أحكام الفقي القرآن إثبات حق لذوي القربى، كما في آية الخُمس والفيء، وفي القرآن أمر لهم بما يُذهب عنهم الرجس ويطهرهم تطهيراً، وفي القرآن الأمر بالصلاة على النبي على وقد فسر ذلك بأن يصلى عليه وعلى آله، وفي القرآن الأمر بمحبة الله ومحبة رسوله، ومحبة أهله من تمام محبته، وفي القرآن أن أزواجه أمهات المؤمنين، وليس في القرآن مدح أحد لمجرد كونه من ذوي القربى وأهل البيت، ولا الثناء عليهم بذلك، ولا ذكر استحقاقه الفضيلة عند الله بذلك، ولا تفضيله على من يساويه في التقوى بذلك، الله المناه على من يساويه في التقوى بذلك،

#### وقد استدل لهذا الأصل بعدة أدلة منها:

١ ـ قوله تعالى: ﴿ يَكَانُهُمُ النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن ذَكْرٍ وَأُنثَىٰ وَجَعَلْنَكُمُ شُعُوبًا وَقِمَالَهِمُ اللَّهِ النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن ذَكْرٍ وَأُنثَىٰ وَجَعَلْنَكُمُ شُعُوبًا وَقِمَالَهِلَ اللَّهِ النَّعَلَمُ اللَّهِ النَّاسُ إِنَّا إِنَّ اللَّهِ النَّهَ النَّهُ أَنْ اللَّهِ النَّاسُ إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّا اللَّهِ النَّاسُ إِنَّا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ النَّاسُ إِنَّا إِنَّا إِنَّا اللَّهِ النَّاسُ إِنَّا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

قال شيخ الإسلام ـ رحمه الله تعالى ـ: "فالاعتبار العام هو التقوى كما قال ـ تعالى ـ: ﴿ إِنَّ أَكُرُمُكُمْ عِندَ اللهِ أَنْقَنكُمْ ﴾ ، فكل من كان أتقى كان أفضل مطلقاً ، وإذا تساوى اثنان في التقوى استويا في الفضل سواء كانا ـ أو أحدهما عنين أو فقيرين ، أو أحدهما غنياً والآخر فقيراً ، وسواء كانا ـ أو أحدهما عربيين أو أعجميين ، أو قرشيين أو هاشميين ، أو كان أحدهما من صنف والآخر من صنف آخر "(۲).

٢ - عن أبي هريرة ولله قال: قيل: يا رسول الله، من أكرم الناس؟ قال: «أتقاهم»، فقالوا: ليس عن هذا نسألك، قال: «فيوسف نبي الله، ابن نبي الله، ابن خليل الله قالوا: ليس عن هذا نسألك، قال: «فعن معادن العرب تسألوني، خيارهم في الجاهلية خيارهم في الإسلام إذا فقهوا»(١٠).

قال الشيخ لَخَلَلْهُ: "بيَّن لهم أولاً أن أكرم الخلق عند الله أتقاهم، وإن لم

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق (۱/ ۲۱۹ ـ ۲۲۰) بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٢) انظر: منهاج السُّنَّة (٤/ ٦٠٠)، (٨/ ٢١٤ ـ ٢١٥).

<sup>(</sup>٣) المصدر السّابق (٦٠٨/٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري مع الفتح (٦/٦٤) ح(٣٣٥٣)، ومسلم ح(٢٣٧٨).

يكن ابن نبي ولا أبا نبي  $(^{(1)})$ ، فإبراهيم النبي  $(^{(1)})$  أكرم على الله من يوسف وإن كان أبوه آزر، وهذا أبوه يعقوب، وكذلك نوح أكرم على الله من إسرائيل وإن كان هذا أولاده أنبياء، وهذا أولاده ليسوا بأنبياء  $(^{(1)})$ .

ثم بيَّن كَلْلَهُ أنهم إنما أرادوا بسؤالهم ما يتعلق بهم هم، ولذا قال لهم: «أَفَعَن معادن العرب تسألوني؟» ثم أجابهم بقوله: «الناس معادن كمعادن الذهب والفضة...» إلخ.

«فبيَّن أن الأنساب كالمعادن، فإن الرجل يتولد منه كما يتولد من المعادن الذهب والفضة. ولا ريب أن الأرض التي تنبت الذهب أفضل من الأرض التي تنبت الفضة، فهكذا من عُرف أنه يلد الأفاضل كان أولاده أفضل ممن عُرف أنه يلد المفضول.

لكن هذا سبب ومظنة وليس هو لازماً...

فلهذا كانت أهل الأنساب الفاضلة يُظَنُّ بهم الخير، ويُكُرمون لأجل ذلك، فإذا تحقق من أحدهم خلاف ذلك \_ كانت الحقيقة مقدمة على المظنة، وأما ما عند الله فلا يثبت على المظان ولا على الدلائل؛ إنما يثبت على ما يعلمه هو من الأعمال الصالحة، فلا يحتاج إلى دليل ولا يجتزئ بالمظنة. فلهذا كان أكرم الخلق عنده أتقاهم "(٥).

وقال: «فالعرب في الأجناس وقريش فيها، ثم هاشم في قريش مظنة أن يكون فيهم من الخير أعظم مما يوجد في غيرهم، ولهذا كان في بني هاشم

 <sup>(</sup>۱) ولم يقل: (وإن لم يكن نبي) لأن الأنبياء أفضل الخلق بإيمانهم وتقواهم واصطفاء الله تعالى لهم دون غيرهم، ولكنهم يتفاضلون فيما بينهم.

<sup>(</sup>٢) منهاج السُّنَّة (٨/ ٢١٥).

<sup>(</sup>٣) كذا قال، وإلا فهو: يوسف بن يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم ـ عليهم الصلاة والسلام.

<sup>(</sup>٤) منهاج السُّنَّة (٨/ ٢١٥).

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق (٨/ ٢١٥ ـ ٢١٦).

النبي ﷺ الذي لا يماثله أحد في قريش، فضلاً عن وجوده في سائر العرب وغير العرب، وكان في قريش الخلفاء الراشدون وسائر العشرة وغيرهم ممن لا يوجد له نظير في العرب وغير العرب، وكان في العرب من السابقين الأولين من لا يوجد له نظير في سائر الأجناس.

فلا بد أن يوجد في الصنف الأفضل ما لا يوجد مثله في المفضول، وقد يوجد في المفضول ما يكون أفضل من كثير مما يوجد في الفاضل، كما أن الأنبياء الذين ليسوا من العرب أفضل من العرب الذين ليسوا بأنبياء، والمؤمنون المتقون من غير قريش أفضل من القرشيين الذين ليسوا مثلهم في الإيمان والتقوى.

وكذلك المؤمنون المتقون من قريش وغيرهم أفضل ممن ليس مثلهم في الإيمان والتقوى من بني هاشم.

فهذا هو الأصل المعتبر في هذا الباب، دون من ألغى فضيلة الأنساب مطلقاً، ودون من ظن أن الله تعالى يفضل الإنسان بنسبه على من هو مثله في الإيمان والتقوى، فضلاً عمن هو أعظم إيماناً وتقوى، فكلا القولين خطأ وهما متقابلان»(١).

٣ ـ ما جاء عن أبي هريرة ظلله قال: قال رسول الله ﷺ: • مَنْ بَطَّأَ بِهُ عَمَلُهُ لِم يُسرع بِه نَسَبُه (٢).

٤ ـ وعنه ﷺ أيضاً أن النبي ﷺ قال: (يا عَبَّاسُ بن عبد المطلب، لا أغني عنك من الله شيئاً،
 أغني عنك من الله شيئاً، يا صفية عمة رسول الله ﷺ، لا أغني عنك من الله شيئاً،
 يا فاطمة بنت رسول الله، سَلِيني بِمَا شئت لا أغني عنك من الله شيئاً،

فإذا أفرد ﷺ أشد الناس قرابة له بهذا الخطاب، وأن القرابة وحدها لا تغني؛ «كان في هذا تنبيه لمن انتسب لهؤلاء الثلاثة أن لا يغترّوا بالنسب ويتركوا الكلم الطيب والعمل الصالح»(٤).

<sup>(</sup>١) منهاج السُّنَّة (٢٠٢/٤ ـ ٢٠٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم ح(٢٦٩٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري مع الفتح (٨/ ٣٦٠) ح(٤٧٧١)، ومسلم ح(٢٠٦) واللفظ له.

<sup>(</sup>٤) اقتضاء الصراط المستقيم (١/ ٣٨٩).

٥ ـ وقوله ﷺ: الا فضل لعربي على أعجمي، ولا لعجمي على عربي، ولا لأسود على أبيض، ولا لأبيض على أسود، إلا بالتقوى، الناس من آدم، وآدم من تراب، (١).

واستَشْهَد كذلك بعدة آثار عن الصحابة عليه (٢٠).

إذاً فدلَّت النصوص من الكتاب والسُّنَّة على أن أكرم الناس عند الله أتقاهم (٣).

وما قرره الشيخ من أن الأفضل هو الأتقى، لا يتعارض مع ما تقدم ذكره أن بعض الأجناس أفضل من بعض؛ لأنه تفضيل جملة على جملة، والله تعالى أعلم (١).

إذاً فأفضل الخلق اأولياؤه المتقون، وأما أقاربه ففيهم المؤمن والكافر، والبر والفاجر، فإن كان فاضلاً منهم كعلي في وجعفر والحسن والحسين فتفضيلهم بما فيهم من الإيمان والتقوى، وهم أولياؤه بهذا الاعتبار، لا بمجرد النسب، فأولياؤه أعظم درجة من آله (٥).

وقد جاء عن أبي هريرة هه أن رسول الله على قال: «إن أوليائي يوم القيامة المتقون، وإن كان نسب أقرب من نسب فلا يأتيني الناس بالأعمال، وتأتون بالدنيا تحملونها على رقابكم فتقولون: يا محمد، فأقول هكذا وهكذا: لا وأعرض في كلا عطفيه (٦).

وأما ما ورد من قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ مَنَّ اَللَّهُ عَلَى اَلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهُم﴾ [آل عـمـران: ١٦٤]، وقـوله: ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكَرٌ لَكَ وَلِفَوْمِكُ ﴾ [الـزخـرف: ٤٤]، وقوله: ﴿ هُو الَّذِى بَعَثَ فِي الْأَمْيِتِينَ رَسُولًا يَنْهُمْ ﴾ [الجمعة: ٢].

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد في المستد (٥/ ٤١١). وقال الأرنؤوط: اإسناده صحيح ح(٢٣٤٨٩). قال الهيثمي: «رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح». مجمع الزوائد (٣/ ٨٥٦) ح(٥٦٢٢)، وانظر: السلسلة الصحيحة ح(٢٧٠٠)، منهاج السُّنَّة (٦٠٦/٤، ٨/ ٢٢١).

<sup>(</sup>٢) انظر: مجموع الفتاوي (٢٧/ ١٤٤)، الفتاوي الكبري (٢٤٤/٢)، منهاج السُّنَّة (٥/ ٢٣٣).

<sup>(</sup>۳) انظر: مجموع الفتاوی (۲۱۲/۱۱).

<sup>(</sup>٤) انظر: منهاج السُّنَّة (٢٠٢/٤).

<sup>(</sup>ه) المصدر السابق (٧/ ٧٦ ـ ٧٨).

 <sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري في الأدب المفرد مع فضل الله الصمد (٢٤٢/٢) ح(٨٩٧). وحسنه الألباني في صحيح الأدب المفرد (٣٣٣) ح(١٨٨)، السلسلة الصحيحة ح(٧٦٥).

فقد قال الشيخ: «الخُصُوص يُوجِبُ قيام الحُجَّةِ، لا يُوجِبُ الفَضْلَ إلا الإيمان والتقوى لقوله: ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللّهِ أَنْقَنكُمْ ۖ [الحجرات: ١٣]٥(١).

قال كَلَّشُهُ: "ولهذا كان الأنصار أفضل من الطلقاء من قريش، وهم ليسوا من ربيعة ولا مضر، بل من قحطان (٢٠).

وقد ذكر شيخ الإسلام قاعدة عظيمة في باب الفضائل فقال: «إن الذي يجب على المسلم إذا نظر في الفضائل أو تكلم فيها أن يسلك سبيل العاقل الدَّيِّن الذي غرضه أن يعرف الخير ويتحراه جهده، ليس غرضه الفخر على أحد ولا الغمض من أحده "".

ثم ذكر حديث عياض بن حمار في قال: قال رسول الله في الله أوحي إلي أن تواضعوا حتى لا يَفْخَر أحدٌ على أحد، ولا يبغي أحد على أحد، ثم قال: "فنهى الله سبحانه على لسان رسوله عن نوعي الاستطالة على الخلق، وهي: الفخر والبغي.

لأن المستطيل ـ إن استطال بحق فقد افتخر، وإن كان بغير حق فقد بغى، فلا يحل لا هذا ولا هذا.

فإن كان الرجل من الطائفة الفاضلة، مثل أن يذكر فضل بني هاشم أو قريش أو العرب أو بعضهم، فلا يكن حظه استشعار فضل نفسه والنظر إلى ذلك، فإنه مخطئ في هذا؛ لأن فضل الجنس لا يستلزم فضل الشخص... فرب حبشى أفضل عند الله من جمهور قريش.

ثم هذا النظر يوجب نقصه وخروجه من الفضل، فضلاً عن أن يستعلي بهذا ويستطيل.

وإن كان من الطائفة الأخرى مثل العجم أو غير قريش أو غير بني هاشم فليعلم أن تصديقه لرسول الله على فيما أخبر، وطاعته فيما أمر، ومحبة ما أحبه الله، والتشبه بمن فَضَّلَ الله، والقيام بالدين الحق الذي بعث الله به

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي (١٦/ ١٩١).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) اقتضاء الصراط المستقيم (١/٤٠٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم ح(٢٨٦٥).

محمداً ﷺ يوجب له أن يكون أفضل من جمهور الطائفة المفضَّلة، وهذا هو الفضل الحقيقي الله المعلقية الفضل الحقيقي الفضل المعلقية المعل

وقد مثّل بعمر بن الخطاب ﴿ الله على الديوان وقالوا له: يبدأ أمير المؤمنين بنفسه، فقال: لا، ولكن ضعوا عمر حيث وضعه الله، فبدأ بأهل بيت رسول الله ﷺ ، ثم من يليهم، حتى جاءت نوبته في بني عدي، وهم متأخرون عن أكثر بطون قريش.

ثم قال كَثَلَقُهُ: «ثم هذا الاتباع للحق ونحوه، قدَّمه على عامة بني هاشم فضلاً عن غيرهم من قريش، (۲).

ولا شك فإن عمر ﷺ أفضل هذه الأمة بعد أبي بكر الصديق ﷺ بإجماع الأمة، وليس هو من بني هاشم، والله تعالى أعلم.

<sup>(</sup>١) اقتضاء الصراط المستثيم (١/٥٠٥).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

# الفصل الثالث

# عقائد أهل البيت ريوني

#### وفيه خمسة مباحث:

المبحث الأول: مصادر تلقى أهل البيت والصحابة للدين.

المبحث الثاني: عقيدة أهل البيت را

المبحث الثالث: منزلة علماء أهل البيت عند أهل السُّنَّة والجماعة.

المبحث الرابع: ذكر بعض ما ورد عن أهل البيت في مسائل العقيدة.

المبحث الخامس: براءة أهل البيت من الرافضة.

# المبحث الأول

# مصادر تلقي أهل البيت والصحابة للدين

لقد تلقى أهل البيت والصحابة الله عن من مشكاة النبوة؛ من الوحي الذي غاب عنهم طويلاً؛ حيث كانوا قبله في جاهلية، ظلماء، وقد قال الله الأرض فَمَقَتَهُم عَرَبَهُم وعَجَمَهُم إلا بقايا من أهل الكتاب»(١).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم ح(٢٨٦٥) من حديث عياض بن حمار المجاشعي را

وحده لا نشرك به شيئاً، وأمرنا بالصلاة والزكاة والصيام...»(١).

وقال عمرو بن العاص و العرب، ونحن أهل الشوك والقرظ، ونحن سأله: ما أنتم؟ فقال عمرو: «نحن العرب، ونحن أهل الشوك والقرظ، ونحن أهل بيت الله، كنا أضيق الناس أرضاً، وأشده عيشاً، نأكل الميتة والدم، ويُغِير بعضنا على بعض، بِشَرِّ عيش عاش به الناس، حتى خرج فينا رجل ليس بأعظمنا يومئذ شرفاً، ولا بأكثرنا مالاً، فقال: أنا رسول الله إليكم، يأمرنا بأشياء لا نعرف، وينهانا عما كنا عليه، وكانت عليه آباؤنا...ه(٢).

نور الوحى والرسالة، يأخذون دينهم عن رسولهم ﷺ، لا يبتغون العلم

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في المسند (۲۰۱/۱)، (۲۹۰/۵)، وحسَّنه الأرنؤوط ح(۱۷٤۰، ۲۲٤۹۸). وقال الهيثمي: ارواه أحمد، ورجاله رجال الصحيح غير إسحاق وقد صرح بالسماع، مجمع الزوائد (۲/ ۲۶) ح(۹۸٤۲).

وقال أحمد شاكر: ﴿إسناده صحيح ١٨٠/٣) ح(١٧٤٠).

وصححه الألباني في تعليقه على فقه السيرة للغزالي (ص١١٩ ـ ١٢١).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه أبو يعلى في مسنده (۱۳/ ۳۳۷) ح(۷۳۵۳) وحسن إسناده محققه. وقال الهيشمي:
 درواه أبو يعلى ورجاله رجال الصحيح، غير عمرو بن علقمة وهو ثقة، مجمع الزوائد (۸/ ۱۳۸۹) ح(۱۳۸۹۱).

وأخرجه ابن حبان في صحيحه (١٤/ ٥٢٢) ح(٦٥٦٤) وحسنه محققه.

<sup>(</sup>٣) الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة لابن القيم (٣/ ١٠٦٨ ـ ١٠٦٩).

عند غيره. وكما قال جعفرُ وعمرٌو في: "يأمرنا وينهانا"، فهو ه الآمر وهو الناهي، وهو المعلم، وهو مصدرهم في تلقي العقائد والأحكام، في تلقي الدين كله (۱)، فكان هي يعلمهم دينهم، ويتلو عليهم آيات ربهم، فكانت نبوته كافية لهم، كما قال تعالى: ﴿ أَوَلَرْ يَكُنِهِمْ أَنَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِنْبُ يُتَلَى عَلَيْهِمْ إِنَ فِي اللهم، كما قال تعالى: ﴿ وَوَلَرْ يَكُنِهِمْ أَنَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِنْبُ يُتَلَى عَلَيْهِمْ إِنْ اللهم وَيُعْمَلُونَ اللهم اللهم اللهم الله الله الله اللهم ا

وكان ﷺ يفسر لهم الآيات ويبينها لهم، فمن مهامه ﷺ البيان<sup>(٣)</sup> كما قال تعالى: ﴿لِنُمَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ بِنَفَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٤٤].

فقد كانوا ﷺ يتعلمون من النبي ﷺ التفسير مع التلاوة (١٠).

وقد أخرج الإمام أحمد بسنده عن أبي عبد الرحمٰن السلمي قال: حدثنا من كان يقرئنا من أصحاب النبي ﷺ أنهم كانوا يقترئون من رسول الله ﷺ عشر آبات، فلا يأخذون في العشر الأخرى حتى يعلموا ما في هذه من العلم والعمل، قالوا: فعلمنا العلم والعمل (٥٠).

وعلل ابن تيمية تأخرهم في حفظ القرآن بذلك؛ حيث قال: "ولهذا كانوا يبقون مدة في حفظ السورة" (١٦).

وقد مكث ابن عمر رضي في تعلم سورة البقرة ثمان (٧) سنين «وإنما ذلك الأجل الفهم والمعرفة» (٨).

<sup>(</sup>١) لأنه ﷺ هو ناقل الوحى؛ سواء كان قرآناً أو سنّة، فكلها عن طريقه ﷺ.

<sup>(</sup>٢) انظر: الصفدية (١/ ٢٥٧).

 <sup>(</sup>۳) انظر: مجموع الفتاوى (۱۰۸/۱۵)، شعب الإيمان للبيهقي (۲/۱۵۷)، مناهل العرفان للزرقاني (۱۱/۲).

<sup>(</sup>٤) انظر: مجموع الفتاوى (٣٠٨/١٣) (رسالة الإكليل).

<sup>(</sup>ه) أحمد في المسند (١٠/٥)، وحسنه الأرنؤوط ح(٢٣٤٨٢). وأخرجه الحاكم في المستدرك (٢٣٤٨١) ح(٢٠٤٧) وقال: «هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه»، ووافقه اللهبي، وقال الهيثمي: «رواه أحمد وفيه عطاء بن السائب ـ اختلط في آخر عمره» مجمع الزوائد (٢٠٤/١) ح(٧٥٣).

<sup>(</sup>٦) مجموع الفتاوي (١٣/ ٣٣١).

 <sup>(</sup>٧) انظر: المصدر السابق (١٣/ ٣٣١)، وقد أسنده البيهقي في شعب الإيمان (١/ ٣٣١) -(١٩٥٥، ١٩٥٥).

<sup>(</sup>٨) المصدر السابق (١٥٦/٥).

قال ابن القيم كَالَهُ: ﴿فالصحابة أَخَذُوا عَن رَسُولُ اللهِ ﷺ الفَاظُ القرآنُ وَمَعَانِيهُ، بِلَ كَانَتُ عَنَايِتُهُم بِأَخَذُ المَعَانِي أَعْظُم مِن عَنَايِتُهُم بِالْأَلْفَاظُ، يَأْخُذُونُ المُعَانَى أُولاً، ثم يأخذُونُ الأَلْفَاظُ لِيضِطُوا بِهَا المَعَانَى حَتَى لا تَشْذُ عَنْهُمُ (١٠).

وقد اعتنوا عناية فائقة بكتاب الله تعالى ومعرفة أحكامه؛ فهذا ابن مسعود على يقول: «والذي لا إلله غيره، ما من كتاب الله سورة إلا أنا أعلم حيث نزلت، وما من آية إلا أنا أعلم فيما أنزلت، ولو أعلم أحداً هو أعلم بكتاب الله مني تبلغه الإبل ـ لركبتُ إليه"(٢).

وابن مسعود رفظته كان من الذين تعلموا القرآن عشراً عشراً ".

وكان ابن عباس ﷺ ممن اشتهر بتفسير القرآن، وهو ابن عم رسول الله ﷺ، وقد دعا له النبي ﷺ وقال: «اللَّهُمَّ فقهه في الدين وعلمه التأويل»(٤).

وفي رواية: «اللَّهُمَّ أعط ابن عباس الحكمة وعلمه التأويل»(°).

وقد كان ابن مسعود يقول: "نِعمَ الترجمان للقرآن ابن عباس»<sup>(٦)</sup>.

وقد تلقى مجاهد بن جبر تفسير القرآن عن ابن عباس؛ فقد قال: «لقد عرضت القرآن على ابن عباس ثلاث عرضات؛ أقف عند كل آية أسأله: فيم أنزلت؟ وفيم كانت؟ (٧٠).

<sup>(</sup>١) مختصر الصواعق المرسلة للموصلي (٢/ ٤٤٢). وانظر: مجموع الفتاوي (١٧/ ٣٥٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري مع الفتح (١٦٣/٨) ح(٥٠٠١)، ومسلم ح(٢٤٦٣).

 <sup>(</sup>٣) انظر: مجموع الفتاوى (١٣/ ٣٦٥) وهو في تاريخ بغداد (٩/ ٣١٥) وأعله الدارقطني في العلل (١٤٠٣)، وراجم ما تقدم (ص٠٤١).

<sup>(</sup>٤) تقدم تخریجه (ص۱۱۹).

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد في المسند (٢٦٩/١)، وقال الأرنؤوط: «حسن، وهذا إسناد ضعيف ح(٢٤٢٢)، وقال احمد شاكر: «إسناده ضعيف... وقد مضى معناه بإسناد آخر صحيح» (١٣٨/٤) ح(٢٤٢٢).

 <sup>(</sup>٦) أخرجه أحمد في الفضائل (٢/ ٨٤٧) ح(١٥٦٢) وصحح إسناده محققه، ونسبه ابن تيمية
 لابن جرير، وصحح إسناده انظر: مجموع الفتاوى (١٣٥/ ٣٦٥).

<sup>(</sup>٧) سنن الدارمي (١/٣٧٣) ح(١١٢٠) وقال محققه: اإسناده صحيح، حلية الأولياء (٣/ ٢٧٩ - ٢٧٩ من الدارمي (٢٠٠٩)، الحاكم في المستدرك (٢٠٧/٢) ح(٣١٠٥)، قال الذهبي: «على شرط مسلم، وذكر السيوطي أنه عرضه عليه ثلاثين مرة.

انظر: الإتقان في علوم القرآن (٢/ ٤١٧). وانظر: جَمْعَ الزُّرقاني في مناهل العرفان في علوم القرآن (٢/ ٢٠).

والصحابة ﴿ إِنَّهَا تِلْقُوا تَفْسِيرِ القَرَّآنَ عَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ (١).

ولم يقتصر اهتمامهم رشي على ذلك، بل حرصوا على السُّنَّة النبوية، فكانوا ما بين حافظ وكاتب.

وقد اجتهد الصحابة ولله في نقل السُّنَة النبوية مما يدل على عظيم اهتمامهم واعتصامهم؛ إذ إنها والقرآن \_ مصدر التلقي لهذا الدين.

فمن ذلك: ما أخرجه الترمذي بسنده عن علي في قال: سألت رسول الله تي عن يوم الحج الأكبر فقال: «يوم النحر» (٣).

وهذا ابن عباس ﷺ يرجع عن قوله لما تبين له أن كلام رسول الله ﷺ يدل على غيره.

فقد أخرج أحمد بسنده عن ابن عباس رأي قال: أتى عَلَيَّ زمان وأنا أقول: أولاد المسلمين مع المسلمين، وأولاد المشركين على المسلمين، حتى

<sup>(</sup>١) انظر: مجموع الفتاوي (١٧/ ٣٩٥)، وانظر: المسند لأحمد (٤١٠/٥).

<sup>(</sup>٢) المسند (٢/ ١٦٢)، وصححه الأرنؤوط ح(٦٥١٠)، وأخرجه أبو داود في سننه (٢/ ٣٤٢) ح(٣٦٤٦)، وصححه الألباني ح(٣٠٩٩)، وكذلك صححه في صحيح الجامع ح(١١٩٦)، والسلسلة الصحيحة ح(١٥٣٢).

 <sup>(</sup>٣) سنن الترمذي (٣/ ٢٩١) ح(٩٥٧، ٩٥٨) مرفوعاً وموقوقاً، ورجح وقفه، وصححه الألباني مرفوعاً وموقوقاً ح(٧٦٥)، ح(٢٤٦٦).

وقد سأل علي ولله عن المذي. انظر: البخاري مع الفتح (١/ ٢٧٧) ح(١٣٢). وسأل عن صلاة الليل. انظر: المصنف لعبد الرزاق (١/ ٥٠١) ح(٤٢٢٩) وغيرها.

<sup>(</sup>٤) انظر الخلاف في أولاد المشركين: فتح الباري (٣/ ٢٩٠) حيث حكى عشرة أقوال. وانظر: طريق الهجرتين لابن القيم، ورسالة أهل الفترة ومَن في حكمهم، موفق أحمد شكرى.

حدثني فلان عن فلان أن رسول الله ﷺ سُئل عنهم، فقال: «الله أعلم بما كانوا عاملين».

قال: فلقيت الرجل فأخبرني فأمسكت عن قولي(١).

فبعد أن بلغه هذا الخبر ترك قوله وصار يروي هذا القول، ففي المسند عن سعيد بن جبير عن ابن عباس الله أن النبي الله سنل عن أولاد المشركين، قال: «الله أعلم بما كانوا عاملين إذ خلقهم»(٢).

وقد ذكر الحافظ ابن حجر أن ابن عباس ﷺ لم يسمع هذا الحديث من النبي ﷺ، وأشار إلى أنه ربما تكون السائلة عائشة ﷺ<sup>(٣)</sup>.

وابن عباس ﷺ كان حريصاً في طلب حديث رسول الله ﷺ؛ يأخذه عن الصحابة ﷺ وقد ضرب أروع الأمثلة في جِدّه وطلبه الحديث، وهو من أثمة أهل البيت ـ رضي الله تعالى عنهم ـ.

<sup>(</sup>١) مسند أحمد (٧٣/٥)، وصحح إسناده الأرنؤوط ح(٢٠٦٩٧).

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد (١/٣٢٨)، قال الأرنؤوط: ﴿إسناده صحيح على شرط الشيخين؛ ح(٣٠٣٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: فتح الباري (٣/ ٢٩١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الحاكم في المستدرك (١٨٨/١) ح(٣٦٣) وقال: «هذا حديث صحيح على شرط البخاري، وهو أصل في طلب الحديث وتوقير المحدث، وقال الذهبي: «على شرط البخاري»، وأخرجه الطبراني في الكبير (٢٤٤/١٠) ح(٢٠٥٩٢) باختلاف يسير. قال الهيشمي: «رواه الطبراني، ورجاله رجال الصحيح» مجمع الزوائد (٩/ ٤٥١) ح(١٠٥٢١).

إذاً فمصادر ابن عباس رشي في علمه \_ كما صرح إنما هو من الموروث النبوي.

وأخرج أحمد بسنده عن مجاهد قال: قال ابن عباس: «أتدري ما سِعَةُ جَهَنَّم؟ قلت: لا. قال: أجل، والله ما تدري إنَّ بين شحمة أُذُن أحدهم وبين عاتقه مسيرة سبعين خريفاً، تجري فيها أودية القيح والدم، قلت: أنهاراً؟ قال: لا، بل أودية. ثم قال: أتدرون ما سِعَةُ جَهَنَّم؟ قلت: لا. قال: أجل والله ما تدري، حدثتني عائشة على أنها سألت رسول الله على عن قول الله عَلى: ﴿وَالْأَرْضُ جَمِيعًا فَبَضَتُهُ يُومَ الْقِيكَمَةِ وَالسَّمَونَ مَطْوِيَكَ بِيمِينِهِ عَلى [السزمر: ١٧] فأين الناس يومئذ يا رسول الله؟ قال: «هم على جسر جهنم»(٢).

فهذا ابن عباس ﷺ يستدل بقول عائشة ﷺ الذي أسندته إلى رسول الله ﷺ.

<sup>(</sup>۱) الطبقات الكبرى (۲/ ۳۷۱).

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد (٢١٦/٦) وقال الأرنؤوط: إسناده صحيح ح(٢٤٨٥٦)، وأخرجه الحاكم في المستدرك (٢٧٢/٦) ح(٢٩٩٩) وزاد بعد الآية: فيقول أنا الجبار أنا أنا، ويمجد الرب نفسه، قال: فرجف برسول الله والله على منبره حتى قلنا ليخرَّن، وصححه الحاكم ووافقه الذهبي. وأخرجه أيضاً في (٢٧٣/١) ح(٣٦٣٠) نحو حديث أحمد، وقال الحاكم: فهذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه بهذه السياقة، ووافقه الذهبي، وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة ح(٥٦١).

ونحوه عند الترمذي (٥/ ٣٤٧) ح(٣٢٤١).

وقال الترمذي: «هذا حديث حسن صحيح غريب من هذا الوجه، وصححه الألباني ح(٢٥٨٩).

وأخرج النرمذيُ سؤال عائشة فقط (٣٤٧/٥) ح(٣٢٤٢) وقال: «حديث حسن صحيح». وجاء في صحيح مسلم ح(٢٧٩١)، قالت عائشة: «سألت رسول الله ﷺ عن قوله: ﴿ بَوْمَ اللَّهُ الْأَرْضُ غَيْرَ ٱلْأَرْضِ وَالسَّكُونَ ﴾ [إبراهيم: ٤٨]، فأين يكون الناس يومثذ يا رسول الله؟ فقال: «على المصراط».

ولقد كُثُرت أسئلةُ عائشة رشجها للنبي ﷺ في مسائل كثيرة، ومن ذلك:

ولما حدَّثت مسروقَ بأن النبي ﷺ لم ير ربه - عارضها بآيتي النجم والتكوير ﴿ وَلَقَدْ رَبَاهُ إِلْأَنْ الْبُينِ ﴾ والتكوير ﴿ وَلَقَدْ رَبَاهُ إِلْأَنْ الْبُينِ ﴾ [النجم: ١٣]، ﴿ وَلَقَدْ رَبَاهُ إِلْأَنْ الْبُينِ ﴾ [النكوير: ٢٣]. فقالت ﷺ انا أوَّلُ هذه الأمة سأل عن ذلك رسول الله ﷺ فقال: «إنما هو جبريل، لم أره على صورته التي خلق عليها غير هاتين المرّتين، رأيته مُنْهَبِطاً من السماء ساداً عِظم خُلْقِه ما بين السماء والأرض، (٢).

فقد استدلّت في تفسير الآيتين بقول الرسول ﷺ، وهذا هو شأن الصحابة ﴿ أَجْمَع، فقد كانوا يتلقّون عن رسول الله ﷺ؛ أهلُ البيت وغيرُهم، ولو ذهبنا نتتبع ذلك عنهم من كتب الصحاح والسنن والمسانيد وغيرها لطال بنا الحديث، وخرجنا عن المقصود، ثم إنهم ﴿ قد تشكل عليهم بعض النصوص الشرعية (٢) فلا يتأخرون في سؤال النبي ﷺ عنها حتى يزول الإشكال.

وأمثلة ذلك كثيرة ومنها:

أَن عَانَشَهُ عَنَّهُ لَمَا قَالَ النبي ﷺ: أَمَن حُوسِبَ عُذَّبِهِ. قَالَت عَانَشَهُ عَنَّهُ: فَقَلْتُ: أَوَلَيْس يقول الله تعالى: ﴿ فَسَوْفَ يُعَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ﴿ فَهَ الانشقاق: ١٨؟ قَالَت: فَقَالَ ﷺ: ﴿ إِنَّمَا ذَلْكَ الْعَرْضِ، وَلَكُنْ مِنْ نُوقِشُ الْحَسَابِ يَهِلْكُ ( ).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في سننه (۳۰٦/٥) ح(۳۱۷۵) وصححه الألباني ح(۲۵۳۷) وابن ماجه في السنن (۲/٤٠٤) ح(٤١٩٨)، وحسنه الألباني ح(۳۳۸٤). وانظر: السلسلة الصحيحة ح(۱٦٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم ح(١٧٧).

 <sup>(</sup>٣) انظر: درم التعارض (٩/ ٢٢٩)، الصفدية (١/ ١٣٩ ـ ١٤٠)، الجواب الصحيح (١/ ٢٧٧)، مجموع الفتاري (١٧/ ٣٩٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري مع الفتح (١/ ٢٣٧) ح(١٠٣)، مسلم ح(٢٨٧٦).

رسول الله، فانتهرها، فقالت: ﴿ وَإِن يَسَكُّرُ إِلَّا وَارِدُهَا ﴾ [مريم: ٧١] فقال النبي ﷺ: «قد قال الله عَلَيْن الله الله عَلَيْن الله عَلَيْنِ اللهُ عَلْنُهُ اللهُ عَلَيْنِ اللهُ عَلَيْنَ اللّهُ عَلَيْنِ اللّهُ عَلَيْنِ اللهُ عَلَيْنِ اللّهُ عَلَيْنِ اللّهُ عَلَيْنِ اللهُ عَلَيْنِ اللهُ عَلَيْنِ اللّهُ عَلَيْنِ اللّهُ عَلَيْنِ اللهُ عَلَيْنِ اللهُ عَلَيْنِ اللهُ عَلَيْنِ اللهُولِي عَلَيْنِ اللّهُ عَلَيْنِ اللهِ عَلَيْنِ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْنِ اللّهُ عَلَيْنِ اللّهُ عَلَيْنِ اللّهُ عَلَيْنِ عَلَيْنِ اللّهُ عَلَيْنِ اللّهُ عَلَيْنِ اللّهُ عَلَيْنِ اللّهُ عَلَيْنِ الللّهُ عَلَيْنِ اللّهُ عَلَيْنِ اللّهُ عَلَيْنِ اللّهُ عَلَيْنِ اللّهُ عَلَيْنِ اللّهُ عَلَيْنِ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْنِ اللّهُ عَلَيْنِي اللّهُ عَلَيْلِمُ عَلَيْنِ اللّهُ عَلَيْلِ عَلْمُعَلِّ عَلَيْ

وقد حرص النبي على قصر أصحابه ألى على هذا المصدر، وقد تجلى ذلك من خلال قصة عمر بن الخطاب الله لما جاءه بشيء من التوراة، فغضب الذلك؛ فقد روى الإمام أحمد بسنده عن جابر بن عبد الله أن عمر بن الخطاب أتى النبي الله بكتاب أصابه من بعض أهل الكتاب، فقرأه [على](١٦) النبي الغضب وقال: «أمُتَهَوِّكُونَ (١٣) فيها يا ابن الخطاب، والذي نفسي بيده لقد جنتكم بها بيضاء نقية، لا تسألوهم عن شيء فيخبروكم بحق فتكذبوا به، أو بباطل فتصدقوا به، والذي نفسي بيده لو أن موسى الله كان حَيّاً [ما](١٤) وسعه إلا أن يتبعنيه (٥٠).

وجاء من حديث عبد الله بن ثابت وفيه قال عمر ﷺ: "يا رسول الله، إني مررت بأخ لي من قريظة، فكتب لي جوامع من التوراة، ألا أعرضها عليك؟ قال: فتغير وجه رسول الله ﷺ...ه(٦).

ففي هذا الموقف تجلى حرص النبي ﷺ على قصر أصحابه على ما جاء به، ومنعهم عن الأخذ من أهل الكتاب أو غيرهم.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه (ص۱۰۵).

<sup>(</sup>٢) هذا الحرف ساقط من طبعة مؤسسة قرطبة وكذلك طبعة المكتب الإسلامي (٣/ ٤٩١) ح(١٥١٣٧)، وقد أثبت في طبعة مؤسسة الرسالة (٣٤٩/٢٣) ح(١٥١٥٦) وبه يزول الإشكال.

 <sup>(</sup>٣) أي: متحيرون. انظر: العين (٤/٤)، وقسره بذلك الحسن. أخرجه البيهقي في الشعب
 (٢٠٠/١)، وانظر: الإرواء (٣٨/٦).

<sup>(</sup>٤) في الأصل عندي بدون [ما] وهي مثبتة في نسخة عالم الكتب، بيروت، تحقيق السيد أبو المعاطي النوري ح(١٥٢٢٣)، وكذلك هي في نسخة الفتح الرباني لأحمد بن عبد الرحلن البنا الساعاتي (١/ ١٧٥).

<sup>(</sup>ه) أخرجه أحمدٌ في المسند (٣٨٧/٣)، وضعَّفه الأرنؤوط ح(١٥١٥٦)، وحسَّنه الألباني في الإرواء (٦/ ٣٤) ح(١٥٨٩) بطرقه.

وقال الهيشمي: آدواه أحمد وأبو يعلى والبزار، وفيه مجالد بن سعيد ضعفه أحمد ويحيى بن سعيد وغيرهما، مجمع الزوائد (١/ ٤٢٠) ح(٨٠٨).

<sup>(</sup>٦) أخرجه أحمد في المسند (٣/ ٤٧٠)، وضعّفه الأرنؤوط ح(١٥٨٦٤)، قال الهيثمي: «رواه أحمد والطبرُاني ورجاله رجال الصحيح إلا أن فيه جابر الجعفي وهو ضعيف مجمع الزوائد (١٠/١) ح(٢٠٨١).

ولقد انتفع عمر ﷺ من هذا الموقف \_ كما يقول ابن تيمية \_ وذلك «لما فُتِحَتِ الإسكَنْدَريَّة وُجِدَ فيها كتبٌ كثيرة من كُتُب الروم فكتبوا فيها إلى عمر، فأمر بها أن تحرق وقال: حسبنا كتاب الله (۱۱).

بل روي عنه ﷺ أنه ضرب رجلاً من عبد القيس ـ بسبب أنه انتسخ كتاب دانيال<sup>(٢)</sup>، وأمره بمحوه، ونهاه عن قراءته على الناس<sup>(٣)</sup>.

ولقد كان اعتصامهم بالكتاب والسُّنَّة من أعظم ما أنعم الله به عليهم (١).

فقد نهلوا من رسول الله ﷺ، واستوضحوا ما أشكل عليهم، وَقَبِلُوا كلَّ ذلك، ولم يُقدِّموا عليه آراءهم ولا عقولهم.

وهذا علي بن أبي طالب أفضل أهل البيت فلله يوضح هذا الأمر حيث قال: «لو كان الدِّين بالرأي لكان أسفل الخف أولى بالمسح من أعلاه، وقد رأيت رسول الله على على ظاهر خفيه»(٥).

قال شيخ الإسلام: «وقد بيَّن علي ﴿ أَن الرأي وإن اقتضى مسحه لكونه حَمَلَ الوسخ والأذى، إلا أن السُّنَّة أحق أن تتبع، مع أن رأياً يخالف السُّنَّة رأي فاسده(٦).

ولقد كان من الأصول المتفق عليها بينهم ﷺ كما ذكر شيخ الإسلام: «أنه لا يقبل من أحد أن يعارض القرآن لا برأيه ولا ذوقه ولا معقوله ولا قياسه ولا وجده، فإنهم ثبت عنهم بالبراهين القطعيات والآيات البينات أن الرسول ﷺ جاء

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي (١٧/٤١).

<sup>(</sup>٢) ذكر ابن كثير أنه يحتمل أن يكون من أنبياء بني إسرائيل، ويحتمل أن يكون من الصالحين والله أعلم. انظر: البداية والنهاية (٢٠/٢ ـ ٤١) ط. المعارف.

<sup>(</sup>٣) انظر: مجموع الفتاوى (١/ ١١ ـ ٤١)، وقد نسبه إلى ابن أبي حاتم، وقد أخرجه الخطيب البغدادي في تقييد العلم (ص٥١)، ونسبه الهيثمي لأبي يعلى وقال: فيه عبد الرحمٰن بن إسحاق الواسطي، ضعفه أحمد وجماعة مجمع الزوائد (١/ ٤٣٥) ح(٨٥٧).

<sup>(</sup>٤) انظر: مجموع الفتاوي (١٣/٢٨).

<sup>(</sup>٥) سنن أبي داود (٩٠/١) ح(١٦٢)، وصححه الألباني ح(١٤٧). وحسَّن إسناده ابن حجر في بلوغ المرام كما في سبل السلام (٨١/ ٣٠٤) ح(٥٤).

<sup>(</sup>٦) شرح العمدة لابن تيمية (١/٢٧٣).

بالهدى ودين الحق وأن القرآن يهدي للتي هي أقومه<sup>(١)</sup>.

ولا شك في ذلك، فقد كثرت وصاياهم في الاعتماد على الوحيين: الكتاب والسُّنَّة، وتقديمهما على كل شيء (٢).

ومن أمثلة ذلك عبد الله بن عباس وهو من كبار علماء أهل البيت ، عبث قال: «تمتّع النبي ، فقال عروة بن الزبير: نهى أبو بكر وعمر عن المتعة، فقال ابن عباس: ما يقول عُرَيَّة؟ قال: يقول: نهى أبو بكر وعمر عن المتعة، فقال ابن عباس: أراهم سيهلكون، أقول: قال النبي ، ويقول: نهى أبو بكر وعمر ، (٢).

فابن عباس أراد \_ كما يقول ابن تيمية أن "يبين لهم أنه ليس لأحد أن يعارض سنة رسول الله ﷺ بقول أحد من الناس. . . و(٤).

فهذه مصادر تلقي الصحابة ـ أهل البيت وغيرهم رضي الله تعالى عنهم.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۲۸/۱۳). وانظر: درء التعارض (۵٬۱۵۱).

<sup>(</sup>۲) انظر: مجموع الفتاري (۲۰/۲۱۰ ـ ۲۱۹)، (۲۱/۵۰).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في المسند (١/ ٢٣٧)، وضعفه الأرنؤوط ح(٣١٢١)، وصححه أحمد شاكر (٥/ ٨٥) ح(٢١٢١). وقد أورده ابن تيمية بلفظ آخر: (بوشك أن تنزل عليكم حجارة من السماء، أقول: قال رسول الله، وتقولون: قال أبو بكر وعمر، مجموع الفتاوى (٢٠/ ٢١٥).

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوي (٢٦/ ٢٨١). وانظر: الصواعق المرسلة (٣/ ١٠٦٣).

# المبحث الثاني



#### وفيه مطلبان:

المطلب الأول: عقيدة أهل البيت هي عقيدة الصحابة.

المطلب الثاني: عدم اختصاص أهل البيت بعلم دون غيرهم من الصحابة رهي.

#### **\***

## المطلب الأول

# عقيدة أهل البيت هي عقيدة الصحابة

لم يخالف أهل البيت في عقيدتهم ما كان عليه أصحاب النبي ﷺ، فقد كانوا جميعاً على عقيدة واحدة مصدرها الكتاب والسُّنَّة، تقوم على إثبات التوحيد وأسماء الله وصفاته والقَدَر وغيرها من المسائل، ولو اختلفوا لنُقِل إلينا، يقول الإمام أبو عبد الله محمد بن خفيف (١): "فاتفقت أقوال المهاجرين والأنصار في

 <sup>(</sup>١) هو: محمد بن خقيف بن إسفكشاد، أبو عبد الله الضبي الشيرازي، شيخ إقليم فارس،
 كان فقيهاً شافعيًا متمسكاً بالكتاب والشُنَّة، مفيداً في كل نوع من العلوم، مقصوداً من
 الآفاق، مات في رمضان سنة ٢٧١هـ.

توحيد الله ﷺ ومعرفة أسمائه وصفاته، وقضائه قولاً واحداً، وشرعاً ظاهراً، وهم الذين نقلوا عن رسول الله ﷺ ذلك».

إلى أن قال: "وهم الذين أمِرنا بالأخذ عنهم إذ لم يختلفوا \_ بحمد الله تعالى \_ في أحكام التوحيد، وأصول الدين من الأسماء والصفات \_ كما اختلفوا في الفروع (١)، ولو كان منهم في ذلك اختلاف لنُقِل إلينا، كما نُقل سائر الاختلاف، فاستقر صحة ذلك عند خاصتهم وعامتهم \_ حتى أدوا ذلك إلى التابعين لهم بإحسان، فاستقر صحة ذلك عند العلماء المعروفين حتى نقلوا ذلك قرناً بعد قرنا").

وقال أبو عبد الله بن مندة (٣): «إن الأخبار في صفات الله في جاءت متواترة عن النبي في موافقة لكتاب الله في نقلها الخلف عن السلف قرناً بعد قرن، من لدن الصحابة والتابعين في إلى عصرنا هذا، على سبيل إثبات الصفات لله في والمعرفة والإيمان به، والتسليم لما أخبر الله في في تنزيله، وبيّنه الرسول في عن كتابه، مع اجتناب التأويل، والجحود، وترك التمثيل، والتكييف، (١٤).

وقد ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية أن الصحابة رأي لم يتنازعوا في مسائل العقيدة (٥)، وهو ما أشار إليه ابن خفيف في كلامه السابق، ولا شك في ذلك،

انظر: السير (١٦/ ٣٤٢ \_ ٣٤٣)، طبقات الشافعية الكبرى (١٤٩/٣ \_ ١٥١، ١٥٥)،
 الأعلام (١١٤/١).

<sup>(</sup>١) حول تقسيم الدين إلى أصول وفروع. انظر: مجموع الفتارى (٦/٦٥ ـ ٥٦).

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوى (٥/ ٧١) (الحموية) من كتاب اعتقاد التوحيد بإثبات الأسماء والصفات لمحمد بن خفيف \_ كما ذكر ابن تيمية.

 <sup>(</sup>٣) هو: محمد بن إسحاق بن محمد بن يحيى، أبو عبد الله بن مندة الأصبهاني الجؤال، صاحب التصانيف، ولد سنة ٣١٠هـ، الحافظ الكبير، قال الذهبي: «لم أعلم أحداً كان أوسع رحلة منه، ولا أكثر حديثاً منه، مع الحفظ والثقة». توفي سنة ٣٩٥هـ. العبر (٢/ ١٨٧)، السير (٢/ ٨١ ـ ٣٠)، الأعلام (٢/ ٢٩).

 <sup>(</sup>٤) كتاب التوحيد لابن منده (٣/٧).
 وقد نقله قوام السُّنَة الأصبهاني في أول كتاب الحجة في بيان المحجة (٩١/١ - ٩٢)،
 وذكر أنه مذهب السلف من الصحابة ومن بعدهم (١/٩١٩ - ١٧٠، ١٧٤ - ١٧٥).
 وانظر: شرح السُّنَة للبربهاري (ص٤٧).

<sup>(</sup>٥) انظر: مجموع الفتاوي (١٩/ ٢٧٤)، درء التعارض (٧/ ٢٦)، جامع المسائل (٣/ ٨٧ ــ ٨٩).

فإن الناظر للمنقول عنهم في ذلك يجده متوافقاً غير متخالف، وإن كان قد تنازعوا في بعض مسائل الأحكام والقروع<sup>(١)</sup>. ولكن ـ بحمد الله تعالى ـ لم يتنازعوا في مسائل الأسماء والصفات والأفعال ـ كما يقول ابن القيم<sup>(٢)</sup>.

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: "فالسلف من الصحابة والتابعين وسائر الأمة قد تكلموا في جميع نصوص القرآن؛ آيات الصفات وغيرها، وفسروها بما يوافق دلالتها وبيانها، ورَوَوُا عن النبي على أحاديث كثيرة توافق القرآن، وأئمة الصحابة في هذا أعظم من غيرهم مثل ابن مسعود الذي كان يقول: "لو أعُلَمُ أعْلَمَ بكتاب الله مني تبلغه آباط الإبل لأتيته"، وعبد الله بن عباس الذي دعا له النبي على وهو حَبر الأمة وترجمان القرآن كانا هما وأصحابهما من أعظم الصحابة والتابعين إثباتاً للصفات ورواية لها عن النبي على الله عن النبي الله الله عن النبي اله عن النبي الله الله عن الله عن النبي الله عن الله عن النبي الله عن الله عن النبي الله عن الله عن

وبيَّن أن «الأصل الذي باين به أهل السُّنَّة والجماعة \_ من الصحابة والتابعين لهم بإحسان؛ من أهل البيت وغيرهم وسائر أثمة المسلمين \_ للجهمية والمعتزلة وغيرهم من نُفاة الصفات أن الرب \_ تعالى \_ إنما يوصف بما يقوم به، لا يوصف بمخلوقاته (3).

وقد نقل \_ رحمه الله تعالى \_ اتفاق أئمة أهل البيت على ما اتفق عليه الصحابة والتابعون في مسائل الصفات والقدر؛ فقال كَلْقَهُ: "فإن أئمة أهل البيت كعلي وابن عباس ومن بعدهم \_ كلهم متفقون على ما اتفق عليه سائر الصحابة والتابعين لهم بإحسان من إثبات الصفات والقدر" (٥).

وأما النصوص الواردة عن الصحابة وأهل البيت ﷺ في إثبات الصفات والقدر فلا تكاد تحصى ـ كما يقول ابن تيمية (٦).

<sup>(</sup>۱) انظر: الفتاوى الكبرى (۲/ ۱۰۷)، إعلام الموقعين عن رب العالمين لابن القيم (۱/ ٤٩)، الصواعق المرسلة (۱/ ٢٠٨ ـ ٢٠٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: الصواعق المرسلة (١/ ٢١٠).

 <sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى (٣٠٧/١٣ ـ ٣٠٨). وانظر: المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار للمقريزي (٣/ ٣٠٩ ـ ٣١٠) وقول ابن سعود تقدم تخريجه (ص١٤١).

<sup>(</sup>٤) منهاج السُّنَّة (٢/ ٣٩٠).

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق (٢/ ١٠٠).

<sup>(</sup>٦) انظر: المصدر السابق (٩/٣)، (١٠٠/١).

### المطلب الثاني

## عدم اختصاص أهل البيت بعلم دون غيرهم من الصحابة

لم يخص النبيُّ ﷺ أهل بيته ﷺ بكتاب، أو بشيء من الوحي دون غيرهم من أصحابه ﷺ ''''.

فقد روى البخاري بسنده عن أبي جحيفة ﷺ قال: قلت لعلي ﷺ: هل عندكم شيء من الوحي إلا ما في كتاب الله؟

قال: لا، والذي فلق الحبة وبرأ النسمة ما أعلمه \_ إلا فهماً يعطيه الله رجلاً في القرآن، وما في هذه الصحيفة.

قلت: وما في هذه الصحيفة؟ قال: العَقْلُ، وفِكاكُ الأسير، وأن لا يُقتل مسلم بكافرة (٢٠).

فالنص يشير إلى أن بعض الناس قد ظن اختصاص أهل البيت بشيء من الوحي، ولذلك ورد السؤال من أبي جحيفة، فأجابه أمير المؤمنين علي الله بالنفي، وأنهم كغيرهم من الصحابة في ذلك، وإنما يتفاضلون بأفهامهم، وما في تلك الصحيفة من المسائل الفقهية المعروفة.

بل قد ورد أن علياً فَيُجْبُهُ خطب الناس، فقال: "والله، ما عندنا من كتاب يُقرأ إلا كتاب الله وما في هذه الصحيفة..." (٣). وفي رواية: "من زعم أن عندنا شيئاً نقرؤه إلا كتاب الله وهذه الصحيفة فقد كذب (٤).

ومما يؤكد وجود هذا التساؤل ما ورد عن عالِم أهل البيت، وترجمان

<sup>(</sup>١) انظر: منهاج السُّنَّة (٨/١٠، ١٣٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري مع الفتح (٦/ ١٩٣) ح(٣٠٤٧). وقد ورد الحديث بألفاظ أخرى عند البخاري:

أ\_ (هل عندكم كتاب؟) البخاري مع الفتح (٢٤٦/١) ح(١١١١).

ب \_ «هل عندكم شيء ما ليس في القرآن؟ المصدر السابق (٢٥٦/١٢) ح(٦٩٠٣).

ج \_ الوقال مرة: ما ليس عند الناس؛ المصدر السابق.

د \_ قعل عندكم شيء مما ليس في القرآن؛ المصدر السابق (٢٧٢/١٢) ح(٦٩١٥). والمراد بالعقل: الدية. انظر: فتح الباري(٢٤٧/١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري مع الفتح (١٣/ ٢٨٩) ح(٧٣٠٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم ح(١٣٧٠).

القرآن؛ حبر الأمة عبد الله بن عباس في حيث قال: كان رسول الله على عبداً مأموراً ما اختصنا دون الناس بشيء إلا بثلاثة: أمرنا أن نسبغ الوضوء، وأن لا نأكل الصدقة، وأن لا نُنزِيَ حماراً على فرساً(۱).

وعن علي رضي قال: نهانا رسول الله على أن نُنزِيَ حماراً على فرس<sup>(۱)</sup>. وعلى ذلك فكل من ادعى اختصاص أهل البيت رضي أو أحدهم بشيء من العلم فقد كذب عليهم.

ثقدم تخریجه (ص۷۲).

<sup>(</sup>۲) أحمد في المسند (۱/۹۰) قال الأرنؤوط: صحيح لغيره، وهذا إسناد ضعيف ح(٧٣٨) و(١/ ١٣٢) عند الأرنؤوط ح(١١٠٨).

### المبحث الثالث

# منزلة علماء أهل البيت عند أهل السُّنَّة والجماعة

لقد عَدًّ علماءُ أهل السُّنَّة أثمةً أهل البيت من علمائهم وأثمتهم، واعتنوا بنقل أقوالهم في كتبهم، ومن ذلك:

الإمام أحمد بن حنبل، والبخاري، وعثمان بن سعيد الدارمي، وابن أبي عاصم، وعبد الله بن أحمد بن حنبل، والآجري، واللالكائي (١) وغيرهم الكثير (٢).

فاللالكائي في كتابه شرح أصول اعتقاد أهل السُّنَّة والجماعة \_ عقد باباً بعنوان: «باب سياق ذكر من رسم بالإمامة في السُّنَّة والدعوة والهداية إلى طريق الاستقامة بعد رسول الله ﷺ إمام الأئمة».

فذكر في هذا الباب من الأئمة من أهل البيت علي بن أبي طالب وعبد الله بن عباس وعائشة وأم سلمة \_ رضي الله تعالى عنهم ...

 <sup>(</sup>١) هو: هبة الله بن الحسن بن منصور الطبري، أبو القاسم اللالكائي، الحافظ المحدث من فقهاء الشافعية، مقيد بغداد في وقته، توفي سنة ٤١٨هـ. انظر: السير (٤١٩/١٧ ـ ٤٢٠)، الأعلام (٧١/٧).

 <sup>(</sup>٢) انظر في ذلك كتب أهل السُّنّة والجماعة المسندة وهي كثيرة جدّاً، وفيها النقول الكثيرة عن علماء أهل البيت من الصحابة ومن بعدهم.

وممن ذكر من التابعين: محمد بن الحنفية، وعلي بن الحسين بن علي<sup>(١)</sup>، وابنه محمد بن علي بن الحسين، وهو أبو جعفر الباقر<sup>(٢)</sup>.

ومن الطبقة الثانية: زيد بن علي بن الحسين، وعبد الله بن حسن<sup>(٣)</sup>، وجعفر بن محمد الصادق<sup>(٤)</sup>.

فعدَّ من تقدم ذكرهم من أثمة أهل السُّنَّة والجماعة (٥٠).

ولذا نجد أهل السُّنَّة والجماعة يستدلون بأقوال أهل البيت في تقرير عقائدهم، فمثلاً ابن جرير الطبري قرّر أن القرآن كلام الله غير مخلوق، ثم استدل بقول جعفر بن محمد الصادق، وهو من أعلام أثمة أهل البيت في، وذلك لما سُئل «عن القرآن مخلوق أو خالق؟ فقال: إنه ليس بخالق ولا مخلوق، ولكنه كلام الله على القرآن مخلوق أو خالق؟ فقال: إنه ليس بخالق ولا مخلوق،

<sup>(</sup>۱) هو: على بن الحسين بن على بن أبي طالب القرشي الهاشمي، أبو عبد الله، وقيل: أبو الحسين، زين العابدين، وهو على الأصغر، وأما الأكبر فقتل مع أبيه يوم كربلاء، كان ثقة مأموناً ورعاً، وهو الإمام الرابع عند الإمامية الاثني عشرية، توفي سنة ٩٤هـ. انظر: تهذيب الكمال (٢/ ٣٨٣ \_ ٣٨٩)، السير (٤/ ٣٨٦ \_ ٣٩٩).

 <sup>(</sup>٢) هو: محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب القرشي الهاشمي، أبو جعفر المعروف بالباقر، ولد سنة ٥٦هـ، وقيل: ٥٧هـ، قال العجلي: «مدني تابعي ثقة»، وهو أحد أئمة الاثني عشرية، توفي سنة ١١٤هـ، وقيل: ١١٧هـ. انظر: تهذيب الكمال (٢٦/ ١٣٦ ـ ١١٧)، السير (١٤١ ـ ٤٠١)، الإعلام (٢٠/ ٢٠٠)، الأعلام (٢٠/٢).

<sup>(</sup>٣) هو: عبد الله بن حسن بن حسن بن علي بن أبي طالب، أبو محمد الهاشمي القرشي المدني، أمه فاطمة بنت الحسين، وثقه يحيى بن معين وأبو حاتم والنسائي، قال ابن حجر: اثقة جليل القدر، توفي سنة ١٤٥هـ. انظر: تهذيب الكمال (٢١٤/١٤)، تهذيب التيذيب (ص٣٠٠)، الأعلام (٢٨/٤).

<sup>(3)</sup> هو: جعفر بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب القرشي الهاشمي، أبو عبد الله المدني المعروف بالصادق، ولد سنة ١٨هـ، وهو أحد أثمة الاثني عشرية، ذكره ابن حبان في الثقات، وقال: «كان من سادات أهل البيت فقها وعلماً وفضلاً»، توفي سنة ١٤٨هـ، تنبيه: سقط اسم محمد من تهذيب التهذيب، فقال: «جعفر بن علي». انظر: تهذيب الكمال (٥/ ٧٤ ـ ٧٥)، تهذيب التهذيب (٦/ ١٣٨)، الثقات لابن حبان (٦/ ١٣١).

<sup>(</sup>٥) انظر: شرح أصول اعتقاد أهل السُّنَّة والجماعة، للَّالكائي (٢٩/١ ـ ٣٤).

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبد الله بن أحمد في السُّنَّة (١/١٥١) ح(١٣٣) قال محققه: ﴿في إسناده محمد بن الحسين مولى النضر، وعبد الله بن عباش الوشا لم أقف لهما على ترجمة وأخرجه =

وعلى ذلك سار أهل السُّنَّة في كتبهم.

وقد أثنى علماء أهل السُّنَّة على أئمة أهل البيت بالعلم والدين، ومنهم شيخ الإسلام ابن تيمية فقد أثنى على على بن أبي طالب ﷺ وعدَّه من علماء الصحابة في مواضع كثيرة من كتبه (١٠).

وعدَّ ابن عباس من فقهاء الصحابة (٢)، ووصفه بأنه «حبر الأمة وأعلم الصحابة وأغلم الصحابة وأفقههم في زمانه (٤)، وأنه من أعلم أهل البيت بالتفسير (٤)، ووصف علي بن الحسين بأنه من «كبار التابعين وساداتهم علماً وديناً» (٥).

وقال عنه وعن الباقر والصادق: "وعلي بن الحسين وابنه وجعفر بن محمد وغيرهم هم أيضاً من أئمة أهل السُّنَّة والجماعة»(٦).

وقال عن محمد بن علي الباقر: «وكذلك أبو جعفر محمد بن علي من خيار أهل العلم والدين، وقيل: إنما سمي الباقر ـ لأنه بقر العلم لا لأجل بقر السجود جبهته»(٧).

ووصف جعفر الصادق بأنه «شيخ علماء الأمة»(^^).

وقال: ﴿ فَإِنْ جَعَفُرُ بِنَ مَحْمَدُ مِنْ أَنْمَةُ الَّذِينِ بِاتَّفَاقَ أَهِلِ السُّنَّةِ ﴾ [٩٠].

الطبري في صحيح السُنَّة ح(١٥)، والآجري في الشريعة، والسياق له (١٩٣/١) ح(١٩٨)، حرسًن إسناده محققه، والبيهقي في الأسماء والصفات (١٠٢/١) ح(٥٣٦)، وحسَّن إسناده محققه، واللالكائي في شرح أصول أهل السُنَّة والجماعة (٢٣٨/٢) ح(٣٩٠)، وصححه البيهقي في الاعتقاد (ص١٠٢).

<sup>(</sup>١) انظر: مجموع الفتاري (٤/ ٥٣١)، (٢٤/ ٢٥)، (٢١٣/٣٤)، الاستقامة (١/ ٥٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: مجموع القتاوى (٤/ ٥٣٣)، (٢٩/ ١١٤).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (٤٠٠/٤) وانظر: دره التعارض (٨٠/٥).

<sup>(</sup>٤) انظر: منهاج الشُّنَّة (٢٦/٤).

<sup>(</sup>٥) المصدر السَّابق (٤٨/٤).

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق (١١٦/٤). وانظر: (٥/ ١٦٢ ـ ١٦٣).

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق (٤/٥٠). وانظر: سير أعلام النبلاء (٤٠٢/٤).

<sup>(</sup>٨) جامع المسائل (٣/ ٨٧).

<sup>(</sup>٩) منهاج السُّنَّة (٢/ ٢٤٥).

وقال عن عبد الله بن حسن بن حسن بن علي بن أبي طالب: «وهو أجل الشرفاء الحسنيين في زمن تابعي التابعين<sup>(۱)</sup>.

فأهل البيت على هم من علماء أهل السُّنَّة والجماعة، والنقول بذلك كثيرة، وإنما ذكرنا بعض ما ورد في ذلك.

<sup>(</sup>۱) قاعدة عظيمة (ص٣٨). وانظر: مجموع الفتاوى (٣٨٣/٢٧) لكنه ذكر أنه عبد الله بن حسن بن الحسين وهو خطأ مطبعي، والصواب كما ورد هنا عبد الله بن حسن بن حسن.

# المبحث الرابع

# ذكر بعض ما ورد عن أهل البيت في مسائل العقيدة

#### وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: إثبات صفات الله \_ تعالى \_.

المطلب الثاني: إثبات القَدَرِ.

المطلب الثالث: إثبات خلافة أبي بكر وعمر رأة وفضلهما.

**静 春 春** 

#### المطلب الأول

### إثبات صفات الله ـ تعالى ـ

مذهب الصحابة في (أهل البيت وغيرهم) هو إثبات أسماء الله وصفاته، والنصوص عنهم في ذلك لا تحصى كثرة، وسأذكر بعض ما ورد في ذلك عن أثمة أهل البيت؛ تأكيداً لما ذكره ابن تيمية وغيره من اتفاق عقيدة أهل البيت وعقيدة الصحابة رضي الله عنهم أجمعين.

#### ١ \_ صفة العلو:

إثبات علو الله \_ تعالى \_ فوق العالم معلوم بالاضطرار من الكتاب والسُّنَّة وإجماع سلف الأمة (١٠).

والأخبار بذلك متواترة عن النبي ﷺ والصحابة والتابعين (٢)، فمما ورد في إثبات علو الله على خلقه عن أهل البيت:

ما جاء عن زينب بنت جحش، قال أنس: جاء زيد بن حارثة يشكو، فجعل النبي على يقول: «اتق الله وأمسك عليك زوجك». قال أنس: لو كان رسول الله على كاتماً شيئاً لكتم هذه، قال: فكانت زينب تفخر على أزواج النبي على، تقول: زوجكن أهليكن، وزوجني الله تعالى من فوق سبع سماوات (٢)، وفي رواية: إن الله أنكحني في السماء (١).

وقولها صريح في إثبات علو الله على خلقه، وقد عد أهل السُّنَّة والجماعة قولها من أدلتهم على ذلك<sup>(ه)</sup>.

وعن مجاهد قال: قبل لابن عباس وان هاهنا قوماً يقولون في القدر، فقال: إنهم يكذبون بكتاب الله التحقق، لآخُذَنَّ بشعر أحدهم فلأنْصُوَنَه (٢٦)، إن الله تعالى كان عرشه على الماء قبل أن يخلق شيئاً، ثم خلق فكان أول ما خلق القلم، ثم أمره فقال: اكتب، فكتب ما هو كائن إلى قيام الساعة، فإنما يجري الناس على أمر فُرغَ منه (٧٠).

<sup>(</sup>١) انظر: أصول السُّنَّة لابن أبي زمنين (ص٨٨)، در. التعارض (٧/ ٢٦).

 <sup>(</sup>٢) انظر: كتاب العلو للعلي العظيم للذهبي، اجتماع الجيوش الإسلامية لابن القيم،
 وغدها.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري مع الفتح (١٣/ ٤١٥) ح(٧٤٢٠)، انظر: الفتوى الحموية الكبرى (ص٢٤٦)، مجموع الفتاوى (٥/ ٥٤، ١٣٨).

<sup>(</sup>٤) البخاري مع الفتح (١٣/ ٤١٥) ح(٧٤٢١).

<sup>(</sup>ه) انظر: إثبات صفة العلو لابن قدامة (ص١٥٧) ح(٢٦)، العلو للعلي العظيم (١/ ٢٨٤) حر(١٧)، مختصر العلو للعلى الغفار للألباني ح(١)، مجموع الفتاوى (٥/ ١٣٨، ١٣٨) وغيرها.

<sup>(</sup>٦) قَالَ الأَزْهِرِي: «نَصَوْتُ الرجل أنصوه نصواً: إذا مددت ناصيته... ويقال ناصيتُه: إذا جاذبته، فأخذ كل واحد منكما بناصية صاحبه تهذيب اللغة (١٢/ ٢٤٤).

 <sup>(</sup>٧) أخرجه القريابي في كتاب القدر (ص٨٠) ح(٧٩)، ومن طريقه الآجري في الشريعة (٢/ ٧٠) ح(٣٥١)، وحسَّن إسناده محققه.

وفي لفظ: «إن الله ﷺ كان على عرشه قبل أن يخلق شيئاً» (١)، وفي آخر: «إن الله تعالى استوى على عرشه...» (٢).

وهذا الأثر فيه إثبات صفة العلو لله تعالى، وكذلك إثبات صفة الاستواء والإيمان بالقدر.

وعن ابن عباس في الله قال: «إن الله تعالى ليمهل في شهر رمضان كل ليلة حتى إذا ذهب ثُلُث الليل الأول؛ هبط إلى السماء، ثم قال: هل من سائل يُعطّى، هل من مستغفر يُغفّر له، هل من تائب يُتاب عليه (٣٠).

وفي هذا الأثر إثبات صفة النزول لله ـ تعالى ـ الدالة على علوه ﷺ.

وعنه ﷺ قال: «فكروا في كل شيء، ولا تفكروا في ذات الله، فإن ما بين السموات إلى كرسيه سبعة آلاف نور، وهو فوق ذلك ﷺ<sup>(1)</sup>.

وهو دالُّ أيضاً على إثبات صفة العلو.

وعنه ﷺ قال: "الكرسي موضع القدمين، والعرش لا يقدر أحد قدرَه" (٥٠).

<sup>(</sup>۱) أخرجه اللالكائي في شرح أصول اعتقاد أهل السُّنَّة والجماعة (١٦٩/٤) ح(١٢٢٣)، والمنارمي في الرد على الجهمية (ص٣١) ح(٤٤)، وابن قدامة في إثبات صفة العلو (١٥٣) ح(٢١)، وذكره الذهبي بهذا اللفظ في العلو (١/٣٨٣) ح(٩١)، وقال الألباني في مختصر العلو: «صحيح» (٩٥) ح(٢٩).

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الفرياي في كتاب القدر (ص٧٩) ح(٧٨)، ومن طريقه الآجري في الشريعة (٢/ ٨٦٧) ح(٤٤٤) وحسَّنه محققه.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي عاصم في السُنَّة ح(٥١٣)، قال الألباني: «إسناده صحيح، رجاله ثقات رجال الشيخين ـ غير الوزان وهو أبو محمد الرقي ـ وهو ثقة كما قال النسائي وغيره (ص٢٢٤).

 <sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقي في الأسماء والصفات ح(٦١٨، ٨٨٧)، وضعَف إسناده محققه، لكن حسن إسناده الذهبي في كتاب العرش (١٣٣/٢ ـ ١٣٤) ح(١١١)، وجوَّد إسناده الحافظ ابن حجر في الفتح (٣٩٤/١٣).

وحسَّن الألباني الأثر إلى قوله: فذات الله؛ مرفوعاً كما في السلسلة الصحيحة (٣٩٦/٤).

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الله بن أحمد في السُّنَّة (٢٠١/١) ح(٥٨) وحسَّنه محققه، والدارقطني في الصفات ح(٣١)، والحاكم في المستدرك (٣١٠/٢) ح(٣١١٦)، وصححه على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي. وقال في العلو: «رجاله ثقات» ح(١٤٨). وقال الألباني: «وهذا إسناد صحيح رجاله كلهم ثقات»، مختصر العلو (ص٢٠٢)، وصححه الدارمي في نقضه على بشر المريسي (٢٠٠٤).

وهذا الأثر دال على إثبات صفة القدمين، وصفة العلو.

وجاء عن عائشة ﷺ قالت: «وأيم الله، إني لأخشى لو كنت أحب قَتْلَه لقُتِلْتُ ـ تعني عثمان ـ ولكِنْ عَلم الله من فوق عرشه أنّي لم أحب قتله الله (١٠).

وعن أم سلمة رضي قالت: «نعم اليوم يوم عرفة، ينزل فيه رب العزة إلى السماء الدنيا»(٢).

وبعد أن ذكرنا هذه الآثار من كتب أهل السُّنَة \_ فإننا سوف نذكر ما يؤيد هذا من كتب الاثني عشرية، وإن كانت غير معتبرة عند أهل السُّنَة؛ لكثرة الكذب فيهم \_ كما نص عليه أهل العلم<sup>(٣)</sup>، ولكننا نسوقها من باب إقامة الحجة عليهم، وهم يدَّعون الانتساب إلى أهل البيت، وقد خالفوهم، والروايات في كتبهم شاهدة عليهم.

### تأييد ما سبق من كتب الاثنى عشرية:

فقد ورد في كتب الشيعة الاثني عشرية ما يدل على إثبات صفة العلو عن أهل البيت.

فعن الشعبي قال: «كانت زينب تقول للنبي ﷺ: إني لأدل عليك بثلاث، ما من نسائك امرأة تدل بهن: جدِّي وجدُّك واحد، وإني أنكحنيك اللهُ في السماء...»(٥).

وعن علي والله عنه الأعلى قال: اأي: عَلَا وارتفع في

أخرجه الدارمي في الرد على الجهمية ح(٨٣)، وحسَّن إسناده محققه، وقال الألبائي في مختصر العلو: ﴿إسناده صحيحٌ (ص٤٠١) ح(٥٢).

أخرجه الدارمي في الرد على الجهمية ح(١٣٧) وحسَّن إسناده محققه، وأخرجه اللالكائي
 في شرح أصول اعتقاد أهل السُّنَّة والجماعة (٣/ ٤٥٠) ح(٧٦٨)، والدارقطني في النزول
 ح(٩٥)، والصابوني في عقيدة السلف وأصحاب الحديث (ص ٦٠ ـ ٦١) ح(٧٦)، وحسَّن
 إسناده محققه.

 <sup>(</sup>٣) انظر:مجموع الفتاوى(١/ ٢٤٩)، (٤/ ٧٧)، منهاج السُنَّة (١/٨، ٦٨)، ميزان الاعتدال (١/ ٢٧).

<sup>(</sup>٤) بمعنى: أفتخر، وقال ابن منظور: ﴿ودَلُ الْمرأة ردلالها تدللها على زوجها؛ وذلك أن تربه جراءة عليه في تغنّج وتشكّل، كأنها تخالفه وليس بها خلاف لسان العرب (٢٤٧/١١).

<sup>(</sup>٥) بحار الأنوار (٢٢/ ١٨٠)، مجمع البيان (٨/ ١٦٤).

سماواته، حتى صار العبادُ كلَّهم دونه، وَقَهَرَهُم بعزّته، ومَن عنده التدبير، وإليه تعرج المعارج"(١).

فأثبت ﷺ عُلُوَّ الذات، وعلو القهر.

وعن أبي جعفر شه قال: «تكلموا فيما دون العرش، ولا تكلموا فيما فوق العرش، فإن قوماً تكلموا في الله فتاهوا، حتى كان الرجل ينادى من بين يديه فيجيب من خلفه (٢٠) (٣).

وعن أبي عبد الله قال: «إذا انتهى الكلام إلى الله فأمسكوا، وتكلموا فيما دون العرش، ولا تكلموا فيما فوق العرش...»(2).

وعن ابن عباس ﴿ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَجَلَ ذَكَرَهُ عَلَيْهِ الْعَرْشُ فَاسْتُوى عَلَيْهِ ۗ (٥٠).

فهذه النصوص دالة على علو الله على خلقه ـ من كلام أهل البيت من كتب الاثنى عشرية.

# ٢ \_ القرآن كلام الله غير مخلوق:

وذهب أهل السُّنَّة والجماعة إلى أن القرآن كلام الله ـ تعالى ـ ليس بخالق ولا مخلوق، منه بدأ وإليه يعود<sup>(١)</sup>.

ومما ورد عن أهل البيت في ذلك ما يلي:

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار (٨٢/ ١٣٩)، مستدرك الوسائل للميزار النوري (٤/ ١٨٢).

<sup>(</sup>٢) أي: «لذهاب عقله وتحيره في أمره، فكان لا يميز بين الجهات والمحسوسات فضلاً عن أن يمييز بين المعانى والمعقولات، شرح أصول الكافي، محمد صالح المازندراني (٣/ ١٥٣).

 <sup>(</sup>٣) التوحيد للصدوق (ص٤٩٨)، وسائل الشيعة للحر العاملي (٢١/٤٥٦)، بحار الأنوار (٣/ ٢٦٥)، الفصول المهمة في أصول الأئمة للحر العاملي (٢/١٥)، المحاسن،أحمد بن محمد البرقي (٢٣٨/١).

 <sup>(</sup>٤) مستدرك الوسائل (٢٤٨/١٢) ح(١٤٠٢٠)، بحار الأنوار (٣/ ٢٥٩ ـ ٢٦٠)، تفسير القمي (٢/ ٢٦١)، تفسير نور الثقلين عبد علي بن جمعة الحويزي (٥/ ١٧١)، الفصول المهمة (١/ ٢٥١) ح(٢٤٩).

<sup>(</sup>٥) بحار الأنوار (٤٥/٢٧٢).

<sup>(</sup>٦) انظر: أصول السُّنَّة (ص٨٢)، الرد على الجهمية للدارمي (ص١٣٢، ١٥٤ - ١٥٥)، رسالة في أن القرآن غير مخلوق، إبراهيم الحربي (ص٣١ - ٤٤) وغيرها. وانظر: السعينة لابن تيمية (١/ ٣٦٤).

عن ابن عباس رأي قال: «لما حكم عَلِيِّ الحَكَمَيْن قالت له الخوارج: حكمت رجلين؟ قال: ما حكمت مخلوقاً إنما حكمت القرآن (١٠).

وعن جعفر بن محمد عن أبيه عن علي بن الحسين أنه قال في القرآن: «ليس بخالق ولا مخلوق، ولكنه كلام الله»(٢).

وعن معاوية بن عمار قال: «سُئل جعفر بن محمد ﷺ عن القرآن أخالق أو مخلوق؟ قال: ليس بخالق ولا مخلوق، ولكنه كلام الله \_ تعالى \_ "".

وقد استفاض هذا القول عن جعفر الصادق كما ذكر شيخ الإسلام (١٠).

بل قد ورد عنه أنه يرى قتل من يقول بأن القرآن مخلوق بغير استتابة، فعن قيس بن الربيع قال: «سألت جعفر بن محمد عن القرآن فقال: كلام الله تعالى. قلت: فمخلوق؟ قال: لا، قلت: فما تقول فيمن يزعم أنه مخلوق؟ قال: يُقْتَل ولا يُسْتَنَاك (٥٠).

وغيرها من النصوص الدالة على ذلك.

وهو قول السلف، قال عمرو بن دينار(٦): «أدركت أصحاب النبي ﷺ فمن

<sup>(</sup>۱) أخرجه اللالكائي في شرح أصول اعتقاد أهل السُّنَة والجماعة (۲۲۸/۲) ح (۳۷۰)، والبيهقي في الأسماء والصفات ح (۵۲۰) وقال محققه: إسناده ضعيف جداً. وقال البيهقي: «هذه الحكاية عن علي وهي شائعة فيما بين أهل العلم، ولا أراها شاعت إلا عن أصل، والله أعلم، الأسماء والصفات (۱/ ۹۶٪)، وقد استدل ابن تيمية بخبر علي على هذه المسألة كما في التسعينية (۱/ ۲۸۷ ـ ۲۸۸). وانظر: مجموع الفتاوى (۱۲/ على ۱۲۸).

واعتبر اللالكائي قول علي ذلك بمحضر الصحابة إجماعاً منهم على ذلك. انظر: كتاب شرح أصول اعتقاد أهل السُّنَّة والجماعة (٢٢٧/٢ ـ ٢٢٨).

وقد أخرج الاثنا عشرية ذلك عن على كما سيأتي.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الله بن أحمد في السُّنَّة (١/ ١٥٢ \_ ١٥٣) ح(١٣٥)، والبيهةي في الأسماء والصفات (١/ ٢٠٠) ح(٣٤)، وحسَّن إسناده محققه، واللالكائي في شرح أصول اعتقاد أهل السُّنَّة والجماعة (٢/ ٢٣٦) ح(٣٨٧).

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٤) انظر: منهاج السُّنَّة (٢/ ٢٤٥).

 <sup>(</sup>٥) أخرجه البيهقي في الأسماء والصفات (١/ ٦٠١) ح(٥٣٥) قال محققه: «إسناده ضعيف،
 وهو صحيح من غير هذه الطريق».

<sup>(</sup>٦) هو: عمرو بن دينار، أبو محمد الجمحي مولاهم، أحد الأعلام، وشيخ الحرم =

دونهم، منذ سبعين سنة يقولون: الله الخالق وما سواه مخلوق، والقرآن كلام الله؛ منه خرج وإليه يعوده(١).

وقد ورد في كتب الشيعة الاثنى عشرية عن أهل البيت ما يدل على ذلك:

فمنها ما ورد عن علي بن أبي طالب رفي أنه قال يوم التحكيم: «ما حكمت مخلوقاً إنما حكمت القرآن» (٢).

وعن الحسين بن خالد قال: قلت للرضا على ابن رسول الله، أخبرني عن القرآن أخالق أو مخلوق؟ فقال: «ليس بخالق ولا مخلوق، ولكنه كلام الله" (٢).

وعن الريان بن الصلت قال: قلت للرضا ﷺ: ما تقول في القرآن؟ فقال: «كلام الله لا تتجاوزه، ولا تطلبوا الهدى في غيره فتضلوا (<sup>(1)</sup>.

وعن علي بن سالم عن أبيه قال: سألت الصادق جعفر بن محمد ﷺ فقلت له: يا ابن رسول الله ﷺ، ما تقول في القرآن؟ فقال: «هو كلام الله، وقول الله، وكتاب الله، ووحي الله، وتنزيله، وهو الكتاب العزيز الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، تنزيل من حكيم حميد» (٥٠).

ومع وضوح نصوص أهل البيت في ذلك إلا أن الإمامية الاثني عشرية

في زمانه، ولد سنة ٤٥هـ أو ٤٦هـ في خلافة معاوية ﷺ، قال شعبة: اما رأيت في الحديث أثبت منه. توفي سنة ١٢٦هـ. انظر: السير (٥/ ٣٠٠)، شذرات الذهب (٢/ ١١٣)، الأعلام (٥/ ٧٧).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الدارمي في الرد على الجهمية ح(٣٤٤)، وصحح إسناده محققه، والبيهقي في الأسماء والصفات (٥٩٨/١) ح(٥٣٢)، وصحح إسناده محققه. وانظر: منهاج السُّنَّة (٢/ ٢٤٦)، تقد ذكر تواتره عن السلف من أهل البيت وغيرهم.

 <sup>(</sup>۲) التوحيد للصدوق (ص٢٤٦)، الإرشاد للمفيد (٢/١٦٥)، الخلاف للطوسي (٢/١٢٠)، الاحتجاج للطبرسي (٥٨/٢)، بحار الأنوار (٣٨/٣٣)، ورسائل المرتضى (١/٣٥١) وغيرها.

 <sup>(</sup>٣) الأمالي للصدوق (ص٦٣٩) ح(٦٢١، ١٢)، التوحيد له (ص٢٤٤ ـ ٢٤٥)، بحار الأنوار
 (١١٧/٨٩) ح(١).

<sup>(</sup>٤) التوحيد للصدوق (ص٢٤٥) ح(٢)، الأمالي للصدوق (ص٦٣٩)، بحار الأنوار (٨٩/١١٧).

<sup>(</sup>٥) مسئد الإمام الرضا، جمع عزيز الله العطاردي (٢/ ٤٥٦) ح(٦٩)، نور البراهين، نعمة الله الجزائري (١٩٣/ - ٥٢٤).

فسروا قول الأثمة (غير مخلوق)؛ أي: غير مكذوب(١).

وقالوا: إن القرآن محْدَث غير مخلوق، وسر قولهم بأنه غير مخلوق ما بلغهم عن أهل البيت من نفي ذلك، ظنّاً منهم أنه مرادهم.

ولا ريب أن هذا المعنى كما يقول ابن تيمية: "مُنتَفِ باتفاق المسلمين، من قال: إنه مخلوق، ومن قال: إنه غير مخلوق، والنزاع بين أهل القبلة إنما كان في كونه مخلوقاً خلقه الله، أو هو كلامه الذي تكلم به وقام بذاته، وأهل البيت إنما سُتلوا عن هذا، وأما كونه مكذوباً مفترًى، فهذا مما لا ينازع مسلم في بطلانه (٢).

## ٣ ـ إثبات رؤية الله ـ تعالى ـ في الآخرة، وصفة الوجه:

إثبات رؤية الله \_ تعالى \_ في الآخرة ثابتة بالأدلة الصحيحة الصريحة (٢)، وهو «مذهب الصحابة والتابعين لهم بإحسان من أهل البيت وغيرهم، وهذا مذهب الأئمة المتبوعين، مثل مالك بن أنس، والثوري، والليث بن سعد، والأوزاعي، وأبي حنيفة، والشافعي، وأحمد بن حنبل، وإسحاق، وداود، ومحمد بن خزيمة، ومحمد بن نصر المروزي، وأبي بكر بن المنذر، ومحمد بن جرير الطبري، وأصحابهم» (١).

وقد ورد ذلك عن كثير من الصحابة رأي، وسأذكر بعض ما ورد عن أهل البيت في ثبوتها وثبوت صفة الوجه:

فعن علي بن أبي طالب ﷺ قال: «من تمام النعمة دخول الجنة والنظر إلى وجه الله ـ تبارك وتعالى ـ في جنته» (٥٠).

<sup>(</sup>١) قاله الصدوق، انظر: مستدرك سفينة البحار، على النمازي (٨/ ٥٩).

<sup>(</sup>٢) منهاج السُّنَّة (٢/٣٦٧ ـ ٣٦٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: الشريعة (٢/ ٩٨٠). الحجة في بيان المحجة (١/ ١٨١)

<sup>(</sup>٤) منهاج السُّنَّة (٢/١٠٦ ـ ١٠٧). وانظر: (٢/٣١٦).

<sup>(</sup>٥) أخرجه اللالكائي في شرح أصول اعتقاد أهل السُّنَّة والجماعة (٣/٤٩٦) ح(٨٥٩). ونسبه ابن القيم إلى ابن أبي حاتم وساقه بسنده، انظر: حادي الأرواح (ص٢٩٤)، وصححه بشواهده محقق معارج القبول (١/٣٣٥). وعن صفة الوجه انظر: الحجة في بيان المحجة (١/٩٩١)، الترحيد لابن منده (٣/٣٦).

وقد استدل به ابن تيمية؛ حيث قال: «إن كون الله يُرى بجهة من الرائي ثبت بإجماع السلف والأثمة، مثل ما روى اللالكائي عن علي بن أبي طالب أنه قال...»(١) وساق الحديث.

وعن ابن عباس ﴿ قَالَ: ﴿إِنَّ الزِّيادَةُ النَّظُرُ إِلَى وَجِهُ اللَّهُ ﷺ قَالَى ۗ (٢).

ومن الأدلة أيضاً ما ورد عن ابن عباس ﷺ من إثبات رؤية النبي ﷺ لربه ــ تعالى ــ ليلة المعراج<sup>(٣)</sup>.

وهذه النصوص فيها إثبات الرؤية وإثبات الوجه لله \_ تبارك وتعالى \_، وبيَّن شيخ الإسلام ابن تيمية أن «الإمامية تخالف أهل البيت في عامة أصولهم، فليس في أئمة أهل البيت مثل علي بن الحسين، وأبي جعفر الباقر، وابنه جعفر بن محمد الصادق مَن كان ينكر الرؤية»(1).

وقد وردت نصوص كثيرة عن أهل البيت في كتب الاثني عشرية تدل على إثبات الرؤية في الآخرة وإثبات صفة الوجه لله تعالى ومنها:

ما ورد في دعاء فاطمة \_ رضي الله عنها وأرضاها \_ قالت: «اللَّهُمَّ بعلمك الغيب، وقدرتك على الخلق، أحيني ما علمت الحياة خيراً لي، وتوفني إذا كانت الوفاة خيراً لي. . . » إلى أن قالت: "وأسألك النظر إلى وجهك، والشوق إلى لقائك، من غير ضراء مضرة، ولا فتنة مظلمة "(م). ومن دعائها: " . . . والنظر

<sup>(</sup>١) بيان تلبيس الجهمية (٤/ ٤٤٤ ـ ٤٤٥) ط. المحَقَّقَة، (٢/ ٤١٥) ط. ابن قاسم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم في التفسير، ونسبه إلى جمع من الصحابة منهم ابن عباس (٦/ ١٩٤٥) ح(١٠٣٤١)، وهذا التفسير ثابت عن النبي 震 كما في مسند أحمد (٤/ ٣٣٢) ومسلم ح(١٨١) وغيرهما.

<sup>(</sup>٣) في صحيح مسلم قال: ارآه بفؤاده مرتين؛ ح(٢٨٥)، وفي أخرى قال: ارآه بقلبه، ح(٢٨٤)، وفي أخرى قال: الرآه بقلبه، ح(٢٨٤). وفي السُنَّة لعبد الله بن أحمد قال: الرأى ربه، (٢/ ٢٩١) ح(٢٩٥) وقال محققه: الرجاله ثقات، وأخرجه ابن أبي عاصم في السُنَّة وحسَّنه الألباني (٢/ ٢١٤) ح(٤٣٩). وانظر: مجموع الفتاوى (٢/ ٣٣٠) وذكر ابن تيمية أنَّ الثابت عن ابن عباس نصوص مطلقة غير مقيدة بالعين، وبعضها جاءت مقيدة بالفؤاد، انظر: مجموع الفتاوى (٢/ ٣٣٠).

<sup>(</sup>٤) منهاج السُّنَّة (٢/٣٦٨).

<sup>(</sup>٥) بحار الأنوار (٢١/ ٢٢٥)، وفي مستدرك الوسائل نحوه من قول النبي 露 قال: قولا فتنة مضلة، (٨٦/٥).

إلى وجهك فارزقني ١٤٠١، وفيه إثبات صفة الوجه لله ـ تعالى ـ.

وعن زين العابدين قال: «لقاؤك قرة عيني، ووصلك مُنى نفسي، وإليك شوقي، وفي محبتك وَلَهي، وإلى هواك صُبابتي، ورضاك بغيتي، ورؤيتك حاجتي» (۲).

وعنه ﷺ قال: «ولوعتي لا يطفئها إلا لقاؤك، وشوقي إليك لا يبله إلا النظر إلى وجهك»(٢).

فهذا أبو عبد الله جعفر الصادق فسر قوله تعالى: ﴿وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ﴾ بالنظر إلى وجه الله ـ تبارك وتعالى ـ.

وقد ورد في أدعية أثمة أهل البيت أنهم كانوا يسألون الله ـ تعالى ـ رؤيته يوم القيامة، وإليك بعض ما ورد:

من مناجاة على بن الحسين ﴿ إِلَّهِ عَلَى مُوحِدِيكُ أَبُوابُ

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار (١٠٤/٨٣).

 <sup>(</sup>۲) الصحيفة السجادية الجامعة لأدعية زين العابدين (ص٤١٢)، بحار الأنوار (١٤٨/٩١)،
 ميزان الحكمة، محمد الري شهري (معاصر) (١٩٠٧/٣).

<sup>(</sup>٣) الصحيفة السجادية (ص٤١٦)، بحار الأنوار (١٥٠/٩١)، ميزان الحكمة (٣/١٩٠٧).

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار (١٢٦/٨)، (٢٦٦/٨٦)، تفسير القمي (١٦٨/٢ ـ ١٦٩)، تفسير الصافي (٤/ ١٦٨ ـ ١٦٩)، تفسير نور الثقلين (٥/ ١١٥ ـ ١١٦).

رحمتك، ولا تحجب مشتاقيك عن النظر إلى جميل رؤيتك...<sup>ه(١)</sup>.

ومن دعاء موسى الكاظم (٢٠) ﷺ: "وأسألك لي ولهما الأجر يوم القيامة، والعفو يوم القضاء، وبرد العيش عند الموت، وقرة عين لا تنقطع، ولذة النظر إلى وجهك، وشوقاً إلى لقائك (٢٠).

وغيرها الكثير من الأدعية لمن تتبع كتب القوم.

### ٤ ـ صفة السمع:

عن عائشة ﴿ الله عَلَيْهُ عَالَتَ: «الحمد لله الذي وسع سمعُه الأصوات، إن خولة لتشتكي زوجها إلى النبي ﷺ فيخفى عَلَيَّ أحياناً بعض ما تقول، فأنزل الله ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ

وفي هذا إثبات لصفة السمع لله ـ تعالى ـ كما هو ظاهر النص. وهذا الأثر قد أخرجته الإمامية (٥).

ومما جاء في كتبهم من ذلك ما ورد عن علي بن أبي طالب قال: «يا كميل، مر أهلك أن يروحوا في كسب المكارم، ويدلجوا في حاجة من هو نائم، فو الذي وسع سمعه الأصوات ما من أحد أودع قلباً سروراً إلا وخلق الله له من

<sup>(</sup>١) الصحيفة السجادية (ص٥٠٥)، بحار الأنوار (٩١/ ١٤٤).

<sup>(</sup>٢) هو: موسى بن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب، القرشي الهاشمي أبو الحسن، المدني، المعروف بالكاظم، ولد سنة ١٢٨ه، قال أبو حاتم: «ثقة صدوق إمام من أثمة المسلمين». وهو أحد أثمة الاثني عشرية، توفي سنة ١٨٣هـ. انظر: تهذيب الكمال (٢٩/٣٤ ـ ٤٤، ٥١)، لسان الميزان (٧/٢٠٤).

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار (٨٧/ ٢٠٥ ـ ٢٠٦)، بداية الأدعية عنه من (ص٢٠١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه النسائي في سننه (٦/ ١٦٨) ح(٣٤٦٠) وصححه الألباني ح(٣٢٣٧)، وابن ماجه في السنن (٦/ ١٥٨) وصححه الألباني ح(١٨٨)، وأحمد في المسند (٦/ ٤٤) وقال الأرنؤوط: «إسناده صحيح على شرط مسلم» ح(٣٤١٩٥)، وأخرجه الآجري في الشريعة (٣/ ١٠٨٥) ح(٢٦١) وصحح إسناده محققه. وقد ذكره ضمن الأدلة الدالة على علو الله تعالى على خلقه.

وقد علَّقه البخاري في صحيحه مع الفتح (١٣/ ٣٨٤) باب: ﴿وَكَانَ اللَّهُ سَكِيمًا بَصِيمًا بَصِيمًا بَصِيمًا اللهِ [النساء: ١٣٤].

<sup>(</sup>٥) انظر: مجمع البيان (٦٠٦/٩)، بحار الأنوار (٢٢/٥٨).

ذلك السرور لطفاً، فإذا نزلت به نائبة جرى إليها كالماء في انحداره، حتى يطردها عنه كما تطرد غريبة الإبل<sup>(١)</sup>.

# ٥ ـ صفة المجيء:

عن عبد الله بن عباس على قال: "إذا كان يوم القيامة اجتمعت الجن والإنس عشرة والإنس في صعيد واحد لا يذكر بعضهم بعضاً، فيكون الجن والإنس عشرة أجزاء، فيكون الجن تسعة أجزاء، ويكون الإنس جزءاً واحداً، ثم تنشق السماء الدنيا، فتنزل الملائكة صفوفاً، على كل صف رأس فيدعو أهل الأرض منهم، فيقولون: فيكم ربنا ولي قالوا: ليس فينا وهو آت...» إلى قوله: "حتى يجيء ربّك في ظلل من الغمام والملائكة صفوفاً لا يتكلمون" (٢).

وفي هذا إثبات لصفة المجيء لله \_ تعالى \_.

وإثبات أهل البيت للصفات المتقدمة من: العلو، والنزول، والقدمين، والكلام، والوجه، والسمع ـ دليل على إثباتهم باقي الصفات، فالقول في بعض الصفات كالقول في بعض (٢٠)، وعلى هذا جرى السلف الصالح رالله الله المسلم المسلم

# المطلب الثاني إثبات القَدَر

والقول بإثبات القدر هو مذهب الأثمة من الصحابة والتابعين من أهل البيت وغيرهم (٤).

فأهل السُّنَّة والجماعة «متفقون على إثبات القدر، وأن الله على كل شيء قدير، خالق كل شيء من أفعال العباد وغيرها، وأنه ما شاء الله كان، وما لم يكن (٥٠).

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة (٤/٥٦)، بحار الأنوار (١/٣٢٣)، (٧١/٣١٩)، ميزان الحكمة (٢/ ١٢٩١).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه أسد بن موسى الملقب بأسد السُّنَّة في كتاب الزهد (ص٤٣) ح(٥٢) قال محققه:
 إسناده قوي، رجاله ثقات. وانظر: المطالب العالية بزوائد المسانيد الثمانية لابن حجر حرر٤٥٥٧).

<sup>(</sup>٣) انظر: التدمرية لابن تيمية (ص٣١ -٤٣).

<sup>(</sup>٤) انظر: منهاج السُّنَّة (١/ ١٣٤)، (١٠٠/١)، (٦/ ٣٣٦ ـ ٣٣٧).

<sup>(</sup>٥) مجموع الفتاوى (٨/٨٨). وانظر: منهاج السُّنَّة (١/٤٦٥)، بل ذكر شيخ الإسلام =

وقال شيخ الإسلام ـ رحمه الله تعالى ـ: «وسائر علماء أهل البيت متفقون على إثبات القدر، والنقل بذلك عنهم ظاهر معروف، (۱۰).

وَذَكَر أَن: «قدماء الشيعة كانوا متفقين على إثبات القدر، وإنما شاع فيهم رد القدر من حين اتصلوا بالمعتزلة في دولة بني بويه (٢٠).

وقال تَكَلَّهُ: "وقدماء الشيعة كانوا مخالفين للمعتزلة في ذلك، فأما متأخروهم من عهد بني بويه ونحوهم، من أوائل المائة الرابعة ونحو ذلك، فإنهم صار فيهم من يوافق المعتزلة في توحيدهم وعدلهم، والمعتزلة شيوخ هؤلاءه(٢).

والإيمان بالقدر له أربعُ مراتب، دلت عليها الأدلة من كتاب الله وسُنَّة نبيه ﷺ وهي:

# المرتبة الأولى: العلم:

فيجب الإيمان بعلم الله تعالى بكل شيء، وأنه عَلِم ما كان وما يكون، وما لم يكن لو كان كيف كان يكون.

وأنه ﷺ عَلِم ما الخلق عاملون (١٠) قبل خلقهم، وعَلِم جميع أحوالهم من الطاعات والمعاصى والأرزاق والآجال بعلمه القديم المتصف به أزلاً وأبداً (٥٠).

قال الله ـ تعالى ـ: ﴿وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيـمٌ ﴾ [البقرة: ٢٨٢].

ان العرب «كلهم كانوا يثبتون القدر، ويقرون أن الله خالق كل شيء وربه ومليكه، فلم يكونوا مكذبين بذلك، ولا ذمهم الله سبحانه على التكذيب بالقدر، بل على الاحتجاج به على إبطال الأمر والنهي، الاستغاثة في الرد على البكري لابن تيمية (٢٢٥/١).

وحول مذهب أهل السُنَّة والجماعة في إثبات القدر. انظر: شرح السُنَّة للبربهاري

وحول مذهب أهل السَّنة والجماعة في إثبات القدر. انظر: شرح السَّنة للبربهاري (ص٣٦، ٣٤)، صريح السُّنة (ص٢١ ـ ٢٢)، عقيدة السلف أصحاب الحديث (ص٩٠ ـ ٩٠)، الاقتصاد في الاعتقاد لابن قدامة (ص١٥١ ـ ١٥٥)، الشريعة (٣/٧٢ ـ ٢٩٧)، الشرح والإبانة على أصول السُّنة والديانة (ص١٩٣ ـ ١٩٣) وغيرها.

<sup>(</sup>١) منهاجّ السُّنَّة (٣/ ١٣٩)، وانظر: (٢/ ١٠٠)، (١٦/٤).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٣/١٣٩).

<sup>(</sup>٣) بيان تلبيس الجهمية (١/ ٥٤) ط. ابن قاسم.

<sup>(</sup>٥) انظر: مجموع الفتاري (٣/ ١٤٨) (الواسطية)، (٨/ ٢٨٦، ٤٤٩).

وقال ﷺ : ﴿وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهُمَّا إِلَّا هُوَّ وَيَمْلَرُ مَا فِ ٱلْبَرَ وَٱلْبَحْرُ وَمَا تَسَقُّطُ مِن وَرَفَكُمْ إِلَّا يَمْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلْمَنَتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَظَٰبٍ وَلَا كِيسٍ إِلَّا فِي كِنْبِ شُينِ ۞﴾ [الانعام: ٥٩] وغيرها الكثير من الآيات الدالة على إثبات علم الله \_ تعالى \_(١٠).

«وقد نص الأثمة على أن من أنكر العلم القديم فهو كافر، ومن هؤلاء غلاة القدرية الذين ينكرون علمه بأفعال العباد قبل أن يعملوها، والقائلون بالبداء (٢) من الرافضة ونحوهم (٣).

<sup>(</sup>١) انظر: لقمان: ٣٤، الحشر: ٢٢، الطلاق: ١٢، طه: ٩٨، البقرة: ٣١٦ وغيرها.

 <sup>(</sup>٢) البداء: قال ابن الأثير: (والبداء استصواب شيء عُلِم بعد أن لم يُعلَم، وذلك على الله غير جائز؛ النهاية في غريب الحديث والأثر (١٠٩/١)، وانظر: منهاج السُنَّة (١/٩٥٥).

<sup>(</sup>٣) درء تعارض العقل والنقل (٥/ ١٧٩)، وانظر: (٣٩٦/٩)، مجموع الفتاوى (٣/ ٣٥٢)، (٨/ ٢٦، ٤٩١، ٢٢)، مقالات الإسلاميين (٢٦ ، ٤٩١، ١٥٥).

 <sup>(</sup>٤) هو: معبد بن عبد الله الجهني البصري، أول من قال بالقدر بالبصرة، وعنه أخذ غيلان الدمشقي، وقد قتله عبد الملك وصلبه بدمشق، له حديث واحد عند ابن ماجه، وقد وثّقه جماعة، وقال الجوزجاني: «كان رأس القدرية»، توفي سنة ٨٠هـ.

انظر: التاريخ الكبير للبخاري (٧/ ٣٩٩)، الجرح والتعديل لابن أبي حاتم (٢٠٨/٨)، تهذيب الكمال (٢٨/ ١٤٨- ٢٤٩)، الأعلام (٧/ ٢٦٤).

<sup>(</sup>٥) وقيل: إنَّ معيداً أخذ ذلك عن رجل من أهل العراق يقال له سيسويه. انظر: مجموع الفتاوى (٧/ ٢٨٤)، وقيل: يقال له سوسن كان نصرانيّاً. انظر: شرح أصول اعتقاد أهل السُّنَة والجماعة (٤/ ٧٤٨ ـ ٥٠٠)، الإبانة عن شريعة الفرقة الناجية (كتاب القدر) لابن بطة (٢/ ٢٩٨) ح(١٩٥٤)، السُّنَة للخلّال (٣/ ٥٢٦) ح(١٩٥٩)، القدر للفريابي (ص٢٠٦).

وذهب بعضهم إلى نفي التأثر بالمصدر الخارجي. انظر: عمرو بن عبيد وآراؤه الكلامية، محمد السيد (ص١١٦ ـ ١١٦).

<sup>(</sup>٦) انظر: بيان تلبيس الجهمية (٢/ ٢١١ \_ ٢١٢) ط. المحقّقة (١/ ٢٧٤) ط. ابن قاسم.

<sup>(</sup>٧) الظر: مجموع الفتاوى (٧/ ٣٨٤ ـ ٣٨٥).

### المرتبة الثانية: الكتابة:

ويجب الإيمان بأن الله تعالى كَتَبَ مقادير الخلائق في اللوح المحفوظ، فقد جَرى القلمُ بكل ما هو كائن إلى يوم القيامة (١١).

قال الله \_ تعالى \_: ﴿ أَلَرْ تَعْلَمُ أَكَ آللَهُ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّكَاآءِ وَٱلْأَرْضُ إِنَّ ذَلِكَ فِي كِتَابُ إِنَّ ذَلِكَ فِي كِتَابُ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى آللَهِ يَسِيرُ ﴿ ﴾ [الحج: ٧٠].

وعن عبد الله بن عمرو بن العاص الله قال: سمعت رسول الله الله يقول: «كتب الله مقادير الخلائق قبل أن يخلق السموات والأرض بخمسين ألف سنة، قال: وكان عرشه على الماء (٢).

قال النووي: «قال العلماء: فالمراد تحديد وقت الكتابة في اللوح المحفوظ أو غيره، لا أصل التقدير، فإن ذلك أزلي لا أول له (٢٠٠).

فهاتان المرتبتان وهما: الإقرار بعلم الله تعالى، وكتابة المقادير لم ينكرها إلا الغلاة من القدرية، وذهب جمهور القدرية من المعتزلة وغيرهم إلى الإقرار بهما<sup>(3)</sup>.

وقد جاء عن عمرو بن عبيد<sup>(ه)</sup> في إنكار الكتاب المتقدم روايتان ـ كما أشار شيخ الإسلام ـ رحمه الله تعالى ـ<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>۱) انظر: المصدر السابق (۱٤٨/۳) (الواسطية)، (۱/٤٤٩)، (۲۱/۳۸۷). وقد نَقَلَ عن ابن عباس ﷺ أثراً في العلم والكتابة في (۱۲/۲۶).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم ح(٢٦٥٣).

<sup>(</sup>٣) شرح صحيح مسلم للنووي (١٦/ ١٥٥). وانظر: القضاء والقدر د. عبد الرحمٰن المحمود (ص٤٧)، مرهم العلل المعضلة في الرد على أئمة المعتزلة، عبد الله أسعد اليافعي (ص٧٩).

<sup>(</sup>٤) انظر: مجموع الفتاري (٨/ ٤٢٩)، الانتصار للخياط (ص١١٨).

 <sup>(</sup>٥) هو عمرو بن عبيد بن باب التيمي بالولاء، أبو عثمان البصري، شيخ المعتزلة وأولهم،
 قال ابن المبارك: «دعا إلى القدر فتركوه»، وقال النسائي: «ليس بثقة»، وقال ابن سعد:
 «ليس بشيء في الحديث»، له كتاب العدل وكتاب الرد على القدرية، يقصد: أهل الشئة.
 توفى سنة ١٤٤٤م.

انظر: الطبقات الكبرى (٧/ ٢٧٣)، تهذيب الكمال (٢٣/٢٢ ـ ١٢٥)، السير (٦/ ١٠٤ ـ ١٠٤)، الأعلام (٥١/٥).

<sup>(</sup>٦) انظر: مجموع الفتارى (٧/ ٣٨٥).

## المرتبة الثالثة: المشيئة والإرادة:

ويراد بها إثبات مشيئة الله الشاملة، فكل ما يقع في هذا الكون فهو بمشيئة الله تعالى، فما شاء الله كان، وما لم يشأ لم يكن، لا يخرج عن مشيئته شيء (١).

والله ﷺ على كل شيء قدير.

قال الله ـ تعالى ـ: ﴿ وَمَا نَشَآمُونَ إِلَّا أَن يَشَآهُ اللهُ رَبُّ اَلْمَنْلِمِينَ ﴿ ﴾ [التكوير: ٢٩]. وهذه الإرادة تعرف بالإرادة الكونية الشاملة لجميع الحوادث (٢٠).

وهي مستلزمة لوقوع المراد، فما شاء الله كان، وما لم يشأ لم يكن (٢)، لا فجميع الكائنات داخلة في هذه الإرادة والإشاءة، لا يخرج عنها خير ولا شر، ولا عرف ولا نكر، وهنذه الإرادة والإشاءة تتناول ما لا يتناوله الأمر الشرعي الشرعي أنه .

وقد قسم أهل السُّنَّة والجماعة الإرادة والمشيئة إلى قسمين:

الأول: الإرادة الكونية، وهي التي تقدم ذكرها.

والثاني: الإرادة الشرعية (٥)، وهي «المتضمنة للمحبة والرضاء(٢).

ويطلق عليها الإرادة الأمرية، فهي لا تتعلق إلا بالطاعات<sup>(٧)</sup>، ولا تستلزم وقوع المراد<sup>(٨)</sup>.

أما المعتزلة والأشاعرة فلم يفرقوا بينهما(٩) فوقعوا في الانحراف.

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق (٣/ ١٤٩ (الواسطية)، ٧٧٤)، (٢١٦٦)، منهاج السُّنَّة (١/ ٤٥٤).

<sup>(</sup>۲) انظر: مجموع الفتاوى (۸/ ۱۳۱)، (۱۲/۲۲۲).

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق (٨/ ١٨٨).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق (١٨/ ١٣٢).

 <sup>(</sup>٥) انظر: الفرقان بين أولياء الرحمٰن وأولياء الشيطان (ص٢٣٩) وهي ضمن مجموع الفتاوى
 (١١/ ٢٤٦/١).

<sup>(</sup>٦) منهاج السُّنَّة (١٦/٢).

<sup>(</sup>۷) انظر: مجموع الفتاری (۱۰/ ۵۸۲)، (۱۲/ ۲۲).

<sup>(</sup>٨) انظر: المصدر السابق (٨/ ١٨٨).

 <sup>(</sup>٩) انظر: المغني في أبواب العدل والتوحيد للقاضي عبد الجبار بن أحمد (٦/ ٥١ - ٥١).
 الإنصاف فيما يجب اعتقاده ولا يجوز الجهل به لأبي بكر الباقلاني (ص٤٤ ـ ٥٤).

قال ابن أبي العز: «ومنشأ الضلال من التسوية بين المشيئة والإرادة، وبين المحبة والرضا، فسوى بينهما الجبرية والقدرية»(١).

وهذه المرتبة \_ وهي إثبات مشيئة الله الشاملة \_ أنكرتها القدرية.

يقول ابن تيمية: «لما اشتهر الكلام في القدر، ودخل فيه كثير من أهل النظر والعباد؛ صار جمهور القدرية يقرون بتقدم العلم، وإنما ينكرون عموم المشيئة والخلق<sup>(۲)</sup>.

فعندهم لا يمتنع أن يريد الله ما لا يقع، وأن يقع ما لا يريد، يقول القاضي عبد الجبار: «إن الإرادة لا يقع بها الفعل، فلا يمتنع أن يريد تعالى ما لا يفعله العبد لسوء اختياره، ولا إرادة الله تعالى موجبة لأفعال العبد، فلا يمتنع أن لا يقع مراده منهم»(٣).

### المرتبة الرابعة: الخلق:

وهي الإيمان بأن الله خالق كل شيء، ومن ذلك أفعال العباد، فهو خالق كل عامل وعمله، وكل صانع وصنعته (٤).

قال الله ـ تعالى ـ: ﴿ اللَّهُ خَلِقُ كُلِّ مَنَوَّ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ۞ ﴾ [الزمر: ٦٢].

وقال ﷺ: ﴿وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تُعْمَلُونَ ۞﴾ [الصافات: ٩٦].

<sup>(</sup>١) شرح العقيدة الطحاوية (١/ ٣٢٤).

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوي (٧/ ٣٨٥) (كتاب الإيمان)، وانظر: مفتاح دار السعادة لابن القيم (٢/ ٤٣).

<sup>(</sup>٣) رسائل العدل والتوحيد ـ المختصر في أصول الدين للقاضي (١٩٨/١).

وقال الكعبي: «إذا أطلق عليه أنه مريد فمعناه أنه عالم، قادر غير مكره في فعله، وإذا قبل: هو مريد لأفعال عباده فالمراد به أنه آمر بها راض عنها، الملل والنحل للشهرستاني (٧٨/١)، وقد نسب هذا الكلام د.أحمد عارف إلى الخياط، في كتابه الصلة بين الزيدية والمعتزلة (ص١٧١)، والذي وجدته إنما هو من قول الكعبي، والله أعلم. وحول نفي المعتزلة لمشيئة الله تعالى. انظر: المغني للقاضي عبد الجبار (٣١٤/٦) ٢٥٤)، القسم الثاني، شرح الأصول الخمسة للقاضي عبد الجبار (ص٤٣١)، ٤٣٤ و ٤٥٥)، أصول العقيدة بين المعتزلة والشيعة الإمامية، د. عائشة المناعي (ص١٧٧).

 <sup>(</sup>٤) انظر: مجموع الفتاوى (٧/ ٢٥٨)، (٨/ ٤٠٦)، (٢١/ ٢١٠ ٢١١، ٢٢٩)، الصفدية (١/ ١٥٤).

وقد كذَّب عامة القدرية بهذه المرتبة والتي قبلها ـ كما يقول شيخ الإسلام ابن تيمية (١).

وقال نَشَلَثُهُ: «القدرية المجوسية الذين يزعمون أن الله لم يخلق أفعال العباد، ولا شاء جميع الكائنات ـ كما تقول المعتزلة والرافضة»(٢).

وقد أثبت السلف القدر بمراتبه المذكورة، وهو مذهب علماء أهل البيت في .

وقد جاءت روايات عن أهل البيت تدل على إثبات القدر ومن ذلك:

عن علي بن أبي طالب على قال: «لا يجد عبدٌ طعمَ الإيمان حتى يؤمن بالقدر ـ ووضع يده على فيه، (٣).

وعن عبيد الله بن عبد الرحمٰن بن كعب بن مالك في حديث رفعه إلى علي بن أبي طالب قال: "ذُكِر عنده القدر يوماً فأدخل أصبعيه في فيه السبابة والرسطى، فأخذ بهما من ريقه، فرقم بهما في ذراعيه، ثم قال: أشهد أن هاتين الرقمتين كانتا في أم الكتاب، (13).

وعن مجاهد قال: قبل لابن عباس على الله الله القدر، في القدر، فقال: «إنهم يكذبون بكتاب الله الله الله الله الله الله الله على الماء قبل أن يخلق شيئاً (٥)، ثم خلق، فكان أول ما خلق القلم، ثم أمره فقال: اكتب، فكتب ما هو كائن إلى قيام الساعة، فإنما يجري

<sup>(</sup>۱) انظر: مجموع الفتاوي (۳/ ۱۵۰) (الواسطية).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٢/٤٥٧). وانظر: (٣/٣٢٢)، (٥/١١٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن بطة في الإبانة عن شريعة الفرقة الناجية (كتاب القدر) (٢/ ١٣٥) ح(١٥٦٩)، والطيالسي في مسنده (١/ ٢٤) ح(١٧٠)، والبيهقي في السنن الكبرى (١٠٤/١٠) ح(٢٠٤/١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الله بن أحمد في السُّنَّة (٢/ ٤٣٢) ح(٩٥٥)، قال محققه: في إسناده مستور، واللالكائي في شرح أصول اعتقاد أهل السُّنَّة والجماعة (٤/ ٦٦٦) ح(١٢١٣)، والآجري في الشريعة (٢/ ٨٤٤) ح(٤٢١) وضعف إسناده محققه، وأخرجه ابن بطة في الإبانة عن شريعة الفرقة الناجية (الكتاب الثاني) (١٣٩/٣) ح(١٥٨١).

<sup>(</sup>ه) أي: قبل أن يخلق شيئاً من هذا العالم المشهود الذي خلقه في ستة أيام، يدل عليه تقدم ذكر العرش. انظر: مجموع الفتاوى (١٣٧/١٦)، (٢١٢/١٨ ـ ٢١٣)، منهاج السُّنَّة (١/ ٣٦٠ ـ ٣٦٠).

الناس على أمر قد فرغ منه<sup>١١)</sup>.

وعن يحيى بن سعيد عن أبي الزبير «أنه كان مع طاووس<sup>(۲)</sup> يطوف بالبيت، فمر بمعبد الجهني فقال قائل لطاووس: هذا معبد الجهني فعدل إليه، فقال: أنت المفتري على الله القائل ما لا تعلم، قال: إنه يُكذَب عَلَيَّ، قال أبو الزبير: فعدلت مع طاووس حتى دخلنا على ابن عباس فقال له طاووس: يا أبا عباس، الذين يقولون في القدر، قال: أروني بعضهم، قلت: تصنع ماذا؟ قال: إذا أضع يدي في رأسه وأدق عنقه (۳).

وعنه ﷺ في قوله: ﴿وَقَرَّنَتُهُ غَيْناً﴾ قال: "سمع صريف القلم أو الأقلام"(١). وقال أيضاً: "العجز والكيس من القدر"(٥).

وقال: «الحذر لا يغني من القدر، ولكن الدعاء يدفع القدر»(١).

وعن الحسن بن علي رئي قال: (رفع الكتاب وجف القلم، وأمور تقضى في كتاب قد سبق (().

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه (ص١٦١).

 <sup>(</sup>۲) هو طاووس بن كيسان اليماني، أبو عبد الرحمٰن الحميري، قيل: اسمه ذكوان، وطاووس لقب، كان من سادات التابعين ومن نقهاء وزهاد أهل اليمن، مات سنة ۱۰۱ أو ۱۰٦هـ. انظر: تهذيب الكمال (۳۵/۱۳)، تهذيب التهذيب (۸/۵ ـ ۹)، الثقات لابن حبان (٤/ ٣٩١)، طبقات الحفاظ للسيوطي (ص٤١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الفريابي في القدر (ص ١٧٦) ح (٢٦٢) وصحح إسناده محققه، واللفظ له، أخرجه عبد الله بن أحمد في السُنَّة (٩١١/٤١٦/٣) قال محققه: • في إسناده أبو الزبير،، والآجري في الشريعة (٢/ ٨٧٢) ح (٤٥٢) وصحح إسناده محققه، واللالكائي في شرح أصول اعتقاد أهل السُنَّة والجماعة (٤/ ٧١٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الله بن أحمد في السُّنَّة (٢/ ٥٣٢) ح(١٢٣١) وحسَّن إسناده محققه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الحاكم في المستدرك (٢/ ٣٤٧) ح(٣٢٧٧) وصححه ووافقه الذهبي، وأخرجه الأجري في الشريعة (٢/ ٨٧٠) ح(٤٤٨)، وصحح إسناده محققه.

<sup>(</sup>٦) أخرجه الفريابي في القدر (ص١٩١) ح(٣٠٧) وصحح إسناده محققه، والآجري في الشريعة (٢/ ٨٧١) ح(٤٥٠) وصحع إسناده محققه.

<sup>(</sup>٧) أخرجه الفريابي في القدر (ص٩٦) ح(١٠٢)، وعبد الله بن أحمد في السُّنَّة (٢/٤٠) ح-(٨٥) قال محققه: «رجاله ثقات»، واللالكائي في شرح أصول اعتقاد أهل السُّنَّة والجماعة (٤/٤٧٤) ح-(١٢٣٤)، وابن بطة في الإبانة عن شريعة الفرقة الناجية (كتاب القدر) (١/ ٢٤١) وقم (١٣٧٧).

فهذه النصوص كلها دالة على إثبات علم الله \_ تعالى \_، وكتابة الأعمال قبل كونها(١١).

وكذلك إثبات الإرادة بنوعيها ثابت عن أهل البيت في فقد أورد الشهرستاني عن جعفر الصادق عنه أنه قال: «إن الله تعالى أراد بنا شيئاً وأراد منا شيئاً، فما أراده بنا طواه عنا، وما أراده منا أظهره لنا، فما بالنا نشتغل بما أراده بنا عما أراده منا؟!»(٢).

وقد جاءت روايات عن أهل البيت في كتب الشيعة الاثني عشرية تدل على التفريق بين الإرادة التي بمعنى المشيئة، وبين المحبة والرضا.

وقد أشار إلى ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية؛ حيث ذكر أن التفريق بين الإرادتين هو مذهب الأثمة قال: «ولهذا قال جعفر: أراد بهم، وأراد منهم» (٣٠).

وقد وردت روايات كثيرة في كتب الشبعة الاثني عشرية تدل على ذلك، فعن فضيل بن يسار قال: سمعت أبا عبد الله على يقول: شاء وأراد، ولم يحب أن ولم يرض، شاء أن لا يكون شيء إلا بعلمه، وأراد مثل ذلك، ولم يحب أن يقال له: ثالث ثلاثة، ولم يرض لعباده الكفرة(1).

وعن أبي بصير قال: «قلت لأبي عبد الله ﷺ: شاء وأراد وقدًر وقضى؟ قال: نعم، قلت: وأحب؟ قال: لا، قلت: وكيف شاء وأراد وقدًر وقضى ولم يحب؟ قال: هكذا خرج إليناه(٥).

عن عبد الله بن سنان عن أبي عبد الله على قال: «سمعته يقول: أمر الله ولم يشأ، وشاء ولم يأمر، أمر إبليس أن يسجد لآدم، وشاء أن لا يسجد، ولو

 <sup>(</sup>۱) وهذا لم ينكره إلا غلاة القدرية والرافضة القائلون بالبداء، انظر: مجموع الفتاوى (۸/ ۲۹۳).

 <sup>(</sup>۲) الملل والنحل (۱/۱۲۱)، ونقله عنه المحقق الراماد (ت۱۰٤۱هـ) في كتاب (اثنا عشر رسالة) (۱۱۸/۸).

<sup>(</sup>٣) منهاج السُّنَّة (٣/١٦٩).

<sup>(</sup>٤) الكاني (١/١٥١)، التوحيد للصدوق (ص٢٧٢)، بحار الأنوار (٥/١٥).

<sup>(</sup>٥) الكافي (١٥٠/١)، المحاسن (١/ ٢٤٥) ح(١٣٩)، وفيه أن أبا بصير خرج على حمران والطيار وهم يتكلمون في الإرادة والمشيئة والمحبة فأخبرهم بما ورد عن أبي عبد الله وهو في البحار (١٢١/٥).

شاء لسجد، ونهى آدم عن أكل الشجرة وشاء أن يأكل منها، ولو لم يشأ لم يأكل $^{(1)}$ .

وهذا النص لا يحتمل تأويلاً، فهو في غاية الوضوح في التفريق بين الإرادتين.

وجاء عن أبي الحسن<sup>(۱)</sup> عَلَيْهِ قال: «إن لله إرادتين ومشيئتين، إرادة حتم وإرادة عزم، ينهى وهو يشاء، ويأمر وهو لا يشاء، أوما رأيت أنه نهى آدم وزوجته أن يأكلا من الشجرة وشاء ذلك، ولو لم يشأ أن يأكلا لما غلبت مشيئهما مشيئة الله تعالى.

وأمر إبراهيم أن يذبح إسحاق<sup>(٣)</sup> ولم يشأ أن يذبحه، ولو شاء لما غلبت مشيئةً إلله تعالى»<sup>(1)</sup>.

إذاً فهما إرادتان، إرادة حتم، وهي الإرادة الكونية، وإرادة عزم، وهي

<sup>(</sup>۱) الكافي (١/ ١٥١)، شرح أصول الكافي (٢/ ٢٦٥)، مجمع البحرين، فخر الدين الطريحي (ت/١٠٨٥هـ) (٢/ ٥٦٥).

 <sup>(</sup>۲) هو: أبو الحسن الرضا \_ كما ذكر محقق كتاب التوحيد للصدوق هاشم الطهراني (ص٦١)
 حاشية (۱). وانظر: بحار الأنوار (٤٥/ ٢٩٠) حاشية (۱)، نور البراهين (١٦٩/١)
 حاشية (۱).

<sup>(</sup>٣) أشار الطبري إلى اختلاف السلف فيمن هو الذبيح، وذكر آثاراً كثيرة في ذلك وقال: "وقد رُوي عن رسول الله على كلا القولين، لو كان فيهما صحيح لم نَعْدُوه إلى غيره ثم رجح أنه إسحاق من جهة القرآن. تاريخ الطبري (٢٦٣/١). وانظر الآثار التي ساقها (٢٦٣/١). وقد نقد ابن كثير هذا القول ورجح أن الذبيح إنما هو إسماعيل على انظر: البداية والنهاية (١/١٥٨ ـ ١٦٠) ط. المعارف. وهو اختبار شيخ الإسلام ابن تيمية. حيث قال كلف: ووكل من قال: إنه ـ أي: الذبيح ـ إسحاق، فإنما أخذه عن اليهود، أهل

حيث قال تتلقه: فوكل من قال: إنه \_ اي: الذبيح \_ إسحاق، فإنما اخده عن اليهود، الهل التحريف والتبديل، كما أخبر الله تعالى عنهم، منهاج السُّنَّة (٥/ ٣٥٥). وانظر الخبر في التوراة، سفر التكوين الإصحاح (٢٢).

وقال الألوسي: فوالذي أميل إليه أنا أنه إسماعيل عَلِيْكِ بناء على أن ظاهر الآية يقتضيه، وأنه الممروي عن كثير من أثمة أهل البيت، ولم أثيقن صحة حديث مرفوع يقتضي خلاف ذلك، وحال أهل الكتاب لا يخفى على ذوي الألباب، روح المعاني (١٣٦/٢٣).

وقال الألباني: قوقد جاءت أحاديث في أن إسحاق هو الذبيح، ولكن كلها ضعيفة، سلسلة الأحاديث الضعيفة (٥٠٩/١).

 <sup>(</sup>٤) الكافي (١/ ١٥١)، شرح أصول الكافي (٢٦٧/٤)، التوحيد للصدوق (ص٦٤ - ٦٥)،
 بحار الأنوار (١٣٩/٤).

الإرادة الشرعية<sup>(١)</sup>.

وهذا القول بالتفريق بين الإرادتين هو مذهب السلف، خلافاً للمعتزلة ومن وافقهم من متأخري الإمامية (٢٠).

وكذلك ثبت عن أهل البيت أن أفعال العباد مخلوقة لله تعالى.

فعن أبي جعفر ﷺ قال: "إن الله خلو من خلقه وخلقه خلو منه، وكلُّ ما وقع عليه اسم شيء (٢٠) فهو مخلوق ما خلا الله (٤٠).

ولا شك أن أعمال العباد داخلة في قوله: «وكلُّ ما وقع عليه اسم شيء» إذاً فهى مخلوقة.

وعن زرارة بن أعين قال: سمعت أبا عبد الله على يقول: "إن الله خلو من خلق، وخلقه خلو منه، وكل ما وقع عليه اسم شيء ما خلا الله فهو مخلوق، والله خالق كل شيء، تبارك الذي ليس كمثله شيء وهو السميم البصير" (٥٠).

وقد فسر ابن بابویه (الصدوق)(٢) ما ورد عن أثمتهم من قولهم (أفعال العباد مخلوقة) بأن المراد من الخلق العلم بها، قال الصدوق: «أفعال العباد مخلوقة خلق تقدير، لا خلق تكوين(v)؛ يعني: «أن الله \_ تبارك وتعالى \_ لم يزل

<sup>(</sup>١) انظر: أصول العقيدة بين المعتزلة والشيعة الإمامية (ص٢٦٧).

<sup>(</sup>۲) انظر: أصول العقيدة بين المعتزلة والشيعة الإمامية (ص١٧٨)، وقد اضطرب الصدوق في هذا الباب فمرة يأخذ بما ورد عن أهل البيت ومرة يوافق المعتزلة، انظر: الاعتقادات (ص٣٣)، التوحيد (ص٣٤٦)، وقد رد عليه المفيد وقرر أن الحق هو قول المعتزلة. انظر: تصحيح اعتقادات الإمامية (ص٤٩)، والمفيد قد تأثر بالمعتزلة \_ كما قرر ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية \_ فوافقهم في اعتقادهم. انظر: منهاج السُّنَة (١/ ٧٢).

 <sup>(</sup>٣) يطلق على الله تعالى (شيء) قال (ق: ﴿ قُلْ أَيُّ فَيْءِ أَكْبُرُ ثَبِّكُمْ قُلُ اللَّهُ ﴾ [الأنعام: ١٩]،
 لكن ليس هو من الأسماء، فلا يقال: يا شيء. انظر: دره التعارض (٢٩٨/١).

 <sup>(</sup>٤) الكافي (١/ ٨٢)، شرح أصول الكافي (٣/ ٦٢)، القصول المهمة (١/ ١٤٢).

 <sup>(</sup>٥) الْكافي (١/ ٨٢ - ٨٣)، الفصول المهمة (١/ ١٤١ - ١٤٢)، بحار الأنوار (٣/ ٤٦٣)،
 (٤٩ /٤)، شرح أصول الكافئ (٣/ ٦٤).

<sup>(</sup>٦) هو: محمد بن علي بن الحسين بن بابويه، أبو جعفر القمّي، المعروف بالصدوق، له مؤلفات كثيرة منها كتاب التوحيد والخصال وإثبات الوصية، توفي سنة ٣٨١هـ. انظر: رجال النجاشي (ص٣٨٩)، روضات الجنات للخوانساري (٢/ ١٣٢).

<sup>(</sup>٧) الهداية للصدرق (ص٦٣).

عالماً بمقاديرها قبل كونها)<sup>(١)</sup>.

وقد رد هذا التفسير المفيد<sup>(٢)</sup> ـ وهو من متأخري الإمامية ـ حيث قال: «وليس يعرف في لغة العرب أن العلم بالشيء هو خلق له<sup>(٣)</sup>.

ولا شك في صحة قول المفيد، إلا أنه نفى خلق الله لأفعال العباد، واعتبر الروايات التي جاءت عن الأئمة في ذلك غير مرضية حيث قال: "والذي ذكره أبو جعفر (٤) قد جاء به حديث غير معمول به، ولا مرضي الإسناد، والأخبار الصحيحة بخلافه». وهو في هذا يسلك مسلك المعتزلة في نفي خلق أفعال العباد (٥)، وهو قول متأخرى الشيعة الإمامية (٦).

وقد ذكر أبو الحسن الأشعري أن الرافضة اختلفوا في أعمال العباد هل هي مخلوقة أم لا؟ إلى ثلاث فرق: مثبتة، ونافية، وواقفة.

فقال عن الواقفة (٧٠): «والفرقة الثانية منهم: يزعمون أن لا جبر \_ كما قال الجهمي، ولا تفويض \_ كما قالت المعتزلة؛ لأن الرواية عن الأئمة \_ زعموا \_ جاءت بذلك، ولم يتكلفوا أن يقولوا في أعمال العباد \_ هل هي مخلوقة أم لا \_ شياً؟) (٨٠).

وقال شيخ الإسلام تَعَلَقُهُ: ﴿والواقفة معنى قولهم هو معنى قول أهل السُّنَّة ، ولكن توقفوا في إطلاق اللفظ، فإن أهل السُّنَّة لا يقولون بالتفويض ـ كما تقول القدرية، ولا بالجبر ـ كما تقول الجهمية (٩).

<sup>(</sup>١) التوحيد للصدوق (ص٥٥٥).

 <sup>(</sup>۲) هو: محمد بن محمد بن النعمان أبو عبد الله المفيد، انتهت إليه رئاسة الإمامية في وقته، ولد سنة ۸۸۸هـ، له مؤلفات كثيرة، منها: أوائل المقالات، شرح عقائد الصدوق، المسائل العكبرية وغيرها، توفي سنة ٤١٣هـ. انظر: الفهرست للطوسي (ص٢٣٨ - ٢٣٨)، معجم رجال الحديث للخوئي (٢١٧/١٨).

<sup>(</sup>٣) تصحيح اعتقادات الإمامية للمفيد (ص٤٢).

<sup>(</sup>٤) المرادبه: الصدوق.

<sup>(</sup>٥) انظر: منهاج السُّنَّة (١/١٣٠ ـ ١٣١)، (١٣٩/٣)، (٢/١٠٠ ـ ١٠١).

<sup>(</sup>٦) انظر: أصول مذهب الشيعة الإمامية الاثنى عشرية، د. ناصر القفاري (٢/ ٦٤٠ ـ ٦٤١).

<sup>(</sup>٧) انظر: منهاج السُنّة (٢/ ٢٩٩ ـ ٣٠١).

<sup>(</sup>٨) مقالات الإسلاميين (ص٤١).

<sup>(</sup>٩) منهاج السُّنَّة (٢/ ٣٠١).

وقد وردت روايات عن بعض أهل البيت في كتب الشيعة الاثني عشرية تقول عن القدر: إنه أمر بين أمرين، لا جبر ولا تفويض<sup>(۱)</sup>.

فروي عن علي بن أبي طالب في أنه قال عن القدر: الفإنه أمر بين أمرين، لا جبر ولا تفويض. قال: يا أمير المؤمنين، إن فلاناً يقول بالاستطاعة وهو حاضرك. فقال: عَلَيَّ به، فأقاموه، فلما رآه سَلَّ سيفه قدر أربع أصابع فقال: الاستطاعة تملكها مع الله أو من دون الله؟ وإياك أن تقول أحدهما فترتد فأضرب عنقك. قال: فما أقول يا أمير المؤمنين؟ قال: قل: أملكها بالله الذي إن شاء ملكنيها (٢٠).

وقال صاحب بحار الأنوار: «اعلم أن الذي استفاض عن الأثمة ﷺ هو نفى الجبر والتفويض، وإثبات الأمر بين الأمرين<sup>٣(٢)</sup>.

ثم بيّن المراد من التفويض بقوله: «وأما التفويض فهو ما ذهب إليه المعتزلة من أنه تعالى أوجد العباد وأقدرهم على تلك الأفعال وفوض إليهم الاختيار، فهم مستقلون بإيجادها وفق مشيئتهم وقدرتهم، وليس لله في أفعالهم صنعه (3).

ومن الروايات الدالة على نفي الجبر والتفويض ما جاء عن الباقر والصادق، حيث قالا: "إن الله الله أرحم بخلقه من أن يجبر خلقه على الذنوب ثم يعذبهم عليها، والله أعز من أن يريد أمراً فلا يكون قال: فسنلا الله الله الجبر والقدر منزلة ثالثة؟ قالا: نعم، أوسع مما بين السماء والأرض (٥٠).

<sup>(</sup>١) انظر: بحار الأنوار (٥/ ٨٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن عساكر في تاريخ دمشق (٥١/ ١٨٢ ـ ١٨٣)، وذكره الهندي في كنز العمال حر(١٥٣)، ونسبه إلى أبي نعيم في الحلية، ولم أجده في نسختي وابن عساكر أخرجه من طريقه، وانظر كتاب التنبه على الأسباب التي أوجبت الاختلاف بين المسلمين، عبد الله البطليوسي (ص١٣٩ ـ ١٤١).

<sup>(</sup>٣) المصدر البابق.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق (٨٣/٥)، وقد ذهب الصدوق إلى نفي التفويض \_ كما جاء عن الأثمة، وصرح بأنه مذهب المعتزلة، ونفى الجبر أيضاً فلم يبق إلا القول الحق. انظر: من لا يحضره الفقيه للصدوق (٤٧/٤) \_ ٥٤٨).

<sup>(</sup>٥) الكافي (١/ ١٥٩)، التوحيد للصدوق (ص٣٩٣).

وهذه الرواية تدل على نفي القول بالجبر، وأنه لا يكون شيء إلا بإرادة الله تعالى، وفيها دلالة على أن العباد غير مستقلين بإحداث أفعالهم، بل هي من خلق الله تعالى، وهي المنزلة بين منزلتي القدر والجبر.

وعن الصادق ﷺ قال: «الله تبارك وتعالى أكرم من أن يكلف الناس ما لا يطيقونه، والله أعز من أن يكون في سلطانه ما لا يريده(١١).

وعن أبي طالب القمّي عن رجل عن أبي عبد الله على قال: "قلت: أَجَبَر الله العباد على المعاصي؟ قال: لا، قلت: ففوض إليهم الأمر؟ قال: لا، قلت: فماذا؟ قال: لطف من ربك بين ذلك (٢).

وعن العالم (٣) على أنه قال: «مساكين القدرية؛ أرادوا أن يصفوا الله على بعدله، فأخرجوه من قدرته وسلطانه»(٤).

وقال أيضاً: «لو أراد الله \_ سبحانه \_ أن لا يُعصى ما خلق الله إبليس، (٥٠).

وعن زرارة (١) أنه قال: «قلت للصادق ﷺ: جُعِلتُ فداك، ما تقول في القضاء والقدر؟ قال ﷺ: أقول: إن الله \_ تبارك وتعالى \_ إذا جمع العباد يوم القيامة، سألهم عما عهد إليهم، ولم يسألهم عما قضى عليهم (٧).

وبهذا يتبين أن مذهب أهل البيت موافق لمذهب سلف الأمة رضي الله عنهم أجمعين.

<sup>(</sup>۱) الكاني (١/ ١٦٠)، التوحيد (ص٣٩٤)، المحاسن (١/ ٢٩٦)، القصول المهمة (١/ ٢٢٢)، بحار الأنوار (١/ ٤١).

<sup>(</sup>۲) الكاني (۱/۹۹۱).

<sup>(</sup>٣) هو الإمام الكاظم كما في ميزان الحكمة (٢/٢٥٠٧).

<sup>(</sup>٤) فقه الرضا، على بن بابويه (ص٣٤٨)، بحار الأنوار (٥/ ٥٤، ٩٣).

<sup>(</sup>٥) فقه الرضا (ص٣٤٨)، بحار الأنوار (٥٤/٥٤).

 <sup>(</sup>٦) زرارة بن أعين الشيباني مولاهم، ويكنى بأبي الحسن، روى عن أبي جعفر وأبي عبد الله،
 توني سنة ١٥٠هـ. انظر: رجال الطوسي (ص٣٣٧)، رجال ابن داود (ص٩٦)، نقد الرجال للتفرشي (٢/٤٥٤).

<sup>(</sup>٧) التوحيد للصدوق (٣٦٥)، الهداية (ص١٩)، بحار الأنوار (٥/ ٦٠، ١١١، ٧/ ٢٦٤/٠).

#### المطلب الثالث

## إثبات خلافة أبي بكر وعمر رأي وفضلهما

قد أثبت أهل السُّنَّة والجماعة خلافة الشيخين، وأنهما أفضل هذه الأمة بعد نبيها ﷺ (١٦)، وهو قول أئمة أهل البيت، يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: «أئمة العترة كابن عباس وغيره يقدِّمون أبا بكر وعمر في الإمامة والأفضلية، وكذلك سائر بني هاشم من العباسيين والجعفريين، وأكثر العلويين، وهم مقرون بإمامة أبى بكر وعمر.

والنقل الثابت عن جميع علماء أهل البيت من بني هاشم من التابعين وتابعيهم من ولد الحسين بن علي وولد الحسن وغيرهما ـ أنهم كانوا يتولون أبا بكر وعمر، وكانوا يفضلونهما على عَلِيّ، والنقول عنهم ثابتة متواترة (٢٠).

وكان على ﴿ مُقِرُّ بإمامتهما وفضلهما (٣).

وقد تواتر عنه ﷺ تفضيله للشيخين ﷺ وقوله: «خير هذه الأمة بعد نبيها أبو بكر وعمر» (١)، وقد قاله على منبر الكوفة (٥).

وقال شيخ الإسلام: «إن هذا روي عن عَلِيّ من أكثر من ثمانين وجهاً»<sup>(١٦)</sup>.

<sup>(</sup>۱) انظر: صريح السُّنَّة (ص ۲۳ ـ ۲۶)، شرح السُّنَّة، إسماعيل المزني (۲٦٤هـ) (ص ۸۸)، شرح شعار أصحاب الحديث، محمد بن محمد النيسابوري (ص ۳۰ ـ ۳۱، ۳۱ ـ ۳۵)، شرح السُّنَّة للبربهاري (ص ۲۸)، عقيدة السلف وأصحاب الحديث (ص ۱۰۱ ـ ۱۰۰)، أصول السُّنَّة (ص ۲۷۰)، الشريعة (۱۰۱۰/٤).

<sup>(</sup>٢) منهاج السُنَّة (٣٩٦/٣)، وانظر: (٩٩/٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق (٢٩٦/٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في المسند (١/١١٠)، وصححه الأرنؤوط على شرط الشيخين ح(٨٨٠).

<sup>(</sup>٥) انظر: منهاج السَّنَة (٦/ ١٣٧)، مجموع الفتاوى (٣/ ٤٠٥ ـ ٤٠٦) (الوصية الكبرى)، نظم المتناثر من الحديث المتواتر للكتائي (ص١٩٠) ح(٢٢٧)، مجموعة الرسائل والمسائل لابن تيمية (٢/ ٤٠١)، النبوات (٢/ ٥٧٤)، منهاج السُّنَة (٢/ ٣٠٨)، تاريخ الخلفاء (ص٤٤)، الصواعق المحرقة (١/ ١٧٦)، وتواتر عن ابن عباس تفضيله للشيخين على عَلِيّ. انظر: منهاج السُّنَة (٧/ ٢٣٢).

 <sup>(</sup>۲) انظر: منهاج السُنَّة (۲۰۸۱)، (۳۲۹/۷)، (۹۱۹، ۵۱۱)، جامع الرسائل (۲۲۱۱)، مجموع الفتاوی (۲۲۳/۲)، (۲۲۳/۲)، (۲۲۳/۲)، (۲۲۳/۲)، (۲۲۳/۲)، الفتاوی الکیری (۲۳۲/۶، ۲۶۱).

وقد أقسم الذهبي على ذلك فقال: «وقال عَلِيِّ: خير هذه الأمة بعد نبيها أبو بكر وعمر، هذا والله العظيم قاله على، وهو متواتر عنه؛ لأنه قاله على منبر الكوفة، فقاتل الله الرافضة ما أجهلهم!»(١).

ويمتنع أن يكون قاله تقية؛ فإنه قاله بين أنصاره وفي دار خلافته.

وهذا هو مذهب السلف من أهل البيت \_ وغيرهم \_ ونصوصهم في ذلك مشهورة معلومة (٢).

فعن عبد خير قال: قام علي على المنبر فذكر رسول الله على فقال: هُتُبض رسول الله على واستُخلف أبو بكر فيه، فعَمِل بعمله وسار بسيرته حتى قبضه الله على ذلك، ثم استخلف عمر فيه على ذلك، فعمل بعملهما وسار بسيرتهما حتى قبضه الله على ذلك،

وعن عبد خير قال: سمعت عليّاً يقول: "قبض الله نبيه على خير ما قبض عليه نبيّاً من الأنبياء، قال: فأثنى عليه، ثم استُخلف أبو بكر فعمل بعمل رسول الله عليه وسنته، ثم قبض على خير ما قبض الله عليه أحداً، فكان خير الأمة بعد نبيها، ثم استخلف عمر فعمل بعملهما وسنتهما، ثم قبض على خير ما قبض عليه أحد، فكان خير هذه الأمة بعد نبيها وبعد أبي بكرة(٤).

وعن على ﷺ أنه قال يوم الجمل: ﴿إِنَّ رسول الله ﷺ لم يعهد إلينا عهداً ناخذ به في الإمارة، ولكنه شيء رأيناه من قِبل أنفسنا، ثم استخلف أبو بكر ـ رحمة الله على أبي بكر ـ فأقام واستقام، ثم استخلف عمر ـ رحمة الله على عمر ـ

<sup>(</sup>١) تاريخ الإسلام (٣/ ١١٥) ط. التدمري.

 <sup>(</sup>٢) انظر: السُّنَّة لعبد الله بن أحمد (٢/ ٧٤ - ٥٩٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الله بن أحمد في زوائده على المسند (١٢٨/١)، وحسَّن إسناده الأرنؤوط ح(١٠٥٥)، وصححه أحمد شاكر في تعليقه على المسند (٢٣٣/٢) ح(١٠٥٥)، وقال الألباني: فسنده جيده، السُّنَّة لابن أبي عاصم (ص٥٣٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الله بن أحمد في فضائل الصحابة (١/ ٣١١) ح(٤٢٧) وقال محققه: إسناده حسن لغيره.

فأقام واستقام حتى ضرب الدين بِجِرَانِه<sup>(١)</sup>و<sup>(٢)</sup>.

وعن عون بن أبي جُحَيفة قال: (كان أبي من شُرَط علي ﷺ، وكان تحت المنبر، فحدثني أبي أنه صعد المنبر ـ يعني: علياً ـ فحمد الله وأثنى عليه وصلى على النبي ﷺ وقال: خير هذه الأمة بعد نبيها أبو بكر، والثاني عمر، وقال: يجعل الله الخير حيث أحب<sup>(1)</sup>.

وقال البخاري: حدثنا محمد بن كثير، أخبرنا سفيان، حدثنا جامع بن أبي راشد، حدثنا أبو يعلى (٤)، عن محمد بن الحنفية قال: «قلت لأبي: أي الناس خير بعد رسول الله ﷺ؟ قال: أبو بكر، قلت: ثم مَن؟ قال: ثم عمر، وخشيت أن يقول: عثمان، قلت: ثم أنت؟ قال: ما أنا إلا رجل من المسلمين (٥).

وهذا الحديث رواه البخاري ـ كما يقول شيخ الإسلام: «من حديث الهمدانيين الذين هم أخص الناس بعلي حتى كان يقول:

ولو كنت بواباً على باب الجنة لقلت لهمدان ادخلي بسلام<sup>(1)</sup> وقد رواه البخاري من حديث سفيان الثوري وهو همداني، عن منذر وهو

<sup>(</sup>١) أي: قرُّ قراره واستقام. انظر: النهاية في غريب الحديث (١/٢٦٣).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد في المسند (۱۱٤/۱) وضعفه الأرنؤوط ح(۹۲۱) وأحمد شاكر في تعليقه (۲/ ۱۸۱) ح(۹۲۱) وهر في فضائل الصحابة (۱/ ۳۳۱) ح(۷۷۷) وصححه محققه، وأخرجه عبد الله في السَّنَة (۲/ ۲۵۱) ح(۱۳۲۷)، وصححه محققه، وأخرجه ابن أبي عاصم في السُّنَة ح(۱۲۱۸)، وقال الهيثمي: قرواه أحمد وفيه رجل لم يُسَمَّ، وبقية رجاله رجال الصحيح (۱۲۱۸) و (۲۲۱۸). والمبهم هو: سعيد بن العاص وهو تابعي ثقة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الله بن أحمد في السُّنَة (٢/٥٨١) ح(١٣٧١)، وحسَّن إسناده محقَّقه، وفي زوائده على فضائل الصحابة (٢/٣٠٦) ح(٤١٣) وحسَّنه محققه، وانظر: فضائل الصحابة (٢/٣٠١) ح(٢١٨) وحسَّنه محققه، وانظر: فضائل الصحابة (١٣١/١) من حديث رقم (٤٠) إلى (٤٥)، و(١/ ٣٠٠ ـ ٣١٣) من حديث رقم (٣٩٦) إلى (٣٩٦) إلى (٣٩٦)، كلها عن علي ﷺ فَلَيْكُ فَعَلَمُ وهذا مثال فقط، وإلا فكتب السُّنَة شاهدة بذلك.

<sup>(</sup>٤) هو منذر بن يعلى الثوري، أبو يعلى. انظر: تهذيب التهذيب (١٠/ ٢٧٠) ترجمة (٥٣٢).

<sup>(</sup>٦) انظر: تاريخ دمشق لابن عساكر (٤٨٧/٤٥)، تاريخ ابن خلدون (٣٠٢/٢)، صبح الأعشى في صناعة الإنشا للقلقشندي (١/ ٣٨٠)، (٣٢٧/١٣)، إحياء علوم الدين للغزالي (٢/ ٢٥).

همداني، عن محمد بن الحنفية»(١).

وهذا لا يمكن أن يكون قاله تقية؛ فإنه قاله بينه وبين ابنه محمد $^{(7)}$ . قال شيخ الإسلام: «وهذا يقوله لابنه الذي لا يتقيه وبخاصته» $^{(7)}$ .

وعن علقمة قال: "سمعت عليّاً على المنبر فضرب بيده على منبر الكوفة يقول: بلغني أن قوماً يفضلوني على أبي بكر وعمر، ولو كنت تقدمت في ذلك لعاقبت فيه، ولكن أكره العقوبة قبل التقدمة، من قال شيئاً من هذا فهو مفتر، عليه ما على المفتري، إن خير الناس رسولُ الله على المفتري، إن خير الناس رسولُ الله على، وبعد رسول الله الله أبو بكر، ثم عمر، وقد أحدثنا أحداثاً يقضي الله فيها ما أحب، (1).

وعن الحكم بن جَحل قال: سمعت عليّاً يقول: «لا يفضلني أحد على أبي بكر وعمر إلا جلدته حد المفتري» (٥).

وقد بيَّن شيخ الإسلام تَطَلَّفُهُ أن هذا القول من علي ظَلَّجُهُ لا يمكن حمله على باب التواضع، فإن علياً ظَلَّجُهُ يرى أن من يقدمه على الشيخين مفترٍ ويتقدم بعقوبة من يفضله عليهما بعقوبة من يفضله عليهما بقول الحق، ولا يسميه مفترياً "(1).

وهذا القول من على رضي موافق لما ورد عن عمر بن الخطاب والله الخياب المقطية وعمر، أخرج الإمام أحمد بسنده عن ابن أبي ليلى قال: «تداروا في أبي بكر وعمر، فقال رجل من عطارد: عمر أفضل من أبي بكر. فقال الجارود: بل أبو بكر، أبو بكر أفضل منه.

<sup>(</sup>١) منهاج السُّنَّة (١/ ١٣٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق (٦/ ١٣٧).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٧/ ٥١٢)، وانظر: (٦/ ١٣٧).

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي عاصم في السُّنَة ح(٩٩٣) وحسَّن إسناده الألباني، وأخرجه عبد الله بن أحمد في السُّنة (١٩٨/) ح(١٣٩٤)، والطوسي في مستخرجه ح(١٩٨) قال محققه:
 إسناد لا بأس به، رجاله ثقات، قال البيهقي في الاعتقاد: «وله شواهد». (ص٤٥١).

 <sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الله بن أحمد في السُّنَّة (٢/ ٥٦٢) ح(١٣١٢) وضعَّفه محققه، وفي زوائده على الفضائل (٨٣/١) ح(٨٣٦) ح(١٨١٣) وضعَّفه محققه، والآجري في الشريعة (٨٣/ ٢٣٢٦) ح(١٨١٣) وضعَّفه محققه. قال ابن ثيمية: «روي بأسانيد جيدة» مجموع الفتاوى (٢٨/ ٤٧٤).

<sup>(</sup>٦) منهاج السُّنَّة (٧/ ٥١٢).

قال: فبلغ ذلك عمر. قال: فجعل ضرباً بالدرة حتى شغر برجليه، ثم أقبل إلى الجارود فقال: إليك عني، ثم قال عمر: أبو بكر كان خير الناس بعد رسول الله على كذا وكذا، قال: ثم قال عمر: من قال غير هذا أقمنا عليه ما نقيم على المفتري (١٠).

وروى أبو الأحوص عن مغيرة عن شباك عن إبراهيم قال: "بلغ عَلِيَّ بنَ أبي طالب أن عبد الله بن الأسود<sup>(٢)</sup> ينتقص أبا بكر وعمر، فهمَّ بقتله، فقيل له: تقتل رجلاً يدعو إلى حبكم أهل البيت، فقال: لا يساكنني في دار أبداً <sup>(٣)</sup>.

قال شيخ الإسلام كَالَّلَهُ: ﴿وهذا محفوظ عن أبي الأحوص، وقد رواه النجاد وابن بطة واللالكائي وغيرهم، ومراسيل إبراهيم جياد، ولا يُظهِر علي عليه أنه يريد قتل رجلٍ إلا وقتلُه حلال عنده (٤).

ثم يعلل عدم قتل علي له بقوله: «يشبه والله أعلم أن يكون إنما تركه خوف الفتنة بقتله، كما كان النبي ﷺ يمسك عن قتل بعض المنافقين» (٥).

وقد نص ابن تيمية على أن هذا القول هو قول قدماء الشيعة؛ حيث قال: «وتواتر عن علي بن أبي طالب في أنه قال: «خير هذه الأمة بعد نبيها أبو بكر ثم عمر».

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في الفضائل (۲۰۰/۱) ح(۳۹٦) وصحح إسناده محققه، وفي السُّنَّة لعبد الله بن أحمد من طريق أبيه (۷۷۹/۲) ح(۱۳٦٥) قال محققه: إسناده صحيح إلا أنه منقطع. وصحح إسناده ابن تيمية في الصارم المسلول (۱۲/۲/۳). وأخرجه أبو نعيم في الإمامة والرد على الرافضة (۲۱/۲۱۷) ح(۵۹)، وابن أبي شيبة في المصنف (۱۲/۱۰/۱۹۸۹).

<sup>(</sup>٢) هو: عبد الله بن سبأ اليهردي، من يهود صنعاء، وهو أول من ابتدع الرفض، وكان منافقاً زنديقاً زعم أن القرآن جزء من تسعة أجزاء وعلمه عند عليّ، كان يسب أبا بكر وعمر وَهُمّا، وقد همَّ عليِّ بحرقه، ثم نفاه، له أتباع يقال لهم السبئية، اعتقدوا إلهية علي، وقد أحرقهم علي بالنار. توفي سنة ٤٠ هد تقريباً. انظر: لسان الميزان (٣/ ٢٨٩)، الأعلام (٨٨/٤)، المغني في الضعفاء للذهبي (٣٣٩/١)، منهاج السُّنَة (٢/ ٢٢)، مجموع الفتاوى (٣٥/ ١٨٤)، (٢٨٤)، (٤٤٩ /١٧)، وذكره في (٢٣٩/١) باسم (أبي السوداء) وهو خطأ والصواب (ابن السوداء). وبهذا الاسم ذكره في منهاج السُّنَة (٢/ ٣٠٨)، والصارم المسلول (٣/ ١١٥)، والنبوات (٢/ ٥٧٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه اللالكائي في شرح أصول اعتقاد أهل السُّنَّة والجماعة (٧/ ١٢٦٤) ح(٢٣٨٠).

<sup>(3)</sup> الصارم المسلول (٣/ ١٩٠١).

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق.

وهذا متفق عليه بين قدماء الشيعة، وكلهم كانوا يفضلون أبا بكر وعمر رها، وإنما كان النزاع في علي وعثمان رها؛ حيث صار لهذا شيعة ولهذا شيعة، وأما أبو بكر وعمر رها فلم يكن أحد يتشيع لهما، بل جميع الأمة كانت متفقة عليهما، حتى الخوارج فإنهم يتولونهما (١٠).

إذاً فالشيعة الأولى كانوا متفقين على تفضيل الشيخين (٢) ، بل لم يُتَّهَم أحد منهم بتفضيل علي عليهما - كما يقول الشيخ: «ولم يُتَّهم أحد من الشيعة الأولى بتفضيل عَلِيٌ على أبي بكر وعمر، بل كانت عامة الشيعة الأولى الذين يحبون علياً يفضلون عليه أبا بكر وعمر (٣).

وهذا مقتضى اتباعهم لعلى هَ الله عنه الشيخ كَالَة اله وكيف لا تقدم الشيعة الأولى أبا بكر وعمر، وقد تواتر عن أمير المؤمنين علي بن أبي طالب الله أنه قال: خير هذه الأمة بعد نبيها أبو بكر ثم عمر، وقد روي هذا عنه من طرق كثيرة، قيل: إنها تبلغ ثمانين طريقاً (3).

ومما يدل على ذلك(م) ما ورد عن عدد من الشيعة:

ومن ذلك ما جاء عن شريك بن عبد الله بن أبي نمر؛ فقد قال أبو القاسم البلخي: «سأل سائل شريك بن عبد الله بن أبي نمر فقال له: أيهما أفضل أبو بكر أو علي؟ فقال له: أبو بكر. فقال له السائل: أتقول هذا وأنت من الشيعة؟ فقال: نعم، إنما الشيعي من قال مثل هذا، والله لقد رقى عليَّ هذه الأعواد فقال: ألا إن خير هذه الأمة بعد نبيها أبو بكر وعمر، أفكنا نرد قوله؟ أفكنا نكذبه؟ والله ما كان كذاباً»(1).

ولما «قدم أبو إسحاق السبيعي الكوفة قال لنا(٧) شمر بن عطية: قوموا

<sup>(</sup>١) النبوات (١/ ٥٧٤) وأثر علي ﷺ تقدم تخريجه (ص١٨٩).

<sup>(</sup>۲) انظر: منهاج السُّنّة (۲/۷۲)، (٦/ ١٣٥)، (١/ ١٣)، (٢/ ٥٨)، (٦/ ٥١).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٤/ ١٣٢)، (٨/ ٢٢٤).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق (٦/ ١٣٧).

<sup>(</sup>٥) أي: أن القول بتفضيل الشيخين هو قول الشيعة الأولى.

 <sup>(</sup>٦) المصدر السابق (٨٦/٢). وذكر الشيخ أن هذا ذكره القاضي عبد الجبار في كتاب تثبيت دلائل النبوة وأنه عزاه إلى كتاب البلخي الذي صنفه في الرد على ابن الراوندي. وانظر: (١٣/١ ـ ١٥)، مجموع الفتاوى (١٣/١٣).

<sup>(</sup>٧) القائل: حدير كما في آلسند.

إليه، فجلسنا إليه، فتحدثوا، فقال أبو إسحاق: خرجت من الكوفة وليس أحد يشك في فضل أبي بكر وعمر وتقديمهما، وقدمت الآن وهم يقولون ويقولون، ولا والله ما أدري ما يقولون<sup>(1)</sup>.

وقال ليث بن أبي سليم (٢٠): «أدركت الشيعة الأولى وما يفضلون على أبي بكر وعمر أحداً» (٢٠).

ثم إنه قد وردت آثار عن أهل البيت في بيان فضل الشيخين رأية.

فمن ذلك ما ورد عن سالم بن أبي حفصة قال: "سألت أبا جعفر وجعفراً عن أبي بكر وعمر؟ فقالا لي: يا سالم، تولَّهما وابرأ من عدوهما، فإنهما كانا إمامي هدى. قال: وقال لي جعفر: يا سالم، أبو بكر جَدِّي، أيسب الرجل جدَّه؟

قال الذهبي: «هذا إسناد صحيح، وسالم وابن فضيل<sup>(ه)</sup> شيعيّان<sup>ه(٦)</sup>. وعن أبي جعفر قال: «من جَهِلَ فضل أبي بكر وعمر فقد جهل السُّنَّة»<sup>(٧)</sup>.

<sup>(</sup>١) منهاج السُّنَّة (٦/ ١٣٥ \_ ١٣٦) وذكره بسنده عن ابن بطة.

 <sup>(</sup>۲) هو: ليث بن أبي سليم بن زنيم أبو بكر القرشي، محدث الكوفة وأحد علمائها، ولد بعد الستين، وهو معدودٌ في صغار التابعين، قال ابن سعد: (كان رجلاً صالحاً، عابداً، وكان ضعيفاً في الحديث؛ اختُلف في سنة وفاته، فقيل: ۱٤٨هـ، وقيل: ١٤١، وقيل: ١٤١هـ، انظر: السير (٦/ ١٤٧ ـ ١٨٢)، تهذيب التهذيب (٨/ ٤١٧ ـ ٤١٨).

 <sup>(</sup>٣) منهاج السُّنَّة (١٣٦/٦)، وقد أخرجه ابن بطة بسنده ـ كما ذكره ابن تيمية، وقد أخرجه اللالكائي في شرح أصول اعتقاد أهل السُّنَّة والجماعة (١٣٠٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في فضائل الصحابة (١٧٥/١) ح(١٧٦) وقال محققه: ﴿استاده حسن المحتلف وعبد الله بن أحمد في السُّنَّة (٥٥٨/٢) ح(١٣٠٣)، واللالكائي في شرح أصول اعتقاد أهمل السُّنَّة والجماعة (٧/ ١٢٥٠) ح(٣٣٥٨)، والآجري في الشريعة (٥/ ٢٢٢٥) ح(١٧٠٨).

 <sup>(</sup>٥) ابن نضيل هو شيخ الإمام أحمد. قال أحمد: حدثنا محمد بن فضيل، حدثنا سالم؛
 يعنى: ابن أبى حفصة قال... به.

<sup>(</sup>٦) تاريخ الإسلام (٤٦/٦). ط. بشار عواد.

 <sup>(</sup>٧) أخرجه عبد الله بن أخمد في الفضائل (١/ ١٣٥) ح(١٠٨) وحسَّنه محققه، واللالكائي في شرح اعتقاد أصول أهل السَّنَّة والجماعة (١٣١٢/) ح(٢٣٢٤)، والأجري في الشريعة (٥/ ٢٣١٨) ح(٢٣١٨) وحسَّنه محققه.

عن جابر الجُعفي عن محمد بن علي قال: 1 جمع بنو فاطمة على أن يقولوا في أبي بكر وعمر أحسن ما يكون من القول1.

وقد ورد في كتب الشيعة الإمامية عن أهل البيت ما يفيد حبهم وتوليهم لأبي بكر وعمر رضي الله عنهم أجمعين.

فعن أبي عبد الله الجعفي عن عروة بن عبد الله قال: "سألت أبا جعفر محمد بن علي ﷺ عن حِلْية السيف؟ فقال: لا بأس به، قد حَلَّى أبو بكر الصدِّيق سيفه، قال: قلت: وتقول الصدِّيق؟ فوثب وثبة واستقبل القبلة فقال: نعم الصدِّيق، فمن لم يقل له: الصدِّيق فلا صدَّق الله له قولاً في الدنيا والآخرة (۲)(۲).

فهذا أبو جعفر الباقر يغضب على سائله عندما استنكر وصفه لأبي بكر بالصديق، بل ودعا على من لم يرض بذلك.

وعن الباقر أنه قال: «ولست بمنكر فضل أبي بكر، ولست بمنكر فضل عمر، ولكن أبا بكر أفضل من عمر»(٤).

وقال على بن أبي طالب ﴿ الله الله على أبي بكر وقال على أبي بكر وعمر إلا جلدته حد المفترى» (٥٠).

فهذه المرويات في كتبهم ـ وإن حاولوا صرفها إما بالطعن في ناقليها، وإما

<sup>(</sup>١) أخرجه الدارقطني في فضائل الصحابة ح(٥٨) وعنه ابن عساكر في تاريخ دمشق (٥٤/ ٢٨٤). وذكره الذهبي في السير (٤٠٦/٤).

 <sup>(</sup>۲) كشف الغمة في معرفة الأئمة، على الأربلي (ت٦٩٣هـ) (٣٦٠/٣)، وسير أعلام النبلاء
 (٤٠٨/٤).

<sup>(</sup>٣) وضف أبي بكر بالصدِّيق جاء في كتب الإمامية كثيراً. انظر: مناقب الإمام أمير المؤمنين، محمد سليمان الكوفي(١٠/١)، (٢/ ٤١٠)، الصراط المستقيم، علي العاملي (٢/ ٧٣)، الأربعين للشيرازي (ص١٦٦)، حلية الأبرار للبحراني (٢/ ١٥٠)، بحار الأنوار (٢٨/ ١٩٠)، الغدير (٢/ ٣٢٣) وغيرها كثير بغض النظر عن الروايات المشار إليها، وقد تكون للتعريف به فقط.

<sup>(</sup>٤) الاحتجاج (٢/٢٤٧).

<sup>(</sup>٥) الفصول المختارة للمقيد (ص١٦٧)، الصراط المستقيم إلى مستحقي التقديم (٣/ ١٥٢)، بحار الأنوار (٤١٧/١٠)، الاختصاص للمفيد (ص١٢٨).

بقولهم إنها قيلت تقية، كما قال التستري<sup>(۱)</sup> بعد ذكره حديث حلية السيف للصدِّيق قال: «ما نقله في هذا الباب<sup>(۲)</sup> من أكابر أهل البيت لإحياء الميت، وإضاءة سراجه الفاقد للزيت، إما فرية ناشئة من العصبية، أو صادرة عنهم على سبيل التقية»<sup>(۲)</sup>.

ولا شك في بطلان هذا الكلام، وهذا ديدنهم في النصوص، فما وافق هواهم قبلوه، ولو لم يكن مسنداً، وما خالفه ردوه ولو كان في أصح الكتب.

والحق الذي لا مرية فيه أن أهل البيت كانوا معظمين للشيخين كما سبق في النصوص، رضي الله عنهم أجمعين.

 <sup>(</sup>١) هو: نور الله بن شرف الدين التستري، ويقال له: الشوشتري، من كتبه: الصوارم المهرقة في جواب الصواعق المحرقة، توفي سنة ١٠١٩هـ. انظر: أمل الآمل للحر العاملي (٢/ ٣٣٦ ـ ٣٣٧)، معجم رجال الحديث (٢٠٢/٢٠).

<sup>(</sup>٢) يقصد الهيئمي في الصواعق المحرقة. انظر: الصواعق (١٥٦/١)

<sup>(</sup>٣) الصوارم المهرقة في نقد الصواعق المحرقة، القاضي نور الله التستري (ص٢٣٥ ـ ٢٣٦).

### المبحث الخامس

## براءة أهل البيت رضي من الرافضة

إن علماء أهل البيت هم من علماء أهل السُّنَّة والجماعة، ولا يدينون بعقائد الرافضة الاثني عشرية، بل هم منها براء \_ رضي الله عنهم وأرضاهم \_، وسوف أذكر بعض ما ورد عنهم في هذا الباب \_ بحول الله وقوته:

فعن فضيل بن مرزوق قال: سمعت حسن بن حسن الله يقول لرجل من الرافضة: «والله، لئن أمكن الله منكم لنقطعن أيديكم وأرجلكم ولا نقبل منكم توبة».

و من يعون ترجل من الرافظة عنه المنافظة المنافظة

<sup>(</sup>۱) أخرجه الآجري في الشريعة (٥/ ٢٣٨٢) ح(١٨٦١)، وحسَّن إسناده محققه. وأخرج الدارقطني في فضائل الصحابة الشطر الأول ح(٣١). وأما الشطر الثاني فقد أخرجه عن إبراهيم بن حسن بن حسن ح(٣٢). وأخرجه أيضاً ابن سمعون عن زيد بن علي، أمالي ابن سمعون ح(٧٤) وابن عساكر في تاريخ دمشق (١٩/ ٤٦٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن بطة في الشرح والإبانة (ص١٦٧، ٢٢٤)، واللالكائي في شرح أصول اعتقاد ــ

قال الآجري عقب الأثر الأول: «فمن سمع هذا من أهل البيت اتبع سلفه الصالح، وشنا مذاهب الرافضة الذين لا عقل لهم ولا دين (١٠).

ولا شك أنه لا يستحل قتله إلا وقد أتى ما يوجب ذلك.

وجاءت نصوص تدل على أن حب الشيعة لأهل البيت عار عليهم؛ لأنهم يدَّعون محبتهم، ويأتون بما يناقض عقائدهم؛ وذلك يورث العار على أهل البيت، وذلك لأنهم يُنْسَبُون لهم، وهم أبعد ما يكونون عنهم.

فعن علي بن الحسين قال: "يا أهل العراق، حبونا حب الإسلام، فوالله إن زال بنا حبكم حتى صار علينا شيناً»(٢).

ومن النصوص الواردة في نفي بعض عقائد الشيعة، ووصفهم بالكذب ـ ما جاء عن عاصم بن ضمرة قال: «قلت للحسن بن علي ﴿ الشيعة يزعمون أن علياً يرجع، قال: كذب أولئك الكذابون، لو علمنا ذاك ما تزوج نساؤه، ولا قسمنا ميراثه (٣).

وجاء عن جابر قال: «قلت لمحمد بن علي (الباقر): أكان منكم أهل البيت أحد يزعم أن ذنباً من الذنوب شرك؟ قال: لا.

قال: قلت: أكان منكم أهل البيت أحد يقر بالرجعة؟ قال: لا.

قلت: أكان منكم أهل البيت أحد يسب أبا بكر وعمر؟ قال: لا.

فأحبهما وتولُّهما واستغفر لهماه (٤).

أهل السُّنَّة والجماعة (٨/ ١٤٥٥) ح(٢٨٠٤)، وابن عساكر في تاريخ دمشق (٦٢/١٣).
 وذكره الذهبي في سير أعلام النبلاء (٤٨٦/٤).

<sup>(</sup>١) الشريعة (٥/ ٢٣٨٣).

<sup>(</sup>۲) أخرجه الخلال في السُّنَّة (۳/ ٥٠٠) ح(۷۹۸) وصحح إسناده محققه، وهو في حلية الأولياء لأبي نعيم (۱۳۱۳، ۱۳۷)، وابن سعد في الطبقات الكبرى (۱۲۹/۵)، ابن عساكر في تاريخ دمشق (٤١/ ٣٩٤، ٣٩٢). وأخرج الحاكم في المستدرك أوله (٣/ عساكر في تاريخ دمشق (٤١/ ٣٩٤، ٣٩٢). وأخرج الحاكم في المستدرك أوله (٣/ ١٩٦) ح (٤٨٢٥) وصححه ووافقه الذهبي. وانظر: منهاج السُّنَّة (٧/ ٤٣٥ ـ ٥٣٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الله بن أحمد في زوائد المسند (١٤٨/١) قال الأرنؤوط: حسن لغيره ح(٢١٢) أخرجه عبد الله بن أحمد شاكر في تعليقه على المسند (٢/ ٣١٢) ح(١٢٦٥). وأخرجه في زوائده على الفضائل (٢/ ٧١٥) ح(١٢٢٦) وحسَّن إسناده محققه، قال في مجمع الزوائد: قرواه عبد الله وإسناده جيده (٧٥٠/٩) ح(١٦٤٣٧)، ونحوه في الشريعة (٥/ ٢٥٢) ح(١١٢٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى (٩/ ٣٢١)، ابن عساكر في ثاريخ دمشق (٥٤/ ٢٨٤).

وعن جابر قال: قال لي محمد بن علي: "يا جابر بلَغني أن قوماً بالعراق يزعمون أنهم يحبوننا ويتناولون أبا بكر وعمر في ويزعمون أني أمرتهم بذلك، فأبلغهم أني إلى الله منهم بريء، والذي نفس محمد بيده لو وليت لتقربت إلى الله تعالى بدمائهم، لا نالتني شفاعة محمد في إن لم أكن أستغفر لهما وأترحم عليهما، إن أعداء الله لغافلون عنهما (1).

وهذا نص من الباقر في البراءة من سب الشيخين الله وممن يسبهما، والباقر هو أحد الأئمة الاثنى عشر عند الشيعة.

يقول ابن كثير: «وهو أحد من تدعي فيه طائفة الشيعة أنه أحد الأئمة الاثني عشر، ولم يكن الرجل على طريقتهم ولا على منوالهم، ولا يدين بما وقع في أذهانهم وأوهامهم وخيالهم، بل كان ممن يقدم أبا بكر وعمر، وذلك عنه صحيح في الأثر»<sup>(۲)</sup>.

وعن بسام بن عبد الله الصيرفي قال: «سألت أبا جعفر: ما تقول في أبي بكر وعمر؟ فقال: والله إني لأتولاهما وأستغفر لهما، وما أدركت أحداً من أهل بيتي إلا وهو يتولاهما (٣٠).

وعن عبد الجبار بن العباس الهمداني أن جعفر بن محمد أتاهم وهم يريدون أن يرتحلوا من المدينة، فقال: إنكم إن شاء الله من صالحي أهل مصركم، فأبلغوهم عني: من زعم أني إمام معصوم مفترض الطاعة فأنا منه بريء، ومن زعم أني أبراً من أبي بكر وعمر فأنا منه بريءه (٤).

هذه بعض الآثار التي وردت عن أهل البيت في البراءة من الرافضة وعقائدهم، وقد تقدمت الآثار عنهم في تقديم الشيخين على المفارقة بينهم وبين الشيعة الرافضة في مذهبهم الباطل.

 <sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في الحلية (٣/ ١٨٥)، وابن عساكر في تاريخ دمشق (١٩٦/٢٨٦)، وذكره أبر حامد المقدسي في الرد على الرافضة (ص١١٦) وانظر: (ص١٩٦).

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية (٢٦/ ٧٢)، ط. التركي.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الدارقطني في فضائل الصحابة ح(٣٧)، وابن عساكر في تاريخ دمشق (٥٤/ ٢٥). وهو في تهذيب الكمال (١٤٠/٢٦) في ترجمة الباقر (٥٤٧٨)، وابن كثير في البداية والنهاية (٧٢/١٣) ط. التركي.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الدارقطني في فضائل الصحابة ح(٦٥) وساقه الذهبي في سير أعلام النبلاء (٦/ ٢٥)، والمزي في تهذيب الكمال (٥/ ٨٢).

# الفصل الرابع

# حقوق وخصائص أهل البيت

وفيه تمهيد ومبحثان:

المبحث الأول: حقوق أهل البيت ريار

المبحث الثاني: خصائص أهل البيت رهج.

#### تمهيد

لا شك أن لأهل بيت النبي على حقوقاً لا يشركهم فيها أحد من الأمة، وخصائص امتازوا بها عن غيرهم، وذلك لمنزلتهم من النبي على مع الإيمان به، وقد كانت تلك الحقوق والخصائص مَحَط اهتمام علماء أهل السُنَّة والجماعة ممتثلين وصية رسول الله على فيهم؛ حيث قال على يوم غدير خُم: «أذكّركم الله في أهل بيتي»(۱). يكررها ثلاثاً على .

وكان أولَ من امتثل ذلك أصحابُ محمد ﷺ، وفي مقدمتهم الشيخان أبو بكر وعمر ﷺ، فقد روى البخاري بسنده إلى أبي بكر الصديق ﷺ أنه قال: «ارقبوا محمداً ﷺ في أهل بيته (٢٠).

والمعنى: «احفظوه فيهم، فلا تؤذوهم، ولا تسيئوا إليهم»(٣).

قال ابن تيمية كَثَلَثُهُ: «وأبو بكر وعمر مدة خلافتهما ما زالا مُكْرِمِين غاية الإكرام لِعَلِيِّ وسائر بني هاشم، يقدمونهم على سائر الناس<sup>(1)</sup>.

وقد قال أبو بكر ﷺ أحب إِلَيَّ أحب إِلَيَّ أحب إِلَيَّ أحب إِلَيَّ أحب إِلَيَّ أصل من قرابتي»(٥٠).

وكان ﷺ من أعظم المسلمين رعاية لحق قرابة رسول الله ﷺ وأهل

نقدم تخریجه (ص٤٧).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري مع الفتح (٧/ ٩٧) ح(٣٧١٣).

<sup>(</sup>٣) فتح الباري (٧/ ٩٨).

<sup>(</sup>٤) منهاج السُّنَّة (٦/١٧٦) وذكر حديث البخاري المذكور أعلاه. وانظر: (٦/ ١٧٨).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري مع الفتح (٧/ ٩٧) ح(٣٧١٢)، مسلم ح(١٧٥٩).

بيته، فإنّ كمال محبته للنبي ﷺ أوجب سراية الحب لأهل بيته إذ كان رعاية أهل بيته مما أمر الله ورسوله بهه(١).

ولذلك كان عمر على كما يقول ابن تيمية: «يقدمهم في العطاء على جميع الناس، ويفضلهم في العطاء على جميع الناس، حتى إنه لما وضع الديوان للعطاء وكتب أسماء الناس قالوا: نبدأ بك؟ قال: لا، ابدؤوا بأقارب رسول الله على وضعوا عمر حيث وضعه الله، فبدأ ببني هاشم، وَضَمَّ إليهم بني المطلبه(٢٠).

وقد حكى شيخ الإسلام ابن تيمية كَالله اتفاق أهل السُّنَة والجماعة على رعاية حقوق الصحابة والقرابة فقال: «اتفق أهل السُّنَة والجماعة على رعاية حقوق الصحابة والقرابة، وتبرؤوا من الناصبة الذين يكفّرون عليَّ بن أبي طالب فَيْهُ ويفسّقونه، وينتقصون بحرمة أهل البيت... وتبرؤوا من الرافضة الذين يطعنون على الصحابة وجمهور المؤمنين، ويكفّرون عامة صالحي أهل القيلة»(٣).

وقال تَعَلَّقُهُ عنهم: «ويرعون حقوق أهل البيت التي شرعها الله لهم»(<sup>1)</sup>.

وقال كَنَلَثُهُ: «آل بيت رسول الله ﷺ لهم من الحقوق ما يجب رعايتها، فإن الله جعل لهم حقّاً في الخُمُس والفيء، وأمر بالصلاة عليهم»(٥).

وبيَّن لَكُلُنهُ أن هذه الحقوق والخصائص تشملهم جميعاً، الصالح منهم وغيره؛ حيث قال: "وثبت اختصاص بني هاشم بتحريم الصدقة عليهم، وكذلك استحقاقهم من الفيء عند أكثر العلماء، وبنو المقلب معهم في ذلك... فهم مخصوصون بأحكام لهم وعليهم، وهذه الأحكام تثبت للواحد منهم وإن لم يكن رجلاً صالحاً، بل كان عاصياً»(1).

منهاج السُنّة (۸/ ۸۸ \_ ۸۸۲).

 <sup>(</sup>۲) منهاج السُّنَة (۳۳/٦)، وخبر كنابة الديوان عند ابن سعد في الطبقات الكبرى (۳/ ۲۹۰)
 وتاريخ الطبري من طريقه (۲/ ۹۰۹).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (٢٨/ ٤٩٣ ـ ٤٩٣).

 <sup>(</sup>٤) منهاج الشنة (٢/ ٧١).

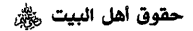
<sup>(</sup>٥) مجموع الفتاوي (٣/٤٠٧).

<sup>(</sup>٦) منهاج السُّنَّة (٢٠٠/٤)، وانظر: اقتضاء الصراط المستقيم (١/٣٨٥).

ولما ذكر الصلاة على آل محمد ﷺ قال عنها إنها: الا تختص بصالحيهم... بل تتناول كلَّ من دخل في آل محمد ﷺ (۱). وسأذكر \_ إن شاء الله \_ حقوقهم وخصائصهم في المباحث التالية.

<sup>(</sup>١) منهاج السُّنَّة (٤/ ٩٥٥).

# المبحث الأوك



#### وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: محبة أهل البيت وموالاتهم.

المطلب الثاني: الصلاة على أهل البيت.

المطلب الثالث: الخُمس.

\* \* \*

## المطلب الأول

## محبة أهل البيت وموالاتهم

لقد عدَّ شيخ الإسلام ابن تيمية ـ رحمه الله تعالى ـ محبة أهل البيت وموالاتهم من أصول أهل السُّنَّة والجماعة، فذكر من أصولهم أنهم: "يحبون أهل بيت رسول الله ﷺ ويتولونهم، ويحفظون فيهم وصية رسول الله ﷺ؛ حيث قال يوم غدير خُم: «أذكركم الله في أهل بيتي) (١) (٢). ومن أصولهم أنهم: "يتولون

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه (ص٤٧).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوی (۳/ ۱۵۶) (الواسطية).

أزواج رسول الله ﷺ أمهات المؤمنين، ويؤمنون بأنهن أزواجه في الآخرة (١٠).

وقال لَغُلَقُهُ: المحبتهم عندنا فرض واجب يؤجر عليهه(٢).

وبيَّن أنها مما أمرنا الله ـ تعالى ـ بها كما أمرنا بسائر العبادات (٣).

وأنها من تمام محبته 激素؛ حيث قال: «وفي القرآن الأمر بمحبة الله ومحبة رسوله، ومحبة أهله من تمام محبته»(٤).

وقد أورد عدة أدلة تدل على وجوب محبة أهل البيت، ومن ذلك:

قال شيخ الإسلام لَتَمَلِّنْهُ: «فحب عَلِيَّ واجب...»(٧).

واستدل كذلك بحديث زيد بن أرقم؛ حيث قال: «ولا ريب أن محبة أهل بيت النبي ﷺ واجبة... وفي الصحيح عنه أنه خطب أصحابه بغدير يدعى خُمَّا بين مكة والمدينة، فقال: «أذكركم الله في أهل بيتي، أذكركم الله في أهل بيتي..." (^^).

قال كَثَلَثُهُ: ﴿ وَتَذَكِيرِ الْأَمَةِ بَهُمْ يَقْتَضِي أَنَ يَذَكُرُوا مَا تَقَدَمُ الْأَمْرِ بِهِ قَبَلَ ذَلك من إعطائهم حقوقهم، والامتناع من ظلمهم (٩٠).

ومن تلك الحقوق محبتهم ريي.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٤/ ٤٨٧).

<sup>(</sup>٣) انظر: منهاج السُّنَّة (٧/ ١٠٢).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق (٨/ ٢٢٠).

<sup>(</sup>٥) مجموع الفتاوى (٢٨/ ٤٩١) ثم ساق حديث زيد بن أرقم ﷺ ـ

<sup>(</sup>٦) تقدم تخريجه (ص١٠٩).

 <sup>(</sup>٧) منهاج السُنّة (٥/ ٧٢).

 <sup>(</sup>٨) المصدر السابق (٧/ ١٠٢). وانظر: (١٩١/٢٨)، (٤/ ٤٨٧ ـ ٤٨٨). والحديث تقدم تخريجه (ص٤٧).

<sup>(</sup>٩) المصدر السابق (٣١٨/٧).

قال القرطبي: «وهذه الوصية وهذا التأكيد العظيم يقتضي وجوب احترام أهله، وإبرارهم، وتوقيرهم، ومحبتهم ـ وجوب الفروض المؤكدة، التي لا عذر لأحد في التخلف عنها»(١).

وقال: «وقد روي حديث عن ابن عباس رأي مرفوعاً أنه قال: «أحبوا الله لما يغذوكم من نِعَمِه، وأحبوني بحب الله، وأحبوا أهل بيتي لأجلي، (٤٠) .

وعلى هذا أقوال أهل السُّنَّة والجماعة، قال الآجري: «ومن أحب أهل بيت رسول الله ﷺ الطيبين وتولاهم وتعلق بأخلاقهم وتأدب بآدابهم فهو على المحجة الواضحة والطريق المستقيم والأمر الرشيد، ويرجى له النجاة»(١٦).

<sup>(</sup>۱) المقهم (۱/۳۰۶).

<sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذي في سننه وقال: «هذا حديث حسن صحيح» (م/ ٦١٠) ح(٣٧٥٨)، وضعفه الألباني دون قوله: «عم الرجل صنو أبيه» ح(٧٨٤)، وأخرجه أحمد في المسند (٣/ ٢٠٦)، وصححه أحمد شاكر في تعليقه على المسند (٣/ ٢٠٦) ح(١٧٧٢)، وضعفه الأرنؤوط ح(١٧٧٢)، وأخرجه الحاكم في المستدرك (٣/ ٢٧٥) ح(٢٣٥٥ و٣٤٥٥) وضعفه، وقال ابن تيمية: «فإن الحجة قائمة بالحديث على كل تقدير، لاميما وله شواهد تؤيد معناه اقتضاء الصراط المستقيم (٣/ ٣٨٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: اقتضاء الصراط المستقيم (١/ ٣٨١ ـ ٣٨٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي في سننه (٥/ ٦٢٢) ح(٣٧٨٩)، وقال: قحسن غريب، وضعفه الألباني ح(٧٩٦)، وأخرجه الحاكم في المستدرك (٣/ ١٦٢) ح(٤٧١٦)، وصححه ووافقه الذهبي. والحديث ضعفه ابن تيمية كما في منهاج السُّنَّة (٥/ ٣٩٦). وانظر: الصواعق المحرقة (٢/ ٢٩١).

<sup>(</sup>۵) مجموع الفتاوي (۱۰/ ٦٥).

<sup>(</sup>٦) الشريعة (٥/ ٢٢٢٣).

#### المطلب الثاني

## الصلاة على أهل البيت

ومن حقوق أهل البيت ﴿ الصلاة عليهم، قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «وقد ثبت عن النبي ﷺ من وجوه صحاح أن الله لما أنزل عليه ﴿ إِنَّ اللهُ وَمُلَتِكُنُهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِي َ يَكَالُهُ اللَّهِ وَمَلَوا عَلَيْهِ وَسَلِمُوا تَسَلِيمًا ﴿ وَالراب: ٥٦]. سأل الصحابة ﴿ يَشَيْ كيف يصلون عليه قال: «قولوا: اللَّهُمَّ صل على محمد وعلى سأل الصحابة ﴿ عَلَيْ كيف يصلون عليه قال: «قولوا: اللَّهُمَّ صل على محمد وعلى الله محمد، كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد، وبارك على محمد الله على محمد الله على محمد الله الله على محمد مجيد، (١).

وفي حديث صحيح: "اللَّهُمَّ صل على محمد وأزواجه وذريته، (<sup>(٣)</sup>).

وقال تَطَلَّفُهُ: «آل بيت رسول الله لهم من الحقوق ما يجب رعايتها، فإن الله جعل لهم حقاً في الخُمس والفيء، وأمر بالصلاة عليهم مع الصلاة على رسول الله ﷺ (٥٠).

فالصلاة على آل محمد ﷺ مكما يقول ابن تيمية: «حق لهم عند المسلمين، وذلك سبب لرحمة الله تعالى لهم بهذا النسب»(١).

وبيَّن أن هذه الصلاة يدخل فيها جميع أهل البيت، فقال: "فهذه الصلاة لجميع آل محمد (٧) لا تختص بصالحيهم، فضلاً عن أن تختص بمن هو معصوم، بل تتناول كل من دخل في آل محمد، كما أن الدعاء للمؤمنين والمؤمنات والمسلمات يتناول كل من دخل في الإيمان والإسلام، (٨).

<sup>(</sup>۱) في الروايات زيادة (وعلى آل محمد) فلعلها سقطت من الناسخ. انظر: البخاري ح(٢٣٧٠) ٢٣٧٠)، ومسلم ح(٤٠٥، ٤٠٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري مع الفتح (٦/ ٤٦٩) ح(٣٣٧٠) ومسلم ح(٤٠١).

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه (ص٩٢).

 <sup>(</sup>٤) جامع المسائل (٣/ ٧٦ ـ ٧٧). وانظر: منهاج السُّنَّة (٨/ ٢٢٠).

<sup>(</sup>۵) مجموع الفتاوي (۳/ ٤٠٧)، وانظر (۲۸/ ۹۲).

<sup>(</sup>٦) منهاج السُّنَّة (٦٠٦/٤).

 <sup>(</sup>٧) اختلف أهل العلم في حكم الصلاة على النبي ﷺ وآله في الصلاة، فالجمهور على أنها
 مستحبة، وذهب الشافعي إلى الوجوب وهو رواية عند أحمد. انظر: منهاج السُنّة (٤/ ٥٩٥).

<sup>(</sup>٨) منهاج السُّنَّة (١/ ٩٥٥).

ثم قال: «ولا يلزم من الدعاء للمؤمنين عموماً ولا لأهل البيت عموماً أن يكون كل منهم بَرَّا تَقِيّاً، بل الدعاء لهم طلباً لإحسان الله تعالى إليهم وتفضله عليهم، وفضل الله سبحانه وإحسانه يطلب لكل أحد، لكن يقال: إن هذا حق لآل محمد أمر الله به الله الله على الله على الله به الله على الله على الله به الله على الله

## مسألة: حكم الصلاة على واحد بعينه من أهل البيت ﴿

بيَّن شيخ الإسلام أن هذه المسألة تنبني على أنه هل يصلى على غير النبي منفرداً كأن يقول: اللَّهُمَّ صل على عمر أو علي.

وذكر أن هذه المسألة تنازع فيها العلماء على قولين:

القول الأول: المنع من ذلك، وهو مذهب أبي حنيفة (٢) ومالك والشافعي وطائفة من الحنابلة (٢)، وهو اختيار أبي البركات جد شيخ الإسلام (٤).

ونص عليه البربهاري<sup>(٥)</sup>، وهو مذهب عمر بن عبد العزيز<sup>(٦)</sup>.

واحتجوا بقول ابن عباس ﷺ: "لا أعلم الصلاة تنبغي على أحد إلا على النبي ﷺ:"(٧). وهذا أقوى أدلتهم ولهم أدلة غيره (٨).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٤/ ٩٩٥ ـ ٩٩٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: جلاء الأفهام (ص٣٣٧).

<sup>(</sup>٣) انظر: مجموع الفتاوى (٤/ ٤٩٦)، (٤٧٣/٢٢)، (٤١٠/٢٤).

 <sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق (٢٢/ ٤٧٣).

<sup>(</sup>٥) انظر: شرح السُّنَّة للبربهاري (ص٥٨).

<sup>(</sup>٦) انظر: المصنف لابن أبي شيبة (٧/ ١٧٥) ح(٣٥٠٩٣) وصحح إسناده الحافظ ابن حجر في فتح الباري (٨/ ٣٩٥). وأخرجه إسماعيل القاضي في كتاب فضل الصلاة على النبي ﷺ (ص٩٦) ح(٢٧)، وقال الألباني: ﴿إسناده مقطرع صحيح».

<sup>(</sup>۷) أخرَجه ابن أبي شيبة في المصنف(٢/ ٤٥٢) ح(٨٧١٦)، والطبراني في الكبير (١١/ ٣٠٥) ح(١١٨١٣).

قَالَ الْهَيْمَيُ: قرواه الطبراني موقوفاً ورجاله رجال الصحيحة. مجمع الزوائد (١٠/ ٢٦١) ح(١٧٣٢٠)، وأخرجه البيهقي في السنن الكبرى (٢/ ١٥٣) ح(٢٦٩٦). وشعب الإيمان (٢/ ٢١٥) ح(١٥٨٥).

وقال ابن حجر عن سند ابن أبي شيبة: «وهذا سند صحيح» فتح الباري (١١٤/١١). وأخرجه عبد الرزاق في المصنف (٢١٦/٢) ح(٣١١٩)، وإسماعيل بن إسحاق في كتاب فضل الصلاة على النبي ﷺ (ص٣٦) ح(٧٥)، وقال الألباني: «إسناده صحيح رجاله ثقات»، وصححه الحافظ في الفتح (٨/ ٣٩٥). وانظر: الفتاوي (٤٩٦/٤).

<sup>(</sup>٨) انظر: جلاء الأفهام (ص٦٤٠ ــ ٦٤٣) ذكر عشرة أوجه في ذلك.

القول الثاني: الجواز.

وهو منصوص الإمام أحمد، واختاره أكثر أصحابه كالقاضي أبي يعلى وابن عقيل وعبد القادر الجيلى<sup>(١)</sup>.

وهو مذهب داود والطبري وغيرهم (۲).

واستدلوا بأدلة كثيرة، من ذلك:

قول على ﴿ لَهُ لِعُمْرِ ﴿ لَهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَل

وعن جابر بن عبد الله أن امرأة قالت: يا رسول الله، صلِّ عليَّ وعلى زوجي صلى الله عليك وسلم، فقال: «صلى الله عليك وعلى زوجك» (٥).

ومن أدلتهم: «أن الصلاة هي الدعاء، وقد أمرنا بالدعاء بعضنا لبعض» (٢)، إلى غيرها من الأدلة (٧).

#### الراجح:

والذي يترجح \_ والعلم عند الله \_ جواز ذلك بشروط كما بيَّنه شيخ الإسلام ابن تيمية؛ حيث قال: «وأما ما نُقل عن علي: فإذا لم يكن على وجه الغلق وجعل ذلك شعاراً لغير الرسول، فهذا نوع من الدعاء، وليس في الكتاب والسُنّة ما يمنع منه، وقد قال تعالى: ﴿هُو اللَّذِي يُصَلِّي عَلَيْكُمْ وَمَلَتَهِكُنَّهُ ﴾ [الأحزاب: ٤٣]،

<sup>(</sup>۱) انظر: مجموع الفتاوى (٤/٧٤)، (٢٢/٢٧٤)، منهاج السُّنَّة (٤/٢٥٢).

<sup>(</sup>۲) انظر: فتح الباري (۱۱/ ۱۷٤).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم في المستدرك (٣/ ١٠٠) ح(٤٥٢٣)، ابن سعد في الطبقات الكبرى (٣/ ٢٠٠)، والعقيلي في الضعفاء الكبير (١٧٩/٢) وغيرهم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري مع الفتح (٣/٤٢٣) ح(١٤٩٧)، ومسلم ح(١٠٧٨).

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود (١/ ٤٨٠) ح(١٥٣٣) وصححه الألباني ح(١٣٥٧)، وأحمد في المستد (٣٠٣/٣)، وصححه الأرنؤرط ح(١٤٢٤٥)، وابن حبان في صحيحه (٣/ ١٩٧) ح(١٩١٦).

<sup>(</sup>٦) جلاء الأنهام (ص٦٤٦).

<sup>(</sup>٧) انظر: المصدر السابق (ص٦٤٤ ـ ٦٥٢). وانظر: فتح الباري (١٧٣/١١ ـ ١٧٥).

وقال النبي ﷺ: اإن الملائكة تصلي على أحدكم ما دام في مصلاه الذي صلى فيه ما لم يحدث الله عليك، وعلى جسد فيه ما لم يحدث أنه عليك، وعلى جسد كنتِ تعمرينه (۱) (۱).

فإن صلاة النبي ﷺ على غيره لا نزاع فيها بين العلماء (٥٠).

وأما الاستدلال بقول ابن عباس في قصر الصلاة على النبي ﷺ فبيَّن شيخ الإسلام أن هذا إنما قاله ابن عباس ﷺ الما صار أهل البدع يخصون بالصلاة عليّاً أو غيرَه، ولا يصلون على غيرهم، فهذا بدعة بالاتفاق.

وهم لا يصلون على كل أحد من بني هاشم من العباسيين، ولا على كل أحد من ولد الحسن والحسين، ولا على أزواجه مع أنه قد ثبت في الصحيح: «اللَّهُمَّ صل على محمد وعلى أزواجه وذريته»(١٦). فحينتذ لا حجة لمن خص بالصلاة بعض أهل البيت دون سائر أهل البيت، ودون سائر المؤمنين»(٧).

إذاً فإفراد «واحد من الصحابة والقرابة كعلي أو غيره بالصلاة عليه دون غيره مضاهاة للنبي رابعيث يجعل ذلك شعاراً معروفاً باسمه هذا هو البدعة (^^).

فإما «أن يصلى عليهم كلهم، أو يدع الصلاة عليهم كلهم»(٩)، وهو ما

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري مع الفتح (١/ ٦٤١) ح(٤٤٥) ومسلم ح(١٥٣٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم ح(٢٨٧٢).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتارى (٢٢/ ٤٧٤ ـ ٤٧٤).

<sup>(</sup>٤) انظر: جلاء الأفهام (ص٢٥٢).

<sup>(</sup>۵) انظر: مجموع الفتاوى (۲۲/٤٧٤).

<sup>(</sup>٦) تقدم تخریجه (ص٥٢٥).

<sup>(</sup>٧) مجموع الفتاري (٢٧/ ٤١١). وانظر: (٢٢/ ٤٧٣).

<sup>(</sup>٨) المصدر السابق (٤٩٧/٤).

<sup>(</sup>٩) المصدر السابق (٤٢٠/٤).

رجحه ابن القيم رحمه الله تعالى(١).

وذكر شيخ الإسلام أن السلام على النبي ﷺ مع مغيبه من خصائصه (٢).

## المطلب الثالث الخُمُس

ومن الحقوق الواجبة لأهل البيت في أن جعل الله لهم حقّاً في الخُمس والفيء، يقول شيخ الإسلام: «آل بيت رسول الله ﷺ لهم من الحقوق ما يجب رعايتها؛ فإن الله جعل لهم حقّاً في الخُمُس والفيء»(٣).

وهو يشير إلى قوله ـ تعالى ـ: ﴿وَأَعْلَمُواۤ أَنَمَا غَنِمْتُم مِن ثَىٰءٍ فَأَنَ يَلَهِ خُمُسَهُۥ وَلِلرَّمُولِ وَلِذِى ٱلْفُرِّدَىٰ وَٱلْمُتَعَىٰ وَٱلۡسَكِينِ وَٱرْبِ ٱلسَّكِيلِ﴾ [الأنفال: ٤١].

وقوله ـ تعالى ـ: ﴿ مَا أَنَاءَ ٱللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ. مِنْ أَهْلِ ٱلْفَرَىٰ فَلِلَّهِ وَالرَّسُولِ وَلِذِى ٱلْفُرْيَىٰ وَٱلْمَسَاكِكِينِ وَٱبْنِ ٱلسَّيِيلِ﴾ [الحشر: ٧].

قال شيخ الإسلام: «فالواجب في المغنم تخميسه، وصرف الخمس إلى من ذكره الله تعالى، وقسمة الباقي بين الغانمين<sup>(1)</sup>.

وبيَّن كَلَّهُ أَن الله تعالى لما حرم الصدقة على آل محمد على تطهيراً لهم «عوضهم بما يُقِيتُهم من خُمُس الغنائم، ومن الفيء الذي جعل منه رزق محمد؛ حيث قال على فيما رواه أحمد (٥) وغيره: «بُعثت بالسيف بين بدي الساعة حتى

 <sup>(</sup>۱) بحث ابن القيم هذه المسألة بتوسع في جلاء الأفهام من ص١٣٧ إلى ٦٦٤، وجعلها خاتمة كتابه كثلة.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۲۷/۲۷).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (٣/٧٠٤).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق (۲۸/ ۲۷۰) وأشار إلى وجوب قسمتها بين المقاتلين بالعدل، لكن يجوز للإمام أن ينفل من ظهر منه زيادة نكاية كما كان النبي ﷺ وخلفاؤه يفعلون، وذلك يكون من الأربعة الأخماس كما صححه الشيخ. راجع السابق، وانظر: منهاج السُّنَّة (٦/ ١٠٠ ـ ١٠٠ . ١٠٠).

<sup>(</sup>٥) المسند (٢/ ٥٠) وضعفه الأرنؤوط ح(٥١١٥ و٥١١٥)، وأخرجه الطحاري في شرح مشكل الآثار (٢١٣/١) ح(٢٣١) وقال الأرنؤوط: «إسناد، قوي» إلا أنه قد ضعّفه في تعليقه على المسند بأن فيه ثلاث علل توجب ضعفه. انظر: مسند أحمد بتحقيق الأرنؤوط (٢٠/ ٢٠). وقال ابن تيمية: «استشهد به البخاري» مجموع الفتاوى (٢٨/ ٢٧٠)، =

وأشار شيخ الإسلام إلى اختلاف العلماء في الخمس إلى أربعة أقوال:

القول الأول: أن الخمس سقط بموت النبي ﷺ، فلا يستحق أحد من بني هاشم شيئاً بالخمس، إلا أن يكون فيهم يتيم أو مسكين، فيعطى لذلك لا لكونه هاشمتاً.

وهذا مذهب أبي حنيفة، ثم إنه قسم الخمس إلى ثلاثة أخماس بعد إسقاطه سهم الرسول ﷺ وسهم ذوي القربي (٢).

القول الثاني: أن الخمس يكون لذوي قربى ولي الأمر بعده، وهو قول أبي ثور، ونقل عن عثمان ﷺ.

القول الثالث: أن الخمس يقسم إلى خمسة أقسام بالتسوية، وهو قول الثافعي، وهو المشهور عن الإمام أحمد.

القول الرابع: أنه يكون إلى اجتهاد الإمام يقسمه في طاعة الله ورسوله، كما يقسم الفيء.

وهذا قول أكثر السلف، وهو قول عمر بن عبد العزيز، وأهل المدينة مالك وغيره، وهو رواية عن الإمام أحمد<sup>(٣)</sup>.

وقد علق البخاري منه الجملتين قبل الأخيرة. انظره مع الفتح (٦/ ١١٥) باب ما قبل في الرماح، وصححه العراقي تخريج إحباء علوم اللدين المسمى المغني عن حمل الأسفار في الأسفار في تخريج ما في الإحياء من الأخبار (١٠/ ٤٢٠)، وصححه الألباني في صحيح الجمام ح(٢٠٣١) وجلباب المرأة المسلمة للألباني (ص٢٠٤). وإرواء الغليل (١٠٩/٥).

<sup>(</sup>١) جامع المسائل (٣/ ٧٧ ـ ٧٨).

 <sup>(</sup>۲) انظر: منهاج السُنَّة (۲/ ۱۰٤)، (۲۱۲/٤)، مجموع الفتاوى (۱۹/ ۳۱)، حاشية ابن عابدين (۲۷۷/ ۲٤۷ - ۲٤۸).

 <sup>(</sup>٣) انظر: منهاج السُّنَة (١٠٤/٦ ـ ١٠٥)، الإنصاف في معرفة الراجح من الخلاف (٤/
 (١٥٥ - ١٨٥)، المغنى (٩/ ٢٨٧ ـ ٢٨٨).

<sup>(</sup>٤) منهاج السُّنَّة (٦/ ١٠٥).

وذكر أن «مصرف الخمس والفيء واحد، وأن الجميع لله والرسول؛ بمعنى أنه يصرف في ما أمر الله بهه(۱).

والله ﷺ فيعطون من الخمس ومن النبي ﷺ فيعطون من الخمس ومن الفيء.

والقول بإعطائهم ذلك رأة هو قول جمهور أهل العلم، ومن خالف في ذلك فقد خالف القرآن والسنن الثابتة (٢).

وقال ابن حزم: «ولا يعرف قول أبي حنيفة عن أحد من أهل الإسلام قبله»(٣).

وقال ابن قدامة: «وما قاله أبو حنيفة فمخالف لظاهر الآية، فإن الله تعالى سمى لرسوله وقرابته شيئاً، وجعل لهما في الخمس حقّاً، كما سمى للثلاثة الأصناف الباقية؛ فمن خالف ذلك فقد خالف نص الكتاب»(٤).

وأما مسألة تخميس الخمس فهو موضع خلاف بين أهل العلم، وقد رجح ابن تيمية مذهب الإمام مالك في أن الخمس لا يخمس، بل يقسمه الإمام حسب المصلحة فيعطى القرابة، ويصرف الباقى في مصالح المسلمين.

ويدل لهذا القول حديث عبادة: «إنه لا يحل لي مما أفاء الله عليكم قدر هذه إلا الخمس، والخمس مردود عليكم»(٥).

فلم يقسمه أخماساً ولا أثلاثاً، إذاً فهذا هو القول الراجح(٦).

أما الفيء فذكر أن جمهور العلماء على أنه لا يخمس خلافاً للشافعي والخرقي من الحنابلة، والقول بتخميسه هو قول داود، وصحح الشيخ عدم التخميس، وأن مصرف الفيء والخمس واحد. انظر: منهاج السنّة (١٠٧/٦ ـ ١٠٨)، (٢١٢/٤).

<sup>)</sup> منهاج السُّنَّة (١٠٩/٦). الأحناف يقولون: إن بني هاشم وبني المطلب استحقوا الخمس في حياته للنصرة، فلما مات وزالت العلة سقط الحكم. انظر: حاشية أبن عابدين (٢٤٨/٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: المحلى (٧/ ٣٣٠).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) المغني (٩/ ٢٨٨).

<sup>(</sup>ه) أخرجه النسائي في سننه (٧/ ١٤٩) ح(٤١٤٩) وصححه الألباني ح(٣٨٥٨)، وأخرجه أحمد في المسند (٣١٥/٥) وحسَّنه الأرنؤوط ح(٢٢٧١٨).

<sup>(</sup>٦) انظر: الْجامع لأحكام القرآن (٨/١١)، منهاج السُّنَّة (٦/١٠٩ ـ ١١١).

وأما إذا مُنع أهل البيت من حقهم في الخمس ـ فهل يجوز إعطاؤهم من الزكاة؟

ذهب شيخ الإسلام إلى جواز ذلك، فقد نقل البعلي ذلك في الاختيارات (١١).

وقال ابن مفلح: «مال شيخنا إلى أنهم إن مُنعوا الخمس أخذوا من الزكاة» (٢٠).

ونسبه إلى أبي يوسف<sup>(٣)</sup> والإصطخري من الشافعية<sup>(١)</sup>.

وقد نص النووي على أن المذهب عند الشافعية المنع قال: «لأن الزكاة حرمت عليهم لشرفهم برسول الله ﷺ، وهذا المعنى لا يزول بمنع الخمس<sup>(ه)</sup>.

وأشار شيخ الإسلام إلى مفهوم غريب للخمس عند الرافضة؛ إذ إنه عندهم ــ كما يقول الشيخ: «نُحمس مكاسب المسلمين، يؤخذ منهم ويصرف إلى من يرونه هو نائب الإمام المعصوم أو إلى غيره ١٠٠٠.

وهذا القول لم يقل به أحد قط من الصحابة أو من التابعين؛ لا من بني هاشم، ولا من غيرهم - كما يقول الشيخ؛ حيث قال: «فهذا قول لم يقله قط أحد من الصحابة، لا عَلِيّ، ولا غيره، ولا أحد من التابعين لهم بإحسان، ولا أحد من القرابة - لا بني هاشم، ولا غيرهم» (٧).

ثم قال: ﴿وكل مَن نقل هذا عن علي أو علماء أهل بيته، كالحسن، والحسين، وعلي بن الحسين، وأبي جعفر الباقر، وجعفر بن محمد، فقد كذب عليهم، فإن هذا خلاف المتواتر من سيرة علي الله الله قد تولى الخلافة أربع

<sup>(</sup>١) انظر: الاختيارات الفقهية (ص١٠٤).

<sup>(</sup>٢) الفروع (٢/ ٤٨١).

<sup>(</sup>٣) أبو حَنيفة أسقط سهم ذوي القربى بموت النبي ﷺ.

<sup>(</sup>٤) انظر: الاختيارات الفقهية (ص١٠٤)، الفروع (٢/ ٤٨١).

<sup>(</sup>۵) المجموع شرح المهذب (٦/٢٢٧).

 <sup>(</sup>٦) منهاج السُّنَة (٢/١٠٥). وانظر: أصل الشيعة وأصولها، آل كاشف الغطاء (ص٢٤٥ ٢٤٦) وذكر أنها تقسم إلى ستة سهام، ثلاثة لله ولرسوله ولذي القربي، وهذه يجب دفعها إلى الإمام أو نائبه، وثلاثة إلى فقراء بنى هاشم.

<sup>(</sup>٧) منهاج السُّنَّة (٦/ ١٠٥).

سنين وبعض أخرى، ولم يأخذ من المسلمين من أموالهم شيئاً؛ بل لم يكن في ولايته قط خمسٌ مقسومه(١).

فالمسلمون لم يخمّس أحد قط أموالهم، والذي دل عليه الكتاب والسُّنَّة أن ما غنم من الكفار هو الذي يخمس<sup>(۲)</sup>.

و «النبي على المسلمين المسلمين ولا طالب أحداً قط من المسلمين بخمس ماله، بل إنما كان يأخذ منهم الصدقات ويقول: ليس لآل محمد منها شيء، وكان يأمرهم بالجهاد بأموالهم وأنفسهم (٣).

فهذا القول منهم مخالف للكتاب والسُّنَّة وإجماع المسلمين، وهو حقيق أن يطبق في ما غنم من أموال المشركين لا من مكاسب المسلمين.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق،

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٦/ ١٠٥ ـ ١٠٦).

# المبحث الثاني



وفيه مطلبان:

المطلب الأول: تحريم الزكاة.

المطلب الثاني: عدم إرثهم من النبي على

\* \* \*

المطلب الأول

## تحريم الزكاة

كما أن لأهل البيت حقوقاً، كذلك لهم خصائص، ومن ذلك تحريم الصدقة عليهم.

يقول شيخ الإسلام: "ثم خص بني هاشم بتحريم الصدقة واستحقاق قسط من الفيء إلى غير ذلك من الخصائص»(١).

واستدل كَثَلَقُهُ لذلك بقوله: "وثبت عنه أن ابنه الحسن لما تناول تمرة من

<sup>(</sup>١) اقتضاء الصراط المستقيم (١٥٤/١).

تمر الصدقة قال له: «كغ كغ أما علمت أنا (آل بيت)(١) لا تحل لنا الصدقة؟»(١).

وقال: (إن الصدقة لا تحل لمحمد ولا لآل محمد  $(T)_{n}(1)$ .

والحديث الأخير عند مسلم بلفظ: «إن الصدقة لا تنبغي لآل محمد، إنما هي أوساخ الناس؟(٥).

وقد بيَّن العلّة المشار إليها في الحديث بقوله: «وهذا والله أعلم من التطهير الذي شرعه الله لهم، بأن الصدقة أوساخ الناس، فطهّرهم الله من الأوساخ وعوضهم بما يُقيتهم من خمس الغنائم ومن الفيء الذي جُعل منه رزق محمد؛ حيث قال على واه أحمد وغيره: «بُعثت بالسيف بين يدي الساعة حتى يُعبد الله وحده لا شريك له، وجُعل رزقي تحت ظل رمحي، وجُعل الذلة والصغار على من خالف أمري، ومن تشبه بقوم فهو منهم (٢) (٧).

وقد نَقل الإجماع على ذلك ابنُ قدامة؛ حيث قال: "لا نعلم خلافاً في أن بني هاشم لا تحل لهم الصدقة المفروضة" (٨).

وقال ابن هبيرة: «واتفقوا على أن الصدقة المفروضة حرام على بني هاشم. . . واختلفوا في بني المطلب<sup>(٩)</sup>.

وقال النووي: «إن الزكاة حرام على بني هاشم وبني المطّلب بلا خلاف، (۱۰)؛ أي: بلا خلاف عند الشافعية حول بني المطّلب، والإجماع على

<sup>(</sup>١) لم أجد هذه العبارة في كتب السُّنَّة، وعند أحمد (٤٠٩/٢): «أنّا أهل بيت...، ، وفي المعجم الكبير: «إنا آل محمد... ، (٧٦/٥) ح(٢٣٢٤)، وكذا في بعض كتب السُّنَّة.

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري مع الفتح (۱/۳۱) ح(۱٤۸۰)، ح(۱٤۹۱) (۲/۳۱۳) ح(۳۰۷۲) وفيه قال له بالفارسية: كغ كغ...، ومسلم ح(۱۰۲۹).

<sup>(</sup>٣) تقدم تخریجه (ص٤٩).

<sup>(</sup>٤) جامع المسائل (٢/ ٧٧).

<sup>(</sup>۵) تقدم تخریجه (ص٤٩).

<sup>(</sup>٦) تقدم تخريجه (ص٢١٦).

<sup>(</sup>٧) جامع المسائل (٣/ ٧٧ ـ ٧٨).

<sup>(</sup>٨) المغنى (١٠٩/٤ ـ ١١٠).

<sup>(</sup>٩) الفقه على المذاهب الأربعة (١/ ٢٧٦).

<sup>(</sup>١٠) المجموع شرح المهذب (٦/ ٣٤٥).

تحريم الصدقة عليهم نقله عددٌ من أهل العلم (١٠).

وقال: «الذي عليه جماعة أهل العلم أن بني هاشم بأسرهم لا يحل لهم أكل الصدقات المفروضات»(٢).

وذهب شيخ الإسلام إلى أن المحرم عليهم إنما هو صدقة الفرض، أما صدقات التطوع فلا يشملها التحريم؛ حيث قال: «المحرم عليهم صدقة الفرض، وأما صدقات التطوع فقد كانوا يشربون من المياه المسبّلة بين مكة والمدينة، ويقولون: إنما حرم علينا الفرض، ولم يحرّم علينا التطوع»(1).

وقال بذلك الحنابلة؛ قال في الإنصاف: "هذا المذهب نص عليه، وعليه الأصحاب، وحكاه في الفروع إجماعاً» (ه).

والقول بالجواز هو قول أكثر الحنفية، والمصحح عند الشافعية والحنابلة وكثير من الزيدية (٦).

وذهب بعض العلماء إلى أن الفرض والتطوع لا يحل لهم متمسكين بعموم النصوص في ذلك، وهي رواية عن الإمام أحمد (٧).

واختاره ابن حزم فقال: «ولا يحل لهذين البطنين صدقة فرض ولا تطوع أصلاً؛ لعموم قوله ـ عليه الصلاة والسلام ـ لا تحل الصدقة لمحمد ولا لآل محمد، فسوّى بين نفسه وبينهمه(^).

<sup>(</sup>١) انظر مع ما تقدم: نيل الأوطار (٣/ ٢٩٧).

<sup>(</sup>٢) التمهيد (٣/ ٩١).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٢٤/ ٣٦١).

<sup>(</sup>٤) منهاج السُّنَّة (٢٦٠/٤).

<sup>(</sup>۵) الإنصاف (٣/ ٢٣١) وانظر: العمدة لابن قدامة (ص٨٤).

<sup>(</sup>٦) انظر: نيل الأوطار (٣/ ٩٨/٢).

<sup>(</sup>٧) انظر: المغنى (٤/١١٣ ـ ١١٤).

<sup>(</sup>٨) المحلى (٦/١٤٧)، والحديث تقدم تخريجه (ص٥٠).

ورجحه القرطبي فقال: «والظاهر من هذه الأحاديث أنها محرّمة على رسول الله ﷺ وعلى آله؛ فرضها ونفلها ـ تمسكاً بالعمومات (١٠).

وتحرم صدقة الفرض أيضاً على موالي بني هاشم؛ فقد نهى صلى عنها أبا رافع مولى العباس ـ كما قال شيخ الإسلام (٢٠).

وقصة أبي رافع عند الترمذي بسنده عن أبي رافع أن رسول الله 選 بعث رجلاً من بني مخزوم على الصدقة، فقال لأبي رافع: اصحبني كيما تصيب منها، فقال: لا، حتى آتي رسول الله ﷺ فأسأله، وانطلق إلى النبي ﷺ فسأله فقال: وإن موالي القوم من أنفسهم (٣٠).

وهو قول جمهور العلماء<sup>(٤)</sup>.

وذهب المالكية إلى جواز دفع الزكاة إليهم، وليس عندهم دليل على ما ذهبوا إليه، وما تقدم من حديث أبي رافع حجة واضحة عليهم (٥).

أما موالي أزواجه فتحل لهم الصدقة؛ يقول شيخ الإسلام: "وأما مواليهن فليسوا من أهل بيته بلا نزاع، فلهذا كانت الصدقة تباح لبريرة" (١٦).

وقد نقل ابن تيمية الإجماع على ذلك<sup>(٧)</sup>.

وقد أجاز شيخ الإسلام ابن تيمية <sup>®</sup>لبني هاشم الأخذ من زكاة الهاشميين، وهو محكي عن طائفة من أهل البيت<sup>(A)</sup>.

<sup>(</sup>١) المفهم (٣/ ١٢٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: مجموع الفتاوي (٢٢/٢٦٤)، الفتاوي الكبرى (٢/ ١٩٥)، منهاج السُّنَّة (٤/ ٢٥).

<sup>(</sup>٣) تقدم تخریجه (ص٤٨).

<sup>(</sup>٤) انظر: المغنى (٤/١١٠)، نيل الأوطار (٣/٢٩٩).

<sup>(</sup>٥) انظر: نيل الأوطار (٣/٢٩٩).

<sup>(</sup>٦) منهاج السُنّة (٢٥/٤).

<sup>(</sup>V) انظر: المصدر السابق (٤/ ٩٥٥).

<sup>(</sup>٨) وانظر: الفروع (٢/ ٤٨١).

<sup>(</sup>٩) الاختيارات الَّفقهية (ص١٠٤). وانظر: الإنصاف (٣/ ٢٣٠).

وعلق أبو زهرة على اختيار ابن تيمية قائلاً: "ويظهر أن ابن تيمية يسوّغ في كل حال أن يأخذ الهاشميون زكاة الهاشميين للصلة التي تربطهم، ولا مذلّة في أن يأخذ بعضهم من بعض، ولأن النبي ﷺ عندما نهاهم عن أخذها قال: إنها أوساخ الناس، فقد منعهم أن يأخذوا من الناس، ولم يمنعهم أن يأخذ بعضهم من بعض..

ثم ساق ما تقدم في الاختيارات وقال: «وظاهر قوله هذا أنه أخذها من فقهاء أهل البيت، وهو يدل على اطّلاعه على فقه الشيعة»(١١).

وذهب بعض العلماء إلى المنع؛ ومنهم الشوكاني ـ لعدم الدليل على ذلك (٢)، ومن المعاصرين اختاره ابن عثيمين واستثنى حال الحاجة (٢).

#### المطلب الثاني

#### عدم إرثهم من النبي ﷺ

ومن خصائص أهل البيت أنهم لا يرثون النبي ﷺ، فقد قال ﷺ: الا نورث، ما تركنا فهو صدقته(٤).

قال شيخ الإسلام: «ومعلوم أن له خصائص كثيرة خُص بها عن أمّته، وأهل السُّنَّة يقولون: من خصائصه أنه لا يورث (٥).

وقال ابن القيم: «فآله لهم خواص منها حرمان الصدقة، ومنها أنهم لا يرثونه، ومنها استحقاقهم خمس الخمس، ومنها اختصاصهم بالصلاة عليهم (٢٠).

أما استحقاقهم الخمس، والصلاة عليهم ـ فهما من الحقوق الخاصة التي تجب على الأمة رعايتها، ولذلك جعلتها في الحقوق بخلاف الخصائص التي لست حقوقاً.

ملاحظة: يوجد كتاب الاختيارات الفقهية ضمن كتاب الفتاوى الكبرى لابن تيمية في المجزء الخامس، وهذه المسألة موضعها فيه (٣٧٣/٥).

<sup>(</sup>١) ابن تيمية حياته وعصره (ص٣٢٧ ـ ٣٢٨).

<sup>(</sup>۲) انظر: السيل الجرار (۲/ ٦٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: الشرح الممتع (٦/ ٢٥٥ ـ ٢٥٦).

<sup>(</sup>٤) تقدم تخریجه (ص٤٩).

<sup>(</sup>٥) منهاج السُّنَّة (٢٠٧/٤).

<sup>(</sup>٦) جلاء الأفهام (ص٣٢٨).

## الفصل الخامس

# موقف شيخ الإسلام ابن تيمية من أحداث الفتن التي وقعت لأهل البيت

#### وفيه عشرة مباحث:

المبحث الأول: اعتقاد شيخ الإسلام ابن تيمية في الصحابة ،

المبحث الثاني: بداية الفتنة بمقتل عثمان رهاله.

المبحث الثالث: سبب الخلاف فيما جرى بين الصحابة رأي المبحث

المبحث الرابع: يوم الجمل.

المبحث الخامس: يوم صفين.

المبحث السادس: موت الحسن رهج مسموماً.

المبحث السابع: خروج الحسين ﴿ اللهُ

المبحث الثامن: اتهام يزيد بن معاوية بقتل الحسين ، الله عليه المبحث الثامن المبحث المبح

المبحث التاسع: ما أحدث يوم عاشوراء.

المبحث العاشر: مطالبة فاطمة ريها بإرثها من النبي ﷺ.

# المبحث الأول

# اعتقاد شيخ الإسلام ابن تيمية في الصحابة را

إن من الأهمية بمكان ونحن نقرر رأي شيخ الإسلام ابن تيمية حول أحداث الفتنة التي وقعت لأهل البيت رشي أن نقدم بجمل من اعتقاده حول الصحابة رابية المسابة المسابقة المس

## أولاً: محبة الصحابة على:

يرى شيخ الإسلام ابن تيمية وجوب محبة الصحابة والتهم، والثناء عليهم مقتدياً في ذلك بالسلف الصالح أهل السُنّة والجماعة الذين نقل إجماعهم على ذلك؛ فقال كَلَّلَهُ: "فإنهم مجمعون على أن الواجب الثناء عليهم، والاستغفار لهم، والترحم عليهم، والترضي عنهم، واعتقاد محبتهم وموالاتهم»(١).

وقال في خصوص أهل البيت: "وكذلك أهل بيت رسول الله ﷺ تجب محبتهم، وموالاتهم، ورعاية حقهم" (٢).

<sup>(</sup>١) الصارم المسلول (٣/ ١٠٨٥). وانظر: منهاج السُّنَّة (٣/ ٤٠٦)، (٥/ ٧٧).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۲۸/۲۸).

وقال في لاميته:

«حب الصحابة كلهم لي مذهب ومودة القربى بها أتوسل<sup>(١)</sup> على المربى على التوسل المربع الم

وقال كَثَلَثْهُ: «اتفق أهل السُّنَّة والجماعة على رعاية حقوق الصحابة والقرابة و[تبرؤوا] من الناصبة الذين يكفّرون علِيَّ بن أبي طالب، ويفسّقونه، وينتقصون بحرمة أهل البيت. . . و[تبرؤوا] من الرافضة الذين يطعنون على الصحابة وجمهور المؤمنين، ويكفرون عامة صالحي أهل القبلة»(٣).

وقد أشار إلى ثناء الله ﷺ عليهم في القرآن، ورضاه عنهم في آيات عدة (٥).

وما قرره الشيخ حول محبة الصحابة على هو الحق الذي عليه أهل السُّنَة والجماعة، خلافاً لمن ضل في هذا الباب من الرافضة وغيرهم.

وقد نص على ذلك أهل السُّنَة في مصنفاتهم، ومن ذلك قول الطحاوي في عقيدته: "ونحب أصحاب رسول الله ﷺ، ولا نفرط في حب أحد منهم، ولا نتبرأ من أحد منهم، ونبغض من يبغضهم وبغير الخير يذكرهم، ولا نذكرهم إلا بخير، وحبهم دين وإيمان وإحسان، وبغضهم كفر ونفاق وطغيان (١٠).

وقال ابن بطة: «ويُحَبُّ جميع أصحاب رسول الله ﷺ على مراتبهم ومنازلهم»(٧).

إلى غير ذلك من النصوص الكثيرة المشهورة في هذا الباب.

<sup>(</sup>١) أي: بحُب أهل البيت أتقرب إلى الله تعالى. أو يكون المراد أتشفع بحبهم وهو من التوسل بالأعمال الصالحة.

<sup>(</sup>٢) اللآلي البهية شرح لامية شيخ الإسلام ابن تيمية، أحمد بن عبد الله المرداوي (ص١٣).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (٢٨/ ٤٩٣ ـ ٤٩٣)، والرافضة تكفّر الصحابة. انظر: (٢٨/ ٤٧٧، ٤٨١).

<sup>(</sup>٤) منهاج السُّنَة (٥/ ١٧٢). وانظر: الصفدية (٢/ ٣١٣).

<sup>(</sup>٥) انظر: منهاج السُّنَّة (٧/ ٤٠٤ ـ ٤٠٥)، (٨/ ٢١٩).

<sup>(</sup>٦) شرح العقيدة الطحاوية (٢/ ٦٨٩).

<sup>(</sup>٧) الشرح والإبانة (ص٢٧١).

# 

وقال تَكُلِّتُهُ: «فجعل ـ سبحانه ـ ما أفاء الله على رسوله من أهل القرى للمهاجرين والأنصار، والذين جاؤوا من بعدهم مستغفرين للسابقين، وداعين لله أن لا يجعل في قلوبهم غِلاً لهم، فعُلم أن الاستغفار لهم وطهارة القلب من الغل لهم أمر يحبه الله ويرضاه، ويثني على فاعله»(٢).

قال: «ومحبة الشيء كراهة لضده، فيكون الله الله يكره السب لهم، الذي هو ضد الاستغفار، والبغض لهم، الذي هو ضد الطهارة، وهذا معنى قول عائشة المروا بالاستغفار لأصحاب محمد فسبُّوهم»(٣) رواه مسلم،(٤).

وبيَّن «أن من أعظم خُبث القلوب أن يكون في قلب العبد غل لخيار المؤمنين وسادات أولياء الله بعد النبيين» (٥).

وإحسان القول فيهم والاستغفار لهم هو قول أهل السُّنَّة؛ يقول الشيخ كَثَلَثُهُ: «وأهل السُّنَّة تحسن القول فيهم، وتترحم عليهم، وتستغفر لهم (٢٦)، وقال: «وأهل السُّنَّة يترحمون على الجميع، ويستغفرون لهم كما أمرهم الله تعالى...»(٧).

قال الإمام مالك: «من كان يبغض أحداً من أصحاب محمد ﷺ أو كان في قلبه عليهم غل فليس له حق في فيء المسلمين ثم قرأ: ﴿وَالَذِينَ جَاءُو مِنْ بَعَدِهِمَ﴾ (٨٠).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۳/ ۱۵۲) (الواسطية).

<sup>(</sup>٢) الصارم المسلول (٣/ ١٠٧٠).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم ح(۲۰۲۲).

<sup>(</sup>٤) الصارم المسلول (٣/ ١٠٧١).

<sup>(</sup>٥) منهاج السُّنَّة (١/ ٢٢). وانظر: (٢/ ١٨).

<sup>(</sup>٦) مجموع الفتاوي (٤٣٤/٤).

<sup>(</sup>٧) منهاج السُّنَّة (٤/ ٣٨٩). وانظر: (٤٢٦/٤).

<sup>(</sup>٨) الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٣٢).

وبيَّن لَكَلَفُهُ تحريم سبِّهم (١)، وأنه محرم بالكتاب والسُّنَة (٢)، قال الله تعالى: ﴿وَلَا يَنْتَب بَعْضُكُم بَعْضًا﴾ [الحجرات: ١٢].

وادنى أحوال الساب لهم أن يكون مغتاباً، وكذلك قوله تعالى: ﴿وَيْلًا لِسُكُلِّ هُمُزَرَ لُمُزَةٍ كُونَ [الهمزة: ١]، والطاعن عليهم همزة لمزة، وقال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يُؤَدُّونَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ بِغَيْرِ مَا الصَّلَّمَةُوا فَقَدِ الْحَتَمَلُوا بُهُمَّنَا وَإِنَّا مُبِينًا وَالْمَا مُبِينًا وَالْمَا مُبِينًا وَالْمَا مُبِينًا وَالْمَا مِنْ وَالْمَا مِم المواجهون بالخطاب في قوله تعالى: ﴿وَيَالَيُّهُ الَّذِينَ ءَامَنُوا صِيتُ ذكرت، ولم يكتسبوا ما يوجب أذاهم لأن الله يسبحانه \_ رضي عنهم رضاً مطلقاً بقوله تعالى: ﴿وَالسَّيْقُونَ الْأَوْلُونَ مِنَ اللّهُ مَنْ وَاللّهُ مِينَ وَالْمَا اللّهُ عَنْهُم ﴾ [التربة: ١٠٠] فرضي عن السّابقين من غير اشتراط إحسان، ولم يرض عن التابعين إلا أن يتبعوهم بإحسان، والم يرض عن التابعين إلا أن يتبعوهم بإحسان، والله عن عبد علم أنه يوافيه على موجبات الرضا، ومن رضي الله عنه لم يسخط عليه أبداً» (٣).

أما من السُّنَّة فعن أبي سعيد ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: «لا تسبوا أصحابي، فوالذي نفسي بيده؛ لو أن أحدكم أنفق مثل أُحُد ذهباً ما أدرك مُدَّ أحدهم ولا نصيفه»(٤).

وهذا الحديث <sup>«</sup>يقتضي تحريم سبهم<sup>ه(ه)</sup>.

أما حُكم سابُّهم فقد اختلف فيه (١٦)، وقد فصل شيخ الإسلام في ذلك تفصيلاً دقيقاً كما يلى:

أولاً: من سبهم سَباً لا يقدح في عدالتهم ولا في دينهم، مثل وصف بعضهم بالبخل، أو الجبن، أو قلة العلم، أو عدم الزهد، ونحو ذلك، فهذا يستحق التأديب والتعزير، ولا يحكم بكفره بمجرد ذلك.

<sup>(</sup>١) انظر: منهاج السُّنَّة (٤٦٨/٤).

 <sup>(</sup>۲) انظر: الصارم المسلول (۳/۱۰۱۷ - ۱۱۰۷).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٣/١٠٦٧ ـ ١٠٦٨).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري مع الفتح (٧/ ٢٥) ح(٣٦٧٣) ومسلم ح(٢٥٤٠).

<sup>(</sup>٥) منهاج السُّنَّة (٥/ ٢٣٤).

<sup>(</sup>٦) انظر: الشرح والإبانة (ص١٦٠ ـ ١٦٢)، السيف المسلول للسبكي (ص٤٢٠ ـ ٤٢١)، عقيدة أهل السُّنّة في الصحابة (٢/ ٨٥٦ ـ ٧٠٠).

ثانياً: من لعن وقبّح مطلقاً، فهذا محل خلاف؛ لتردد الأمر بين لعن الغيظ، ولعن الاعتقاد.

ثالثاً: من زعم أنهم ارتدوا بعد رسول الله الله إلا نفراً قليلاً، أو أنهم فسقوا عامّتهم \_ فهذا لا شك في كفره، لتكذيبه القرآن في نصّه في غير موضع من الرضا عنهم والثناء عليهم، بل من شك في كفر مثل هذا \_ فإن كفره متعين (١١).

وقد وردت النصوص في تغليظ سبُّهم ﷺ ومن ذلك:

عن ابن عباس ﷺ أن النبي ﷺ قال: «من سب أصحابي فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين» (٢).

وعن ابن عمر ﷺ أن النبي ﷺ قال: «لعن الله من سب أصحابي»(٣).

قال الإمام أحمد بن حنبل: "فمن سب أصحاب رسول الله ﷺ أو أحداً منهم أو تنقّصه أو طعن عليهم، أو عَرَّض بعيبهم، أو عاب أحداً منهم، فهو مبتدع رافضي خبيث مخالف لا يقبل الله منه صرفاً ولا عدلاً (1).

وقال ابن حبان: «فالنّلب لهم غير حلال، والقدح فيهم ضد الإيمان، والتنقيص لأحدهم نفس النفاق؛ لأنهم خير الناس قرناً بعد رسول الله ﷺ بحكم من لا ينطق عن الهوى ﴿إِنّ هُوَ إِلّا وَتَى الله عَلْهُ الله عَلْهُ شَرِفاً» (٥).

رسولُ الله ﷺ شرفاً» (٥).

وقال الصابوني: "فمن أحبهم، وتولّاهم، ودعا لهم، ورعى حقهم، وعرف فضلهم، فاز في الفائزين؛ ومن أبغضهم، وسبهم، ونسبهم إلى ما تنسبهم إليه الروافض والخوارج ـ لعنهم الله ـ فقد هلك في الهالكين" (٢).

والنصوص في هذا الباب لا تحصى كثرة.

انظر: الصارم المسلول (٣/ ١١١٠ ـ ١١١١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في المعجم الكبير (١١٠/١٢) ح(١٢٧٩). وحسَّنه الألباني في السلسلة الصحيحة ح(٣٣٤٠)، وصحيح الجامع ح(٦٢٨٥)، والسُّنَّة لابن أبي عاصم ح(١٠٠١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في المعجم الكبير (٢٢/١٢) ح(١٣٥٨٨) وهُو في صحيح الجامع -(١١١٥).

<sup>(</sup>٤) العقيدة للإمام أحمد، رواية الإصطخري (ص٨٠).

<sup>(</sup>٥) كتاب المجروحين من المحدثين والضعفاء والمتروكين لابن حبان (١/ ٣٤).

<sup>(</sup>٦) عقيدة السلف وأصحاب الحديث (ص١٠٤).

## ثالثاً: عدالة الصحابة والله

بيَّن شيخ الإسلام أن أهل السُّنَّة والجماعة متفقون على عدالة الصحابة ﷺ؛ حيث قال: «وأما أهل السُّنَّة فمتفقون على عدالة القوم»(١).

وقال كَثَلَتْهُ: "والصحابة عدول بتعديل الله لهم" (٢).

وذكر أنهم من أصدق الناس حديثاً عن رسول الله على فقال: «وأصحاب النبي على الله الله المحمد من أصدق الناس حديثاً عنه، لا يعرف فيهم من تعمد عليه كذباً، مع أنه كان يقع من أحدهم من الهنات ما يقع، ولهم ذنوب وليسوا معصومين (٣).

ومع ذلك يقول الشيخ: «فقد جرب أصحاب النقد والامتحان أحاديثهم، واعتبروها بما تعتبر به الأحاديث، فلم يوجد عن أحد منهم تُعمّد كذبة»(٤).

وبيَّن أن الطعن فيهم طعن في الدين فقال: "هم الذين قاموا بالدين تصديقاً وعلماً وعملاً وتبليغاً، فالطعن فيهم طعن في الدين؛ موجب للإعراض عما بعث الله به النبين "(٧).

وقد حكى جمع من أهل العلم الاتفاق على عدالة الصحابة رأي.

قال الخطيب البغدادي بعد أن ذكر الأدلة على عدالتهم من الكتاب والسُّنَّة: «هذا مذهب كافة العلماء ومن يُعتَدّ بقوله من الفقهاء» (٨).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۳۵/ ۵۱).

<sup>(</sup>٢) الصارم المسلول (٢/ ٣٣٣).

<sup>(</sup>٣) منهاج السُّنَّة (٢/٤٥٦).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق (٢/ ٤٥٦ ـ ٤٥٧).

 <sup>(</sup>٥) قال ابن سيرين: كان معاوية لا يتهم في الحديث على رسول الله ﷺ أخرجه الخلال في السُنّة (٢/٤٤) رقم (٦٧٥) وصححه إسناده محققه. وهو في المسند (٩٣/٤) وصححه الأرنؤوط ح(١٦٨٤٠).

<sup>(</sup>٦) منهاج السُّنَّة (٢/ ٤٥٧).

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق (١٨/١).

<sup>(</sup>٨) الكفاية في علم الرواية للخطيب البغدادي (ص٦٧).

وقال ابن عبد البر: «ونحن وإن كان الصحابة في قد كفينا البحث عن أحوالهم؛ لإجماع أهل الحق من المسلمين، وهم أهل السُنَّة والجماعة على أنهم كلهم عدول، فواجب الوقوف على أسمائهم، والبحث عن سِيرهم وأحوالهم؛ ليهتدَى بهديهم، فهم خير من سُلك سبيله، واقتُديّ بهه (١).

وقال ابن الصلاح: «إن الأمة مجمعة على تعديل جميع الصحابة، ومن لابس الفتن منهم»(٢).

وقد عَدَّ عدم السؤال عنهم من خصائصهم فقال: «للصحابة بأسرهم خصيصة وهي: أنه لا يُسأل عن عدالة أحد منهم، بل ذلك أمر مفروغ منه؛ لكونهم على الإطلاق مُعَدَّلين بنصوص الكتاب والسُّنَّة، وإجماع من يُعتد به في الإجماع من الأمة»(٢٠).

ونص على ذلك أيضاً النووي<sup>(1)</sup> وابن كثير<sup>(٥)</sup> وابن حجر<sup>(٦)</sup> وغيرهم.

<sup>(</sup>١) الاستيعاب في معرفة الأصحاب لابن عبد البر (ص٢٣).

<sup>(</sup>٢) علوم الحديث لابن الصلاح (ص٢٩٥).

<sup>(</sup>٣) علوم الحديث لابن الصلاح (ص٢٩٤).

<sup>(</sup>٤) انظر: شرح صحيح مسلم (١٤٩/١٥)، تدريب الراوي في شرح تقريب النواوي للسيوطي (٢١٤/٢).

<sup>(</sup>٥) انظر: الباعث الحثيث شرح اختصار علوم الحديث لابن كثير، أحمد شاكر (ص١٧٦ \_١٧٧).

<sup>(</sup>٦) انظر: الإصابة (١٧/١).

# المبحث الثاني

## بداية الفتنة بمقتل عثمان ضطاه

لقد تحدث ابن تيمية كَثَلَقُهُ عن الفتنة التي وقعت بين الصحابة ـ رضي الله تعالى عنهم ـ وأشار إلى أن أسبابها حدثت في أواخر خلافة عثمان بن عفان في الله عنهم ـ وأشار إلى أن أسبابها حدثت في أواخر خلافة عثمان بن عفان في الله عنهم قتل، وانفتح باب الفتنة إلى يوم القيامة (١٠).

وكان مقتله ﷺ كما يقول شيخ الإسلام: «أول الفتن وأعظمها» (٢) بعد موت النبي ﷺ (٢).

فقد روى الإمام أحمد في المسند بسنده عن عبد الله بن حوالة الله أن رسول الله على قال: «من نجا من ثلاث فقد نجا ـ ثلاث مرات ـ موتي، والدجال، وتتلُ خليفةٍ مُصْطَبِرٍ بالحق مُعْطيه، (١).

<sup>(</sup>١) انظر: منهاج السُّنَّة (٤/ ٤٥).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٤/٥٤٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق (١/٥٥).

<sup>(</sup>٤) المسند (٤/ ١٠٥) وحسَّنه الأرنؤوط ح(١٦٩٧٣)، وأخرجه الحاكم في المستدرك ( $\pi$ / ٤) المسند (٤٥٤٨) وقال: اصحيح الإسناد ولم يخرجاه وافقه الذهبي. وأخرجه  $\pi$ 

يقول ابن تيمية: «وجرى في آخر أيامه؛ أي: عثمان الشهاء أسبابٌ ظهر بالشرّ فيها على أهلِ العلم أهلُ الجهل والعدوان، وما زالوا يسعون في الفتن حتى قتل الخليفة مظلوماً شهيداً بغير سبب يبيح قتله (١) وهو صابر محتسب لم يقاتل مسلماً ه(٢).

ثم أشار إلى حال الناس بعد مقتله فقال: "فلما قتل رهي الفت القلوب، وعظمت الكروب، وظهرت الأشرار، وذل الأخيار، وسعى في الفتنة من كان عاجزاً عنها، وعجز عن الخير والصلاح من كان يحب إقامته" (").

وقال: «وماج الناس لقتله موجاً عظيماً»<sup>(1)</sup>.

وقد صَوَّر تلك الأحوال شيخ الإسلام أبو إسماعيل الهروي<sup>(۵)</sup> بعد ذكره حديث المسند السابق فقال: "فلما قتل ذو النورين \_ كرَّم الله وجهه ورضي عنه \_ بين ظهراني المسلمين في الشهر الحرام<sup>(۲)</sup>، وفي حرم الرسول عليه [الصلاة و]<sup>(۷)</sup> السلام بأعين المسلمين، وانشقت العصا، وتفرقت الجماعة، وتشامست الأعين،

ابن أبي عاصم في السُّنَة وصححه الألباني ح(١١٧٧)، وقد حسَّنه د. محمد الغبان في
 كتابه فتنة مقتل عثمان (٢٤٨/١ ـ ٢٤٩).

وقد استدل به ابن تيمية على عظم الفتنة. انظر: منهاج السُّنَّة (٤/ ٥٤٥)، مجموع الفتاوى (٣٠٣/٢٥).

 <sup>(</sup>۱) لقد ناقش ابن تيمية ما نقم على عثمان ﷺ وبيَّن أن كثيراً منها كان عثمان معذوراً فيه.
 انظر: منهاج السُّنَّة (٦/ ٢٥٢، ٢٩٧). وللمزيد انظر: منهاج السُّنَّة (٦/ ١٨١ ـ ٣٨١).
 تقريباً، حقبة من التاريخ، عثمان الخميس (ص١٣٤ ـ ١٥٧).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى (۲۰٪ ۲۰٪).

<sup>(</sup>۳) مجموع الفتاوي (۲۵/۲۵).

<sup>(</sup>٤) منهاج السُّنَّة (١/ ٥٣٥).

<sup>(</sup>٥) هر: عبد الله بن محمد بن علي الأنصاري الهروي، أبو إسماعيل، شيخ الإسلام، ولد سنة ٣٩٦هـ، وتيل غير ذلك، من كتبه الأربعين في دلائل التوحيد، وتكفير الجهمية، والفاروق في الصفات، وقد كدَّره بذكر أحاديث باطلة، وكتاب منازل السائرين، وقد انتقد عليه لموافقة ظاهر كلامه لأهل الاتحاد، توفي سنة ٤٨١هـ. انظر: تذكرة الحفاظ (١١٨٣/٣)، السير (١٩/ ٥٠٠، ٥٠١).

<sup>(</sup>٦) لا خلاف بين المؤرخين أنه قتل ﷺ في شهر ذي الحجة. انظر: فتنة مقتل عثمان بن عفان (١/ ١٩٥).

<sup>(</sup>٧) ليست في الأصل.

وتخاذلت الأنفس، واختلفت الآراء، وتباعدت القلوب، وساءت الظنون، [واشتعلت](۱) الريب، واستقرَت النهم، وجدت كل فتنة فرصتها فلفظت غُصَّتها، واشتغل الرعاء، وأسلم [النشأ](۲) وتزاحف أئمة الهدى رغبة في زهرة الحياة الدنيا؛ فأخذت الغواة أزمة الضلالة، فتهوّست لها في قلوب أهل الغفلة فهماً، ظهر في المسلمين من زيغ الدين، الكلام في التوحيد تكلّفاً، وهي الزندقة الأولى...»(۲).

ولا شك بأن مقتله عليه كان فتنة عظيمة، بل من أعظم الفتن بعد موت النبي على وقد حدث بسبب ذلك فتنة الجمل وصفين. كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية (٤).

وقد أشار ابن تيمية إلى أن عبد الله بن سبأ من الذين سعوا في الفتنة بقتل عثمان ظلجه فقال: «ونشأ في خلافته من دخل في الإسلام كرهاً فكان منافقاً مثل ابن سبأ وأمثاله، وهم الذين سعوا في الفتنة بقتله»(٥).

ويرى أن «الذين اجتمعوا على قتله عامتهم من أوباش القبائل ممن لا يعرف له في الإسلام ذكر، ولولا الفتنة لما ذكروا» (٢٠).

وقد ورد عن حذيفة ﷺ قال: «أرأيتم يوم الدار؟ كانت فتنة يوم عثمان، فإنها أول الفتن، وآخرها الدجال<sup>(٧)</sup>.

<sup>(</sup>١) في الأصل: (واشتغلت)، ولعل الصواب ما أثبته. وهو الثابت في بيان تلبيس الجهمية (٢١٠/٢) ط. المحققة.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «الشاء» والتصويب من بيان تلبيس الجهمية (٢/ ٢١١) ط. المحققة.

 <sup>(</sup>٣) ذم الكلام وأهله لأبي إسماعيل الهروي (٩/ ١٠٩ ـ ١١٠) وقد ذكره ابن تيمية في بيان تلبيس الجهمية (٢/ ٢٠٤). ط. المحققة، (١/ ٢٧٤) ط. ابن قاسم.

 <sup>(</sup>٤) انظر: منهاج السُّنَّة (٤/٥٤٦).

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق (٨/ ٣١٥ ـ ٣١٦). وقد زعم الشنقيطي في كتابه الخلافات السياسية بين الصحابة (ص١٢٥) أن ابن تيمية نفى دور ابن سبأ في الفتنة!.

<sup>(</sup>٦) منهاج السُّنَّة. وانظر: (٤/ ٣٢٢ ـ ٣٢٣).

<sup>(</sup>٧) أخرجه يعقوب بن سفيان في المعرفة والتاريخ (٣/ ٨٧) من طريق ابن أبي شيبة وقال د. محمد الغبان في كتابه فتنة مقتل عثمان: قوإسناد يعقوب حسن ورجاله رجال مسلم... (١/ ٣٤١). وقال: قلم أجد هذه الرواية في مصنف ابن أبي شيبة (١/ ٣٤٠) حاشية (٤). قلت: بل هي موجودة فيه (٧/ ٢٦٤) ح (٣٥٩٠٠).

وعن سمرة بن جندب الله قال: «إن الإسلام كان في حصن حصين، وإنهم ثلموا في الإسلام ثُلمة بقتلهم عثمان، وإنهم شرطوا شرطة، وإنهم لن يسدوا ثلمتهم، أو لا يسدونها إلى يوم القيامة، وإنَّ أهل المدينة كانت فيهم الخلافة فأخرجوها ولم تعد فيهم "(1).

فرحم الله عثمان و ﷺ.

"وأما الساعون في قتله فكلهم مخطئون، بل ظالمون باغون معتدون وإن قُدُرَ أن فيهم من قد يغفر الله له، فهذا لا يمنع كون عثمان قتل مظلوماً (٢٠).

 <sup>(</sup>۱) أخرجه ابن عساكر في تاريخ دمشق (۳۹/۴۹).
 قال د. محمد الغبان: السناده حسن». فتنة مقتل عثمان (۳۰۷/۱).

<sup>(</sup>٢) منهاج السُّنَّة (١/ ٢٩٧).

## المبحث الثالث

# سبب الخلاف فيما جرى بين الصحابة على

ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية كَلَّلَهُ أن سبب الخلاف فيما جرى بين الصحابة في : أن طلحة والزبير وعائشة وكذلك معاوية رأوا تعجيل الأخذ بالقصاص من تتلة عثمان في ، إلا أنَّ عَلِيّاً \_ وإنْ كان يوافقهم على الأصل \_ بَيْدَ أن يرى أن من المصلحة تأخير ذلك حتى تتم البيعة، ويستنب الأمر، فالجميع متفق على وجوب الأخذ بالقصاص، لكن الخلاف كان في مسألة الوقت.

يقول شيخ الإسلام: "لم يكن لعلي غرض في قتالهم، ولا لهم غرض في قتاله، بل كانوا قبل قدوم عَلِيٍّ يطلبون قتلة عثمان، وكان للقتلة من قبائلهم من يدفع عنهم، فلم يتمكنوا منهم، فلما قدم عَلِيٍّ ـ أي: إلى البصرة بعد خروجهم إليها ـ وعَرَّفوه مقصودهم عَرَّفهم أن هذا أيضاً رأيه، لكن لا يتمكن حتى ينتظم الأمرة (١١).

فحصل الاتفاق بينهم على إقامة الحدود على قتلة عثمان، وتمت المصالحة (٢).

<sup>(</sup>١) منهاج السُّنَّة (٦/ ٣٣٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق (٦/٣٦٣).

وأشار الشيخ إلى أنه لم يكن خلافهم الله حول الإمامة وأحقية على الله ولا وقع القتال على ذلك؛ حيث قال: "فالقتال الذي كان في زمن على لم يكن على الإمامة، فإن أهل الجمل وصفين والنهروان لم يقاتلوا على نصب إمام غير علي، ولا كان معاوية يقول: أنا الإمام دون علي، ولا قال ذلك طلحة والزبير"(1).

وقال تَخَلَقُ: "وعلي فَظُيّه لم يقاتل أحداً على إمامة من قاتله، ولا قاتله أحد على إمامته نفسه، ولا ادَّعى أحد قط في زمن خلافته أنه أحق بالإمامة منه الا عائشة ولا طلحة ولا الزبير ولا معاوية وأصحابه، ولا الخوارج. بل كل الأمة كانوا معترفين بفضل عَلِيّ وسابقته بعد قتل عثمان، وأنه لم يبق في الصحابة من يماثله في زمن خلافته (٢).

وكذلك معاوية رضي الله يكن خلافه مع علي رضي الخلافة، يقول الشيخ تَخْلَفُهُ: «ومعاوية لم يدَّع الخلافة؛ ولم يبايع له بها حين قاتل عَلِيّاً، ولم يقاتل على أنه خليفة ولا أنه يستحق الخلافة، ويقرُّون له بذلك، وقد كان معاوية يُقِرُّ بذلك لمن سأله عنه "(٣).

وقال تَعْلَشُهُ: «ولا ادَّعى معاوية ولاية قبل حكم الحَكَمَيْن<sup>ه(١)</sup>.

هذا خلاصة ما ذكره الشيخ في سبب الخلاف، وهو ما ذكره المؤرخون كالطبري وابن كثير، وقد وردت روايات تفيد هذا المعنى، فقد أخرج ابن أبي شيبة بسنده عن معاوية ﷺ قال: «ما قاتلت عَلِيّاً إلا في أمر عثمان»(٥).

وعن أبي مسلم الخولاني أنَّه قال لمعاوية: «أنت تنازع عَلِيّاً في الخلافة، أو هل أنت مثله؟ فقال: لا، وإني لأعلم أنه أفضل مني وأحق بالأمر، ولكن ألستم تعلمون أن عثمان قُتل مظلوماً، وأنا ابن عمه ووليه أطلب دمه؟ فأتوا عَلِيّاً

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٦/ ٣٢٧).

<sup>(</sup>٢) منهاج السُّنَّة (٦/ ٣٢٨ ـ ٣٢٩).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (٣٥/ ٧٢).

<sup>(</sup>٤) منهاج السُّنَّة (٦/ ٣٣٠). وانظر: (٣٨٣/٤).

<sup>(</sup>٥) المصنف لابن أبي شيبة (٦/ ١٨٧) ح(٣٠٥٥٢) وحسَّن إسناده د. أكرم ضياء العمري في كتابه عصر الخلافة الراشدة (ص٤١٨) حاشية (٣) وكذلك عبد الحميد فقيهي في: خلافة على (٢/ ٧٢٦).

فقولوا له: يدفع لنا قتلة عثمان، فأتوه فكلموه فقال: يدخل في البيعة ويحاكمهم إِلَيَّ، فامتنع معاوية...ه(١).

وقد صوب ابن تيمية رأي أمير المؤمنين علي بن أبي طالب رضي في تأخير القصاص من قتلة عثمان رفظته، وذكر أن ذلك هو المصلحة (٢).

وبيَّن ـ رحمه الله تعالى ـ أن القتلة كانوا في عسكره، وكانوا كثرة، ولهم قبائل تدفع عنهم (٣).

وقد ذكر اعتذار بعض العلماء لعلي في عدم أخذ القصاص «بأنه لم يكن يعرف القتلة بأعيانهم، أو بأنه كان لا يرى قتل الجماعة بالواحد، أو بأنه لم يدّع عنده ولى الدم دعوى توجب الحكم له (٤٠).

وقد رد ذلك وقال: "ولا حاجة إلى هذه الأعذار" (٥).

ثم بيَّن حقيقة الأمر بقوله: قبل لم يكن علِيٍّ مع تفرق الناس عليه متمكناً من قتل قتلة عثمان، إلا بفتنة تزيد الأمر شرَّا وبلاءً، ودَفْعُ أَفْسَدِ الفاسدَين بالتزام أدناهما أولى من العكس؛ لأنهم كانوا عسكراً، وكان لهم قبائل تغضب لهم، والمباشر منهم للقتل وإن كان قليلاً وفكان ردؤهم أهل الشوكة، ولولا ذلك لم يتمكنواه (٦).

ودَلّل على ذلك بما وقع في البصرة عندما سار إليها طلحة والزبير ليقتلوا قَتَلة عثمان؛ فقد قام بسبب ذلك حرب قتل فيها خَلق<sup>(٧)</sup>.

وكذلك مما يدل على أن رأي على هي هي الصواب أنَّ معاوية هي أدرك هذه الحقيقة لما اجتمع الناس عليه، يقول الشيخ: «ومما يبين ذلك أنَّ معاوية قد

<sup>(</sup>١) ذكره يحيى بن سليمان الجعفي في كتاب صفين، بستد جيد، كما قال الحافظ في فتح الباري (٩٢/١٣) وصححه عثمان الخميس في حقبة من التاريخ (ص١٨٦). وذكره الذهبي في تاريخ الإسلام (٣/٥٤٠) ط. التدمري، وانظر: سير أعلام النبلاء (٣/١٤٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: منهاج السُّنَّة (٤/ ٤٦٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق (٤/ ٤٦٥)، (٦/ ٣٣٩).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق (٤٠٧/٤) وانظر: تنزيه خال المؤمنين معاوية لأبي يعلى (ص٨٥).

<sup>(</sup>٥) منهاج السُّنَّة (٤٠٧/٤).

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٧) انظر: المصدر السابق (٤/٧/٤) ١٥٥٥).

أجمع الناس عليه بعد موت علي، وصار أميراً على جميع المسلمين، ومع هذا فلم يَقْتل قتلة عثمان الذين كانوا قد بَقُوا.

بل روي عنه أنه لما قدم المدينة حاجًا فسمع الصوت في دار عثمان: «يا أمير المؤمنيناه».

فقال: ما هذا؟ قالوا: بنت عثمان تندب عثمان. فصرف الناس، ثم ذهب إليها فقال: يا ابنة عم، إن الناس قد بذلوا لنا الطاعة على كُره، وبذلنا لهم حلماً على غيظ، فإن رددنا حلمنا ردّوا طاعتهم، ولأن تكوني بنت أمير المؤمنين خير من أن تكوني واحدة من عَرضِ الناس، فلا أسمعننك بعد اليوم ذكرت عثمانه (۱).

وبهذا يتبين أن السبب في قتالهم الله عنه هو ما ذكره الشيخ، وهو المطالبة بالتعجيل بالأخذ بالقصاص من قتلة عثمان، وكل منهم كان مجتهداً، ولا شك أن رأي علي الله كان هو الصواب.

<sup>(</sup>۱) منهاج السُّنَّة (٤/٧/٤ ـ ٤٠٨). والخبر أخرجه العقيلي في الضعفاء الكبير (٣/ ٤٢١) وذكر أن فيه علوان بن صالح لا يتابع على حديثه والإسناد مضطرب، وأخرجه ابن عساكر في تاريخ دمشق (٥٩/ ١٥٤) من طريق العقيلي، وذكره ابن كثير في البداية والنهاية (٨/ ١٥٥) ط. دار الكتب العلمية.

# المبحث الرابع

يوم الجمل

ولم يكن قصدهم قبال علي ﷺ، وكذلك على لم يكن قصده قبالهم ولا غرض له في ذلك (٢).

فلما قدم علي رضي البصرة، عرَّفوه مقصودهم، وهو طلب القصاص من قتلة عثمان رضي الله على أن هذا رأيه، لكنه لا يتمكن من هذا الأمر حتى تتم البيعة (٢)، فاتفقوا على ذلك.

يقول ابن تيمية: "فإنه لما تراسل علي وطلحة والزبير، وقصدوا الاتفاق على المصلحة، وأنهم إذا تمكنوا طلبوا قتلة عثمان أهل الفتنة... فخشي القتلة أن يتفق علي معهم على إمساك القتلة، فحملوا على عسكر طلحة والزبير، فظن

<sup>(</sup>١) انظر: (ص(٢٤١).

<sup>(</sup>۲) انظر: منهاج السُّنّة (۲۱/۶ ـ ۳۲۲)، (۱/۳۱۳)

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق (٦/ ٣٣٩).

طلحة والزبير أن عَلِيّاً حمل عليهم، فحملوا دفعاً عن أنفسهم، فظن علي أنهم حملوا عليه، فحمل دفعاً عن نفسه، فوقعت الفتنة بغير اختيارهم، وعائشة راكبة، لا قاتلت ولا أمرت بالقتال»(١).

هكذا وقعت الفتنة من قتلة عثمان ﷺ (۲۰)، وبغير اختيار طلحة والزبير وعلى ـ رضي الله تعالى عنهم (۲۳) ـ.

وكما قال الشيخ: «فوقع القتال بقصد أهل الفتنة لا بقصد السابقين الأولين» (٤).

وقال تَخَلَقُهُ معقباً على ذلك: "فإن كان الأمر قد جرى على وجه لا ملام فيه فلا كلام، وإن كان قد وقع خطأ أو ذنب من أحدهما أو كليهما فقد عرف أن هذا لا يمنع ما دل عليه الكتاب والسُّنَّة من أنهم من خيار أولياء الله المتقين، وحزبه المفلحين، وعباده الصالحين، وأنهم من أهل الجنة "(٥).

وذكر تَخَلَفُهُ اتفاق أهل السُّنَّة والجماعة على أن المعروفين بالخير كالصحابة المعروفين وغيرهم من أهل الجمل من الجانبين لا يُفسَّق أحد منهم فضلاً عن أن يُكفَّر (٢).

وأن لهم عذراً وتأويلاً في القتال، وحسنات منعت المقتضي أن يعمل عمله (٧٠).

وقد ذكر تَظَيَّهُ أنه «قد ثبت في الصحيح أن عمار بن ياسر لما أرسله علي إلى الكوفة هو والحسن ليعينوا على عائشة قال عمار بن ياسر: «إنا نعلم أنها زوجة نبيكم في الدنيا والآخرة، ولكن الله ابتلاكم بها لينظر إياه تطيعون أم إياهاه (^^).

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق (۲۱۶/۵ ـ ۳۱۷).

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق (٤/ ٤٦٥ ـ ٤٦٦).

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق (٨/ ٢١٥).

<sup>(</sup>٤) منهاج السُّنَّة (٣/٩٣٦).

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق (٦/٣٦٣).

<sup>(</sup>٦) انظر: مجموع الفتاوى (١٢/ ٤٩٥)، (٣٥/ ٥٤).

<sup>(</sup>٧) انظر: المصدر السابق (٢٠/٢٦٦).

<sup>(</sup>٨) أخرجه البخاري في صحيحه مع الفتح (٥٨/١٣) ح(٧١٠٠).

فقد شهد لها عمار بأنها من أهل الجنة زوجة رسول الله على الأخرة، ومع هذا دعا الناس إلى دفعها بما يمكن من قتال وغيره (١).

وذكر من مواقف ذلك اليوم «أن عَلِيّاً ذَكّرَ الزبير يوم الجمل شيئاً عهده إليهما رسول الله ﷺ فَذَكَرَه حتى انصرف عن القتال (٢٠).

والحديث أخرجه الحاكم بسنده عن أبي حرب بن أبي الأسود الديلي قال: شهدت الزبير خرج يريد عَلِيّاً فقال له علي: أنشدك الله هل سمعت رسول الله ﷺ يقول: «تقاتله وأنت له ظالم». فقال: لم أذكر، ثم مضى الزبير منصرفاً (٣).

وذكر أن عَلِيّاً وَلَيْهُ خصّهم بمعاملة دلت على أنهم عنده مسلمون، فلم يَسْبِ لهم ذرية، ولم يغنم لهم مالاً، ولا أجهز على جريح منهم، ولم يتبع مدبراً لهم، ولم يقتل أسيراً، بل صلى على القتلى، وكذلك فعل في صفين (12).

وكان يقول: "إخواننا بغوا علينا، طهرهم السيف"<sup>(٥)</sup>.

وقد ندم الجميع على ما وقع، يقول الشيخ: "وكذلك عائشة ﷺ ندمت على مسيرها إلى البصرة، وكانت إذا ذكرته تبكي حتى تبل خمارها" (١٦).

وقد أخرج الحاكم بسنده عن عائشة ريانا قالت: «وددت أني كنت ثكلت عشرة مثل الحارث بن هشام، وأني لم أسر مسيري مع ابن الزبير»(٧).

<sup>(</sup>١) منهاج السُّنَّة (٦/ ٢٥٨).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى (۲۰/۲٤٤).

<sup>(</sup>٣) المستدرك للحاكم (٣/٤١٤) ح(٤١٣/٥) وقال: هذا حديث صحيح ووافقه الذهبي، وعبد الرزاق في المصنف (٢/ ٤٤١) ح(٢٠٤٣٠) وابن أبي شيبة في المصنف (٧/ ٥٤٥) ح(٣٤٨٠). وقد ضعفه ابن الجوزي في العلل المتناهبة (7/ 480 - 480) ح(1810). وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة ح(1800).

<sup>(</sup>٤) انظر: (ص٢٦٧).

 <sup>(</sup>٥) منهاج السُنَّة (٤/٧٩٤). وقد أخرج أوله ابن أبي شيبة في المصنف (٧/٥٣٥)
 ح(٣٧٧٦٣) والبيهقي في السنن الكبرى (٨/ ١٧٣) ح(١٦٤٩٠، ٢٦٥٢٩). وانظر: جامع المسائل (٣/ ٨/٥٠)، مجموع الفتارى (٢٨/ ٤٠٥).

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق (٢٠٨/٦).

<sup>(</sup>٧) المستدرك للحاكم (١٢٨/٣ ـ ١٢٩) ح(٤٦٠٩) وصححه على شرط الشيخين وسكت عليه الذهبي، وحسنه عبد الحميد فقيهي في: خلافة على (٦٤٣/٢).

وعنها رضي قالت: «وددت أني كنت غصناً رطباً ولم أسر مسيري هذا» (١). وكذلك ندم الزبير رضي (٢).

وعن قيس بن عباد قال: «قال علي ﷺ يوم الجمل: وددت أني مت قبل هذا بعشرين سنة»(٥).

فرضي الله تعالى عنهم وغفر لهم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف (٧/ ٥٤٤) ح(٣٧٨١٨) وصححه عبد الحميد فقيهي في: خلافة على (٢/ ٦٥٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: منهاج السُّنَّة (٢٠٨/٦).

<sup>(</sup>۳) مجموع الفتاوي (۲۰/ ۳۹۰).

<sup>(</sup>٤) جامع المسائل (٣/ ٨٣).

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الله بن أحمد في السُّنَّة (٢/ ٥٦٦) ح(١٣٢٦) وصحح إسناده محققه.

## المبحث الخامس

#### يوم صفيين

#### وفيه أربعة مطالب:

المطلب الأول: أسباب وقعة صفين.

المطلب الثاني: عَلِيِّ أقرب إلى الحق من معاوية ﴿ إِنَّهُ .

المطلب الثالث: حكم على والله على مقاتليه.

المطلب الرابع: أقوال أهل العلم في القتال الذي وقع بين الصحابة رهي.

**\* \* \*** 

## المطلب الأول

#### أسباب وقعة صفين

يراد بيوم صفين: الحرب التي وقعت بين علي بن أبي طالب رهيه ومن معه من أهل الشام. من أهل الشام. فإنه لما بُويع على رهيه بالخلافة امتنع أهل الشام عن مبايعته (١٠)، فرأى

<sup>(</sup>١) ذكر ابن تيمية أن بعض الصحابة لم يبايع عَلِيّاً وَ مَن غير أهل الشام، منهم ابن عمر والله الله السُنَّة (١/ ٥٣٥).

علي أنهم خارجون عن طاعته، وهم أهل شوكة، وأنهم قد تركوا الواجب الذي عليهم، فرأى أن يقاتلهم حتى يؤدوا هذا الواجب وتحصل الطاعة والجماعة (١١).

وأما امتناع أهل الشام عن البيعة فيعود لعدة أسباب من أبرزها: مطالبتهم بالتعجيل بأخذ القصاص من قتلة عثمان را التعجيل بأخذ القصاص من قتلة عثمان التعجيل بأخذ القصاص من التله عثمان التعجيل بأخذ القصاص من التله عثمان التله عنها التله التله

وكان علي ﷺ يرى تأخير هذا الأمر حتى تتم البيعة ويستتب الأمر، فالخلاف بينهم كان في مسألة الوقت (٣).

لكن ابن تيمية أشار إلى أسباب أخرى وشبهات كان لها دور في الامتناع عن البيعة وإشعال فتيل الحرب؛ فمن ذلك:

# ١ ـ اتهام على ﴿ إِنَّ لَهُ يَدُّأُ فِي قَتَلَ عَثْمَانَ ﴿ إِنَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

يقول الشيخ: «وتولى علِيِّ على إثر ذلك (ئ) والفتنة قائمة، وهو عند كثير منهم متلطخ بدم عثمان، والله يعلم براءته مما نسبه إليه الكاذبون عليه، المبغضون  ${\rm lb}_{\rm B}$ .

وبيَّن تَكَلَفُهُ أَن هذا الاتهام كان شائعاً بين جهال الفريقين؛ حيث قال: «وكان في جهال الفريقين من يظن بعلي وعثمان ظنوناً كاذبة برأ الله منها عَلِيّاً وعثمان؛ كان يُظَن بعلي أنه أمر بقتل عثمان... فكان أناس من محبي علي ومن مبغضيه يشيعون ذلك عنه، فمحبوه يقصدون بذلك الطعن على عثمان بأنه كان

انظر: مجموع الفتاوى (۳۵/ ۷۲).

 <sup>(</sup>۲) وهذا مما اتفق عليه جميع المؤرخين. انظر: تحقيق مواقف الصحابة في الفتنة، د.محمد أمحزون (۲۲ ۲۲۲)، وانظر: (ص۲٤۱ ـ ۲٤۲).

 <sup>(</sup>٣) قال القرطبي: اولا خلاف بين الأمة أنه يجوز للإمام تأخير القصاص \_ إذا أدى ذلك إلى
 إثارة الفتنة أو تشتيت الكلمة الجامع لأحكام القرآن (٢/١٦).

<sup>(</sup>٤) يعني مقتل عثمان ﷺ.

<sup>(</sup>٥) منهاج السُّنَّة (٧/ ٢٥٢)، (٦/ ٢٠٢).

<sup>(</sup>٦) مجموع الفتاري (٢٧/٢٧).

يستحق القتل، وأن عَلِيّاً أمر بقتله، ومبغضوه يقصدون بذلك الطعن على علِيٍّ وأنه أعان على التعليم على اللهيدة أنه أعان على قتل الخليفة المظلوم الشهيدة (١).

بل وصل الأمر «أن أقواماً شهدوا عليه بالزور عند أهل الشام أنه شارك في دم عثمان، وكان هذا مما دعاهم إلى ترك مبايعته لمّا اعتقدوا أنه ظالم وأنه من قتلة عثمان، وأنه آوى قتلة عثمان لموافقته لهم على قتله (٢٠).

وقد أبطل ابن تيمية هذه التهمة، وبين براءة أمير المؤمنين علي بن أبي طالب رها منها.

فقال: «وهي شبهة باطلة. وكان علي يحلف ـ وهو الصادق البار ـ أني ما قتلت عثمان ولا أعنت على قتله، ويقول: اللَّهُمَّ شتّت قتلة عثمان في البر والبحر والسهل والجبل<sup>(٣)</sup>.

وقد أخرج ابن أبي شيبة بسنده عن ابن سيرين قال: خطب عَلِيٌّ بالبصرة فقال: والله ما قتلته ولا مالأت على قتله (٤٠)...

وعن محمد بن الحنفية قال: بلغ عَلِيّاً أن عائشة ﴿ تَلْعَنْ قَتْلَةَ عَثْمَانَ ﴿ عَلَيْهَ اللَّهِ عَلَيْهَ اللَّهِ عَثْمَانَ وَأَنَا أَلْعَنْ قَتْلَةً عَثْمَانَ وَأَنّا أَلْعَنْ قَتْلَةً عَثْمَانَ وَأَنّا أَلَّا اللَّهِ عَثْمَانَ وَاللَّهِ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ فِي السّهل والجبل، قال: مرتين أو ثلاثاً (٢).

قال ابن تيمية: ﴿وقد حلف ﷺ وهو الصادق بلا يمين؛ أنه لم يقتل عثمان، ولا مالاً على قتله، بل ولا رضي بقتله، وكان يلعن قتلة عثمان، وأهل

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٣٥/ ٧٣).

<sup>(</sup>٢) منهاج السُّنَّة (٤٠٦/٤).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (٢٧/ ٤٧٧).

<sup>(</sup>٤) المصنف لابن أبي شيبة (٥١٨/٧) ح(٣٧٦٧٩)، وانظر مستدرك الحاكم (٣١٤/٣) ح-(٢٥٦٧) نقد سأل زيد بن أرقم علياً: أنشدك الله، أنت قتلت عثمان؟ فأطرق عليًّ ساعة ثم قال: «والذي فلق الحبة وبرأ النسمة، ما قتلته ولا أمرتُ بقتله». سكت عنه الحاكم والذهبي. وانظر سؤال جعدة لعلي عن نفس المسألة وجوابه بالنفي: المستدرك (٣/ ٢١١) ح-(٤٨٧٢).

 <sup>(</sup>٥) قال ياقوت: «المِرْبَد بالكسر ثم السكون وفتح الباء الموحّدة ودال مهملة، وهذا اسم موضع» ثم ذكر أنه بالبصرة «وبه كانت مفاخرات الشعراء ومجالس الخطباء، وهو الآن بائن عن البصرة بينهما نحو ثلاثة أميال» معجم البلدان (٩٧/٥ ـ ٩٨).

<sup>(</sup>٦) أخرجه أحمد في الفضائل (١/ ٤٥٥) ح(٧٣٣) وصحح إسناده محققه.

السُّنَّة يعلمون ذلك منه بدون قوله، فهو أتقى لله من أن يعين على قتل عثمان أو يرضى بذلك، (١١).

وقد ورد عن عَلِيٍّ ﷺ أنه قال: ﴿واللهُ، لوددت أن بني أمية رضوا لنفلناهم خمسين رجلاً من بني هاشم يحلفون، ما قتلنا عثمان، ولا نعلم له قاتلاً و (٢٠٠٠).

فهذه الآثار دالّة بلا شك على براءة على في الله من هذه التهمة، مع يقيننا ببراءته ولو لم ترد.

وقال الحاكم: "فأمّا الذي ادّعته المبتدعة من معونة أمير المؤمنين علي بن أبي طالب على قتله \_ أي: عثمان \_ فإنه كذب وزور، فقد تواترت الأخبار بخلافه" (").

وقد أخرج الحاكم بسنده عن قيس بن عبّاد قال: سمعت عَلِيّاً ﷺ يوم الجمل يقول: «اللَّهُمَّ إني أبرأ إليك من دم عثمان، ولقد طاش عقلي يوم قتل عثمان، وأنكرت نفسى...»(١٤).

وعن محمد بن الحنفية قال: «كنت مع علي، وعثمان محصور، قال: فأتاه رجل فقال: إن أمير المؤمنين مقتول رجل فقال: إن أمير المؤمنين مقتول الساعة. قال: فقام علي. قال محمد: فأخذت بوسطه تخوّفاً عليه، فقال: خلّ لا أمّ لك.

قال: فأتى عَلِيِّ الدار وقد قتل الرجل، فأتى داره فدخلها وأغلق عليه يابه...» (٥).

<sup>(</sup>١) منهاج السُّنَّة (٢٠٢/٦).

<sup>(</sup>۲) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (۲/ ۳۸۸) ح(۲۹٤۲).

<sup>(</sup>٣) المستدرك (١١٠/٣).

<sup>(</sup>٤) المستدرك (٣/ ١٠١) ح(٤٥٢٧) وقال: «صحبح على شرط الشيخين ولم يخرجاه»، وقال الذهبي: «على شرط البخاري ومسلم».

 <sup>(</sup>٥) الفضائل لأحمد (٢/ ٥٧٣) حرقم (٩٦٩) وصحح إسناده المحقق.
 وهو في السُّنَّة للخلال (٢/ ٤١٥) ح(٦٢٠، ٦٢١، ٦٢٢) وحسَّن أسانيدها محققه.

وقد عرض علي على عثمان المساعدة بدفع الظلمة فأبى عثمان ريالي انظر: تاريخ دمشق (٣٩٨/٣٩).

وكما اتُّهِمَ عليٌ هُلِهُ بقتل عثمان هُلِهُ فقد اتُّهمت أم المؤمنين الصديقة بنت الصديق عائشة ﷺ وعن أبيها بذلك(١).

ولا شك في بطلانه وفساده.

وعموماً فإن شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله تعالى ـ يؤكد على أنه لا دخل لأحد من السابقين الأولين في مقتل عثمان وللهائد المسلمين لم يدخل واحد منهم في دم عثمان، لا قتل ولا أمر بقتل، وإنما قتله طائفة من المفسدين في الأرض من أوباش القبائل وأهل الفتن (٣).

وأكد ذلك ابن كثير فقال: «وأما ما يذكره بعض الناس من أن بعض الصحابة أسْلَمهُ ورضي بقتله، فهذا لا يصح عن أحد من الصحابة أنه رضي بقتل عثمان ﴿ الله عثمان الله عليه عثمان الله عثمان الله عليه عثمان الله عثمان اله عثمان الله عثمان الله

## ٢ ـ عدم تسليمه قتلة عثمان، ووجودهم في معسكره برضاه:

ومن شبهات بعض أهل الشام في عدم بيعة علي ﷺ امتناعه من تسليم قتلة عثمان ﷺ للقصاص منهم، ورضاه بوجودهم في معسكره (٥٠).

وقد أجاب الشيخ عن ذلك بأن مسألة عدم تسليم على ولله عنه قتلة عثمان الهناك يعود لصعوبة هذا المطلب أو تعذره، وذلك أن هؤلاء القتلة كانوا قد أووا إلى جيش علي وللهناء فصاروا من عسكره، وكانت لهم قبائل تَذُبُّ عنهم، وتغضب لهم، فلا يمكنه القصاص منهم إلا بفتنة كبيرة (٢٠).

قال شيخ الإسلام: «لم يكن علي ـ مع تفرق الناس عليه ـ متمكناً من قتل قتلة عثمان إلا بفتنة تزيد الأمر شرّاً وبلاءً، ودفع أفسد الفاسدين بالتزام أدناهما أولى من العكس؛ لأنهم كانوا عسكراً، وكان لهم قبائل تغضب لهم، والمباشر

<sup>(</sup>۱) انظر: تاريخ خليفة (ص١٧٦)، البداية والنهاية (٧/ ٢٠٤) ط. دار الكتب العلمية، (١٠/ ٣٣٩ ـ ٣٤٠) ط. التركي، منهاج الكرامة في معرفة الإمامة لابن المطهر الحلي (ص٢٠).

<sup>(</sup>٢) أنظر: منهاج السُّنَّة (٨/٣١٣).

 <sup>(</sup>٣) منهاج السُّنَّة (٢/ ٣٢٢ ـ ٣٢٣).

<sup>(</sup>٤) البداية والنهاية (١٠/ ٣٤٥) ط. التركي.

<sup>(</sup>٥) انظر: منهاج السُّنَّة (٤٠٧/٤).

<sup>(</sup>٦) انظر: المصدر السابق (٤/٣٤٣).

منهم للقتل - وإن كان قليلاً - فكان ردؤهم أهل الشوكة، ولولا ذلك لم يتمكنوا(١).

ولما سار طلحة والزبير إلى البصرة ليقتلوا قتلة عثمان قامت بسبب ذلك حرب قتل فيها خلق<sup>(٢)</sup>.

ومما يوضح ذلك أيضاً فعل معاوية ﷺ، فإنه لما تمكن بعد موت علي ﷺ، وصار أميراً على المسلمين لم يقتل قتلة عثمان ﷺ<sup>(۲)</sup>.

إذاً قرار علي رضي الخير القصاص هو الصواب الذي يقتضيه النظر الصحيح.

ثم من باب الافتراض \_ يقول الشيخ \_: "بل لو كان قادراً على قتل قتلة عثمان وقُدِّرَ أنه تَرك هذا الواجب إمّا متأوّلاً، وإما مذنباً؛ لم يكن ذلك موجباً لتفريق الجماعة، والامتناع عن مبايعته، ولمقاتلته، بل كانت مبايعته على كل حال أصلح في الدين، وأنفع للمسلمين، وأطوع لله ولرسوله من ترك مبايعته (3).

ثم ذكر أدلة كثيرة تدل على ذلك رمنها قوله ﷺ: «اسمعوا وأطبعوا وإن استعمل عليكم عبد حبشي كأنَّ رأسه زبيبة» (٥٠).

ثم قال: ﴿وعلي ﷺ كان قد بايعه أهل الكوفة، ولم يكن في وقته أحق منه بالخلافة، وهو خليفة راشد تجب طاعته، ومعلوم أن قتل القاتل إنما شرع عصمة للدماء، فإذا أفضى قتل الطائفة القليلة إلى قتل أضعافها ـ لم يكن هذا طاعة ولا مصلحة، وقد تُتل بصفين أضعاف أضعاف قتلة عثمان (1).

<sup>(</sup>١) المراد: أن قتلة عثمان وإن كانوا قليلي العدد إلا أن أهل الشوكة هم عونهم وردؤهم، ولولا إعانة أهل الشوكة لهم لم يتمكنوا من قتل عثمان الشيد.

<sup>(</sup>٢) منهاج السُّنَّة (٤/٧/٤) وانظر: مجموع الفتاوي (٢٧/٢٧).

<sup>(</sup>٣) انظر: منهاج السُّنَّة (٤٠٧/٤ ـ ٤٠٨).

<sup>(</sup>٤) منهاج السُّنَّة (٤/ ٤١١). وانظر: الفِصَل في الملل والأهواء والنحل (٤/ ٢٤٣) ط. عكاظ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في صحيحه مع الفتح (١٣٠/١٣) ح(٧١٤٢).

<sup>(</sup>٦) منهاج السُّنَّة (٤١٣/٤).

وهذه المقتلة العظيمة قد أخبر بها النبي غلى فوقعت كما أخبر، فعن سعيد بن زيد قال: كنا عند النبي غلى فذكر فتنة فعظم أمرها، فقلنا \_ أو قالوا: يا رسول الله للنن أدركتنا هذه لتُهلكنا، فقال رسول الله على: «كلا، إنّ بحسبكم القتل» قال سعيد: فرأيت إخواني قتلوا(١).

ويالله العجب! كيف أن ما وقع في الجمل وصفين كان طلباً لقتلة عثمان في الم يرض بذلك في حياته؟!.

يقول ابن تيمية: قومن المعلوم بالتواتر أن عثمان كان من أكف الناس عن الدماء، وأصبر الناس على من نال من عرضه، وعلى من سعى في دمه، فحاصروه وسعوا في قتله، وقد عرف إرادتهم لقتله، وقد جاءه المسلمون من كل ناحية ينصرونه ويشيرون عليه بقتالهم، وهو يأمر الناس بالكف عن القتال، ويأمر من يطيعه أن لا يقاتلهم، وروي أنه قال لمماليكه: من كف يده فهو حر. وقيل له: تذهب إلى مكة؟ فقال: لا أكون ممن ألحد في الحرم، فقيل له: تذهب إلى الشام؟ فقال: لا أفارق دار هجرتي، فقيل له: فقاتلهم، فقال: لا أكون أول من خلف محمداً في أمته بالسيف(٢)، فكان صَبّرُ عثمان حتى قُتل من أعظم فضائله عند المسلمين»(٢).

وأما احتجاجهم بوجود القتلة في عسكره وبين رعيته فجوابه: أن هذا لا يوجب أن يكون موافقاً لهم فيما فعلوه ـ كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية (١٠) ـ.

ومع بطلان كل هذه الشبه إلا أن أهل الشام لم يبايعوا عَلِيّاً ﷺ، وقد أخطأوا في ذلك، وكان الواجب عليهم مبايعته رضي الله عنه وأرضاه (٥٠).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبر داود في سننه (۲/۰۰) ح(٤٢٧٧) وصححه الألباني ح(٣٥٩٦) وهو عند أحمد في المسند (١/٩٨٩) وقال أحمد شاكر: إسناده صحيح (٣/١١٦) ح(١٦٤٧). وقال الأرنؤوط: إسناده حسن ح(١٦٤٧) وانظره في: صحيح الجامع ح(٢٠٣٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: فضائل الصحابة (١/ ٤٨٥) ح(٧٨٥)، ومسند أحمد (١/ ٦٧) وقال الأرنؤوط: اإسناده ضعيف لانقطاعه ح(٤٨١)، وقال أحمد شاكر: الني إسناده نظرا (١/ ٣٦٩) ح(٤٨١)، وقال الهيثمي: (رواه أحمد، ورجاله ثقات، إلا أن محمد بن عبد الملك بن مروان لم أجد له سماعاً من المغيرة، مجمم الزوائد (٧/ ٤٦٥) ح(١٢٠٠١) ثم ذكر أن له طرقاً.

<sup>(</sup>٣) منهاج السُّنَّة (٦/ ٢٨٦).

<sup>(</sup>٤) انظر: منهاج السُّنَّة (٤٠٧/٤).

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق، الفِصَل في الملل والأهواء والنحل (٢٤١/٤) ط. عكاظ.

#### المطلب الثاني

## علي را القرب إلى الحق من معاوية

قرر ابن تيمية كَتَلَفُهُ في مواضع كثيرة أن عَلِيّاً ﷺ كان أقرب إلى الحق وأولى به من معاوية ﷺ، وذلك من خلال ما يلي:

أولاً: ما أخرجه مسلم بسنده عن أبي سعيد الخدري رهم قال: قال رسول الله على: «تمرق مارقة عند فرقة من المسلمين، يقتلها أولَى الطائفتين بالحق، (١).

قال الشيخ: "في هذا الحديث دليل على أنه مع كل طائفة حق، وأن عَلِيّاً فَيْهِ أَقْرِبِ إِلَى الحقِيّا (٢).

وذكر أن هذا قول أئمة السُّنَّة كأحمد وغيره؛ فقال: "ولم يتردد أحمد، ولا أحد من أئمة السُّنَّة في أنه ليس غير عَلِيُّ أولى بالحق منه، ولا شَكُوا في ذلك»(٣).

وهو قول علماء الحديث لدلالة النص عليه<sup>(٤)</sup>.

ثانياً: روى البخاري بسنده عن عكرمة قال: قال لي ابن عباس ولابنه على: انطلقا إلى أبي سعيد فاسمعا من حديثه. فانطلقنا فإذا هو في حائط يصلحه، فأخذ رداءه فاحتبى، ثم أنشأ يحدثنا حتى إذا أتى على ذكر بناء المسجد، فقال: كنا نحمل لبنة لبنة، وعمار لبنتين لبنتين، فرآه النبي تخفض (٥) التراب عنه ويقول: (ويح عمار تقتله الفئة الباغية، يدعوهم إلى الجنة ويدعونه إلى النار). قال: ويقول عمار: أعوذ بالله من الفتن (٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم ح(١٠٦٤، ١٠٦٥).

 <sup>(</sup>۲) مجموع القتاوى (۳/۴۷)، وانظر: جامع المسائل (۹/۱۰۳ ـ ۱۰۶)، منهاج السُنَّة (٤/ ۲۱۳) وغيرها.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (٤٣٨/٤)، وانظر: (٢٨/ ٥١ه)، (٣٥/ ٥٥)، النبوّات (١/ ١٦٥).

<sup>(</sup>٤) انظر: مجموع الفتاوى (٤/ ٤٣٩).

<sup>(</sup>٥) قال ابن حجر: (في رواية الكشميهني ففجعل يتقض) فتح الباري (١/ ٦٤٥) وكذا عند أحمد في المسند (٣/ ٩٠) وغيره.

<sup>(</sup>٦) البخاري مع الفتح (١/ ٦٤٤) ح(٤٤٧)، (٣٦/٦) ح(٢٨١٢) وفيه قال: عمار يدعوهم إلى الله، وقد أشار ابن تيمية إلى أن البخاري لم يذكر حديث عمار كاملاً في كثير =

وقد استدل ابنُ تيمية بذلك على أن طائفة الشام هي الباغية، والحديث ـ كما يقول ابن تيمية «يدل على صحة إمامة علي، ووجوب طاعته، وأن الداعي إلى طاعته داع إلى النبار، وإن كان متأولاً، وهو دليل على أنه لم يكن يجوز قتال علي، وعلى هذا فمقاتله مخطئ، وإن كان متأولاً، أو باغ بلا تأويل» (١).

وأشار إلى أن أهل العلم لهم ثلاثة أقوال في حديث عمار هذا:

القول الأول: ذهب بعضُ أهل العلم إلى تضعيف الحديث، وقد رد قولهم بثبوته في الصحيحين.

القول الثاني: اعتبره بعضُ أهل العلم دليلاً على أن معاوية وأصحابه بغاة، وأن تتال على لهم قتال أهل العدل لأهل البغي، لكنهم بغاة متأوّلون لا يُكفّرون ولا يُفسَّقون (٢٠).

القول الثالث: ﴿أَن قاتل عمار طائفة باغية، ليس لهم أن يقاتلوا عليّاً، ولا يمتنعوا عن مبايعته وطاعته، وإن لم يكن علي مأموراً بقتالهم، ولا كان فرضاً عليه قتالهم لمجرد امتناعهم عن طاعته؛ مع كونهم ملتزمين شرائع الإسلام، وإن كان كل من المقتتلين متأولين مسلمين مؤمنين، وكلهم يستغفر لهم، ويُترحم عليهم عملاً بقوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ بَآءُو مِنْ بَسِّدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَغْنِدَ لَنَا وَلِإِخْرَنِنَا اللَّينَ مَامَنُوا بِآلِهِمَنِ وَلَا تَبْعَلْ فِي قُلُونِنَا فِلْا لِلَّذِينَ مَامَنُوا رَبِّنَا إِنْكَ رَمُوتُ رَبِيعَ فَلُونِنَا فِلْا لِلَّذِينَ مَامَنُوا رَبِّنَا إِنْكَ رَمُوتُ رَبِيعَ فَلَ فِي قُلُونِنَا فِلْا لِلَّذِينَ مَامَنُوا رَبِّنَا إِنْكَ رَمُوتُ رَبِيعَ فَلَ فِي قُلُونِنَا فِلْا لِلَّذِينَ مَامَنُوا رَبِّنَا إِنْكَ رَمُوتُ رَبِيعَ المَنْ وَلا تَبْعَلْ فِي قُلُونِنَا فِلْا لِلَّذِينَ مَامَنُوا رَبِّنَا إِنْكَ رَمُوتُ رَبِيعَ فَلَا لِللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّ

من النسخ. انظر: منهاج السنة (٤١٤/٤). وسبب ذلك أنه ليس على شرطه كما أفاده
 الحافظ ابن حجر. انظر: فتح الباري (١/٦٤٦) لكنه على شرط مسلم.

وقد ذكر ابن تيمية أن الإمام أحمد قد ضعفه في أول الأمر، وممن ضعفه حسين الكرابيسي. انظر: منهاج السُّنَّة (٢٩٩/٦)، (٤١٤/٤)، (٤٠٥/٤) لكن الإمام أحمد صححه في الأخير، وهو عند مسلم من حديث أبي سعيد ح(٢٩١٥).

ومن حديث أم سلمة ح(٢٩١٦). وانظر: أسماء الصحابة الذين رووا حديث عمار في فتح الباري (٦٤٦/١).

مجموع الفتاوى (٤/ ٤٣٧ ـ ٤٣٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: منهاج السُّنَّة (٤/٤١٩ ـ ٤٢٠).

<sup>(</sup>٣) منهاج السُّنَّة (٤٢٦/٤).

وهذا القول هو الذي يرجّحه الشيخ، وقد نص في عدة مواضع على أنَّ طائفة معاوية ولله على الطائفة الباغية، عملاً بمدلول حديث عمار السابق<sup>(۱)</sup>.

وكذلك يرى الشيخ أن سبّ علي ولعنه من البغي الذي وقع من طائفة الشام حيث قال: «سب علي ولعنه من البغي الذي استحقت به الطائفة أن يقال لها: الطائفة الباغية»(٢).

## موقف معاوية من حديث: «عمار تقتله الفئة الباغية»:

ذكر شيخ الإسلام أن معاوية فلله لما قيل له: «قد قُتل عمار، وقد قال النبي النبي الفئة الباغية»، قال: أو نحن قتلناه؟ إنما قتله الذين جاءوا به حتى جعلوه تحت سيوفناه (٢٠).

وقد أخرجه أحمد بسنده عن عبد الله بن الحارث قال: "إني لأساير عبد الله بن عمرو لعمرو: سمعت عبد الله بن عمرو لعمرو: سمعت رسول الله على يقول: "تقتله الفئة الباغية»؛ يعني: عماراً، فقال عمرو لمعاوية: اسمع ما يقول هذا، فحدثه فقال: أنحن قتلناه؟ إنما قتله من جاء به»(١).

ولما بلغ هذا التأويل لعلي ﷺ قال: "فرسول الله ﷺ وأصحابه يكونون حينئذٍ قد قتلوا حمزة وأصحابه يوم أحد لأنه قاتل معهم المشركين" (٥).

وقد صوب ابن تيمية رأي على ﷺ<sup>(٦)</sup>.

ويرى ابن تيمية أن االحديث ثابت صحيح عن النبي رضح عند أهل العلم بالحديث، والذين قتلوه هم الذين باشروا قتله (٧٠).

وقد رد تأويل معاوية عليه فقال: «وكذلك من تأول قاتله بأنهم الطائفة التي

<sup>(</sup>١) انظر: الجواب الصحيح (١/ ١١٤ \_ ١١٥).

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوي (٤/ ٤٣٧).

<sup>(</sup>٣) منهاج السُّنَّة (٤/٣٥٧). وانظر: (٤٠٥/٤)، وانظر: خلافة على (٢٤٨/١).

<sup>(</sup>٤) المستد لأحمد (٢٠٦/٢)، وصححه أحمد شاكر (١١/١٣٧) ح(١٩٢٦)، وقال الأرتورط: إسناده صحيح ح(١٩٢٦).

<sup>(</sup>٥) منهاج السُّنَّة (٤/٥٠٤).

<sup>(</sup>٦) انظر: مجموع الفتاوي (٣٥/ ٧٧).

<sup>(</sup>٧) منهاج السُّنَّة (٤١٨/٤).

قاتل معها فتأويله ظاهر الفساد، ويلزمهم ما ألزمهم إياه علي، وهو أن يكون النبي ﷺ وأصحابه قد قُتلوا كل من قُتل معهم في الغزو كحمزة وغيره (١٠).

وما ذهب إليه معاوية في الله لم يذهب إليه أحد من أهل العلم الذين تذكر مقالاتهم كما قال الشيخ (٢٠).

وقد ذكر قولاً آخر في تأويل حديث عمار وهو: أن من أهل العلم من تأول الحديث على أن الباغي بمعنى: الطالب؛ حيث قال: «قد تأوله بعضهم على أن المراد بالباغية الطالبة بدم عثمان، كما قالوا: نبغي ابن عفان بأطراف الأسل» (٢٠).

وقد رد هذا التأويل وضعّفه (1)، ومع أن ابن تيمية يقول بأن طائفة معاوية هي الباغية، إلا أنه يرى أنه لا يلزم أن يكون البغي وصفاً لكل فرد فيها؛ حيث قال: «ثم «إنَّ عماراً تقتله الفئة الباغية» ليس نصّاً في أن هذا اللفظ لمعاوية وأصحابه، بل يمكن أنه أريد به تلك العصابة التي حملت عليه حتى قتلته وهي طائفة من العسكر، ومن رضي بقتل عمار كان حكمه حكمها، ومن المعلوم أنه كان في المعسكر من لم يرض بقتل عمار كعبد الله بن عمرو بن العاص وغيره، بل كل الناس كانوا منكرين لقتل عمار حتى معاوية وعمرو» (٥).

بل ذكر شيخ الإسلام أن قاتل عمار هو أبو الغادية، وكان ممن بايع تحت الشجرة (٢)، ولذا قال: «فنحن نشهد لعمار بالجنة، ولقاتله إن كان من أهل بيعة الرضوان بالجنة» (٧).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٤١٩/٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق. وقد رد هذا التأويل ابن القيم في الصواعق المرسلة (١/ ١٨٤ ـ ١٨٥).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاري (٣٥/ ٧٤).

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق، منهاج السُّنَّة (٣٩٠/٤).

<sup>(</sup>٥) مجمرع الفتارى (٢٥/ ٧٦ ـ ٧٧).

 <sup>(</sup>٦) انظر: منهاج السُّنَة (٣٣٣/٦)، الفيضل في الملل والأهواء والنحل (٤/ ٢٤٢) ط. عكاظ،
 (١٢٥/٤) ط. الخانجي.

قال ابن حزم: «أبو [الفادية] الله يسار بن سبع السلمي شهد بيعة الرضوان... فأبو [الفادية] الله متأول مجتهد مخطئ فيه، باغ عليه، مأجور أجراً واحداً». في الأصل: «أبو العادية» بالمهملة، والصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>٧) منهاج السُنّة (٦/ ٢٠٥)، وانظر: (٧/ ٥٥).

وعموماً فقد كانوا مجتهدين مأجورين فيما أصابوا رضي الله عنهم وأرضاهم أجمعين.

# الجمع بين الأحاديث الدالة على فضل أهل الشام وبين كونهم الطائفة الباغية:

ثم أشار ابن تيمية إلى أن قولنا بأن عَلِيّاً وَلَيْهُ كان الأقرب إلى الحق والأولى به، وأن معاوية وأله الشام هم الطائفة الباغية لا يتعارض مع ما ورد في كون أهل الشام الطائفة المنصورة (١١).

وذكر أن معاوية في والمغيرة وغيرهما كانوا يحتجون لرجحان الطائفة الشامية بتلك النصوص.

نقد أخرج البخاري بسنده عن عمير بن هانئ أنه سمع معاوية في يقول: سمعت النبي في يقول: «لا يزال من أمتي أمة قائمة بأمر الله، لا يضرهم من خذلهم ولا من خالفهم حتى يأتيهم أمر الله وهم على ذلك».

قال عمير: فقال مالك بن يخامر: قال معاذ: وهم بالشام.

فقال معاوية: هذا مالك يزعم أنه سمع معاذاً يقول: وهم بالشام<sup>(٢)</sup>.

وقد يشكل على هذا ما ورد من قوله ﷺ: اقاتل حمار وسالبه في النارا، وقد أخرجه أحمد في مسنده (١٩٨٤)، وقال الأرنؤوط: إسناده قوي ح(١٧٧٧)، وقال الهيشمي في مجمع الزوائد: اورجال أحمد ثقات (٧/ ٤٩٠) ح(١٢٠١٤)، وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة ح(٢٠٠٨)، وفي صحيح الجامع ح(٤٢٩٤)، وأخرجه الحاكم في المستدرك (٣/ ٤٣٧) ح(٥٦٦١) ولم يجزم بصحته، وقال الذهبي: العلى شرط البخاري ومسلم لكنه في سير أعلام النبلاء قال: السناده فيه انقطاع (٢/ ٤٤٥).

وقال عبد الله السعد: • في ثبوته نظر؛ فتح الواحد العلي (ص٦٤).

وقال ابن حجر: «والظن بالصحابة في تلك الحروب أنهم كانوا فيها متأولين، وللمجتهد المخطئ أجر، وإذا ثبت هذا في حق آحاد الناس فثبوته للصحابة بالطريق الأولى، الإصابة (٣١٢/٧) في ترجمة أبي الغادية ﷺ.

فإن صح الحديث فهو من أحاديث الوعيد، ولا شك أن هناك موانع تمنع إنفاذ الوعيد، ومن ذلك كون الرجل من أصحاب بيعة الرضوان، والله تعالى أعلم.

<sup>(</sup>١) لابن تيمية رسالة بعنوان: «مناقب الشام وأهله» مطبوعة بتخريج الألباني، وهي في مجموع الفتاوي (٢٧/ ٥٠٥ ـ ٥١١) بلا عنوان.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري مع الفتح (٦/ ٧٣١) ح(٣٦٤١)، (١٠/ ٤٥١) ح(٧٤٦٠)، ومسلم ح(١٠٣٧).

ووجه الاحتجاج به في رجحان أهل الشام من وجهين:

الأول: «أنهم الذين ظهروا وانتصروا وصار الأمر إليهم بعد الاقتتال والفتنة، وقد قال النبي ﷺ: «لا يضرهم من خالفهم». وهذا يقتضي أن الطائفة القائمة بالحق من هذه الأمة هي الظاهرة المنصورة، فلما انتصر هؤلاء كانوا أهل الحق.

والثاني: أن النصوص عينت أنهم بالشام \_ كقول معاذ، وكما روى مسلم في صحيحه عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «لا يزال أهل الغرب ظاهرين» (١). قال الإمام أحمد: وأهل الغرب هم أهل الشام» (٢).

وأشار إلى أن السنن قد استفاضت عن النبي ﷺ في أن الشر أصله من المشرق كقوله ﷺ: «رأس الكفر نحو المشرق».

إذا فهذه النصوص دلت على أن الطائفة القائمة بالحق هم بالشام، وهذا قد يفهم منه أنه معارض لما تقدم من قوله: «تقتل عمار الفئة الباغية». وقوله: «تقتلهم أولى الطائفتين بالحق» ولهذا ذهب من ذهب إلى أن الكل مصيب أو أنه يمسك عن الترجيح، لكن الصواب هو الجمع بين النصوص ـ كما قرره شيخ الإسلام ـ فيقال: إن النصوص الواردة في ظهور أهل الشام وانتصارهم فهكذا وقع، فإنهم ما زالوا ظاهرين منتصرين.

وأما قوله ﷺ: الا تزال طائفة من أمتي قائمة بأمر الله. فمن هو ظاهر لا يقتضي أن لا يكون فيهم من فيه بغي، ومن غيره أولى بالحق منهم، بل فيهم هذا وهذا.

وأما قوله: «تقتلهم أولى الطائفتين بالحق». فهو دليل على أن عَلِيّاً وطائفته كانوا أولى بالحق إذ ذاك من الطائفة الأخرى، وإذا كان الشخص أو الطائفة مرجوحاً في بعض الأحوال لم يمنع أن يكون قائماً بأمر الله.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم ح(١٩٢٥) وذكر شيخ الإسلام أنه في مسلم من حديث أبي هريرة هذه ولم أجده كذلك. بل هو من رواية سعد بن أبي وقاص هذك كما في صحيح مسلم، وهو كذلك في تحفة الأشراف بمعرفة الأطراف للمزي (٣٠٣/٣) ح(٢٩٠٤).

 <sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى (٤/ ٤٤٥ ـ ٤٤٠) وانظر (۲۷/ ۵۰۷ ـ ۵۰۸)، ومناقب الشام وأهله لابن تبمية (ص.۷۹ ـ ۸۰).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري مع الفتع (٢/٤٠٣) ح(٣٣٠١).

فأهل الشام عندما قاتلوا عَلِيّاً خالفوا الحق، وكان علي أولى بالحق منهم. وكون بعضهم باغياً في بعض الأوقات مع كون بغيه خطأ مغفوراً، أو ذنباً مغفوراً ما شهدت به النصوص من رجحان جملة أهل الشام في عموم الأحوال.

والنصوص في فضل الشام وأهلها كثيرة معروفة، وقد وردت نصوص في ذم أهل المشرق.

وإنما كان فضل المشرق على أهل الشام بوجود علي رضي الله أمر عارض، ولهذا لما ذهب على ظهر منهم من الفتن والنفاق والردة والبدع ما يُعلم به أن أولئك كانوا أرجح.

وعموماً فترجيح الجملة لا يمنع اختصاص الطائفة الأخرى بأمر راجح، وعلينا أن نؤمن بكل ما جاء من عند الله، ونقر بالحق كله، ولا يكون لنا هوى، ولا نتكلم بغير علم.

بل نسلك سبيل العلم والعدل، وذلك هو اتباع الكتاب والسُّنَّة (١).

#### المطلب الثالث

## حكم علي بن أبي طالب رها على مقاتليه

ذكر شيخ الإسلام أن عَلِيّاً وَ الله لم يكفّر أحداً ممن قاتله، بل كان يرى أنهم إخوانهم بغوا عليهم.

يقول الشيخ: «نحن نعلم بالاضطرار من سيرة علي رهي الله لم يكن يكفّر الذين قاتلوه»(٢).

وقد جاءت عدة آثار عنه في ذلك:

فعن جعفر بن محمد عن أبيه قال: «سمع عليٌّ يوم الجمل أو يوم صفّين رجلاً يغلو في القول فقال: لا تقولوا إلا خيراً، إنما هم قوم زعموا أنا بغينا

<sup>(</sup>١) انظر: مجموع القتاوى (٤/ ٤٤٧ ـ ٤٥٠).

وقد ذهب بعض أهل العلم إلى أن المراد بالطائفة المنصورة هم أهل الحديث. انظر: فقه الفتن د. عبد الواحد إدريس الإدريسي (ص٢٥٩).

<sup>(</sup>٢) منهاج السُنّة (٧/٤٦).

وعن مكحول: «أن أصحاب عليٌ سألوه عمن قُتِل من أصحاب معاوية: ما هم؟ قال: هم مؤمنون»(٢).

وعن عبد الواحد بن أبي عون قال: «مر عليٌّ وهو متكئٌ على الأشتر على قتلى صفين فإذا حابس اليماني مقتول، فقال الأشتر: إنا لله وإنا إليه راجعون، هذا حابس اليماني معهم يا أمير المؤمنين، عليه علامة معاوية، أما والله لقد عهدته مؤمناً. قال على: والآن هو مؤمن.

قال: وكان حابس رجلاً من أهل اليمن من أهل العبادة والاجتهاد»<sup>(٣)</sup>.

وهذه الآثار أوردها شيخ الإسلام مستدلاً بها على ما قرره، بل وذكر أنه قد ورد نحو ذلك عن عمار ﷺ.

فعن رياح بن الحارث قال: إنّا بوادي الظبي، وإن ركبتي لتكاد تمس ركبة عمار بن ياسر فأتى رجل، فقال: كفر والله أهل الشام، فقال عمار: «لا تقل ذلك، قبلتنا واحدة، ونبينا واحد، ولكنهم قوم مفتونون، فحق علينا قتالهم حتى يرجعوا إلى الحق»(13)، وفي رواية أخرى: «ولكن قوم بغوا علينا فقاتلناهم»(0).

واستدل شيخ الإسلام كذلك بمعاملة علي لأهل الجمل وصفين، فقد تواتر عنه يوم الجمل أنه «نهى أن يتبع مدبرهم، وأن يجهز على جريحهم، وأن يقتل أسيرهم، وأن تغنم أموالهم، وأن تسبى ذراريهم»(٦).

وهـذا قد أخرجه ابن أبي شيبة بسنده عن عبد خير عن علي أنه قال يوم الجمل: «لا تتبعوا مدبراً، ولا تجهزوا على جريح، ومن ألقى سلاحه فهو آمن<sup>(۷)</sup>.

<sup>(</sup>١) أخرجه المروزي في تعظيم قدر الصلاة (٢/ ٥٤٤) ح(٥٩٤)، تاريخ دمشق (١/ ٣٤٣).

<sup>(</sup>۲) تعظیم قدر الصلاة (۲/٤٤٥) ح(٥٩٥).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٢/ ٥٤٥) ح(٥٩٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه المروزي في تعظيم قدر الصلاة (٢/ ٥٤٦) ح(٥٩٨).

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق (٢/٢٤٥) ح(٥٩٩). وانظر: منهاج السُّنَّة (٥/٢٤٦).

<sup>(</sup>٦) منهاج السُّنَّة (٧/ ٤٠٦).

 <sup>(</sup>٧) المصنف لابن أبي شيبة (٧/ ٥٣٧) ح(٣٧٧٧٨)، وقد صحح ابن حجر إسناده كما في فتح الباري (٦٢/ ١٣).

وأخرج الحاكم بسنده عن أبي أمامة ﷺ قال: «شهدت صفين فكانوا لا يجهزون على جريح، ولا يقتلون مولياً، ولا يسلبون قتيلا»(١).

وله أيضاً عن يزيد بن ضبيعة العبسي قال: «نادى منادي عمار يوم الجمل وقد ولى الناس: ألا لا يزاف<sup>(٢)</sup> على جريح، ولا يُقتل مُوَلِّ، ومن ألقى سلاحه فهو آمن، فشق ذلك علينا<sup>(٣)</sup>.

وقد كان ﷺ يصلّي على قتلى الجمل وصفين كما ذكر الشيخ، ولو كانوا عنده كفاراً لما صلى على أحد منهم.

وقد قال: «إخواننا بغوا علينا طهرهم السيف، (٤).

فقوله بأنهم إخوانهم نفي للكفر عنهم، ثم لو كانوا كفاراً لما جعل السيف مطهراً لهم (٥٠).

وذكر شيخ الإسلام أن عَلِيّاً في كان يحدث بحديث حاطب في عندما راسل المشركين، وقبول النبي ي لعذره وقوله لعمر بعد أن قال: دعني أضرب عنق هذا المنافق قال: اإنه شهد بدراً، وما يدريك أن الله اطّلع على أهل بدر فقال: اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم (٦).

كان يحدّث بهذا الحديث في خلافته بعد الفتنة ليبين لهم أن السابقين مغفور لهم ولو جرى منهم ما جرى (٧).

ولا شك في صحة إسلامهم، وقد جاءت بذلك النصوص كما يقول شيخ الإسلام (٨) ـ رحمه الله تعالى ـ.

<sup>(</sup>۱) المستدرك (۱۹۷/۳) ح(۲۹۹۰) وقال: «هذا حديث صحيح الإسناد في هذا الباب، ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٢) بمعنى الإجهاز عليه. انظر: غريب الحديث لابن الجوزي (١/ ٣٤١).

<sup>(</sup>٣) المستدرك (١٦٨/٣) ح(٢٦٦١) وقال عنه: «إنه شاهد صحيح لما سيق». وقال الذهبي: الصحيح».

<sup>(</sup>٤) منهاج السُّنَّة (٤/٤٧). وتقدم تخريجه (ص٢٤٧).

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق (٤٠٦/٧)، (٤٩٧/٤)، مجموع الفتاوي (٢٨/٢٨).

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري في صحيحه مع الفتح (٧/ ٥٩٢) ح(٤٢٧٤) ومسلم ح(٢٤٩٤).

<sup>(</sup>٧) انظر: منهاج السُّنَّة (٤/ ٣٣١).

<sup>(</sup>۸) انظر: مجموع الفتاوى (٤/ ٣٢) ـ ٤٣٢)، (٩١/ ٩٠)، (٣٥/ ٧١)، منهاج السُّنَة (٣/ ٣٦)، (٤/ ٣٩٤)، (٨/ ٢٩٥).

## المطلب الرابع

# أقوال أهل العلم في القتال الذي وقع بين الصحابة رأي المناه

اختلفت أقوال أهل السُّنَّة فيما وقع بين الصحابة و من قتال إلى عدة أقوال ـ كما يقول شيخ الإسلام ابن تيمية؛ فقد نقل عنهم عدة مذاهب في التصويب والتخطئة، مع اتفاقهم على عدالة القوم ـ رضي الله تعالى عنهم (١) ـ.

وهذه الأقوال كما يلي:

القول الأول: أن المصيب على رفيه وحده:

ويرى أصحاب هذا القول أن معاوية ﷺ مجتهد مخطئ، وهو قول طوائف من أهل الكلام والفقهاء أهل المذاهب الأربعة (٢).

القول الثاني: كلاهما كان مجتهداً مصيباً:

وهو قول كثير من أهل الكلام من الأشعرية والكرامية والمعتزلة والفقهاء ممن يقول: كل مجتهد مصيب، ويقول: كانا مجتهدين (٣).

القول الثالث: أن المصيب واحد لا بعينه:

وهو قول بعض الكرامية(٤).

وقد رده الشيخ؛ حيث قال: «فتصويب أحدهما لا بعينه تجويز لأن يكون غير علي أولى به منه بالحق، وهذا لا يقوله إلا مبتدع ضال، فيه نوع من النصب وإن كان متأولاً»(٥).

وهذه الأقوال الثلاثة ذكرها أبو عبد الله بن حامد لأصحاب أحمد في المقتتلين يوم الجمل وصفين كما قال ابن تيمية (٢).

<sup>(</sup>١) انظر: مجموع الفتارى (٣٥/ ٥١).

<sup>(</sup>٢) انظر: منهاج السُّنَة (٤٤٧٤)، مجموع الفتاوى (٤٣٨٤)، ونسبه ابن حزم إلى اجميع الشيعة وبعض المرجئة وجمهور المعتزلة وبعض أهل السُّنَة، والخوارج قالت: اعلي المصيب في قتاله أهل الجمل وصفينا. القِصل في الملل والأهواء والنحل (٤/٣٣٢) ط. عكاظ.

<sup>(</sup>٣) انظر: منهاج السُّنَّة (٤/٧٤) (٥٣٨/١)، مجموع الفتاوي (٤٣٨/٤).

<sup>(</sup>٤) انظر: منهاج السُّنَّة (٤٤٧/٤).

<sup>(</sup>۵) مجموع الفتاوى (٤٣٨/٤).

<sup>(</sup>٦) انظر: منهاج السُّنَّة (٥٣٨/١)، (٤٤٧/٤ ـ ٤٤٨)، مجموع الفتاوي (٤٣٨/٤).

القول الرابع: أن ترك القتال كان هو الأولى، وهو خير للطائفتين، مع كون علي وهي خليفة المسلمين، وهو أقرب إلى الحق من معاوية والقتال قتال فتنة (١)(٢).

«وهذا هو قول أحمد، وأكثر أهل الحديث، وأكثر أئمة الفقهاء، وهو قول أكابر الصحابة والتابعين لهم بإحسان»(٣).

وممن قال به من الصحابة: سعد بن أبي وقاص، وعمران بن حصين، وأسامة بن زيد، ومحمد بن مسلمة، وعبد الله بن عمر.

بل وأكثر من بقي من السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار رضي الله عنهم أجمعين (٤).

قال ابن تيمية: «والمنصوص عن أحمد وأئمة السلف أنه لا يذم أحد منهم، وأن عَلِيّاً أولى بالحق من غيره، أما تصويب القتال فليس هو قول أثمة السُّنّة، بل هم يقولون: إن تركه كان أولى»(٥).

وهو قول مالك، والثوري<sup>(١)</sup>، والأوزاعي، وأبي حنيفة<sup>(٧)</sup>.

وقد رجَّح شيخ الإسلام هذا القول، وانتصر له، وذكر ما يؤيده من الأدلة الدالة على ترجيحه، وهي كما يلي:

<sup>(</sup>١) انظر: منهاج السُّنَّة (٤٤٨/٤)، (٣٩/١).

 <sup>(</sup>۲) قال يعقوب بن سفيان: (ولكن كان علي وأصحابه أدنى الطائفتين إلى الحق من أصحاب معاوية، وأصحاب معاوية كانوا باغين عليهم). المعرفة والتاريخ (۲۲۳/۳).

انظر ترجمة يعقوب: تذكرة الحفاظ (٢/ ٥٨٢)، تهذيب الكمال (٣٢٤/٣٢)، تهذيب التهذيب (٢١٨/١١).

قال ابن ثيمية: • في هذا الحديث دليل على أنه مع كل طائفة حق، وأن عَلِيّاً هُلَيّاً الله أقرب إلى الحق... مجموع الفتارى (٢/ ٤٠٧)، منهاج السُّنَّة (٤١٣/٤)، الجواب الصحيح (٦/ ١١٤ \_ ١١٥). وانظر تفسير ذلك عند ابن كثير في البداية والنهاية (٧/ ٢٨٠) ط. المعارف.

<sup>(</sup>٣) منهاج السُنّة (٤٤٨/٤)، (٤/ ٣٩٢).

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق (٤/ ٤٤٨).

<sup>(</sup>٥) منهاج السُّنَّة (١/ ٥٣٨).

<sup>(</sup>٦) انظر: المصدر السابق (١/ ٤٤٣).

<sup>(</sup>٧) انظر: المصدر السابق (٨/ ٢٣٣).

# أولاً: أحاديث النهي عن القتال في الفتن:

وعن أبي هريرة هي قال: قال رسول الله على: «ستكون فتنة، القاعد فيها خير من القائم، والقائم فيها خير من الساعي، من تشرف لها تستشرفه، فمن وجد منها ملجأ أو معاذاً فَلْيَعُذْ به (٢).

وعن أبي سعيد الخدري رضي قال: قال رسول الله على: «يوشك أن يكون خير مال المسلم غنم يَتبعُ بها شَعَفَ<sup>(٣)</sup> الجبال، ومواقع القطر، يَفِرُّ بدينه من الفتن<sup>(1)</sup>.

وعن أسامة بن زيد الله قال: أَشرَفَ النبيُّ الله على أُطُم من آطام (٥٠) المدينة، فقال: «هل ترون ما أرى؟ إني لأرى مواقع الفتن خلال بيوتكم كمواقع القطر ١٤٠٠).

وقد ذكر الشيخ كَاللَّهُ أحاديث كثيرة في هذا الباب(٧).

ثم قال: ﴿ولأجل هذه النصوص لا يختلف أصحابنا أنّ ترك عَلِيِّ القتال كان أفضل؛ لأن النصوص صرحت بأن القاعد فيها خير من القائم، والبُعد عنها

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في المسند (۱/۱۸۰). قال الأرنؤوط: اإسناده صحيح على شرط مسلم ورجاله ثقات، رجال الشيخين غير عياش بن عباس فمن رجال مسلم ح(١٦٠٩). وأخرجه الترمذي في سننه (٤٢١/٤) ح(٢١٩٤) وقال: «هذا حديث حسن»، وصححه الألباني ح(١٧٨٥).

<sup>(</sup>٢) البخاري مع الفتح (٢٣/١٣) ح(٧٠٨١)، ومسلم ح(٢٨٨٦). وانظر: منهاج السُّنَّة (٤/ ٤٥٠).

<sup>(</sup>٣) هي رؤوس الجبال. انظر: لسان العرب (١٧٧/٩)، القاموس المحيط للفيروز آبادي (ص١٠٦٥).

<sup>(</sup>٤) البخاري مع الفتح (١/ ٨٧) ح(١٩).

 <sup>(</sup>٥) قال ابن حَجر: أهي الحصون التي تبنى بالحجارة الفتح (١١٣/٤).

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري مع الفتح (١٩٧٨) ح(١٨٧٨).

<sup>(</sup>٧) انظر: منهاج السُنَّة (٨/ ٣٣٥ ـ ٥٢٥)، (٤٥٠/٤).

خير من الوقوع فيها¤<sup>(١)</sup>.

وقال: «والذين رووا هذه الأحاديث من الصحابة مثل سعد بن أبي وقاص، وأبي بكرة، وأسامة بن زيد، ومحمد بن مسلمة، وأبي هريرة، وغيرهم جعلوا قتال الجمل وصفين من ذلك، بل جعلوا ذلك أول قتال فتنة كان في الإسلام، وقعدوا عن القتال، وأمروا غيرهم بالقعود عن القتال كما استفاضت بذلك الآثار عنهم، (٢).

وبيَّن كَثَلَثُهُ أَن جمهور الصحابة ما دخلوا في الفتنة، واستدل بما ورد عن محمد بن سيرين أنه قال: "هاجت الفتنة وأصحاب رسول الله عشرة آلاف، فما حضر فيها مائة، بل لم يبلغوا ثلاثين ("").

قال ابن تيمية: «وهذا الإسناد (٤) من أصح إسناد على وجه الأرض، ومحمد بن سيرين من أورع الناس في منطقه، ومراسيله من أصح المراسيل  $^{(o)}$ .

وكذلك ذكر قول الشعبي: «لم يشهد الجمل من أصحاب النبي ﷺ غير عَلَى وعمّار وطلحة والزبير، فإن جاوزوا بخامس فأنا كذاب، (١٠).

وقيل لشعبة: إن أبا شيبة روى عن الحكم عن عبد الرحمٰن بن أبي ليلى أنه قال: «شهد صفين من أهل بدر سبعون رجلاً»، فقال: «كذب والله، لقد ذاكرت الحكم بذلك وذكرنا في بيته، فما وجدنا شهد صفين من أهل بدر غير خزيمة بن ثابت»(٧).

مجموع الفتارى (٤/ ٤٤١) وانظر: (٤٣٩/٤)، منهاج السُّنَّة (١/ ٥٤٠ ـ ٥٤٢) (٨/ ١٤٦).

 <sup>(</sup>٢) منهاج السُنّة (٨/ ٥٢٥ ـ ٢٢٥). وانظر (٤/ ٤٥١).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الخلال في السُّنَة (٢/ ٤٦٦) ح(٧٢٨) قال محققه: إسناده صحيح. المستدرك (٤/ ٤٨٦) ح(٨٣٥٨)، المصنف لعبد الرزاق (٢٠٧١) ح(٣٥٧١)، وصححه ابن تيمية في منهاج السُنَة (٦/ ٢٣٣) قال: وهذا الإسناد أصح إسناد على وجه الأرض.

 <sup>(</sup>٤) الإسناد المذكور هو: •قال عبد الله ابن الإمام أحمد: حدثنا أبي حدثنا إسماعيل \_ يعني:
 ابن عُليّة \_ حدثنا أيوب \_ يعني: السختياني \_ عن محمد بن سيرين. . . . . .

<sup>(</sup>٥) منهاج السُّنَّة (٦/ ٢٣٦ ـ ٢٣٧).

 <sup>(</sup>٦) أخرجه الخلال في السُّنَة (٢/ ٢٦٦) ح(٧٢٩)، العلل ومعرفة الرجال للإمام أحمد بن حنبل
 (٣/ ١٤) رقم (٤٠٩٦) وقال محققه: إسناده صحيح. وانظر: منهاج السُّنَة (٢/ ٢٣٧).

<sup>(</sup>٧) أخرجه الخلال في السُّنَّة (٢/ ٤٦٥) ح(٧٢٦) وقال محققه: ﴿إِسناده حسن ، وهو في العلل ومعرفة الرجال لأحمد بن حنبل (٢/ ٢٨٧).

وعلق الشيخ على هذه النصوص بقوله: «هذا النفي يدل على قلة من حضرها، وقد قيل: إنه حضرها سهل بن حنيف وأبو أيوب، وكلام ابن سيرين مقارب فما يكاد يذكر مائة واحد.

وقد روى ابن بطة عن بكير بن الأشج قال: «أما إن رجالاً من أهل بدر لزموا بيوتهم بعد قتل عثمان، فلم يخرجوا إلا إلى قبورهم»(۱).

ومن الذين اعتزلوا القتال غير من ذكروا: عبد الله بن عمر $^{(Y)}$ ، وعمران بن حصين $^{(Y)}$ ، وزيد بن ثابت $^{(1)}$  رضي الله عنهم أجمعين.

ثانياً: قال الله تعالى: ﴿ وَإِن طَايِهَنَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْنَتَلُوا فَأَصَّلِحُوا بَيْنَهُمَّا فَإِنْ بَنَتَ إِحْدَنْهُمَا عَلَى ٱلْأَخْرَىٰ فَقَنِلُوا الَّتِي تَبْغِى حَقَّى تَفِيَّةَ إِلَىٰ أَثْرِ اللَّهُ فَإِن فَآةَتَ فَأَصَّلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَاَقْمِطُوا ۚ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ۞ [الحجرات: ٩].

قال الشيخ: «فإن المسلمين لما اقتتلوا كان الواجب الإصلاح بينهم كما أمر الله تعالى، فلما لم يُعْمل بذلك صارت فتنة وجاهلية»(٥).

وقال: "فلم يأمر بقتال الباغية ابتداء، فالاقتتال ابتداء ليس مأموراً به، ولكن إذا اقتتلوا أمر بالإصلاح بينهم، ثم إن بغت واحدة قوتلت (٢٠).

"فقبل أن نقاتل الطائفة الباغية وبعد اقتتالها أمرنا بالإصلاح بينهما مطلقاً؛ لأنه لم تقهر إحدى الطائفتين بقتال»(٧).

فالقرآن إنما فيه قتال الطائفة الباغية بعد الاقتتال كما في الآية، فلم يأمر بالقتال ابتداء مع واحدة من الطائفتين، لكن أمر بالإصلاح بينهما وبقتال الباغية (^^).

<sup>(</sup>١) منهاج السُّنَّة (٢/ ٢٣٧)، والخبر في التمهيد (١٧/ ٤٤٢)، وذكره ابن كثير وأحال إلى ابن تيمية، كما في البداية والنهاية (٤/ ٢٥٤) ط. المعارف.

<sup>(</sup>٢) انظر: منهاج السُّنَّة (٤٤٨/٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق (٨/ ١٤٦).

<sup>(</sup>٥) مجموع الفتاوي (١٧/ ٣١١).

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق (٣٥/٥٥). وانظر: منهاج السُّنَّة (٤/٣٩٠ ـ ٣٩١).

<sup>(</sup>۷) المصدر البابق (۳۵/ ۸۰).

<sup>(</sup>A) انظر: مجموع الفتاوى (٤٤٢/٤)، منهاج السُّنَّة (٤/٥٠٢).

وعلى ذلك يكون القتال غير مأمور به مع واحدة من الطائفتين، وقد قالت عائشة رئينا: «ترك الناس العمل بهذه الآية»(١).

قال ابن تيمية: «وهو كما قالت؛ فإنهما لما اقتتلتا لم يصلح بينهماه<sup>(١)</sup>.

ومرادها ﷺ الآية السابقة، فإن المسلمين لما اقتتلوا كان الواجب الإصلاح بينهم \_ كما أمر الله تعالى \_، فلما لم يُعمل بذلك صارت فتنة (٣٠).

فمجرد البغى ليس مبيحاً للقتال<sup>(1)</sup>.

"ولهذا قال الزهري: وقعت الفتنة وأصحاب رسول الله ﷺ متوافرون، فأجمعوا على أن كل دم أو مال أو فرج أصيب بتأويل القرآن فهو هدر، أنزلوهم منزلة الجاهلية(٥)،(٦).

قال الشيخ: «فبيَّن أنهم جعلوا هذا غير مضمون، كما أن ما يصيبه أهل الجاهلية بعضهم من بعض غير مضمون؛ لأن الضمان إنما يكون مع العلم بالتحريم، فأما مع الجهل بالتحريم كحال الكفار والمرتدين والمتأولين من أهل القبلة فالضمان مُنتفيه(٧).

وذكر ابن تيمية أن «مذهب أكثر العلماء أن قتال البغاة لا يجوز؛ إلا أن يبتدئوا الإمام بالقتال كما فعلت الخوارج مع علي، فإن قتاله الخوارج متفق عليه بين العلماء ثابت بالأحاديث الصحيحة عن النبي على بخلاف قتال صفين فإن أولئك لم يبتدئوا بقتال، بل امتنعوا عن مبايعته، ولهذا كان أثمة السُّنَّة كمالك

 <sup>(</sup>١) انظر: منهاج السُّنّة (٨/ ٢٣٢). والأثر أخرجه مالك في الموطأ بلفظ: «ما رأيت مثل ما رغبت هذه الأمة عنه من هذه الآية» وذكرت الآية. موطأ مالك ح(١٠٠٣).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (١٤/ ٤٢٥).

 <sup>(</sup>٣) انظر: مجموع الفتاوى (٣١١/١٧). والأثر قال عنه الشيخ: (وقد روى مالك بإسناده الثابت عن عائشة. . . . . وانظر: منهاج السُنَّة (٤٢٥/٤)، (٤٦٧/٤)، (٤٦٧/٤)، (٥٩/١) وانظر: شرح الطحاوية عند قوله: (وترى الجماعة صفاً وصواباً».

<sup>(</sup>٤) انظر: منهاج السُّنَّة (٤٦٦/٤)، النبوات (١٩/١٥ ـ ٥٧٠).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الخلال في السُّنَّة (١/ ١٥٢) رقم (١٢٧) بلفظ قريب من المذكور.

<sup>(</sup>٦) مجمّوع الفتاوى (١٧/ ٣١٠ ـ ٣١١)، وانظر: (٨/ ٣٣٤)، وذكره ابن القيم في إعلام الموقعين (٤/ ٨٩)، والصواعق المرسلة (١/ ١٨٤)، وأحكام أهل الذمة لابن القيم (٢/ ٨٦٣).

<sup>(</sup>٧) منهاج السُّنَّة (١/ ٥٦٠).

وأحمد وغيرهما يقولون: إن قتاله للخوارج مأمور به، وأما قتال الجمل وصفين فهو قتال فتنة الله المجمل المالية الما

"وإن قيل الباغية: يعم الابتداء والبغي بعد الاقتال، قيل: فليس في الآية أمر لأحداهما بأن تقاتل الأخرى، وإنما هو أمر لسائر المؤمنين بقتال الباغية (٢٠).

ثم بيَّن ابن تيمية أن الكلام هنا ليس في تخطئة أمير المؤمنين على هيئه، وإنما الكلام هنا «إنما هو في أن فعل القتال من علي لم يكن مأموراً به، بل كان تركه أفضل، وأما إذا قاتل لكون القتال جائزاً \_ وإن كان تركه أفضل \_ أو لكونه مجتهداً فيه وليس بجائز في الباطن، فهنا الكلام في وجوب القتال معه للطائفة الباغية، أو الإمساك عن القتال في الفتنة، وهو موضع تعارض الأدلة، واجتهاد العلماء، والمجاهدين من المؤمنين، بعد الجزم بأنه وشيعته أولى الطائفتين بالحق، والمحق،

وعليه فمن رأى «أن هذا القتال مفسدته أكثر من مصلحته علم أنه قتال فتنة، فلا تجب طاعة الإمام فيه؛ إذ طاعته إنما تجب في ما لم يعلم المأمور أنه معصية بالنص، فمن علم أن هذا هو قتال الفتنة الذي تَرْكُه خير من فعله لم يجب عليه أن يعدل عن نص معين خاص إلى نص عام مطلق في طاعة أولي الأمر، ولا سيما وقد أمر الله تعالى عند التنازع بالرد إلى الله والرسول (12).

ثالثاً: واستدل بقول النبي ﷺ للحسن ﷺ: «إن ابني هذا سيد، وسيصلح الله به بين فتين عظيمتين من المسلمين، (٥).

"فلما أثنى النبي رضي المحسن بالإصلاح وترك القتال دل على أن الإصلاح بين تلك الطائفتين كان أحب إلى الله تعالى من فعله، فدل على أن الاقتتال لم يكن مأموراً به (٦٠).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٨/ ٢٣٢ ـ ٢٣٣).

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاري (٤ ٤٤٢).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى (٤٤٢/٤).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق (٤٤٣/٤).

<sup>(</sup>٥) نقدم تخريجه (ص١١٥).

<sup>(</sup>٦) مجموع القتاوى (٤/ ٦٧ ٤) وانظر: (٧/ ٤٨١).

فالنبي ﷺ لم يمدح الحسن على ترك واجب أو مستحب (١)، بل مدحه وأثنى عليه بتركه للقتال وبما أصلح الله به (٢).

وقد كان النبي ﷺ يُقعِدُ الحسن وأسامة بن زيد على فخذه ويقول: «اللَّهُمَّ إِنَّى أُحِبِهِما فأحبِهِما (٣).

وعلق على ذلك ابن تيمية قائلاً: «ولهذا أحبه وأحب أسامة بن زيد ودعا لهما؛ فإن كلاهما كان يكره القتال في الفتنة، فأما أسامة فلم يقاتل لا مع علي ولا مع معاوية، والحسن كان دائماً يشير على على بترك القتال»(٤).

ولما صار الأمر إليه فعل ما كان يشير به على أبيه رضي الله عنهم أجمعين $^{(a)}$ .

إذاً فكما يقول ابن تيمية: «الأحاديث الصحيحة عن النبي ﷺ تقتضي أنه كان يجب الإصلاح بين تينك الطائفتين، لا الاقتتال بينهما (١٦).

رابعاً: ومن أدلة ابن تيمية ما ذكره برجحان العاقبة أو دليل الاعتبار؛ حيث قال: "ورجحان العمل يظهر برجحان العاقبة، ومن المعلوم أنهم لم يبدؤوه بقتال، فلو لم يقاتلهم لم يقع أكثر مما وقع من خروجهم عن طاعته، لكن بالفتال؛ زاد البلاء، وسفكت الدماء، وتنافرت القلوب، وخرجت الخوارج، وحكم الحكمان، حتى سمى منازعه بأمير المؤمنين، فظهر من المفاسد ما لم يكن قبل القتال، ولم يحصل مصلحة راجحة. وهذا دليل على أن تركه كان أفضل من فعله فإن فضائل الأعمال إنما هي بتنائجها وعواقبها (٧٠).

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق (١/ ٦١٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق (٣٠٦/٢٥)، (٣٠٦/٢٥)، (٣٥/٥٦، ٧٠) منهاج السُّنَّة (٤/ ٥٣١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه مع الفتح (٧/ ١١٩) ح(٣٧٤٧).

وقد ذكر ابن تيمية الحديث بزيادة في آخره وهي: ﴿وأحب من يحبهما انظر: مجموع الفتاوى (٧/ ٥٦٨) و ١ السُنّة (٤/ ٣٩) ولم أجد هذه الزيادة في كتب السُنّة الا أنها قد وردت في حق الحسن والحسين الله كما عند الترمذي في السنن (٥/ ٦١٤) حر(٣٧٦٩)، وصححه الألباني ح(٢٩٦٦)، وفي صحيح الجامع ح(٧٠٠٣).

<sup>(</sup>٤) منهاج السُّنَّة (٤/٤٤). وانظر: (٤/ ٣٥ ـ ٥٣٥)، (١٤٦/٨ ، ٢٥٩).

<sup>(</sup>٥) مجموع الفتاري (۲۸/ ٥٥٠).

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق (٢٨/ ٤٩٥).

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق (٤/ ٤٤١ ـ ٤٤٢) وانظر: منهاج السُّنَّة (٦/ ٤٨).

وقال موضحاً دليل الاعتبار بعد ذكر حديث الحسن السابق: "وسائر الأحاديث الصحيحة تدل على أن القعود عن القتال، والإمساك عن الفتنة كان أحب إلى الله ورسوله. وهذا قول أئمة السُنَّة وأكثر أئمة الإسلام.

وهذا ظاهر في الاعتبار، فإن محبة الله ورسوله للعمل بظهور ثمرته، فما كان أنفع للمسلمين في دينهم ودنياهم كان أحب إلى الله ورسوله، وقد دل الواقع على أن رأي الحسن كان أنفع للمسلمين لما ظهر من العاقبة في هذا وفى هذا الأ.

وهذا ما ظهر لعلي ﷺ في آخر الأمر ـ كما يقول الشيخ ـ: "وعلي ﷺ في آخر الأمر تبيّن له أن المصلحة في ترك القتال أعظم منها في فعله، (٢).

# خامساً: ما ورد عن بعض الصحابة في اعتزال القتال:

ا ـ ما جاء عن حذيفة على قال: ما أحد من الناس تدركه الفتنة إلا أنا أخافها عليه إلا محمد بن مسلمة؛ فإني سمعت رسول الله عليه إلا محمد بن مسلمة؛ فإني سمعت رسول الله عليه إلا محمد بن مسلمة؛ فإني سمعت رسول الله عليه الله عليه الفتنة»(٣).

ومحمد بن مسلمة في من الأنصار، وقد اعتزل الفتنة، وهذا \_ كما يقول ابن تيمية: «مما استدل به على أن القتال كان قتال فتنة بتأويل لم يكن من الجهاد الواجب ولا المستحب»(٤).

٢ ـ وقد ورد أن عمران بن حصين رها وهو ممن اعتزل، كان ينهى عن بيع السلاح في ذلك القتال، ويقول: «هو بيع السلاح في الفتنة»(٥).

منهاج الشُّنَّة (٨/ ١٤٥ ـ ١٤٦).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٤/ ٥٣٥). وانظر (٦/ ٤٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في سننه (٢/ ٦٢٨) ح(٤٦٦٣) وصححه الألباني ح(٣٨٩٨).

 <sup>(</sup>٤) منهاج السُنّة (٧/٥٥).

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق (٣٩٢/٤، ٤٤٨)، وانظر: ضعيف الجامع ح(٦٠٥٩).

وفي البخاري معلقاً: «كره عمران بن حضين بيعه في الفتنة»؛ يعني: السلاح. البخاري مع الفتح (٢٧٨/٤) باب بيع السلاح في الفتنة.

وقال ابن تبعية: ووالكراهة المطلقة في لسان المتقدمين لا يكاد يراد بها إلا التحريم، الفتاوى الكبرى (٦/ ٢٨٧).

## سادساً: ندم مَن شارك في تلك الحروب:

وقد ذكر شيخ الإسلام ندم من شارك في تلك الحروب؛ ومنهم أمير المؤمنين علي بن أبي طالب شهد على أمور فعلها من القتال وغيره، وكان يقول:

لقد عجزت عجزة لا أعتذر سوف أكيس بعدها وأستمر وأجمع الرأي الشتيت المنتشر (۱) (۲)

ومما ذكره في ذلك قول على ظهيه في ليالي صفين: الله در مقام قامه عبد الله بن عمر، وسعد بن مالك<sup>(٦)</sup>، إن كان بِراً إن أجره لعظيم، وإن كان إثماً إن خطأه ليسير<sup>(٤)</sup>.

وقوله: "يا حسن، يا حسن ما ظن أبوك أن الأمر يبلغ إلى هذا، ود أبوك لو مات قبل هذا بعشرين سنة "(٥).

وكذلك ندم الزبير وعائشة ﴿ الله عَلَيْهُما (٦).

وكل ذلك يدل على أن ترك القتال كان أولى بهم رﷺ.

وعند ابن أبي شيبة بسنده عن سليمان بن مهران قال: حدثني من سمع عَلِيّاً يوم صفين وهو عاضِّ على شفته يقول: "لو علمت أن الأمر يكون هكذا ما خرجت، اذهب يا أبا موسى فاحكم ولو خَرَّ (٧) عنقي (٨).

وقد تواترت الأخبار عن علي ﴿ يُشْتِهُ كما يقول ابن تيمية: "بكراهة الأحوال

<sup>(</sup>١) في مجموع الفتاوى: (وأجبر الرأي النسيب) (٣٥/ ١٢٥).

 <sup>(</sup>٢) منهاج السُّنَة (٢٠٩/٦)، وانظر: الأثر في تاريخ دمشق (٤٢/٤٧٤ ـ ٤٧٥) وإن كان في البداية والنهاية أورد ما يدل أن عَلِيًا قال ذلك في أول بيعته. انظر: البداية والنهاية (٧/ ٢٢٨) ط. المعارف.

<sup>(</sup>٣) هو سعد بن أبي وقاص ﷺ.

<sup>(</sup>٤) منهاج السُّنَّة (٦/ ٢٠٩)، (٨/ ١٤٥)، مجموع الفتاري (٤٠/٤).

<sup>(</sup>٥) منهاج السُنَّة (٢/ ٢٠٩) ونحوه في السُنَّة للخلال (٢/ ٤٧٤) ح(٧٤٨) وأنه قاله يوم الجمل.

<sup>(</sup>٦) انظر: منهاج السُّنَّة (٢٠٨/٦).

<sup>(</sup>٧) قال في لسان العرب: ﴿ خَرَّ يَخِرُّ وَيَخُرُّ بِالْكُسُرُ وَالْضَمِّ إِذَا سَقَطَ مَنْ عَلُو ﴾ (٤/ ٢٣٤).

<sup>(</sup>٨) المصنف (٧/ ٥٤٨) ح(٣٧٨٥٢).

في آخر الأمر، ورؤيته اختلاف الناس وتفرقهم، وكثرة الشر الذي أوجب أنه لو استقبل من أمره ما استدبر ما فعل ما فعل»(١).

## سابعاً: لم يكن مع على رضي نص فيما رآه من القتال:

قد سئل ﷺ عن هذا القتال وقتال الجمل: هل معه نص من النبي ﷺ في ذلك؟ فأخبر أنه إنما كان رأياً رآه ﷺ.

يقول ابن تيمية: «وأما قتال الجمل وصفين فقد ذكر علي ظلم أنه لم يكن معه نص من النبي ﷺ وإنما كان رأياً».

وقد ورد عند أبي داود بسنده عن قيس بن عبّاد قال: «قلت لعلي: أخبِرنا عن مسيرك هذا، أعهد عهده إليك رسول الله على أم رأي رأيته؟» فقال: «ما عهد إلي رسول الله على بشيء، ولكنه رأي رأيته»(٤).

ولكن ـ كما قال شيخ الإسلام ـ: إن <sup>«أ</sup>كثر الصحابة لم يوافقوه على هذا القتال، بل أكثر أكابر الصحابة لم يقاتلوا لا مع هؤلاء ولا مع هؤلاء» (<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>١) منهاج السُّنَّة (٢/ ٢٠٩).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٢٠٩/٦)، والأثر في المصنف لابن أبي شيبة (٧/٥٥) ح (٣٧٨٥٤) و وذكره ابن كثير في البداية (٢٣٣/٦) ط. دار الريان و(٢٢٨/١) ط. المعارف، ونسبه إلى البيهقي قال: «روى البيهقي عن الحاكم عن الأصم عن الحسن عن علي بن عفان عن أبي أسامة عن مجالد عن الشعبي قال: لما رجع علي من صفين قال: أيها الناس لا تكرهوا إمارة معاوية، فإنه لو فقدتموه لقد رأيتم الرؤوس تنزو من كواهلها كالحنظل، وانظر: تاريخ الإسلام (١٦٧/٤). ط. الندمري.

<sup>(</sup>٣) منهاج السُّنَّة (٦/ ٣٣٣).

<sup>(3)</sup> سنن أبي داود (۲/۸۲) ح(۲۲۱۶)، وصحح إسناده الألباني ح(۳۹۰۰)، وعبد الله بن أحمد في السُّنَة (۲/٥٤٥) ح(۲۲۲۱) وصححه محققه، وأخرجه أيضاً في زوائده على المسند (۱/۸۶) وصححه الأرنؤوط ح(۱۲۷۱). وانظر: منهاج السُّنَة (٥/٢٠٥)، (٦/ ١١١) (٤٩٦/٤).

<sup>(</sup>٥) منهاج السُّنَّة (٦/ ٢٣٣).

بل قد حاول ثنيه عن ذلك بعض الصحابة؛ فقد أخرج أبو يعلى بسنده عن على قال: «أتاني عبد الله بن سلام، وقد وضعت قدمي في الغَرْزِ فقال لي: لا تقدم العراق فإني أخشى أن يصيبك بها ذباب السيف، قال علي: «وايم الله، لقد أخبرني به رسول الله على قال أبو الأسود: «فما رأيت كاليوم قط محارباً يخبرُ بذي عن نفسه» (١)(٢).

قال ابن تيمية: «وهذا وأمثاله مما أخبر به ﷺ من المستقبلات، فوقع بعده كما أخبر، ورأى الناس ذلك<sup>(٣)</sup>.

إذاً فالشيخ يرى أن قتال الجمل وصفين: «قتال فتنة، وليس فيه أمر من الله ورسوله، ولا إجماع من الصحابة» (٥).

«فإن أكثر السابقين الأولين كرهوا القتال في هذا وهذا» (٦).

بخلاف قتال على في المخوارج فقد اتفقت عليه الصحابة (٧٠)، ودلت عليه السُّنَة الصحيحة الصريحة (٨٠).

«ولما قاتلهم على ضَيْجُهُ فرح بقتالهم»(٩).

<sup>(</sup>۱) مسند أبي يعلى (۱/ ۳۸۱) ح(٤٩١) وقال محققه: «إسناده صحيح». ذباب السيف: «حد طرفه الذي بين شفرتيه... وقيل: طرفه المتطرف الذي يضرب به، وقيل حدُّه السان العرب (۱/ ۳۸۰).

 <sup>(</sup>٢) وهذا الخبر لا يعارض ما تقدم من قوله: إن النبي ﷺ لم يعهد إليه بشيء في قتاله، وأما
 الخبر المذكور فهو من باب الإخبار بوقوع الأحداث في المستقبل، وهو لا يلزم شرعيتها
 أو بطلانها مثل الإخبار بظهور بعض علامات الساعة ونحو ذلك.

<sup>(</sup>٣) الجواب الصحيح (٦/ ١٣٣).

<sup>(</sup>٤) انظر: مجموع الفتاوى (۲۸/ ٥٥٠)، منهاج السُّنَّة (٤/ ٤٠، ٥٣٥)، (٦/ ١١٢ ـ ١١٣).

<sup>(</sup>٥) منهاج السُّنَّة (٥٠١/٤).

<sup>(</sup>٦) النبوات (١/ ٢٦٥).

<sup>(</sup>٧) انظر: منهاج السُّنَّة (٤/ ٥٠١)، النبوات (١/ ٥٦٥).

<sup>(</sup>٨) انظر: النبوات (١/ ٥٦٦)، منهاج السُّنَّة (٤/ ٣٩١)، (٦/ ٣٣٢).

<sup>(</sup>٩) منهاج السُّنَّة (٤/ ٥٣٢). وانظر: مجموع الفتاوى (٣٥/ ٧١).

"وسجد لله شكراً لما رأى أباهم مقتولاً، وهو ذو الثدية، بخلاف ما جرى يوم الجمل وصفين، فإن عَلِيّاً لم يفرح بذلك بل ظهر منه من التألم والندم ما ظهر"(۱).

بل ـ كما يقول شيخ الإسلام ـ: «تمنى أن لا يقع»(٢).

ولهذا قال ابن عمر عند موته: "ما آسى على شيء إلا على أني لم أقاتل الطائفة الباغية مع على في الم

قال الشيخ: «يريد بذلك قتال الخوارج، وإلا فهو لم يبايع لا لعلي ولا غيره، ولم يبايع معاوية إلا بعد أن اجتمع الناس عليه، فكيف يقاتل إحدى الطائفتين؟ إنما أراد المارقة»(١٠).

إذاً فشيخ الإسلام يرى أن ترك القتال كان هو الأولى لما تقدم ذكره من أسباب، ويرى أنه قتال فتنة، وهو رأي كبار الصحابة \_ كما أسلفنا \_ مع قوله: إن عَلِيّاً كان أولى بالحق وأقرب إليه، وإن الطائفة الشامية هى الطائفة الباغية.

ولأنه قتال فتنة \_ والصحابة عدول ثبتت فضائلهم، ووجبت محبتهم، وما وقع منهم منه ما يكون لهم فيه عذر يخفى على الإنسان، ومنه ما تاب صاحبه منه، ومنه ما يكون مغفوراً \_ كان مذهب أهل السُّنَّة والجماعة الإمساك عما شجر بينهم، وهذه طريقة أفاضل السلف(٥).

وقد رجح هذا القول كثير من أهل العلم ممن تقدم ذكرهم، ومنهم الإمام أحمد؛ فقد روي عنه أنه قال: «ابن عمر وسعد ومن كُفَّ عن تلك الفتنة أليس هو عند بعض الناس أحمدُ \_ ثم قال: هذا علي في الله لم يضبط الناس، فكيف اليوم والناس على هذا الحال ونحوه؟ والسيف لا يعجبني أيضاً (٢٠).

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاري (٢٠/ ٣٩٥)، وانظر: الجواب الصحيح (٦/ ١١٥).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى (۳۵/ ۷۱).

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء (٣/ ٢٣١ ـ ٢٣٢). والأثر أخرجه حمزة السهمي (ت٤٢٧هـ) في تاريخ جرجان (ص٢٤١) رقم (٤٨٣).

<sup>(</sup>٤) النبوات (١/٦٦٥)، منهاج السُّنَّة (١٦/٤).

<sup>(</sup>٥) انظر: منهاج السُّنَّة (٤/٨٤٤ ـ ٤٤٩).

<sup>(</sup>٦) السُّنَّة للخلال (١٤٠/١) رقم (١٠١) وقال محققه: إسناده صحيح.

وكذلك سفيان الثوري حيث قال: «لو أدركت عَلِيّاً ما خرجت معه قال<sup>(۱)</sup>: فذكرته للحسن بن صالح فقال: قل له يحكي هذا عنك؟، فقال سفيان: نادِ به عنى على المنابر<sup>(۲)</sup>.

«وقيل للأعمش: لو أدركت عَلِيّاً قاتلت معه؟ قال: لا، ولا أسأل عنه، لا أقاتل مع أحد أجعل عرضي دونه، فكيف ديني دونه؟!»(٣).

وقد جاء معنى ذلك عن على ﴿ فَهُنَّهُ، فعن قيس الخارفي قال: سمعت عَلِيّاً يقول: «سَبَقَ رسول الله ﷺ وصَلَّى (٤) أبو بكر، وثلَّث عمر، ثم خبطتنا ـ أو أصابتنا ـ فتنة، فما شاء الله، أو: أصابتنا فتنة يعفو الله عمن يشاء (٥).

وأخيراً، فلا يفهم من هذا التقرير أن ابن تيمية يخطّئ أمير المؤمنين علي بن أبي طالب في حروبه؛ بل قد قال: «أمير المؤمنين هو أولى بالحق ممن قاتله في جروبه» (٦٠).

وبيَّن أن أهل السُّنَّة «يحبون الذين لم يقاتلوا عَلِيّاً أعظم مما يحبون من قاتله، ويفضلون من لم يقاتله على من قاتله كسعد بن أبي وقاص وأسامة بن زيد ومحمد بن مسلمة وعبد الله بن عمر ﷺ.

فهؤلاء أفضل من الذين قاتلوا عَلِيّاً عند أهل السُّنَّة»(٧).

وقال كَثَلَثُهُ: "والحب لعلى وترك قتاله خير بإجماع أهل السُّنَّة مِن بغضه

<sup>(</sup>١) هو: يحيي بن آدم ـ كما في السند.

<sup>(</sup>٢) السُّنَّة للخلال (١/ ١٣٨ ـ ١٣٩) رقم (٩٩) وقال محققه: إسناده صحيح.

 <sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء (٦/٦٤٦). فقد أورده بسنده عن أبي داود، وانظر: سؤالات الآجري،
 أبا داود السجستاني رقم (٩٥).

<sup>(</sup>٤) قال ابن الأثير: «المُصَلِّي في خيل الحلبة: هو الثاني، سُمي به لأن رأسه يكون عند صَلَا الأول، وهو ما عن يمين الذنب وشماله النهاية في غريب الحديث والأثر (٣/ ٥٠). وانظر: لسان العرب (٤٦٤/١٤).

<sup>(</sup>۵) أخرجه الإمام أحمد في الفضائل (٢١٤/١) ح(٢٤١) وقال محققه: إسناده صحيح. وهو في المسند (١٢٤/١). وقال الأرنؤوط: اإسناده حسن ح(١٠٢٠)، وصححه أحمد شاكر (٢٢/٢) ح(١٠٢٠).

<sup>(</sup>٦) جامع المسائل (٢/ ٨٤).

<sup>(</sup>V) منهاج السُّنَّة (٤/ ٣٩٥).

وقتاله، وهم متفقون على وجوب موالاته ومحبتهه<sup>(۱۱)</sup>.

وأشار إلى أن تلك النقاشات والترجيح بين أقوال أهل السُّنَّة واختيار القول بترك القتال، إنما هو من الدقائق التي هي من وظيفة خواص أهل العلم<sup>(٢)</sup>.

ولا شك في صحة اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية، وسوف أذكر بعض الآثار التي وردت عن الصحابة رابع في حكمهم على هذا القتال بأنه قتال فتنة واعتزالهم له \_ رضي الله تعالى عنهم \_.

فعن ابن سيرين قال: قيل لسعد بن أبي وقاص: «ألا تقاتل فإنك من أهل الشورى، وأنت أحق بهذا الأمر من غيرك؟ قال: لا أقاتل حتى يأتوني بسيف له عينان ولسان وشفتان يعرف الكافر من المؤمن، قد جاهدت، وأنا أعرف الجهاد، ولا أنجع بنفسي إن كان رجلاً خير مني»(٣).

فقد اعتزل سعد على القتال، وقد جاءه ابنه عمر ـ كما في صحيح مسلم من حديث عامر بن سعد فقال له: «أنزلت في إبلك وغنمك وتركت الناس يتنازعون الملك بينهم؟ فضرب سعد في صدره، فقال: اسكت، سمعت رسول الله على يقول: «إن الله يحب العبد التقي الغنى الخفي»(1).

وعند أحمد ـ قال له سعد ـ: «أي بنيّ، أفي الفتنة تأمرني أن أكون رأساً؟ لا والله، حتى أُعطى سيفاً إن ضربت به مؤمناً نبا عنه، وإن ضربت به كافراً قتله ... »(°).

وكان سعد يأمر بذلك \_ كما ورد عند الحاكم \_! فقد قال له رجل: «مع

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق (١١/٤ ـ ٥٠٤).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم في المستدرك (٤/ ٤٩١) ح(٨٣٧٠) وقال: الصحيح على شرط الشيخين،
 ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي.

وهو في المعجم الكبير للطبراني (١/١٤٤) ح(٣٢٢) وقال الهيثمي في مجمع الزوائد: «رواه الطبراني، ورجاله رجال الصحيح» (٧/ ٥٨٤) ح(١٢٣١٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم ح(٢٩٦٥). وانظر: منهاج السُّنَّة (٦/ ٣٣٥).

 <sup>(</sup>۵) المسند لأحمد (١٧٧/١) وإسناده صحيح ـ كما قال الأرنؤوط ح(١٥٢٩) لكن في الإسناد قلب، فقد ذكر أن الذي جاء إلى سعد عامر والراري عمر، والصواب أن الراري هو عامر، والذي أئى إلى سعد هو عمر. وانظر: الحلية من طريق أحمد أيضاً (١/٩٤) على الصواب.

أي الطائفتين أنت؟ فقال سعد: ما أنا مع واحدة منهما، فقال الرجل: فما تأمرني؟ قال: ألك غنم؟ قال: لا، فقال له سعد: فاشتر شاة فكن فيها حتى تنجلي»(١).

وذكر ابن حجر أن سعداً كان يقول: «لا أقاتل مسلماً حتى يقاتله أسامة» (٢) وأسامة هو ممن اعتزل قتال الجمل وصفين ـ كما تقدم ـ.

وفي البخاري بسنده عن حرملة مولى أسامة بن زيد أله قال: «أرسلني أسامة إلى علي وقال: إنه سيسألك الآن فيقول: ما خَلَف صاحبك؟ فقل له: يقول لك: لو كنت في شدق<sup>(٣)</sup> الأسد لأحببت أن أكون معك فيه، ولكن هذا أمر لم أره، فلم يعطني شيئاً، فذهبت إلى حسن وحسين وابن جعفر<sup>(٤)</sup> فأوقروا لي راحلتي (٩).

وممن اعتزل القتال الأحنف بن قيس ﷺ (٢٠).

وقد سماها فتنة \_ الصحابي مالك بن ربيعة الساعدي \_؛ فعن سليمان بن يسار أن أبا أسيد الساعدي أصيب ببصره قبل قتل عثمان في فقال: «الحمد شالذي متعني ببصري في حياة النبي ﷺ، فلما أراد الله الفتنة في عباده كُفّ بصري عنها» (٧).

<sup>(</sup>۱) المستدرك (۳/ ۵۷۳) ح(۲۱۲٦) وسكت عنه الحاكم والذهبي، وذكرها الذهبي في السير (۱/ ۱۲۰) وقال محققه: رجاله ثقات، وفي تاريخ دمشق: دحتى تنجلي هذه الفتنة، (۲۰/ ۲۷۳) وذكرها ابن عبد البر في التمهيد (۲۱/ ۲۲۲).

<sup>(</sup>٢) فتح الباري (٢٠٤/١٢). ولم أجده في المصادر المطبوعة.

<sup>(</sup>٣) شدق: ابفتح المعجمة أو كسرها، وسكون الدال المهملة بعدها قاف؛ أي: جانب قمه من الداخل، ولكل قم شدقان إليهما ينتهي شق القم، وعند مؤخرهما ينتهي الحنك الأعلى والأسفل، وهو كناية عن الموافقة حتى في حالة الموت، الفتح (٣/٣٧). وانظر: لسان العرب (١٠/ ١٧٢).

<sup>(</sup>٤) هو عبد الله بن جعفر بن أبي طالب. انظر: فتح الباري (١٣/ ٧٣).

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري مع الفتح (٦٦/١٣) ح(٧١١٠)، وانظر: السير (٢/٥٠٤).

<sup>(</sup>٦) انظر: فتح الباري (٣٨/١٣) قال: •عند الطبري بسند صحيح، ثم ساقه.

 <sup>(</sup>٧) أخرجه الحاكم في المستدرك (٣/ ٥٩١) ح(٦١٨٩) سكت عنه الحاكم والذهبي، وهو في المعجم الكبير (١٩٠/ ٢٦٠)، وقال الهيشمي: قرواه الطبراني، ورجاله رجال الصحيح غير يزيد بن حازم، وهو ثقة، (١٠٧/٩) ح(١٥٩٦٣).

وممن اعتزل الفتنة محمد بن مسلمة ﷺ<sup>(١)</sup>.

فقد أخرج أحمد في مسنده بسنده عن سهل بن أبي الصلت قال: «سمعت الحسن يقول: إن عَلِيّاً بعث إلى محمد بن مسلمة فجيء به، فقال: ما خلفك عن هذا الأمر؟ قال: دفع إلي ابن عمك \_ يعني: النبي ﷺ \_ سيفاً فقال: «قاتل به ما قوتل العدو، فإذا رأيت الناس يقتل بعضهم بعضاً فاعمد به إلى صخرة فاضربه بها، ثم الزم بيتك حتى تأتيك منية قاضية، أو يد خاطئة». قال: خلوا عنه (٢٠).

وعن حميد بن هلال قال: «لما هاجت الفتنة قال عمران بن الحصين لحجير بن الربيع العدوي: اذهب إلى قومك فانههم عن الفتنة، فقال: إني لمغمور فيهم، وما أطاع. قال: فأبلغهم عني وانههم عنها، قال: وسمعت عمران يقسم بالله: لأن أكون عبداً حبشياً أسود في أعنز حصبات في رأس جبل أرعاهن حتى يدركني أجلي أحبُ إلي من أن أرمي في أحد الصفين بسهم، أخطأتُ أم مُثِنُه (٢).

فهذه الآثار تدل على أن القتال كان قتال فتنة، وأن كثيرين من الصحابة لم يشاركوا فيه، بل نَهوا عن ذلك رضي الله عنهم وأرضاهم.

وممن اعتزل كذلك أُهْبَان بن صيفى الغفاري(٤).

<sup>(</sup>١) انظر: سير أعلام النبلاء (٢/٣٦٩).

<sup>(</sup>۲) المسند (٤/ ٢٢٥) وقال الأرنؤوط: حسن بمجموع الطرق ح(١٧٩٧٩)، وابن ماجه في السنن (٢/ ١٧٩٠) و (٣٩٦٢) وصححه الألباني ح(٢٠٠١)، وقال البوصيري: ﴿هذا إسناد صحيح إن ثبت سماع حماد بن سلمة من ثابت البناني؛ مصباح الزجاجة في زوائد ابن ماجة (٣/ ٢٣٢) ح(١٣٩٢).

وفي المعجم الكبير من طريق أحمد (٢٥/١٩) ح(٥٢٣)، وهو عند الطبراني في الكبير (٢٣٠/١) ح(١٦٨) ح(١٨٨) نحوه بدون ذكر علي ﷺ. قال الهيشمي: «رواه الطبراني في الأوسط، ورجاله ثقات؛ مجمع الزوائد (٧/٥٨٧) ح(١٢٣٢٧) وهو في المعجم الأوسط (٢٤٧/١) وهو في المعجم الأوسط (٢٤٧/١)

وانظر: السلسلة الصحيحة ح(١٣٨٠)، وصحيح الجامع ح(٢٤٣٢)، المسند (٣/ ٩٩٢)، السير (٢/ ٢٧١).

<sup>(</sup>٣) المعجم الكبير (١٨/ ١٠٥) ح(١٩٦) وقال الهيثمي: قرواه الطبراني، ورجاله رجال الصحيح، (٧/ ٥٨٤) ح(١٢٣١٧). وأخرجه ابن أبي شيبة في المصنف (٧/ ٤٤٨) ح(٣٧١١٧).

<sup>(</sup>٤) هو: أَهْبَانَ بن صيفي الغفاري، ويقال: وهبان، يكنى أبا مسلم من بني حرام بن غفار، =

فعن عُدَيْسَة بنت أهبان قالت: «جاء علي بن أبي طالب إلى أبي فدعاه إلى الخروج معه، فقال له أبي: إن خليلي وابن عمك عَهِدَ إليَّ إذا اختلف الناس أن أتخذ سيفاً من خشب، فقد اتخذتُه، فإن شئت خرجتُ به معك، قالت: فتركه الله المناسبة أنه المناسبة المناسبة

وفي رواية: قالت: «لما جاء علي بن أبي طالب هاهنا البصرة دخل على أبي، فقال: يا أبا مُسلم ألا تُعِينني على هؤلاء القوم؟ قال: بلى. قال: فدعا جارية له. فقال: يا جارية أخرجي سيفي، قال: فأخرجته، فسل منه قدر شبر، فإذا هو خشب. فقال: إن خليلي وابن عمك على عهد إلي إذا كانت الفتنة بين المسلمين، فاتخذ سيفاً من خشب، فإن شئت خرجت معك، قال: لا حاجة لي فيك، ولا في سيفك، "

وعند أحمد: "فقال: ما يمنعك من اتباعي؟ فقال: أوصاني خليلي وابن عمك \_ يعني: رسول الله ﷺ \_ فقال: "ستكون فتن وفرقة، فإذا كان ذلك فاكسر سيفك واتخذ سيفاً من خشب. فقد وقعت الفتنة والفرقة، وكسرت سيفي، واتخذت سيفاً من خشب، وأمر أهله حين ثقل أن يكفنوه ولا يلبسوه قميصاً قال: فألبسناه قميصاً فأصبحنا والقميص على المشجب (٢) (١٤).

وعند أحمد من طريق آخر قال: «أوصاني خليلي وابن عمك فقال: «إنه سيكون فرقة واختلاف، فاكسر سيفك، واتخذ سيفاً من خشب، واقعد في بيتك حتى تأتيك يد خاطئة، أو منية قاضية، ففعلت ما أمرني رسول الله ﷺ، فإن استطعت يا على أن لا تكون تلك اليد الخاطئة فافعل»(٥).

له صحبة، مات بالبصرة، وكان ممن اعتزل القتال، أخرج له الترمذي وابن ماجه فريجة.
 انظر: الإصابة (١/ ١٤٢)، تهذيب الكمال (٣/ ٣٨٥)، التاريخ الكبير (٢/ ٤٥).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في سننه (٤/٥/٤) ح(٢٢٠٣) قال وفي الباب عن محمد بن مسلمة، وهذا حديث حسن غريب لا نعرفه إلا من حديث عبد الله بن عبيد، قال الألباني: احسن صحيح، ح(١٧٩٤).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن ماجه في سننه (۱۳۰۹/۲) ح(۳۹۹۰)، وقال الألباني: «حسن صحيح»
 (۳۱۹۹)، وأخرجه أحمد في مسنده (۱۹/۵)، قال الأرنؤوط: «حديث حسن بمجموع الطرق» ح(۲۰۲۷).

<sup>(</sup>٣) قال ابن المجوزي: قوهي أعواد متداخلة تجعل عليها الثياب؛ غريب الحديث (١٩/١٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في مسنده (٥/٦٩)، قال الأرنؤوط: قحديث حسن؛ ح(٢٠٦٧١).

<sup>(</sup>٥) مسند أحمد (٦/٣٩٣) قال الأرنؤوط: «حسن يطرقه وشواهده ح(٢٧٢٠٠) =

فهذه الألفاظ المذكورة في الروايات تدل على أنه رهي قد فهم أن ذلك القتال كان قتال فتنة، لا يجوز المشاركة فيه، ولذلك توجه بقوله لعلي رهي الناء المتطعت يا على ١٠٠٠ إلخ.

ومنهم كذلك الحكم بن عمرو الغفاري(١).

فعن أبي حاجب قال: كنت عند الحكم بن عمرو الغفاري إذ جاءه رسول على بن أبي طالب في فقال: إن أمير المؤمنين يقول لك: إنك أحق من أعاننا على هذا الأمر. فقال: إني سمعت خليلي وابن عمك رسول الله في يقول: "إذا كان الأمر هكذا \_ أو مثل هذا \_ أن أتخذ سيفاً من خشب (٢).

ومنهم جرير بن عبد الله البجلي (٣).

فعن جرير قال: بعث إليَّ علي بن أبي طالب ابنَ عباس والأشعثَ بن قيس<sup>(1)</sup>

وحسَّنه الألباني في صحيح الجامع (٢٣٩٢) وصححه بمجموع طرقه في السلسلة الصحيحة ح(١٣٨٠).

 <sup>(</sup>١) هو: الحكم بن عمرو بن مجدع، أبو عمرو الغفاري، ويقال له: الحكم بن الأقرع،
 حديثه في البخاري والسنن الأربعة، صحب النبي ﷺ حتى مات، ثم نزل البصرة، ولاه
 زياد خراسان، مات بها سنة خمسين في خلافة معاوية ﷺ.

انظر: الإصابة (٢/ ١٠٧)، الطبقات الكبرى (٧/ ٢٨)، تهذيب الكمال (٧/ ١٢٤).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه الحاكم في المستدرك (۳/ ۵۰۰) ح(٥٨٦٧) وسكت عليه، ولم يعلق الذهبي بشيء، وهو في المعجم الكبير (۳/ ۲۱۰) ح(٣١٥٨) قال في مجمع الزوائد: «رواه الطبراني، وفيه من لم أعرفه» (٥٨٨٧) ح(١٢٣٣٠)، قال محقق السير: «رجاله ثقات إلا أن محمد بن أبى السرى كثير الأوهام». السير (٢/ ٤٧٥).

<sup>(</sup>٣) هو: جرير بن عبد الله بن جابر البجلي، يكنى أبا عمرو، وقيل: يكنى أبا عبد الله، قدمه عمر في حروب العراق على جميع بجيلة، وكان له أثر عظيم في فتح القادسية، سكن الكوفة، وأرسله عليَّ رسولاً إلى معاوية، ثم اعتزل الفريقين، وسكن قرقيسيا حتى مات سنة إحدى، وقيل أربع وخمسين.

انظر: الإصابة (٥/٥٧١)، الطبقات الكبرى (٦/ ٢٢)، طبقات خليفة (ص١٩٦)، تهذيب الكمال (٥٣٣/٤).

<sup>(</sup>٤) هو: الأشعث بن قيس بن معديكرب بن معاوية الكندي، يكنى أبا محمد قال ابن سعد: وفد على النبي على النبي على سنة عشر في سبعين راكباً من كندة، وكان من ملوك كندة، وكان اسمه معديكرب، وإنما لُقب بالأشعث وكان فيمن ارتد من الكنديين وأسر، وأحضر إلى الصديق فأسلم فأطلقه، وزوّجه أخته أم فروة، وسكن الكوفة، وشهد مع علي صفين الله مات بعد مقتل على.

وأنا بقَرْقِيسيا<sup>(۱)</sup> فقالا: إن أمير المؤمنين يقرئك السلام ويقول: نعم ما أراك الله من مفارقتك معاوية، وإني أنزلك مني بمنزلة رسول الله ﷺ التي أنزلكها، فقال جرير: "إن رسول الله ﷺ بعثني إلى اليمن أقاتلهم وأدعوهم أن يقولوا: لا إلله إلا الله، فإذا قالوها حرمت دماؤهم وأموالهم، ولا أقاتل أحداً يقول: لا إلله إلا الله، فرجعنا عن ذلك"(۱).

فهذا مما يؤيد ما رجحه الشيخ، والله تعالى أعلم.

الإصابة (١/ ٨٧)، الطبقات الكبرى (٦/ ٢٢)، طبقات خليفة (ص١٣١).

<sup>(</sup>۱) قُرْقِيسيا قبفتح أوله، وإسكان ثانيه، بعده قاف أخرى مكسورة، وياء وسين مهملة، وياء أخرى وألف، كورة من كور ديار ربيعة، وهي كلها بين الحيرة والشام، معجم ما استعجم من أسماء البلاد والمواضع، عبد الله البكري الأندلسي (١٠٦٦/٣).

وقال ياقوت: البلد على نهر الخابور قرب رحبة مالك بن طوق. . . ، معجم البلدان (٣٢٨/٤). فتحت سنة ست عشرة صلحاً في عهد عمر ﷺ. انظر: تاريخ الخلفاء (ص١١٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في المعجم الكبير (٢/ ٣٣٤) ح(٢٣٩٢).

### المبحث السادس

## موت الحسن ﴿ الله المسموماً

لم يمنع شيخ الإسلام ابن تيمية من أن الحسن رفي مات مسموماً؛ حيث قال: «والحسن في قد نُقل عنه أنه مات مسموماً، وهذا مما يمكن أن يعلم، فإن موت المسموم لا يخفي (١)

وهو يشير إلى ما روي عن الحسن في أنه قال لأخيه الحسين في: "يا أخي، إني سقيت السم ثلاث مرات، لم أسق مثل هذه المرة، إني لأضع كبدي، فقال الحسين: من سقاك يا أخي؟ فقال: ما سؤالك عن هذا؟ أتريد أن تقاتلهم، أكلهم إلى الله (٢).

منهاج السُّنَّة (٤/ ٤٦٩ ـ ٤٧٠).

<sup>(</sup>۲) الاستيعاب (ص١٨٢)، وانظر: مصنف عبد الرزاق (٢١/ ٤٥٢) ح(٢٠٩٨٢)، ومصنف ابن أبي شيبة (٢/ ٤٥٢) ح(٣٧٣٥٩)، حلية الأولياء (٣٨/٢) ونسبه ابن حجر إلى ابن سعد فقال: «ويقال إنه مات مسموماً قاله ابن سعد...» ثم ساق الخبر. الإصابة (٣/ ٣٧). وقد أخرجه الحاكم في المستدرك (٣/ ١٩٣) ح(٤٨١٦) بدون ذكر الحسين وسكت عليه هو والذهبي.

وقد ضمَّفَ هذه الروايات محمد الشيباني في كتاب مواقف المعارضة في خلافة يزيد بن معاوية (ص٢١).

وقد قيل: إن الذي سمّه معاوية ﷺ (١) وقد رَدَّ ذلك شيخ الإسلام فقال: «فهذا مما ذكره بعض الناس، ولم يثبت ذلك ببيّنة شرعية، أو إقرار معتبر، ولا نقل يجزم به. وهذا مما لا يمكن العلم به، فالقول به قول بلا علم (٢)

ثم قال كَلْلَهُ: «لكن يقال: إن امرأته (٢) سمّته، ولا ريب أنه مات بالمدينة ومعاوية بالشام، فغاية ما يظن الظان أن يقال: إن معاوية أرسل إليها وأمرها بذلك.

وقد يقال: بل سمّته امرأته لغرض آخر مما تفعله النساء، فإنه كان مطلاقاً لا يدوم مع امرأة<sup>(١)</sup>.

وقد قيل: إن أباها الأشعث بن قيس أمرها بذلك؛ فإنه كان يُتّهم بالانحراف في الباطن عن علي وابنه الحسن.

وإذا قيل: إن معاوية أمر أباها، كان هذا ظناً محضاً، والنبي ﷺ قال: العلام والظن، فإن الظن أكذب الحديث، (٥).

وبالجملة فمثل هذا لا يحكم به في الشرع باتفاق المسلمين، فلا يترتب عليه أمر ظاهر: لا مدح ولا ذم، والله أعلم $^{(7)}$ .

إذاً فكل ذلك من باب الظنون التي لا تثبت بها الحقوق.

ثم ذكر الشيخ \_ إضافة لما سبق «أن الأشعث بن قيس مات سنة أربعين، وقيل: سنة إحدى وأربعين، ولهذا لم يُذكر في الصلح الذي كان بين معاوية والحسن بن علي في العام الذي كان يسمى عام الجماعة، وهو عام [واحد](٧)

<sup>(</sup>۱) ذكره الواقدي. انظر: تهذيب الكمال (٦/ ٢٥٢)، سير أعلام النبلاء (٣/ ٢٧٤)، والبداية والنهاية (٨/ ٤٣) ط. المعارف، وذكره الأصفهاني في مقاتل الطالبين (٧٣/١ - ٤٧) وبالغ الشيعي ابن رستم الطبري في دلائل الإمامة فادّعى أن معاوية سمه سبعين مرة (ص ٦١).

<sup>(</sup>٢) منهاج السُّنَّة (٤/ ٩٩٤).

<sup>(</sup>٣) هي: جعدة بنت الأشعث الكندي.

<sup>(</sup>٤) انظر: البداية والنهاية (١١/١٩٦) ط. التركى.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في صحيحه مع الفتح (١٠/٢٥) ح(٢٠٦٤)، ومسلم ح(٢٥٦٣).

<sup>(</sup>٦) منهاج السُّنَّة (٤٧٠/٤ ـ ٤٧١).

<sup>(</sup>٧) في الأصل: ﴿أَحدٌ ﴿ وَالْصُوابِ مَا أَثْبَتُهِ ﴿

وأربعين، وكان الأشعث حما الحسن بن علي، فلو كان شاهداً لكان يكون له ذكر في ذلك، وإذا كان قد مات قبل الحسن بنحو عشر سنين، فكيف يكون هو الذي أمر ابنته أن تسم الحسن؟ (١).

ومع ما رجحه الشيخ من عدم صحة اتهام معاوية ﴿ بِسَمّ الحسن ﴿ إِلا أَنه يقول من باب الافتراض: ﴿ فَإِن كَانَ قَد وقع شيء من ذلك فهو من باب قتال بعضهم بعضاً ه (٢٠).

وممن ذهب إلى نفي ذلك عن معاوية فلله القاضي أبو بكر بن العربي؛ حيث قال: "فإن قيل: قد دس على الحسن من سمه، قلنا: هذا محال من وجهين: أحدهما: أنه ما كان ليتقى من الحسن بأساً وقد سلم إليه الأمر.

الثاني: أنه أمر مغيب لا يعلمه إلا الله، فكيف تحملونه بغير بينة على أحد من خلقه، في زمان متباعد لم نثق فيه بنقل ناقل، بين يدي قوم ذوي أهواء، وفي حال فتنة وعصبية، ينسب كل واحد إلى صاحبه ما لا ينبغي؟ فلا يُقبل منها إلا الصافي، ولا يُسمع فيها إلا من العدل الصميم" (٢).

وقال الذهبي: «وهذا شيء لا يصح، فمن الذي اطلع عليه الله الذهبي: «وهذا شيء لا يصح، فمن الذي اطلع عليه الله وقد نفاه أيضاً ابن كثير عن معاوية وابنه يزيد (ه).

وقال ابن خلدون: «وما ينقل من أن معاوية دسّ إليهم السُّمّ مع زوجه<sup>(١)</sup> جعدة بنت الأشعث ـ فهو من أحاديث الشيعة ـ، وحاشا معاوية من ذلك<sup>(٧)</sup>.

فرضي الله عنهما، وعن صحابة رسول الله ﷺ أجمعين.

منهاج الشُّنَّة (٤٧١/٤).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٤/١/٤).

<sup>(</sup>٣) العواصم من القواصم لأبي بكر بن العربي (ص٣٢٧)، طبعة د. عمار الطالبي، و(ص٢١٣ ـ ٢١٤) طبعة محب الدين الخطيب..

<sup>(</sup>٤) تاريخ الإسلام (٤/٤) ط. التدمري.

<sup>(</sup>٥) انظر: البداية والنهاية (٢٠٩/١١) ط. التركي. قاله تعليقاً على ما ذكر أن يزيد بن معاوية بعث إلى جعدة بنت الأشعث أن شُمّي الحسن. . . المصدر السابق (٢٠٨/١١) - ٢٠٩)، وقد ذهب ابن حجر الهيتمي إلى أن يزيد أمر بذلك جعدة نقال: «وكان سبب موته أن زوجته جعدة بنت الأشعث بن قيس الكندي دس إليها يزيد أن تسمه ويتزوجها . . . الصواعق المحرقة (٢/٣١٤). وكذا قال السيوطي في تاريخ الخلفاء (ص١٦٩).

<sup>(</sup>٦) أي: زوجة الحسن ﴿ اللهُ الل

<sup>(</sup>۷) تاریخ ابن خلدون (۲/۹۶۳).

## المبحث السابع

خروج الحسين رضيه

خرج الحسين بن على ﴿ مَوجها إلى العراق، وسبب خروجه إليهم ـ كما يقول شيخ الإسلام ـ: «لأن قوماً من أهل العراق من الشيعة كتبوا إليه كتباً كثيرة، يشتكون فيها من تغيّر الشريعة، وظهور الظلم، وطلبوا منه أن يقدم ليبايعوه ويعاونوه على إقامة الشرع والعدل»(١).

وقال كَثَلَثُهُ: «ذكر المصنفون من أهل العلم بالأسانيد المقبولة: أنه لما كتب أهل العراق إلى الحسين وهو بالحجاز أن يقدم عليهم، وقالوا: إنه قد أميتت السُّنَّة، وأحييت البدعة، وإنه، وإنه، حتى يقال: إنهم أرسلوا إليه كتباً مل صندوق وأكثره (٢٠).

وقد أشار عليه أهل الدِّين والعلم «بأن لا يذهب إليهم، وذكروا له أن هؤلاء يغرّونه، وأنهم لا يُوفُون بقولهم، ولا يقدر على مطلوبه، وأن أباه كان أعظم حرمة منه وأتباعاً، ولم يتمكن من مراده ("").

<sup>(</sup>١) المسائل والأجوبة (ص٧٨).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۲۷/ ٤٧٠)، وانظر: السير (۳/ ۲۹۲).

<sup>(</sup>٣) المسائل والأجوبة (ص٧٨).

وقد غلب على ظنّهم أنه يقتل(١١)، فهذا عبد الله بن مطيع ﷺ (٢) يقول له: «لا تفعل؛ أي: فداك أبي وأمي، متّعنا بنفسك ولا تسر إلى العراق، فوالله لئن قتلك هؤلاء القوم ليتخذونا خَوَلاً وعبيداً»<sup>(٣)</sup>.

وحدث الشعبي عن ابن عمر ﷺ: ﴿أَنَّهُ كَانَ بِمَاءُ لَهُ، فَبِلْغُهُ أَنَّ الحسينَ بن على ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَم الله عَل فاعتنقه ابن عمر وبكى، وقال: أستودعك الله من قتيل»<sup>(١)</sup>.

وجاء عند ابن عساكر أنه قال للحسين: ﴿لا تَحْرَجُ فَإِنْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ خيّره الله بين الدنيا والآخرة فاختار الآخرة، وإنك بضعة منه، ولا تنالها \_ يعنى: الدنيا ـ فاعتنقه وبكى وودّعه» (هُ .

وكان ابن عمر يقول: «غلبنا حسين بن على بالخروج، فلعمري لقد رأى في أبيه وأخيه عبرة، ورأى من الفتنة وخِذلان الناس لهم ما كان ينبغي له أن لا يتحرك ما عاش، وأن يدخل في صالح ما دخل فيه الناس، فإن الجماعة خير)(٦)

وقال له ابن عباس: «أين تريد يا ابن فاطمة؟ قال: العراق وشيعتي، فقال: إنى لكاره لوجهك هذا، تخرج إلى قوم قتلوا أباك، وطعنوا أخاك حتى تركهم سَخْطة وملة لهم، أذكّرك الله أن تغرّر بنفسك" (٧).

<sup>(</sup>١) انظر: منهاج السُّنَّة (٥٣٠/٤).

هو: عبد الله بن مطيع بن الأسود بن حارثة بن نضلة بن عوف بن عبيد بن عويج بن عدي بن كعب بن لؤي بن غالب القرشي العدوي المدنى، ولد في حياة النبي ﷺ، فسماه وحنكه ودعا له بالبركة، وله صحبة، وقد كان ممن وازر ابن الزبير على أمره بعد موت يزيد بن معاوية، وقد قتل مع ابن الزبير في يوم واحد ﴿ عَلَيْهُمَّا عَامَ ٤٧هـ.

انظر: الإصابة (٥/ ٢٥ ـ ٢٦)، تهذيب الكمال (١٥٢/١٥٦ ـ ١٥٣).

تاريخ دمشق (٢٠٧/١٤)، تهذيب الكمال (٤١٦/٦). و(الخُوّل) أي: الخدم والعبيد. انظر: لسان العرب (١١/ ٢٢٤).

أخرجه البيهقي في السنن الكبرى (٧/ ١٠٠) ح(١٣٣٥٢)، وحسَّنه العراقي في تخريج  $(\xi)$ إحباء علوم الدين (٥٤٦/١) وذكره البخاري في التاريخ الكبير (٦٥٦/١).

تاريخ دمشق (٢٠٨/١٤)، تهذيب الكمال (٢١٦/٦). (0)

المصدران السابقان. (1)

تاریخ دمشق (۲۰۸/۱٤). (V)

وقال له أيضاً: «لولا أن يزري بي وبك، لنشبت يدي في رأسك...¤(١).

وقال أبو سعيد الخدري: «غلبني الحسين بن علي على الخروج، وقد قلتُ له: اتق الله في نفسك، والزم بيتك، ولا تخرج على إمامك<sup>(٢)</sup>.

وقال أبو واقد الليثي: «بلغني خروج حسين، فأدركته بمَلَل<sup>(٣)</sup>. فناشدته الله أن لا يخرج، فإنه يخرج في غير وجه خروج، إنما يقتل نفسه، فقال: لا أرجع<sup>(٤)</sup>.

وقال عبد الله بن الزبير: «أين تذهب إلى قوم قتلوا أباك وطعنوا أخاك؟! فقال له حسين: لئن أقتل بمكان كذا وكذا أحب إليَّ من أن تستحلَّ بي؛ يعني: مكة «(٥).

إلى غير ذلك مما قيل للحسين ﴿ إِلَى

وهم في ذلك \_ كما يقول شيخ الإسلام \_: "قاصدون نصيحته، طالبون لمصلحته ومصلحة المسلمين، والله ورسوله إنما يأمر بالصلاح لا بالفساد، ولكن الرأي يصيب تارة ويخطئ أخرى"(1).

ولم يستجب ﷺ لهؤلاء ﷺ وقرر الذهاب إلى العراق.

## الآراء في مقتل الحسين ﴿ اللَّهُ اللَّهُ

ذكر ابن تيمية أن للناس في مقتل الحسين ﷺ ثلاثة أقوال:

القول الأول: أنه قتل بحق، ويستدلون بما ورد عن النبي ﷺ أنه قال: "من جاءكم وأمركم على رجل واحد، يريد أن يفرق جماعتكم فاضربوا عنقه بالسيف كائناً من كان (٧٠).

قالوا: والحسين جاء والناس على رجل واحد، فأراد أن يفرق جماعتهم.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (١٤/ ٢٠٠).

<sup>(</sup>۲) تاریخ دمشق(۲۰۸/۱٤).

<sup>(</sup>٣) مَلَلَ "بالتحريك ولامين بلفظ الملل من الملال، وهو اسم موضع في طريق مكة بين الحرمين". معجم البلدان (٥/ ١٩٤).

<sup>(</sup>٤) تاريخ دمشق (٢٠٨/١٤).

<sup>(</sup>٥) المعرفة والتاريخ (٢/٧٧).

<sup>(</sup>٦) منهاج السُّنَّة (٤/ ٥٣٠).

<sup>(</sup>۷) رواه مسلم ح(۱۸۵۲).

وقال بعض هؤلاء: إن الحسين هو أول خارج خرج في الإسلام على ولاة الأمر.

القول الثاني: أن الذين قاتلوه كفار، وقالوا: من لم يعتقد إمامته فهو كافر.

القول الثالث: أنه قتل مظلوماً شهيداً، وهو قول أهل السُّنَّة والجماعة، وأن الحديث لا يتناوله(١).

#### مناقشة الأقوال:

أما القول الأول فَمِمَّن ذهب إليه القاضي أبو بكر بن العربي حيث قال: «وما خرج إليه أحد إلا بتأويل، ولا قاتلوه إلا بما سمعوا من جدّه المهيمن على الرسل، المخبر بفساد الحال، المحذّر من الدخول في الفتن، وأقواله في ذلك كثيرة». ثم ذكر الحديث المتقدم.

ثم قال: "فما خرج الناس إلا بهذا وأمثاله<sup>و(۲)</sup>.

وقد رد ابن تيمية نَخَلَتُهُ هذا القول.

وبيَّن أن الحسين عَنْ الله الله يكن قصده ابتداء أن يُقاتل (٣).

بل خرج إلى العراق ظنّاً منه أن الناس يطيعونه (<sup>٤)</sup>.

"فإنه رضي لما بعث ابن عمه عقيلاً إلى الكوفة، فبلغه أنه قُتل بعد أن بايعه طائفة، فطلب الرجوع إلى بلده، [فخرجت] (م) إليه السرية التي قتلته، فطلب منهم أن يذهبوا به إلى يزيد، أو يتركوه يرجع إلى مدينته، أو يتركوه يذهب إلى الثغر للجهاد، فامتنعوا من هذا وهذا، وطلبوا أن يستأسر لهم ليأخذوه أسيراً (م).

فهو بذلك قد أقام الحجة عليهم، وما طلبه ـ لو طلبه آحاد الناس لوجبت

(٣)

<sup>(</sup>١) انظر: منهاج السُّنَّة (٨/ ١٤٦ \_ ١٤٧، ٤/ ٥٥٣).

<sup>(</sup>٢) العواصم من القراصم (ص٢٣٢) ط. الخطيب، و(ص٣٣٨) ط. عمار الطالبي.

منهاج السُّنَّة (٤٢/٤).

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق.

<sup>(</sup>٥) في الأصل: افخرج، والصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>٦) منهاج السُّنَّة (٨/١٤٧).

إجابته -، فكيف لا تجب إجابة الحسين فله إلى ذلك وهو يطلب الكف والإمساك؟(١).

فأين هذا من هذا؟!

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: "ومعلوم باتفاق المسلمين أن هذا لم يكن واجباً عليه، وأنه كان يجب تمكينه مما طّلب، فقاتلوه ظالمين له، ولم يكن حينئذ مريداً لتفريق الجماعة ولا طالباً للخلافة، ولا قاتل على طلب الخلافة، بل قاتل دفعاً عن نفسه لمن صال عليه وطلب أسره" (٢).

وقد كان من أشدهم تحريضاً عليه شِمْر بن ذي الجوشن<sup>(٣)</sup>، وأكرم الله الحسين ومَن معه من أهل بيته بالشهادة ﷺ

إذاً فالحديث الذي ذكروه لا يتناول الحسين بحال من الأحوال (٥)، كما قرر شيخ الإسلام ابن تيمية، وبهذا ظهر فساد القول الأول.

ثم إن الشيخ عقّب على ما حدث للحسين فقال: "فتبين أن الأمر على ما قاله أولئك، ولم يكن في الخروج لا مصلحة دين ولا مصلحة دنيا، بل تمكن الظلمة الطغاة من سبط رسول الله ﷺ حتى قتلوه مظلوماً شهيداً.

وكان في خروجه ﷺ وقتله من الفساد ما لم يكن حصل لو قعد في بلده؛ فإنَّ ما قصده من تحصيل الخير ودفع الشر لم يحصل منه شيء، بل زاد الشر بخروجه وقتله، ونقص الخير بذلك، وصار ذلك سبباً لشر عظيم، وكان مقتل الحسين ﷺ مما أوجب الفتن، أدا

وأما القول الثاني فهو قول الرافضة وقد رده الشيخ من عدة وجوه:

<sup>(</sup>١) انظر: المسائل والأجوبة (ص٧٧ ـ ٧٨).

<sup>(</sup>٢) منهاج السُّنَّة (٨/١٤٧).

<sup>(</sup>٣) هو: شِمْر بن ذي الجَوشن أبو السابغة الضبابي، أحد قتلة الحسين شهر وقد قتله أعوان المختار، وألقيت جثته للكلاب سنة ٦٦هـ.

انظر: لسان الميزان (٣/ ١٥٢)، تاريخ خليفة (ص٢٣٥)، المؤتلف والمختلف للدارقطني (١٨/ ١٥)، الأعلام (٣/ ١٧٥ ـ ١٧٦).

<sup>(</sup>٤) انظر: مجموع الفتاوى (۲۷/ ٤١٨) ٣/ ٤١١، ٤/ ٥٠٥).

<sup>(</sup>٥) انظر: منهاج السُّنَّة (٤/٥٥٤) وانظر: مواقف المعارضة (ص٣٢٨ ـ ٣٢٩).

<sup>(</sup>٦) منهاج السُّنَّةَ (٥٣٠/٤ ـ ٥٣١).

من أظهرها: «أن عَلِيًا لم يكفّر أحداً ممن قاتله، حتى ولا الخوارج، ولا سبى ذرية أحد ممن قاتله بحكم المرتدين<sup>(1)</sup>.

ويرى أهلُ السُّنَّة أن الحسين لم يكن متولياً لأمر الأمّة، خلافاً للشيعة الإمامية الذين يرون أنه كان الإمام الواجب الطاعة (٢٠).

قال الشيخ: «والحسين ﷺ لم يكن متولياً، وإنما كان طالباً للولاية حتى رأى أنها متعذرة...»(٣).

وأما القول الثالث فهو قول أهل السُّنَّة والجماعة؛ يقول شيخ الإسلام: «والحسين في قُتل مظلوماً شهيداً، وَقَتَلَتُه ظالمون متعدون (٤٠٠).

فلم يصوّبوا قاتله، ولم يدَّعوا إمامته ﴿ يُلْهِمُهُ .

وقال أيضاً: «وأما من قتل الحسين، أو أعان على قتله، أو رضي بذلك ـ فعليه لعنه الله والملائكة والناس أجمعين ـ، لا يقبل الله منه صرفاً ولا عدلاً (٥٠) (٢٠).

فمذهب أهل السُّنَّة في الحسين وسط بين طرفين.

وقال: «وكان قتله ضيئه من المصائب العظيمة، فإن قتل الحسين، وقتل عثمان قبله ـ كانا من أعظم أسباب الفتن في هذه الأمة ـ، وقتلتهما من شِرار الخلق عند الله (۷).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (١٤٧/٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق (٤/٣٥٥).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٢/ ٦٧).

<sup>(</sup>٤) المسائل والأجوبة (ص٧٧).

 <sup>(</sup>٥) ورد عن عبادة بن الصامت أن رسول الله ﷺ قال: «من قتل مؤمناً فاعتبط بقتله لم يقبل الله منه صرفاً ولا عدلاً».

أخرجه أبو داود في السنن (٢/ ٥٠٥) ح(٤٢٧٠) وصححه الألباني ح(٣٥٨٩).

وهو عند الطبراني في مسند الشاميين لكن بلفظ (فاغتبط) بالغين المعجمة وهي من الفرح والسرور، وأما الأولى (فاعتبط) بالعين المهملة أي: قتله ظلماً.

والصرف: الغريضة، والعدل: النافلة، وقيل العكس، وقيل: الصرف: التوبة، والعدل: الفدية. انظر: شرح صحيح مسلم للنووي (١٤١/٩)، المصباح المنير (٣٣٨/١).

<sup>(</sup>٦) مجموع الفتاوي (٤/٧٨٤).

<sup>(</sup>۷) مجموع الفتاري (۲/ ٤١١).

### المبحث الثامن

## اتهام يزيد بن معاوية بقتل الحسين ﴿ اللهُ

قُتل الحسين بن علي رضي على مظلوماً شهيداً ـ كما سبق ـ، وقد زعم بعض الناس أن يزيد بن معاوية هو الذي قتله (١).

لكن شيخ الإسلام ابن تيمية أبطل ذلك، فقال كَثَلَقَة: "إن يزيد لم يأمر بقتل الحسين باتفاق أهل النقل، ولكن كتب إلى ابن زياد (٢) أن يمنعه عن ولاية العراق (٣)، "ولو كان بقتاله، فزاد النواب على أمره وحض الشمر [بن ذي الجوشن] على قتله لعبيد الله بن زياد، فاعتدى عليه عبيد الله بن زياده (٥).

<sup>(</sup>١) انظر: منهاج الكرامة (ص٨١).

<sup>(</sup>٢) هو: عبيد آلله بن زياد بن أبيه، أمير العراق، أبو حفص، وهو قاتل الحسين الله ولي البصرة سنة خمس وخمسين وله ثنتان وعشرون سنة، كان جميل الصورة قبيح السريرة، أمّه مرجانة من بنات ملوك الفرس، وقد كانت تقول له: «قتلت ابن بنت رسول الله الله تلك لا ترى الجنة. قتله إبراهيم بن الأشتر يوم وقعة الخازر في يوم عاشوراء سنة ٦٧هـ.

انظر: السير (٣/ ٥٤٥، ٩٤٥، ٤/ ٣٥)، شذرات الذهب (١/ ٧٤)، التاريخ الكبير (٥/ ٣٨١).

 <sup>(</sup>٣) منهاج السُنّة (٤/ ٤٧٢).

<sup>(</sup>٤) ﴿ فِي الْأَصَلُ: قَدْي الجيوش؛ وهو خطأ، وقد نبه عليه المحقق، وانظر: مجموع الفتاوى (٤/ ٥٠٥).

<sup>(</sup>٥) مجموع القتارى (٣/٤١١).

وعبيد الله بن زياد هو الذي جهز السرية الظالمة التي قتلت الحسين ﷺ (۱) وكانت تحت إمرة عمر بن سعد (۲) ـ رضي الله عن أبيه ـ «وكان عمر قد امتنع من ذلك فأرغبه ابن زياد وأرهبه حتى فعل ما فعل (۱) و(١).

وقد وصف ابنُ تيمية عبيدَ الله بن زياد بأنه "قاتل الحسين" (٥٠).

وذكر شيخ الإسلام أن يزيد بن معاوية لم يظهر الفرح بقتل الحسين هيئه بل لما بلغه ذلك أظهر التوجع، وظهر البكاء في داره (١٦).

وقد ذم يزيد أهل العراق لقتلهم الحسين.

قال شيخ الإسلام: «ولم يكن يزيد أمرهم بقتله، ولا ظهر منه سرور بذلك، ورضاً به، بل قال كلاماً فيه ذم لهم، حيث نُقل عنه أنه قال: لقد كنت أرضى من طاعة أهل العراق بدون قتل الحسين، وقال: لعن الله ابن مرجانة عبيد الله بن زياد \_ والله لو كان بينه وبين الحسين رحم لما قتله (۱۵) مددد .

وشيخ الإسلام إذ يقرر براءة يزيد من قتل الحسين ـ إلا أنه لم يفته الإشارة إلى موقف يزيد بعد ما حصل ـ، إذ يقول: «لكنه مع ذلك ما انتصر للحسين، ولا

<sup>(</sup>۱) انظر: مجموع الفتاوى (۳۰۱/۲۵)، قال ابن تيمية: (وهذا ثابت بالنقل الصحيح مجموع الفتاوى (۲۷/۲۷)، ٤٧٢/٤).

<sup>(</sup>٢) هو: عمر بن سعد بن أبي وقاص القرشي الزهري، أبو حفص المدني، قال أبو بكر بن أبي خيشمة: «سألت يحيى بن معين عن عمر بن سعد أثقة هو؟ فقال: كيف يكون من قتل الحسين ثقة؟» وقد كان أمير الجيش الذين قتلوا الحسين، ولم يباشر قتله، وقد تولى المختار قتل عمر بن سعد سنة ٦٥ أو ٣٦ه.

انظر: تُهذيب الكمال (٢١/ ٣٥٦ ـ ٣٥٧)، معرفة الثقات للعجلي (٢/ ١٦٦)، لسان الميزان (٧/ ٣١٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: تهذیب التهذیب (٧/ ٣٩٦).

 <sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوى (٢٧/ ٢٧٠)، وانظر: منهاج السُنَّة (٢/ ٦٥)، مواقف المعارضة (ص٢٩٦ ـ ٢٩٧).

<sup>(</sup>٥) منهاج السُّنَّة (٦/ ١٨٤).

<sup>(</sup>٦) انظر: مجموع الفتاوي (٣/ ٤١٠ ـ ٤١١)، منهاج السُّنَّة (٤/ ٤٧٢).

<sup>(</sup>٧) أخرجه الطبري في تاريخه (٥/ ٤٦٠). قال الشيباني عن سند الطبري: «كل رجاله ثقات ما عدا مولى معاوية وهو مبهم» وذكر أن البلاذري أخرجه في أنساب الأشراف بسند حسن. انظر: مواقف المعارضة (ص٢٨٢).

<sup>(</sup>A) مجموع الفتاوى (٤/ ٥٠٥ ـ ٥٠٦).

أمر بقتل قاتِله، ولا أخذ بثأرهه(١).

وبيَّن أن هذا من تركه الواجب الذي بسببه لامه أهل الحق، يقول الشيخ: الكنه مع هذا لم يظهر منه إنكار قتله، والانتصار له، والأخذ بثأره كان هو الواجب عليه، فصار أهل الحق يلومونه على تركه للواجب، مضافاً إلى أمور أخرى (٢).

فلم يكن هم يزيد في إقامة حد الله على قتلة الحسين والانتصار له، مع أنه كما يقول الشيخ: "بل قتل أعوانه لإقامة ملكه" (٢٠).

وقال ابن كثير معلقاً على مقتل الحسين ﷺ: «ولكن لم يكن ذلك من علم منه، ولعله لم يرض به ولم يسؤه، وذلك من الأمور المنكرة جدًاً (1).

وقد صرَّح كثير من أهل العلم ببراءة يزيد من قتل الحسين ﴿ إِنَّهُ مِنْ

ومنهم الغزائي حيث قال: «هذا لم يثبت أصلاً، فلا يجوز أن يقال: إنه قتله، أو أمر به ما لم يثبت» (٥).

وقال تقي الدين ابن الصلاح: «لم يصح عندنا أنه أمر بقتل الحسين ظفيه، والمحفوظ أن الأمر بقتاله المفضي إلى قتله كرمه الله [هو]<sup>(١)</sup>: عبيد الله بن زياد والي العراق إذ ذاك<sup>(٧)</sup>.

ورجحه كذلك ابن طولون<sup>(۸)</sup>.

حمل رأس الحسين رفي إلى يزيد بن معاوية:

نفى شيخ الإسلام ما قيل بأنه قد ذُهب برأس الحسين على إلى الشام(٩)،

<sup>(</sup>١) منهاج السُّنَّة (١/ ٥٥٨).

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوى (٣/ ٤١١).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (١/٥٠٦).

<sup>(</sup>٤) البداية والنهاية (٦/ ٢٣٤) ط. دار الريان.

<sup>(</sup>٥) إحياء علوم الدين (٣/ ١٢٥)، وانظر: قيد الشريد في أخبار يزيد، محمد بن علي بن طولون (ص١٢١).

<sup>(</sup>٦) في الأصل: (فها هو) والصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>٧) قيد الشريد في أخبار يزيد (ص١٢٣).

<sup>(</sup>٨) انظر: المصدر السابق (ص١٣٠).

<sup>(</sup>۹) انظر: مجموع الفتاوی (۳/ ٤١١، ۲۷/ ٤٧٩، ٤٨٠).

حيث قال: «وأما حمله إلى الشام إلى يزيد فقد روي ذلك من وجوه منقطعة، لم يثبت شيء منها، بل في الروايات ما يدل على أنها من الكذب المختلق<sup>(١)</sup>.

وأشار إلى أن الثابت في الصحيح أنه لما قتل الحسين حمل رأسه إلى قدام عبيد الله بن زياد، وأنه الذي نكت بالقضيب على ثناياه، وكان بالمجلس أنس بن مالك، وأبو برزة الأسلمي(٢٠).

والحديث في البخاري بسنده عن أنس بن مالك ﷺ قال: أُتي عبيد الله بن زياد برأس الحسين بن علي فجُعل في طست، فَجَعَل ينكت وقال في حُسنه شيئاً، فقال أنس: «كان أشبههم برسول الله ﷺ، وكان مخضوباً بالوسمة»(٣).

وعند الترمذي عن أنس بن مالك ظليه قال: كنت عند ابن زياد فجيء برأس الحسين، فجعل يقول بقضيب في أنفه، ويقول: ما رأيت مثل هذا حُسناً. قال: قلت: أما إنه كان من أشبههم برسول الله ﷺ .

وقد جاء في "صحيح مسلم" بسنده عن الحسن أن عائذً بنَ عمرو، وكان من أصحاب رسول الله الله الله على عبيد الله بن زياد فقال: أي بني إني سمعت رسول الله الله يقول: "إن شر الرَّعاءِ الحُطَمَة (٥)، فإياك أن تكون منهم". فقال له: اجلس فإنما أنت من نخالة أصحاب محمد الله انما كانت النخالة بعدهم وفي غيرهم (٧).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (١/٥٠٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: منهاج السُّنَّة (٤/٥٥، ١٤١/٨).

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه (ص١١٥).

<sup>(</sup>٤) سنن الترمذي (٥/ ٦١٨) ح(٣٧٧٨) وقال: فهذا حديث حسن صحيح غريب، وصححه الألباني ح(٢٩٧٣).

 <sup>(</sup>٥) قال الزمخشري: فشر الرعاء الحطمة هو الذي يعنف الإبل في السَّوْق والإبراد والإصدار فيحطمها، ضربه مثلاً لوالى السُّوم، الفائق (١/ ٢٩٢). وانظر: فيض القدير (٢/ ٤٥٤).

<sup>(</sup>٦) قال النووي: «قوله إنما أنت من تخالتهم؛ يعني: لست من فضلائهم وعلمائهم وأهل المراتب منهم، بل من سقطهم. . . وقوله: وهل كانت لهم نخالة؟ إنما كانت النخالة بعدهم وفي غيرهم، هذا من جزل الكلام، وفصيحه، وصدقه الذي ينقاد له كل مسلم، فإن الصحابة في كلهم هم صفوة الناس، وسادات الأمة وأفضل ممن بعدهم، وكلهم عدول، قدوة، لا نخالة فيهم، وإنما جاء التخليط ممن بعدهم، وقيمن بعدهم كانت النخالة (٢١٦/١٢) شرح مسلم. النخالة «ما بقي في المُنْخُل مما يُنْخُل على الله العرب (١١٦/١٢).

<sup>(</sup>۷) أخرجه مسلم ح(۱۸۳۰).

وعنه أيضاً قال: عاد عبيد الله بن زياد معقل بن يسار المزني في مرضه الذي مات فيه، فقال معقل: إني محدثك حديثاً سمعته من رسول الله على علمت أن لي حياة ما حدثتك، إني سمعت رسول الله على يقول: «ما من عبد يسترعيه الله رعية يموت وهو غاش لرعيته إلا حرم الله عليه الجنة»(۱).

هذا هو عبيد الله بن زياد، ولقد أظهر الله ﷺ شيئاً من عقوبته في الدنيا(٢).

فقد أخرج الترمذي بسنده عن عمارة بن عمير قال: لما جيء برأس عبيد الله بن زياد وأصحابه نُضِدَت (٢) في المسجد في الرحبة، فانتهبت إليهم وهم يقولون: قد جاءت، قد جاءت، فإذا حية قد جاءت تخلل الرؤوس حتى دخلت في منخري عبيد الله بن زياد فمكثت هنيهة، ثم خرجت فذهبت حتى تغيبت، ثم قالوا: قد جاءت قد جاءت، ففعلت ذلك مرتبن أو ثلاثاً (١٤).

وأخرج الطبراني بسنده عن حاجب عبيد الله بن زياد قال: «دخلت القصر خلف عبيد الله بن زياد حين قتل الحسين، فاضطرم في وجهه ناراً، فقال هكذا بكمه على وجهه فقال: هل رأيت؟ قلت: نعم، فأمرنى أن أكتم ذلك<sup>(ه)</sup>.

فرضي الله عن الحسين، ولعنة الله على قاتليه.

وقد قال الزهري: «ما بقي أحد من قتلة الحسين إلا عوقب في الدنيا»(٦).

وهذا القول ممكن ـ كما يقول شيخ الإسلام ـ: "وأسرع الذنوب عقوبة البغى، والبغى على الحسين من أعظم البغى" (٧).

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم ح(۱۸۲۹/۲۱).

 <sup>(</sup>٢) ذكر شيخ الإسلام أن المختار بن أبي عبيد قتل عبيد الله بن زياد انتقاماً للحسين. انظر:
 منهاج السُنة (٢/ ٦٨ \_ ٦٩).

 <sup>(</sup>٣) انضدت: بصيغة المجهول أي: جُعلت بعضها فوق بعض مرتبة؛ تحفة الأحوذي (١٠/ ٢٨٣)، وانظر: غريب الحديث لابن قتية (٢/ ٥٢٣).

<sup>(</sup>٤) سنن الترمذي (٥/ ٦١٨) ح(٣٧٨٠) وقال: فهذا حديث حسن صحيح. وصحع الألباني إسناده ح(٢٩٧٤) وهو في المعجم الكبير (٣/ ١١٢) ح(٢٨٣٢).

<sup>(</sup>٥) المعجم الكبير (٣/ ١١٢) ح(٢٨٣١) وقال في مجمع الزوائد: «وحاجب عبيد الله لم أعرفه، وبقية رجاله ثقاته (١٩٦/٩).

<sup>(</sup>٦) منهاج السُّنَّة (٤/ ٥٦٠). ولم أجده في المصادر المتوفرة.

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق.

### المبحث التاسع

# ما أُحدث يوم عاشوراء

استشهد الحسين بن علي في يوم عاشوراء، سنة إحدى وسنين من الهجرة (١٠).

وقد انقسم الناس في يوم عاشوراء إلى قسمين (٢).

## القسم الأول: الشيعة الرافضة:

فقد اتخذوا يوم عاشوراء «يوم مأتم وحزن، يفعل فيه من المنكرات ما لا يفعله إلا من هو من أجهل الناس وأضلهم (٢٠٠٠).

«كاللطم، والصراخ، والبكاء، والعطش(٤) وإنشاد المراثي،(٥) وقراءة أخبار

 <sup>(</sup>۱) انظر: الإصابة (۲/ ۸۱)، تاريخ خليفة (ص٢٣٤)، تهذيب الكمال (٦/ ٤٤٥ ـ ٤٤٦)،
 منهاج السُنَّة (٤/ ٢٢٥)، مجموع الفتاوى (٤/ ٥٠٥).

<sup>(</sup>٢) وكلا القسمين على خطأ وبدعة.

<sup>(</sup>٣) منهاج السُّنَّة (٨/ ١٤٨ ـ ١٤٩)، وانظر: اقتضاء الصراط المستقيم (٢/ ٦٢٨).

 <sup>(3)</sup> ذكر آبن تيمية أنهم يأكلون المالح حتى يعطشوا ولا يشربون الماء ـ تشبهاً بمن ظلم وقُتل.
 انظر: منهاج السُنَّة (١٧٧/٥).

<sup>(</sup>٥) منهاج السُّنَّة (٤/ ٥٥٤) بتصرف يسير، وانظر (٥/ ١٧٧).

المصرع التي كثير منها كذب، والصدق فيها ليس فيه إلا تجديد الحزن، والتعصب، وإثارة الشحناء، وإلقاء الفتن بين المسلمين، والتوسل بذلك إلى سب السابقين الأولين ولعنهم، وإدخال من لا ذنب له مع ذوي الذنوب، والكذب على أهل البيت على مع تعذيب النفوس، وظلم البهائم (۱) وغير ذلك من المنكرات التي نهى الله تعالى عنها ورسوله على المسلمين (۲).

﴿وَكَانَ قَصَدُ مِنْ شُنَّ ذَلِكَ فَتَحَ بَابِ الْفَتَنَةُ وَالْفَرْقَةُ بِينِ الْأُمَّةُۥ(٣).

وقد وصف هذه الطائفة بأنها «إما ملحدة منافقة، وإما ضالة غاوية»<sup>(٤)</sup>.

ولا شك أن كل هذا من البدع المحرمة المخالفة لشرع الله تعالى (°) والتي لا يصح نسبة شيء منها إلى السلف، بل هي ـ كما يقول شيخ الإسلام ـ: "من الأمور المحدثة التي لم يشرعها الله ورسوله، ولا أحد من السلف ـ لا من أهل بيت رسول الله على ولا من غيرهم ـ (٢).

بل إقامة مثل هذه المآتم والنوائح بعد مثات السنين من مقتل الحسين ﷺ لا يعرف لغيرهم من طوائف الأمة (٧٠).

وقد استدل تَخَلَّفُ بعدة أدلة على تحريم تلك الأفعال، فقد ثبت في الصحيحين من حديث عبد الله بن مسعود في قال: قال النبي على: «ليس منا من لطم الخدود، وشق الجيوب، ودعا بدعوى الجاهلية» (٨).

<sup>(</sup>۱) قال ابن تيمية: اومن حماقاتهم - أي: الرافضة - تمثيلهم لمن يبغضونه بالجماد أو الحيوان، ثم يفعلون بذلك الجماد والحيوان ما يرونه عقوبة لمن يبغضونه، مثل اتخاذهم نعجة، وقد تكون نعجة حمراء لكون عائشة تسمى حميراء، يجعلونها عائشة ويعذبونها بنتف شعرها، وغير ذلك، ويرون أن ذلك عقوبة لعائشة، منهاج السُّنَّة (۱/۹۱)، وانظر: (۱۲۹۶، ۵/۱۷۷، ۱۷۷/۰).

<sup>(</sup>۲) انظر: مجموع الفتاري (۳۰۹/۲۵، ۱۱۲۶)، منهاج السُّنَّة (۶/۵۵، ۸/۱۵۱).

<sup>(</sup>٣) منهاج السُنَّة (٤/٥٥٤).

 <sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوى (٣٠٧/٢٥)، وذكر أن بني عبيد القداح كانوا يظهرون شعار الرافضة في
يوم عاشوراه ما لم يظهر مثله. انظر: مجموع الفتاوى (٢٧/٢٧).

<sup>(</sup>٥) انظر: منهاج السُّنَّةُ (٤/ ١٥٥)، جامع المسائل (٥/ ١٥٠).

<sup>(</sup>٦) اقتضاء الصراط المستقيم (٢/ ٢٢٤).

<sup>(</sup>٧) انظر: منهاج السُّنَّة (٥/ ١٧٧).

<sup>(</sup>٨) أخرجه البخاري في صحيحه مع الفتح (٣/ ١٩٥) ح(١٢٩٤)، مسلم ح(١٦٥).

قال الشيخ: "وهذا مع حدثان العهد بالمصيبة، فكيف إذا كانت بعد ستمائة ونحو سبعين سنة  $^{(1)}$  وقد قتل من هو أفضل من الحسين، ولم يجعل المسلمون ذلك اليوم مأتماً» $^{(1)}$ .

وقال: «وأما من فعل مع تقادُم العهد بها ما نهى عنه النبي ﷺ عند حدثان العهد بالمصيبة \_ فعقوبته أشد، مثل لطم الخدود، وشق الجيوب، والدعاء بدعوى الجاهلية»(٢).

ومن الأدلة التي ساقها الشيخ ما جاء في صحيح مسلم عن أبي مالك الأشعري أن رسول الله على قال: «أربع في أمتي من أمر الجاهلية لا يتركونهن؟ الفخر في الأحساب، والطعن في الأنساب، والاستسقاء بالنجوم، والنياحة». وقال: «النائحة إذا لم نتب قبل موتها تقام يوم القيامة وعليها سربال من قطران ودرع من جرب، (1).

وأشار إلى كثرة الآثار في ذلك<sup>(ه)</sup>.

ثم قال: "فكيف إذا انضم إلى ذلك ظلم المؤمنين، ولعنهم وسبهم، وإعانة أهل الشقاق والإلحاد على ما يقصدونه للدين من الفساد، وغير ذلك مما لا يحصيه إلا الله تعالى (٦).

وأما الحسين و أكرمه الله تعالى بالشهادة هذا اليوم، وأهان بذلك من قتله، أو أعان على قتله، أو رضي بقتله، وله أسوة حسنة بمن سبقه من الشهداء، فإنه وأخوه سيدا شباب أهل الجنة، وكانا قد تربيا في عز الإسلام، لم ينالا من الهجرة والجهاد والصبر على الأذى في الله ما ناله أهل بيته، فأكرمهما الله تعالى بالشهادة تكميلاً لكرامتهما، ورفعاً لدرجاتهما (٧٠).

وكان قتله ﴿ عُلَيْهُ مُصَيِّبَةً عَظِّيمَةً ، والله شرع عند المصيبة الاسترجاع، فقد

<sup>(</sup>١) بل قد مضى إلى يومنا هذا أكثر من ١٣٧٠ سنة ولا يزالون على ذلك!!

<sup>(</sup>٢) منهاج السُنَّة (٨/ ١٥٢).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (٤/ ٥١٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم ح(٩٣٤).

<sup>(</sup>٥) انظر: مجموع الفتاري (٤/ ١٣٥).

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق (١٣/٤).

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق (١١/٤).

قال الله تعالى: ﴿ وَيَنْدِ الصَّنِينَ ﴿ اللَّذِينَ إِذَا آَ اَسَنَبَتْهُم مُّصِيبَةٌ قَالُواْ إِنَّا يِلَهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَجِعُونَ ﴿ أُولَتِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَتُ مِن زَيْهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَتِكَ هُمُ الْمُهْنَدُونَ ﴿ ﴾ [البقرة: ١٥٥ ـ ١٥٧].

هذا هو المشروع عند المصائب.

هذا حديث رواه عن الحسين ابنته فاطمة التي شهدت مصرعه، وقد علم أن المصيبة بالحسين تذكر مع تقادم العهد، فكان في محاسن الإسلام أن بلّغ هو هذه السُّنَّة عن النبي ﷺ، وهو أنه كلما ذكرت هذه المصيبة يسترجع لها، فيكون للإنسان من الأجر مثل الأجر يوم أصيب بها المسلمون الأعر مثل الأجر يوم أصيب بها المسلمون أنه .

ولا تزال الرافضة على هذا العمل، بل زادوا في ذلك بما يُسَمَّى بالتطبير وهو «ضرب الرؤوس بالسيوف وإدماؤها» .

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم ح(۹۱۸).

 <sup>(</sup>۲) المسند للإمام أحمد (١/ ٢٠١)، قال الأرنؤوط: إسناده ضعيف جداً ح(١٧٣٤)، وقال أحمد شاكر: ضعيف جداً (٣/ ١٧٥) ح(١٧٣٤).

 <sup>(</sup>٣) سنن ابن ماجه (١٠/١) ح(١٦٠٠). قال البوصيري في مصباح الزجاجة: «هذا إسناد فيه هشام بن زياد وهو ضعيف» (١/٨٢٠) ح(١٦٠٠)، وقال الألباني: اضعيف جداً»
 ح(٣٤٩) وانظر: السلسلة الضعيفة ح(٤٥٥١) وضعيف الجامع ح(٤٣٤٥).

<sup>(</sup>٤) ليست في الأصل، ولعل الصواب اثباتها. وانظر: مسند أحمد (١/٢٠١)، المعجم الأوسط للطبراني (٦/١٥٤) ح(٢٧٦)، مسند أبي يعلى (١٥٤/١٢) ح(٦٧٧٧).

<sup>(</sup>٥) مجموع الفتاوي (٤/ ٥١١ ـ ٥١٢)، وانظر (٢٧/ ٤٧٣)، منهاج السُّنَّة (٤/ ٥٥١ ٨/ ١٥٢).

 <sup>(</sup>٦) معجم ألفاظ الفقه الجعفري، د. أحمد فتح الله (ص١١٤). وانظر: صراط النجاة، الميرزا جواد التبريزي (١/ ٤٣٢ ـ ٤٣٣)، أجوبة الاستفتاءات للخامنني (١٢٩/٣) وغيرها.

وأخيراً ذكر الشيخ أنهم - بهذه الأفعال - قد فَوَّتوا على أنفسهم بذلك ما في صوم يوم عاشوراء من الفضل (١)(٢).

# القسم الثاني: قوم اتخذوا يوم عاشوراء بمنزلة العيد (٣):

قال الشيخ تَطَلَّقُهُ: "وقوم من المتسننة رَوَوْا وَرُوِيَت لهم أحاديث موضوعة بَنَوْا عليها ما جعلوه شعاراً في هذا اليوم، يعارضون به شعار ذلك القوم، فقابلوا باطلاً بباطل، وردوا بدعة ببدعة، وإن كانت إحداهما أعظم في الفساد وأعون لأهل الإلحاد"(1).

ومن الأحاديث التي رويت في ذلك قوله: «من وسَّع على أهله يوم عاشوراء وسع الله عليه سائر سنته» (ه).

وقد حكم شيخ الإسلام عليه بالوضع، وأنه مكذوب على رسول الله ﷺ (١). وقال: «قال حرب الكرماني: سئل أحمد بن حنبل عن هذا الحديث فقال: لا أصل له (٧).

<sup>(</sup>۱) انظر: اقتضاء الصراط المستقيم (٦٢٦/٢)، منهاج السُّنَّة (١٤٨/٤)، وفضل صيامه كفارة سنة ـ كما في المسند لأحمد (٢٩٦/٥)، قال الأرنؤوط: (حديث صحيح) ح(٢٥٣٠).

 <sup>(</sup>۲) الأدهى من ذلك أنهم ذهبوا إلى تحريم صوم يوم عاشوراء. انظر: الكافي للكليني (٤/ ١٤٦ - ١٤٦)، الاستبصار للطوسي (٢/ ١٥٩)، وقد جاءت روايات تدل على عظم أجر صيامه عندهم، وهذا من تناقضاتهم.
 انظر: الاستبصار (۲/ ١٣٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: منهاج السُّنَّة (١٤٩/٨).

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوي (٤/ ١٣٥).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبراني في المعجم الأوسط (١٢١/٩) ح(٩٣٠٢). قال الهيشي: «رواه الطبراني في الأوسط، وفيه محمد بن إسماعيل الجعفري. قال أبو حائم: منكر الحديث، مجمع الزوائد (٣/ ٤٣٤) ح(٥١٣١)، وأخرجه البيهقي في فضائل الأوقات (١/ ٤٥٣) ح(٢٤٥)، وأخرجه البيهقي في فضائل الأوقات (١/ ٤٥٣) ح(٢٤٥)، وأخرجه البيهقي في فضائل الأوقات (١/ ٤٥٣) حوات ضعيفة وشعب الإيمان (٣/ ٣٦٥) ح(٣٧٩ - ٣٧٩) وقال: «هذه الأسانيد - وإن كانت ضعيفة فهي - إذا انضم بعضها إلى بعض أخذت قوة والله أعلم، (٣/ ٣٦٦). وانظر: الأمالي المطلقة لابن حجر (ص ٢٧ - ٣٠)، ولسان الميزان (٢/ ٢١٢)، وسيأتي ذكر من ضعفها أيضاً.

<sup>(</sup>٦) انظر: مجموع الفتاوى (٢٥/ ٣٠٠).

<sup>(</sup>٧) منهاج السُنَّة (١٤٩/٨)، (٧/ ٣٩)، (٤/ ٥٥٥)، وانظر: مسائل الإمام أحمد للنيسابوري (١٣٦/١).

وقال الشيخ: «وقد روي في التوسيع على العيال في آثار معروفة أعلى ما فيها حديث إبراهيم بن محمد بن المنتشر عن أبيه قال: بلغنا أنه من وسع على أهله يوم عاشوراء وسع الله عليه سائر سنته (۱)، رواه عنه ابن عيينة، وهذا بلاغ منقطع لا يعرف قائله، والأشبه أن هذا وضع لمّا ظهرت العصبية بين الناصبة والرافضة، فإن هؤلاء اتخذوا يوم عاشوراء مأتماً، فوضع أولئك فيه آثاراً تقتضي التوسع فيه واتخاذه عيداً، وكلاهما باطل» (۲).

وقد حكم بِرَد الحديث وعدم ثبوته عدد من أهل العلم، منهم العقيلي  $^{(7)}$  وابن الجوزي  $^{(8)}$  وابن القيم  $^{(8)}$  والذهبي  $^{(1)}$ ، والشوكاني  $^{(9)}$  وغيرهم  $^{(A)}$ .

وذهب بعض أهل العلم إلى تصحيحه<sup>(٩)</sup>.

وورد عن سفيان بن عيينة أنه قال: «جربناه منذ ستين عاماً فوجدناه صحيحاً»(١٠).

لكن هذا لا حجّة فيه \_ كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية \_: «فإن الله سبحانه أنعم عليه برزقه، وليس في إنعام الله بذلك ما يدل على أن سبب ذلك كان التوسيع يوم عاشوراء، وقد وسع الله على من هم أفضل الخلق من

<sup>(</sup>١) انظر: تاريخ ابن معين، رواية الدوري (٣/ ٤٥٣).

<sup>(</sup>٢) اقتضاء الصراط المستقيم (٢/ ٦٢٦ ـ ٦٢٦)، وانظر: منهاج السُّنَّة (٨/ ١٤٩).

 <sup>(</sup>٣) قال في كتابه الضعفاء الكبير: الآيثبت في هذا عن النبي هي شيء، إلا شيء يروى عن إبراهيم بن محمد بن المنتشر مرسلاً به (٣/ ٢٥٢).

<sup>(</sup>٤) انظر: الموضوعات لابن الجوزي(٢٠٣/٢).

<sup>(</sup>٥) انظر: المنار المنيف لابن القيم (ص١١١).

<sup>(</sup>٦) انظر: تلخيص كتاب الموضوعات، الذهبي (ص٢٠٧).

<sup>(</sup>٧) انظر: الفوائد المجموعة في الأحاديث الموضوعة للشوكاني (ص٩٨) ح(٢٨٦).

 <sup>(</sup>A) انظر: تنزیه الشریعة لابن العراق الکناني (۲/۱۵۰، ۱۵۷)، وضعیف الجامع للألباني ح-(۵۸۸۵)، تمام المنة له أیضا (ص٤١٠ ـ ٤١٢).

<sup>(</sup>٩) منهم شيخ ابن الجوزي ابن ناصر كما في كتاب ابن الجوزي: (النور في فضائل الأيام والشهور). انظر: منهاج السُّنَّة (٨/١٤٩ ـ ١٥٠)، وقواه البيهةي في شعب الإيمان (٣/ ٢٦٦) ح(٣٧٩٥)، والسخاوي في المقاصد الحسنة (ص٦٧٥) ح(٣٧٩٠). وللعراقي جزء جمع فيه طرقه. انظر: اللآلي المصنوعة (٣/٣/ ـ ٩٣).

<sup>(</sup>١٠) مجموع الفتاوى (٣١٣/٢٥). وخبر سفيان أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب العيال (٢/ ٢٥٥) مجموع الفتاوى (٣٨٣) بلفظ: •فجربناه نحواً من خمسين سنة فلم نر إلا سعة».

المهاجرين والأنصار ولم يكونوا يقصدون أن يوسعوا على أهليهم يوم عاشوراء بخصوصه (١).

وقال الألباني: «والشريعة لا تثبت بالتجربة»<sup>(۲)</sup>.

وقد أشار ابن تيمية إلى عدة أحاديث في الغُسل يوم عاشوراء والاكتحال، والخضاب، والمصافحة فيه، وحكم عليها بأنها "كذب مختلق باتفاق من يعرف علم الحديث، وإن كان قد ذكره بعض أهل الحديث وقال: إنه صحيح، وإسناده على شرط الصحيح، فهذا من الغلط الذي لا ريب فيه"(").

وقال: "كل ما يفعل فيه \_ سوى الصوم \_ بدعة مكروهة لم يستحبها أحد من الأثمة مثل الاكتحال، والخضاب، وطبخ الحبوب، وأكل لحم الأضحية، والتوسيع في النفقة، وغير ذلك، وأصل هذا من ابتداع قتلة الحسين ونحوهم (1).

إذاً فخلاصة رأي الشيخ تَثَلَثُهُ أن ما "يفعل يوم عاشوراء من اتخاذه عبداً بدعة أصلها من بدع النواصب، وما يفعل من اتخاذه مأتماً بدعة أشنع منها وهي من البدع المعروفة في الروافض" (٥).

قال ابن الجوزي: "وقد تمذهب قوم من الجهال بمذهب أهل السُّنَة فقصدوا غيظ الرافضة، فوضعوا أحاديث في فضل عاشوراء، ونحن براء من الفريقين، وقد صح أن رسول الله ﷺ أمر بصوم عاشوراء؛ إذ قال: إنه كفارة سنة، فلم يقنعوا بذلك حتى أطالوا وأعرضوا وترقوا في الكذب"(٢).

ولكن قد يقع من بعض الناس فعل شيء من هذه الأمور وهو لا يقصد بغض أهل البيت، بسبب جهلهم، أو اعتمادهم على من صحح شيئاً من تلك الأحاديث، وفي مثل هذا يقول ابن تيمية: «ويستحب صوم التاسع والعاشر ولا

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۲۵/۳۱۳).

<sup>(</sup>٢) مشكاة المصابيح (١/ ٢٠١)، حاشية (٢) وقال عن الحديث: «ضعيف من جميع طرقه».

 <sup>(</sup>٣) مجموع الفناوى (٤/٣١٥)، منهاج السُنة (٧/ ٣٩، ٣٤٤)، اقتضاء الصراط المستقيم(٢/ ٢٨).
 (٦٢٨). وانظر: ضعيف الجامع (٧٤٦٧)، السلسلة الضعيفة (٢/ ٨٩) ح(٦٢٤).

<sup>(</sup>٤) منهاج السُّنَّة (٨/ ١٥١). وانظرَ: (٧/ ٣٩، ٣٣٤).

<sup>(</sup>٥) منهاج السُّنَّة (٨/ ١٥٣)، وانظر: (٤/ ٥٥٥).

<sup>(</sup>٦) الموضوعات (١٩٩/٢).

يستحب الكحل، والذين يصنعون من الكحل من أهل الدين لا يقصدون به مناصبة أهل البيت، وإن كانوا مخطئين في فعلهم».

ثم حذر غاية التحذير من فعل ذلك بقصد مناصبة أهل البيت العداء، أو الفرح بمصابهم فقال: «ومن قصد منهم أهل البيت بذلك أو غيره، أو فرح أو استشفى بمصائبهم، فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين... ه(١)

وبهذا اتضح أن كلا الأمرين بدعة، وإحداها أشنع من الأخرى.

<sup>(</sup>١) جامع المسائل (٣/ ٩٥ \_ ٩٦).

# المبحث العاشر

# مطالبة فاطمة رضي النبي عليات

بعد وفاة النبي على سألت فاطمة الله الله على أبا بكر الصديق هذه ميراثها من أبيها على فأخبرها أبو بكر الصديق بقول النبي على:
«لا نورث، ما تركنا فهو صدقة»(١).

ذكر شيخ الإسلام كَثَلَثُهُ أن هذا الحديث الذي احتج به أبو بكر الصديق فقال: "قول النبي على: الصديق فقال: "قول النبي على: الصديق فقال: "قول النبي على: الا نورث، ما تركنا فهو صدقة وواه عنه أبو بكر وعمر وعثمان وعلي وطلحة والزبير وسعد وعبد الرحمٰن بن عوف والعباس بن عبد المطلب وأزواج النبي الله وأبو هريرة، والرواية عن هؤلاء ثابتة في الصحاح والمسانيد، مشهورة يعلمها أهل العلم بالحديث (٢).

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه (ص٤٩).

<sup>(</sup>٢) منهاج السُّنَّة (٤/ ١٩٥ ـ ١٩٦).

أما حديث أبي بكر رضي الله فَوَرَدَ في مواضع عدة، منها ما تقدم.

وأما حديث عمر وعثمان وعبد الرحمٰن بن عوف والزبير وسعد بن أبي وقاص وعلي والعباس ﷺ فقد رواه البخاري في صحيحه مع الفتح (٦/ ٢٢٧) ح(٢٠٩٤)، ومسلم ح(١٧٥٧).

ومن ذلك ما جاء عن عروة بن الزبير أن عائشة أم المؤمنين ﷺ أخبرته أن فاطمة ﷺ الله الله الله ﷺ أن يقسم لها ميراثها مما ترك رسول الله ﷺ مما أفاء الله عليه.

فقال لها أبو بكر: إن رسول الله ﷺ قال: الا نورث، ما تركنا صدقة. فغضبت فاطمة بنت رسول الله ﷺ، فهجرت أبا بكر، فلم تزل مهاجرته (٢) حتى توفيت، وعاشت بعد رسول الله ﷺ ستة أشهر.

قالت: وكانت فاطمة تسأل أبا بكر نصيبها مما ترك رسول الله على من خيبر وفدك وصدقته بالمدينة، فأبى أبو بكر عليها ذلك، وقال: لست تاركاً شيئاً كان رسول الله على يعمل به إلا عملت به، فإني أخشى إن تركتُ شيئاً من أمرِه أن أزيغ، فأمّا صدقته بالمدينة فدفعها عمر إلى عَلِيَّ وعباس، وأمّا خيبر وفدك فأمسكها عمر. وقال: هما صدقة رسول الله على كانتا لحقوقه التي تغرُوه (٢) ونوائبه، وأمرهما إلى ولئ الأمر.

قال(1): فهما على ذلك إلى اليوم(٥).

وانظر: مسند أحمد (١/ ٢٥) قال الأرنؤوط: اإسناده صحيح على شرط الشيخين؟
 ح(١٧٢) (١/ ٢٠)، ١٦٢)، سنن أبي داود (٢/ ١٦٠) ح(٢٩٧٥)، وصححه الألباني
 ح(٢٥٧٧) السلسلة الصحيحة ح(٢٠٣٨).

وأما حديث أبي هريرة، فقد أخرجه البخاري بلفظ: الا يقتسم ورثتي ديناراً ولا درهماً، ما تركت ــ بعد نفقة نسائي ومؤنة عاملي ــ فهو صدقة؛ مع الفتح (٦/ ٢٤١) ح(٣٠٩٦).

رعند مسلم بلفظ: ﴿ لا تُورِثُ، مَا تَرَكُّتُ فَهُو صَدَّقَةٌ حَ(١٧٦١).

رحديث عائشة في البخاري مع الفتح (٧/١٢) ح(٦٧٢٧)، وإخبارها أزواج النبي ﷺ بذلك رواه البخاري مع الفتح (٨/١٢) ح(٦٧٣٠) وغيرها من المواضع. وانظر: البداية والنهاية (٨/ ١٨٥ ـ ١٩٦٦) ط. التركي.

<sup>(</sup>۱) يُذكر ذلك البخاري كثيراً، وورد ذلكُ أيضاً عند أحمد في المسند (٦/١، ٣٦٠/٢، ٥/ ٢٦) وغيرها.

 <sup>(</sup>٢) قال القاضي عياض: «إنما معناه انقباضها عن ترك لقائه، وترك مواصلته، وليس مثل هذا من الهجران المحرم من ترك السلام والإعراض» إكمال المعلم (٦/ ٨١) وسيأتي أن الصديق ترضاها قبل مونها.

 <sup>(</sup>٣) قال في لسان العرب: اعراه عُرُواً واعتراه كلاهما غشيه طالباً معروفه (١٥/٤٤).
 وانظر: شرح صحيح مسلم للنووي (١٢/١٢).

<sup>(</sup>٤) قال ابن حجر: «هو كلام الزهري؛ أي: حين حدَّث بذلك، فتح الباري (٦/ ٢٣٥).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في صحيحه مع الفتح (٦/ ٢٢٧) ح(٣٠٩٣، ٣٠٩٣)، ومسلم ح(١٧٥٩).

وبيَّن شيخ الإسلام ابن تيمية أن كونه ﷺ لا يورث هو من خصائصه؛ حيث قال: "ومعلوم أن له خصائص كثيرة خُص بها عن أمّته، وأهل السُّنَة يقولون: من خصائصه أنه لا يورث، (١).

وذكر ابن عبد البر ذلك عن قوم من أهل البصرة منهم ابن عُليّة (٢).

وقال ابن تيمية: «إن الأحاديث الصحيحة المستفيضة؛ بل المتواترة في أنه لا يورث أعظم من الأحاديث المروية في كثير من خصائصه».

وقد نقل اتفاق السلف على ذلك فقال: «ولم ينازع السلف في أنه لا يورث لظهور ذلك عنه واستفاضته في أصحابه»(٤).

وأجمع الصحابة ﷺ على ذلك(٥).

وقد ورد هذا الحديث عن بعض أهل البيت ره، فقد ورد عن عَلِيُّ والعباس في.

ففي "صحيح البخاري" وغيره أنه استأذن على عمر بن الخطاب على عثمان وعبد الرحمن بن عوف والزبير وسعد بن أبي وقاص فأذن لهم، فدخلوا فسلموا وجلسوا، ثم استأذن عَلِيِّ والعباسُ فأذن لهما فدخلا، فسلما وجلسا. "فقال عباس: يا أمير المؤمنين، اقض بيني وبين هذا \_ وهما يختصمان فيما أفاء الله على رسوله من مال بني النضير \_ فقال الرهط \_ عثمان وأصحابه \_ يا أمير المؤمنين، اقض بينهما وأرح أحدهما من الآخر، فقال عمر: تَيْدَكم (٢٠)، أنشدكم بالله الذي بإذنه تقوم السماء والأرض، هل تعلمون أن رسول الله على قال: «لا

<sup>(</sup>١) منهاج السُّنَّة (٢٠٧/٤).

 <sup>(</sup>۲) انظر: تلخيص الحبير لابن حجر (۳/ ۱۰۶) وانظر: فتح الباري (۱۲/ ۹)، البداية والنهاية
 (۲/ ۲۹۱، ۵/ ۲۹۱)، ط. المعارف.

<sup>(</sup>٣) انظر: منهاج السُّنَّة (٢٠٧/٤).

<sup>(</sup>٤) المصدر السَّابق (٢٠٨/٤).

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق (٤/ ٢٢٠)، (٣٤٥ ـ ٣٤٦)، شرح صحيح مسلم للنوري (١٢/ ٧٧)، والإحكام في أصول الأحكام للآمدي (٧/ ٧٧)، المعتمد في أصول الفقه لأبي الحسين البصري (٢/ ٥٦)، إرشاد الفحول إلى تحقيق علم الأصول للشوكاني (ص٣٨٨)، التحرير والتنوير (١٩/ ٢٣٦).

 <sup>(</sup>٦) من التؤدة، وهي الرّفق والمراد: على رسلكم. انظر: لسان العرب (٣/ ١٠١)، الفتح (٦/ ٢٣٧).

نورث ما تركنا صدقة؟٩. يريد رسول الله ﷺ نفسه، قال الرهط: قد قال ذلك، فأقبل عمر عَلَى عَلِيَّ وعباسٍ فقال: أنشدكم الله، أتعلمان أن رسول الله ﷺ قد قال ذلك؟ قالا: قد قال ذلك. . . ه(١) الحديث.

فهذا على بن أبي طالب والعباس بن عبد المطلب رأي من أهل البيت يُعِرَّان بأن هذا ثابت عن النبي عَلِيُّ.

وجاء ذلك عن ابن عباس رشي قال: قال رسول الله 選: ﴿إِنَّا لَا تَوْرُث، مَا تَرْكُنَا صِدَقَةٌ (٢).

وثبت ذلك أيضاً عن عائشة ـ رضي الله تعالى عنها.

فعنها رضي النبي على قال: «لا نورث، ما تركنا صدقة» (٣٠).

وعنها الله قالت: أرسل أزواج النبي على عثمانَ إلى أبي بكر يسألنه ثُمنهن مما أفاء الله على رسوله على فكنت أردُهن، فقلت لهن: ألا تتقين الله؟ ألم تعلمن أن النبي على كان يقول: «لا نورث، ما تركنا صدقة» ـ يريد بذلك نفسه ـ إنما يأكل آل محمد على من هذا المال، فانتهى أزواج النبي على إلى ما أخبرتهن. الحديث (1).

فهذا النص قد خَفِيَ على أزواج النبي ﷺ حتى أخبرتهن عائشة رضي الله عنهن بذلك، فرضين ووافقنها (٥٠).

وقد تلقى الصحابة رضي هذا الخبر «بالقبول والتصديق، ولهذا لم يُصرَّ أحدٌ من أزواجه على طلب الميراث، ولا أصَرَّ العمُّ على طلب الميراث، بل من

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه (ص۳۱٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في المعجم الأوسط (٥/ ١٥٧) ح(٤٩٣٣)، وقال: «تفرد به إسماعيل بن عمرو». قال الهيثمي: «رواه الطبراني في الأوسط وفيه إسماعيل بن عمرو البجلي وثقه ابن حبان وضعفه غيره، وبقية رجاله ثقات» مجمع الزوائد (٨/ ٦٢٠) ح(١٤٢٨٧). وانظر: قطف الأزهار للسيوطي (ص٢٧٣).

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه (ص٣١٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري مع الفتح (٧/ ٣٩٠) ح(٤٠٣٤)، ومسلم ح(١٧٥٨). وانظر (ص٣١٦).

<sup>(</sup>٥) انظر: البداية والنهاية (٨/ ١٨٩)، ط. التركي.

<sup>(</sup>٦) يشير إلى حديث العباس عندما ذهب للصديق مع فاطمة والله ميراثها، فأخبرهما الصديق بقول النبي على: «لا نورث، ما تركنا صدقة». أخرجه البخاري مع الفتح (٧/١٢) - ر٥٧٢٥، ٢٧٢٥). وانظر (ص٣١٦).

ثم إن الأمر استمرّ على ذلك على عهد الخلفاء الراشدين إلى عهد علي بن أبي طالب فيهذه، وصار فدك وغيرها تحت حكمه فلم يُغيّر شيئاً من ذلك، ولم يعطها لأولاد فاطمة فيهما الأولاد فاطمة فيهما الأولاد فاطمة فيهما المرابعة المرابع

وكل هذا يؤكد صحة موقف الصديق ـ رضي الله تعالى عنه ـ.

وقد جاء عن زيد بن علي بن الحسين ما يؤيد موقف الصديق رهيه ، فقد أخرج البيهقي بسنده عن زيد بن علي بن الحسين بن علي أنه قال: "أمّا أنا فلو كنتُ مكان أبى بكر رهيه لحكمتُ بمثل ما حكم به أبو بكر رهيه في فدك"(").

إذاً فأبو بكر الصديق ﷺ إنما قصد بما فعل طاعة الله ورسوله ﷺ والعمل بموجب الدليل(؟).

وكان ﷺ، وذلك من تمام حبه للنبي ﷺ، وذلك من تمام حبه للنبي ﷺ.

وقد حرص على تطييب قلوبهم فيما حصل من أمر الأموال، فقال لهم: «وأما الذي شجر بيني وبينكم من هذه الأموال فلم آلُ فيه عن الخير، ولم أترك أمراً رأيت رسول الله ﷺ يصنعه إلا صنعته (١٠).

قال شيخ الإسلام: "وكان عليه من أعظم المسلمين رعاية لحق قرابة

<sup>(</sup>١) منهاج السُّنَّة (٤/ ٢٢٠).

<sup>(</sup>۲) انظر: المصدر السابق (٦/٣٤٧)، وانظر: شرح صحيح مسلم للنووي (١٢/٤٢٥)، إكمال المعلم (٧٩/١)، إيثار الإنصاف في آثار الخلاف، سبط ابن الجوزي (١/٣٤٠ ـ ٣٤١).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى (٣٠٢/١) ح(١٢٥٢٤)، وفي كتاب الاعتقاد (ص٤٣٧) وحسن إسناده محققه، وأخرجه أيضاً في دلائل النبوة (٧/ ٢٨١)، ومن طريقه ابن عساكر في تاريخ دمشق (٤٦/ ٢٩١)، وأخرجه الدارقطني في فضائل الصحابة ح(٤٦).

<sup>(</sup>٤) انظر: منهاج السُّنَّة (٤/ ٢٥٤ ـ ٢٥٥).

<sup>(</sup>٥) انظر: منهاج السُّنَّة (٤/ ٢٥٤ ـ ٢٥٥). والحديث تقدم تخريجه (ص٢٠٤).

 <sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري في صحيحه مع الفتح (٧/ ٥٦٤) ح(٤٢٤١). وانظر: الصواعق المحرقة (٢/ ١٤٥).

رسول الله ﷺ وأهل بيته، فإن كمال محبته للنبي ﷺ أوجب سراية الحب لأهل بيته، إذ كان رعاية أهل بيته مما أمر الله ورسوله بهه (١٠).

وكان ﷺ يوصي الناس بأهل البيت ويقول: «ارقبوا محمداً ﷺ في أهل بيته»(٢).

أي: «احفظوا عهده ووده في أهل بيته»<sup>(٣)</sup>.

فهذه وصيته، وهذا خطابه للناس في حق أهل البيت ﷺ وعنهم.

وذكر شيخ الإسلام جزالة عطاء الشيخين لأهل البيت فقال: "قد أعطاهم أبو بكر وعمر من مال الله بقدر ما خلفه النبي ﷺ أضعافاً مضاعفة "(٤).

وقال: «وأبو بكر وعمر مدة خلافتهما ما زالا مكرمين غاية الإكرام لِمَلِيٍّ وسائر بني هاشم، يقدمونهم على سائر الناس<sup>ه(ه)</sup>.

وكذلك عمر رضي العماء على جميع الناس، ويفضلهم في العطاء على جميع الناس، ويفضلهم في العطاء على جميع الناس، حتى إنه لما وضع الديوان للعطاء وكتب أسماء الناس، قالوا: نبدأ بك؟ قال: لا، ابدأوا بأقارب رسول الله وَهُمَّ، وضعوا عمر حيث وضعه الله، فبدأ ببنى هاشم وَضَمَّ إليهم بنى المطلب (٢).

ولما علمت فاطمة ويشخا بخبر «لا نورث» سلّمت ورجعت<sup>(۷)</sup>.

قال القاضي عياض: «وفي ترك فاطمة منازعة أبي بكر في بعد احتجاجه عليها بالحديث ـ التسليم والإجماع على القضية ـ، وأنها لما بلغها الحديث أو بُيِّنَ لها التأويل تركت رأيها، إذ لم يكن بعد، ولا [لأحد] (٨) من ذريتها في ذلك طلب بالميراث (٩).

 <sup>(</sup>١) منهاج السُنَّة (٨/ ٨٥ ـ ٥٨٢).

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه (ص۲۰۱).

<sup>(</sup>٣) الصواعق المحرقة (٢/ ١٥٧).

<sup>(</sup>٤) منهاج السُّنَّة (٦/٣٤٦).

<sup>(</sup>٥) منهاج السُّنَّة (١٧٦/١).

 <sup>(</sup>٦) المصدر السابق (٦/ ٣٣).

<sup>(</sup>٧) انظر: المصدر السابق (٤/ ٢٣٤). والنص من كلام ابن سريج كما هو ظاهر، وأقره الشيخ.

<sup>(</sup>٨) في الأصل: «أحد، والصواب ما أثبته. وجاء في شرح صحيح مسلم للنووي نقلاً عن القاضى عباض: «ثم لم يكن منها ولا من ذريتها بعد ذلك طلب ميراث، (٢٢/١٢).

<sup>(</sup>٩) إكمال المعلم (١/ ٨١).

وذكر ابن قتيبة أن فاطمة الله إنما سألت ما سألت لعدم علمها بذلك فقال: «وأما منازعة فاطمة أبا بكر الله في ميراث النبي على فليس بمنكر؛ لأنها لم تعلم ما قاله رسول الله على، وظنت أنها ترثه \_ كما يرث الأولاد آباءهم \_، فلما أخبرها بقوله كَفَّت (١٠).

ثم إن أبا بكر الصديق ﷺ ترضًى فاطمةً ﷺ قبل موتها، فَرَضِيَت رضي الله عنه وعنها.

فقد أخرج البيهقي بسنده عن الشعبي قال: لما مرضت فاطمة والها أبو بكر بكر الصديق والها فاستأذن عليها، فقال علي والها ينا فاطمة، هذا أبو بكر يستأذن عليك، فقالت: أتحب أن آذن له؟ قال: نعم، فأذنت له، فدخل عليها يترضاها، وقال والله ما تركت الدار والمال والأهل والعشيرة إلا ابتغاء مرضاة الله ومرضاة رسوله ومرضاتكم أهل البيت، ثم ترضّاها حتى رضيت (٢).

وإن قلنا: إنها غضبت لمّا منعت فدك، فهي «امرأة من بني آدم، تأسف كما يأسفون، وليست بوجبة العصمة» (٢٠).

وهذا الحكم عام في جميع الأنبياء \_ عليهم الصلاة والسلام \_ فقد دلت النصوص على أن ذلك من خصائصهم \_ عليهم الصلاة والسلام \_.

ومن ذلك ما تقدم من قوله ﷺ: «لا نورث» قال الطاهر بن عاشور: «وظاهره أنه أراد من الضمير جماعة الأنبياء»(٤).

وقال الشنقيطي: «ظاهر صيغة الجمع شمول جميع الأنبياء» (٥).

وعن أبي هريرة ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: «إنا معشر الأنبياء، لا نورث، ما تركتُ ـ بعد مؤنة عاملي ونفقة نسائي ـ صدقة (٦٠).

<sup>(</sup>١) تأويل مختلف الحديث لابن قتية (ص٣٠٤).

<sup>(</sup>٢) سنن البيهقي الكبرى (٦/ ٣٠١)، قال البيهقي: اهذا مرسل حسن بإسناد صحيح. وقال ابن ابن كثير: اهذا إسناد جيد قوي. البداية والنهاية (١٩٦/٨)، ط. التركي. وقال ابن حجر: الوهو وإن كان مرسلاً فإسناده إلى الشعبي صحيح. فتح الباري (٦/ ٢٣٣).

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية (٨/ ١٩٥)، ط. التركي.

<sup>(</sup>٤) التحرير والتنوير (١٩/ ٢٣٥).

<sup>(</sup>٥) أضواء اليان (٢٠٧/٤).

<sup>(</sup>٦) أخرجه أحمد في المسند (٤٦٣/٢) قال الأرنؤوط: اإسناده صحيح على شرط الشيخين =

وقال ﷺ: "إن العلماء ورثة الأنبياء، وإن الأنبياء لم يورثوا ديناراً ولا درهماً، وإنما ورثوا العلم فمن أخذه أخذ بحظ وافره(١).

- ح(٩٩٧٢)، وصححه أحمد شاكر (٩٢/١٩) ح(٩٩٧٣). وقد أخرجه النسائي في السنن الكبرى من حديث مالك بن أوس بن الحَدَثان (١٤/٤) ح(١٣٠٩)، وأيضاً تمّام في فوائده (٢/ ٧٢) ح(١١٧٤).

ونسبه ابن كثير إلى الترمذي فقال: «وفي رواية عند الترمذي بإسناد صحيح «نحن معشر الأنبياء لا نورث، تفسير ابن كثير (٢٠٧/٥) ولم أجده في سننه، لكن قال ابن الملقن: «إن هذه الرواية في غير جامع الترمذي، وإنها بإسناد على شرط مسلم، ولم يشر إلى موضعها، انظر: البدر المنير (٣١٤/٧).

وممن نسبها إلى الترمذيّ الشنقيطيُّ في أضواء البيان (٤/ ٢١٠)، ووجدتُ في الشمائل المحمدية للترمذي بلفظ: «كل مال نبي صدقة إلا ما أطّعَمهُ، إنا لا نورث. (ص٤٢٣) ح(٤٠٢)، وصححه الألباني في مختصر الشمائل (ص٤٠٤) - (٣٣٨).

وقد نسب ابن حجر هذا الحديث إلى النسائي والحميدي والهيثم بن كليب في مسنديهما، والطبراني في الأوسط بنحوه والدارقطني في العلل. انظر: فتح الباري (١٠/١٢).

وبهذا تعلم أن الرواية ثابتة، وهذا يُردُّ قول الطاهر بن عاشور: «وشاع على السُّنَة العلماء: «إنا، أو نحن معاشر الأنبياء لا نورث، ولا يعرف بهذا اللفظ» التحرير والتنوير (١٩/ ٢٣٥).

(۱) أخرجه أبو داود في السنن (۲/ ۳٤۱) ح(٣٦٤١) من حديث أبي الدرداء وصححه الألباني ح(٣١٤١)، وابن ح(٣٠٩٦)، وابن ماجه في السنن (١/ ٨١) ح(٣١٨١) وصححه الألباني ح(١٢٣).

وأخرجه أحمد في مسنده (٥/ ١٩٦) وحسّنه لغيره الأرنزوط ح(٢١٧١٥).

قال ابن حجر: «حديث «العلماء ورثة الأنبياء» أحمد وأبو داود والترمذي وابن حبان عن حديث أبي الدرداء، وضعّفه الدارقطني في العلل، وهو مضطرب الإسناد؛ قاله المنذري، وقد ذكره البخاري في صحيحه بغير إسناد، تلخيص الحبير (٣/ ١٨٨).

وقد صححه ابن حبان كما في صحيحه (الإحسان) (١/ ٢٨٩) ح(٨٨).

وقال ابن الجوزى: قروى بأسانيد صالحة، العلل المتناهية (٧٩/١).

وانظر: السلسلة الضعيفة، فقد صححه هناك (٦/ ١٧٩) ح(٢٦٧٨)، وصحيح الجامع ح(١٢٩٧).

وقد أورده البخاري في صحيحه قال: (باب العلم قبل القول والعمل لقول الله تعالى: ﴿ قَاْمَا لَذَ لَا إِلَهُ إِلَا اللهُ ﴾ [محمد: ١٩]، فبدأ بالعلم، وأن العلماء هم ورثة الأنبياء وَرَّنُوا العلم، من أخذه أخذ بحظ وافر، قال ابن حجر عن هذه الجملة: (اطرف من حديث أخرجه أبو داود والترمذي وابن حبان والحاكم مصححاً من حديث أبي الدرداء، وحست حمزة الكناني، وضعفه [بعضهم] باضطراب في سنده، لكن له شواهد يتقوى بها، = قال النووي: «جمهور العلماء على أن جميع الأنبياء ـ صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين ـ لا يورثون»(١).

فالله ـ تعالى ـ قد «صان الأنبياء عن أن يورثوا ديناراً؛ لئلا يكون ذلك شبهة لمن يقدح في نبوتهم بأنهم طلبوا الدنيا وخلفوها لورثتهم» (٢٠).

وقد أثيرت عدة شبهات حول هذه المسألة (٢٦)، وقد أجاب عنها الشيخ \_ رحمه الله تعالى \_ وسنذكر أهمها:

الشبهة الأولى: أن قوله ﷺ: ﴿لا نورث، ما تركنا فهو صدقة مخالِف للقرآن؛ لأن الله تعالى يقول: ﴿يُوصِيكُ اللهُ فِي أَوْلَدِكُمْ للذَّكِرِ مِثْلُ حَظِ الْأَنشَيَيْ ﴾ [النساء: ١١].

فلم يجعل الله ـ تعالى ـ ذلك خاصًا بالأمّة دونه ﷺ (١).

والجواب على ذلك أن نقول:

ليس في عموم لفظ الآية ما يقتضي أن النبي ﷺ يورث، والخطاب في قوله: ﴿يُوسِيكُ ﴾ شامل للمقصودين بالخطاب، وليس فيه ما يوجب أن النبي ﷺ خُوطب بها.

و(كافُ) الجماعة في القرآن تكون تارة للنبي ﷺ والمؤمنين، وتارة تكون لهم دونه كقوله تعالى: ﴿ وَأَعْلَمُوا أَنَّ فِيكُمْ رَمُولَ اللَّهِ لَوْ يُطِيعُكُمْ فِي كَثِيرٍ مِنَ ٱلأَمْرِ لَسَنَّمُ وَلَيْكُمْ اللَّهُورَ وَالْفَسُوقَ وَالْمِصْيَانُ أَوْلَتِهِكَ وَلَكُمْ الْكُمْرَ وَالْفُسُوقَ وَالْمِصْيَانُ أَوْلَتِهِكَ هُمُ النَّشِدُونَ وَالْفُسُوقَ وَالْمِصْيَانُ أَوْلَتِهِكَ هُمُ النَّشِدُونَ اللهُ وَالحرات: ٧].

فهذه (الكافُ) للأمّة دون النبي ﷺ، ومثلُها كثير من الآيات، فلماذا لا يجوز أن تكون (الكافُ) في قوله تعالى: ﴿يُوسِيكُو اللّهُ فِي أَوْلَالِكُمْ ﴾ مثل هذه

ولم يفصح المصنف بكونه حديثاً، فلهذا لا يعد في تعاليقه، لكن إيراده له في الترجمة يشعر بأن له أصلاً... الفتح (١/ ١٩٢). في الأصل: «عندهم» ولعل الصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>١) شرح صحيح مسلم للنووي (١٢/ ٤٣١).

<sup>(</sup>٢) منهاج السُّنَّة (٤/ ١٩٥). وانظر: شرح صحيح مسلم للنووي (١٢/ ٤٢٧).

<sup>(</sup>٣) ذكرها الحلّي في منهاج الكرامة (ص٧٠ ـ ٧١)، وقد أبطّلها الشيخ ـ رحمه الله تعالى ـ كما سيأتي.

<sup>(</sup>٤) انظر: منهاج الكرامة للحلي (ص٧١). والحديث تقدم تخريجه (ص٤٩).

المتقدمة الخاصة بالأمّة؟ فلا يكون في السُّنَّة ما يخالف ظاهر القرآن(١١).

ثم إن النبي على ذلك الأحاديث الصحيحة المستفيضة بل المتواترة (٢٦) في يُورَث، وقد دلت على ذلك الأحاديث الصحيحة المستفيضة بل المتواترة (٢٦) في أنه على لا يورث، ولم يتنازع السلف في ذلك لظهوره واستفاضته (٣٦)، بل انعقد إجماعهم على ذلك لل.

قال ابن تيمية كَلَّلَتُهُ: «كَوْنُ النبي ﷺ لا يورث ثبت بالسُّنَّة المقطوع بها، وبإجماع الصحابة، وكل منها دليل قطعي ـ فلا يُعارض ذلك بما يُظَنُّ أنه عموم، وإن كان عموماً فهو مخصوص، (٥٠).

الشبهة الثانية: وردت آيات تدل على أن الأنبياء يورثون، قال تعالى: ﴿ وَوَرِثَ سُلَيْكُنُ دَاوُدُكُ ﴾ [النمل: ١٦].

وقال ـ تعالى ـ عن زكريا: ﴿وَإِنِّ خِفْتُ ٱلْمَوَلِيَ مِن وَرَلَهِى وَكَانَتِ أَمْرَأَنِي عَالَمَ الْمَالِيَ أَمُواَلِيَ مِن فَالِ يَعْقُوبُ ﴾ [مريم: ٥ ـ ٦].

وهذا مخالف لما ورد في حديث: الا تورث...ه (٦).

والجواب أن نقول:

إن الإرث اسم جنس يدخل تحته أنواع، والدال على ما به الاشتراك لا يدل على ما به الامتياز.

فلفظ الإرث يستعمل في إرث العلم، والنبوة، والمُلْك، وغير ذلك من أنواع الانتقال.

قال ـ تعالى ـ: ﴿ مُمَّ أَوْرَثَنَا ٱلْكِنَابَ ٱلَّذِينَ آصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ﴾ [فاطر: ٣٢]. وقسال ـ تسعسالسى ـ: ﴿ وَأَوْرَثَكُمْ أَرْضَهُمْ وَدِينَرَهُمْ وَأَمْوَ لَمُثُمُّ وَأَرْضَا لَمْ تَطَعُوهَا ﴾ [الأحزاب: ٢٧].

<sup>(</sup>١) انظر: منهاج السُّنَّة (١٩٩/٤ ـ ٢٠١).

 <sup>(</sup>٢) ممن نص على تواترها: السيوطي في قطف الأزهار المتناثرة في الأخبار المتواترة
 (ص٣٧٣) ح(١٠٠)، والكتاني في نظم المتناثر من الحديث المتواتر ح(٢٧٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: منهاج السُّنَّة (٢٠٧/٤ ـ ٢٠٨).

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق (٢٢٠/٤).

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٦) انظر: منهاج الكرامة (ص٧١).

وقال النبي ﷺ: «إن الأنبياء لم يورّثوا ديناراً ولا درهماً، وإنما ورّثوا العلم، فمن أخذه أخذ بحظ وافره(١).

وإذا كان كذلك، فما استدل به من قوله \_ تعالى \_: ﴿ وَوَرِثَ سُلْيَمَنُ دَاوُدَ ﴾ [النمل: ١٦]، وقوله: ﴿ وَرَئِنُ وَرَئِنُ مِنْ ءَالِ يَعْقُوبَ ﴾ [مريم: ٦] إنما يدل على جنس الإرث لا يدل على إرث المال، فالاستدلال بذلك على خصوص إرث المال جهل بوجه الدلالة.

والمراد بالإرث في قوله ـ تعالى ـ: ﴿وَوَرِثَ سُلَيْمَنُ دَاوُدُهُ هو إرث العلم والنبوة ونحو ذلك، لا إرث المال.

فمن المعلوم كما ذكر شيخ الإسلام: «أن داود كان له أولاد كثيرون غير سليمان، فلا يختص سليمان بماله.

وأيضاً فليس في كونه ورث ماله صفة مدح، لا لداود ولا لسليمان، فإن اليهودي والنصراني يرث أباه ماله، والآية سيقت في بيان المدح لسليمان، وما خصه الله به من النعمة.

وأيضاً فإرث المال هو من الأمور العادية المشتركة بين الناس كالأكل والشرب، ودفن الميت، ومثل هذا لا يقص عن الأنبياء إذ لا فائدة فيه، وإنما يقص ما فيه عبرة وفائدة تستفاد، وإلا فقول القائل: «مات فلان وورث ابنه ماله» مثل قوله: «ودفنوه»، ومثل قوله: «أكلوا، وشربوا، وناموا» ونحو ذلك مما لا يحسن أن يجعل من قصص القرآن»(۲).

وما ذكره شيخ الإسلام حق لا مرية فيه، وهو اختيار كثير من علماء التفسر.

قال ابن جرير الطبري: "يقول ـ تعالى ذكره ـ: ﴿وَوَرِتَ سُلَيْمَنُ﴾ أباه ﴿ وَالْمِلُكُ الذي كان خصه به على سائر قومه، فجعله له بعد أبيه داود دون سائر ولد أبيه "٢".

وقال أبو المظفر السمعاني: «المراد من الإرث هاهنا هو قيامه مقام داود

تقدم تخریجه (ص۳۲۶).

<sup>(</sup>٢) منهاج السُّنَّة (٤/ ٢٢٤).

<sup>(</sup>٣) تفسير الطيري (٩/ ٥٠٢).

في الملك والنبوة والعلم، وليس المراد من الإرث الذي يُعلَم في الأموال<sup>(١)</sup>.

وإلى هذا ذهب ابن الجوزي؛ حيث قال: «أي: ورث نبوّته وعلمَه ومُلكَه، وكان لداود تسعة عشر ذكراً، فخُصَّ سليمان بذلك، ولو كانت وراثة مال لكان جميع أولاده فيها سواء (٢٠).

وكذلك قوله ـ تعالى ـ عن زكريا: ﴿ بَرْثُنِي وَرَرِثُ مِنْ مَالِ يَعْقُوبُ ﴾ [مريم: ٦] ليس المراد به ـ كما يقول ابن تيمية ـ: "إرث المال؛ لأنه لا يرث من آل يعقوب شيئاً من أموالهم، بل إنما يرثهم ذلك أولادهم وسائر ورثتهم لو ورثوا، ولأن النبي لا يطلب ولدا ليرث ماله، فإنه لو كان يورث لم يكن بُدِّ من أن ينتقل المال إلى غيره سواء كان ابنا أو غيره، فلو كان مقصوده بالولد أن يرث ماله كان مقصوده أنه لا يرثه أحد غير الولد.

وهذا لا يقصده أعظم الناس بخلاً وشحّاً على من ينتقل إليه المال؛ فإنه لو كان الولد موجوداً وقصد إعطاءه دون غيره لكان المقصود إعطاء الولد.

وأما إذا لم يكن له ولد، وليس مراده بالولد إلا أن يحوز المال دون غيره،

<sup>(1)</sup> تفسير القرآن للسمعاني (٤/ ٨٢).

<sup>(</sup>٢) زاد المسير (٦/٩٥١).

وقد قال الطاهر بن عاشور: «والظواهر تؤذِن بأن الأنبياء كانوا يورثون» وأجاب عن الحديث بقوله: «فإنه يريد به رسول الله نفسه، كما حمله عليه عمر في حديثه مع العباس وعلي في صحيح البخاري..» إلا أنه تردد فقال: «فيكون ذلك من خصوصيات محمد رها وان كان حكماً سابقاً كان مراد زكريا إرث آثار النبوة خاصة...» التحرير والتنوير (11/11 ـ 17).

ثم إنه في سورة النمل قال عند قوله تعالى: ﴿ وَوَلِكَ سُلِتَكُنُ دَاوُدُ ﴾ اليس في الآية ما يحتج به لجواز أن يورث مال النبي وقد قال رسول الله ﷺ: الا نورث، ما تركنا صدقة، وظاهره أنه أراد من الضمير جماعة الأنبياء (١٩/ ٢٣٥). وحديث: الا نورث تقدم تخريجه (ص٤٩).

وقد أجاب الشنقيطي عن شبهته في تخصيص الحديث بالنبي على أضواء البيان، فقال: إن قول عمر: \*يريد على نفسه لا ينافي شمول الحكم لغيره من الأنبياء، لاحتمال أن يكون قصده يريد أنه هو على؛ يعني: نفسه فإنه لا يورث، ولم يقل عمر: إن اللفظ لم يشمل غيره، وكونه؛ يعني: نفسه لا ينافي أن غيره من الأنبياء لا يورث أيضاً (٢٠٧/٤). وأضاف أيضاً أنه قد ثبتت الأحاديث صريحة في عدم الإرث المالي في جميع الأنبياء. انظر: المصدر السابق.

كان المقصود أن لا يأخذ أولئك المال، وقصد الولد بالقصد الثاني، وهذا يقبح من أقل الناس عقلاً وديناً ه<sup>(١)</sup>.

ثم إن زكريا ﷺ الم يعرف له مال، بل كان نجاراً، ويحيى ابنه ﷺ كان من أزهد الناس.

وأيضاً فإنه قال: ﴿وَإِنِّ خِفْتُ اَلْمَوْلِيَ مِن وَرَاَّهِي﴾ [مريم: ٥] ومعلوم أنه لم يخف أن يأخذوا ماله من بعده إذا مات، فإن هذا ليس بمخوف، (٢٠).

وما ذكره شيخ الإسلام في تفسير قول زكريا عِنْ (مِرَنُي هُو أي: إرث العلم هو أقوى القولين في الآية، لما تقدّم من الأوجه التي أشار إليها الشيخ، وقد رجحه ابن الجوزي<sup>(۱)</sup>، وابن كثير<sup>(١)</sup>، والزجاج<sup>(٥)</sup>، والسمعاني<sup>(١)</sup>، والقرطبي<sup>(٧)</sup>، والراغب الأصفهاني<sup>(٨)</sup>، وغيرهم<sup>(٩)</sup>.

وقيل: المراد وراثة المال؛ ورجحه ابن جرير الطبرى(١٠٠).

واحتج بما روي عن الحسن أن رسول الله ﷺ قال: «يرحم الله أخي زكريا، ما كان عليه من ورثة ماله حين يقول: هب لي من لدنك ولياً يرثني ويرث من آل يعقوب (١١). وكذا عن قتادة.

وقد ردَّه ابن كثير بقوله: «وهذه مرسلات لا تعارض الصحاح» (١٢)، وهو كما قال كَتَلَنْهُ.

<sup>(</sup>١) منهاج السُّنَّة (٤/ ٢٢٤ ـ ٢٢٥).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٤/ ٢٢٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: زاد المسير (٩/ ٢٠٩).

<sup>(</sup>٤) انظر: تفسير ابن كثير (٥/ ٢٠٧).

<sup>(</sup>٥) انظر: معاني القرآن وإعرابه للزجاج (٣/ ٣٢٠)، معاني القرآن الكريم للنحاس (٤/ ٣١١\_٣١٢).

<sup>(</sup>٦) انظر: تفسير السمعاني (٣/ ٢٧٨).

<sup>(</sup>٧) انظر: الجامع لأحكام القرآن (١١/٥٣).

<sup>(</sup>٨) انظر: المفردات في غريب القرآن (ص٥١٩).

<sup>(</sup>٩) انظر: أضواء البيان (٢٠٦/٤).(١٠) انظر: تفسير الطبري (٨٨/٨٠).

<sup>(</sup>١١) أخرجه ابن جرير الطبري في تفسيره (٣٠٨/٨) عن الحسن وقتادة. وعبد الرزاق في تفسيره (٧/ ٢٣٩٧) رقم (١٣٠٣٧). وابن أبي حاتم في تفسيره (٧/ ٢٣٩٧) رقم (١٣٠٣٧).

<sup>(</sup>۱۲) تفسیر ابن کثیر (۲۰۸/۰).

وأما المراد من قوله \_ تعالى \_: ﴿ وَإِنِى خِفْتُ ٱلْمَوْلِي مِن وَدَلَةِى ﴾ [مريم: ٥] فبيَّن ابن كثير ذلك فقال: «وجه خوفه أنه خشي أن يتصرفوا بعده في الناس تصرفاً سيئاً، فيسأل الله ولداً، يكون نبياً من بعده ليسوسهم بنبوته وما يوحى إليه، فأجيب في ذلك، لا أنه خشي من وراثتهم له ماله، فإن النبي أعظم منزلة وأجل قدراً من أن يشفق على ماله إلى ما هذا حده أن يأنف من وراثة عصباته له، ويسأل أن يكون له ولد فيحوز ميراثه دونهم (١).

وقال الشنقيطي: «أي خفت أقاربي وبني عمي وعصبتي: أن يُضيَّعوا الدين بعدي، ولا يقوموا لله بدينه حق القيام، فارزقني ولداً يقوم بعدي بالدين حق القيام، (<sup>7)</sup>.

الشبهة الثالثة: قالوا: وَرَدَ عن فاطمة ﷺ أنها قالت لأبي بكر ﷺ: "يا ابن أبي قحافة أَتَرِثُ أباك ولا أَرِثُ أبي؟!" .

### الجواب:

قال شيخ الإسلام: "ما ذَكرَ (٤) من قول فاطمة والترث أباك ولا أرث أبي؟" لا يعلم صحته (٥) عنها، وإن صح فليس فيه حجة ؛ لأن أباها ـ صلوات الله عليه وسلامه ـ لا يُقاس بأحد من البشر (٦)، وليس أبو بكر أولى بالمؤمنين من أنفسهم كأبيها، ولا هو ممن حرَّم الله عليه صدقة الفرض والتطوع كأبيها، ولا هو أيضاً ممن جعل الله محبته مقدمة على محبة الأهل والمال كما جعل أباها كذلك، والفرق بين الأنبياء وغيرهم أن الله تعالى صان الأنبياء عن أن يورِّثوا ديناراً لئلًا يكون ذلك شبهة لمن يقدح في نبوتهم بأنهم طلبوا الدنيا وخلفوها لورثتهم.

تفسير ابن كثير (٥/ ٢٠٧).

<sup>(</sup>٢) أضواء البيان (٢٠٦/٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: منهاج الكرامة (ص٧٠).

<sup>(</sup>٤) يعني: الحلِّي الرافضي.

<sup>(</sup>٥) هذا الحديث أخرجه الترمذي في سننه عن أبي هريرة (١٣٤/٤) ح(١٦٠٨) وقال: احديث حسن غريب من هذا الوجه، وصححه الألباني ح(١٣١٠)، وأحمد في المسند (١٠/١) وصححه الأرنؤوط لغيره ح(١٠)، وشيخ الإسلام لم يجزم بضعقه كما في النص السابق.

<sup>(</sup>٦) المقصود: لا يقاس بأحد من البشر غير الأنبياء، والله أعلم، فعُبُر بالعام وأريد به الخصوص.

وأما أبو الصديق وأمثاله فلا نبوة لهم يُقدح فيها بمثل ذلك، كما صان الله تعالى نبينا عن الخط والشعر صيانة لنبوته عن الشبهة، وإن كان غيره لم يحتج إلى هذه الصيانة (١).

وكما ترى فهذا استدلال بالقياس، والشيعة لا تقول به (۲)، فقد ذكر الحلّي من مميزات المذهب الإمامي أنهم «حَرَّموا الأخذ بالقياس»(۲).

فكيف يستقيم احتجاجهم بذلك؟!

فرد القياس بالنص ﴿ إِنَّهُ اللَّهُ اللّ

الشبهة الرابعة: قالوا: إنّ النبي ﷺ وهب فاطمة ﷺ فَدَكاً، وذكروا في ذلك حديثاً منسوباً إلى فاطمة ﷺ:

## الجواب أن نقول:

ما ذُكِرَ من ذلك فهو من الكذب والبهتان، ثم إن ادّعاء فاطمة الله على الطريق الهبة يناقض كونها ميراثاً لها، فإن كان طلبها بطريق الهبة امتنع أن يكون بطريق الإرث، وإن كان بطريق الإرث امتنع أن يكون بطريق الهبة، ثم إنْ قلنا: إنّ النبي على وهب فاطمة ولينا فدكاً، فإن كانت هذه الهبة في مرض موته على فرسول الله على منزه أن يوصي لوارث أو يخصه في مرض موته باكثر من حقه، إن كان يورث كما يورث غيره.

وإن كانت في حال صحته فلا بد أن تكون هذه الهبة مقبوضة، وإلا فإذا

 <sup>(</sup>۱) منهاج السُّنَّة (٤/ ١٩٤ ـ ١٩٥).

 <sup>(</sup>۲) انظر: مختلف الشيعة للحلّي (١/ ٤٦١)، الكافي (١/ ٥٧)، السرائر لابن إدريس الحلي
 (١٨/١ ـ ١٩). وانظر: منهاج الشّنّة (١٩/١، ١٩٩٢).

<sup>(</sup>٢) منهاج الكرامة (ص٣٨).

<sup>(</sup>٤) انظر: الاستذكار (٦/ ٣٠٢)، الأشباه والنظائر، تاج الدين السبكي (١/ ٤٣٠).

<sup>(</sup>۵) تقدم تخریجه (ص۳۳۱).

<sup>(</sup>٦) انظر: منهاج الكرامة (ص٧١).

وهب الواهب بكلامه ولم يقبض الموهوب شيئاً حتى مات الواهب كان ذلك باطلاً عند جماهير العلماء(١).

ومع هذا فلم يُعلَم أن فاطمة ﷺ ادّعت فدكاً بغير الميراث(٢).

يقول ابن سريج: "ولم يُسمَع أن فاطمة في ادّعت أن النبي في أعطاها إياها في حديث ثابت متصل، ولا أنّ شاهداً شهد لها، ولو كان ذلك لحُكي؛ لأنها خصومة وأمر ظاهر تنازعت فيه الأمة، وتحادثت فيه (٣).

وهذا من تناقض الحلّى(؛) وغيره، فمرة يدّعونها ميراثاً وأخرى هبة! (٥٠).

وبهذا نعلم بطلان هذه الشبهات، وأن الصدِّيق هُ قد عمل بما قاله النبي ﷺ، وأن الأمر قد خفي على فاطمة هُمُنا، فلما عَلِمت سلَمت بذلك، والله تعالى أعلم.

انظر: منهاج السُّنَّة (٤/ ٢٢٨ ـ ٢٢٩).

<sup>(</sup>۲) انظر: المصدر السابق (٤/ ٢٢٩ \_ ٢٣٥).

<sup>(</sup>٣) ذكره عنه ابن تيمية في منهاج السُّنَّة (٤/ ٢٣٠ ـ ٢٣١) وانظر: (٢٣٤).

<sup>(</sup>٤) جمال الدين الحسن بن يوسف بن المطهر الحلي، شيخ الطائفة، ولد سنة ٦٤٨ه، انتهت إليه رئاسة الإمامية في المعقول والمنقول، وإذا أطلق وصف العلامة عندهم فهو المراد، من تصانيفه: منهاج الكرامة، كشف المراد شرح تجريد الاعتقاد، ورجال الحلي، توفي سنة ٢٢٧ه. انظر: أمل الأمل (٢/ ٨١ ـ ٨٢)، رجال ابن داود الحلي (ص٧٨).

<sup>(</sup>٥) انظر: منهاج الكرامة (ص٧٠، ٧١).

#### الخاتمة

الحمد أله الذي بنعمته تتم الصالحات، والصلاة والسلام على نبينا محمد الذي ختم الله به الرسالات، وعلى آله وأصحابه أولي المناقب والكمالات، أما بعد:

ففي نهاية المطاف يحسن بي أن أسجل أهم وأبرز نتائج البحث، وهي كما يلى:

المراد بأهل البيت على الراجح من الأقوال أنهم الذين حرمت عليهم الصدقة، وهم: بنو هاشم وأزواج النبي على.

Y ـ أثبت شيخ الإسلام فضائل أهل البيت 歲 العامة والخاصة، ونص على أن على بن أبي طالب أفضل أهل البيت بعد رسول ال ﷺ، وأفضل الصحابة بعد الثلاثة الراشدين الذين سبقوه في الخلافة.

٤ ـ أثبت شيخ الإسلام حقوق أهل البيت ، فنص على وجوب محبتهم، وأن الله أمر بالصلاة عليهم مع الصلاة على رسول الله ﷺ، وأن لهم حقاً في الخُمس، وذكر من خصائصهم تحريم الصدقة عليهم وعدم إرثهم من النبى ﷺ.

٥ ـ أن الخلاف الذي جرى بين الصحابة لم يكن على الإمامة ولا على أحقية على ظلية بها، بل كان في مسألة الأخذ بالقصاص من قتلة عثمان ـ ظلية،

فرأى علي ﷺ تأخير الأخذ بالقصاص حتى تستقر الأمور، ورأى الآخرون التعجيل، مع اتفاق الجميع على وجوب الأخذ به. وكان الصواب في ذلك مع على وهو ما رجّمه شيخ الإسلام.

٦ ـ ندم من شارك من الصحابة رأي في يوم الجمل.

٧ ـ براءة على بن أبي طالب والصحابة رئي من دم عثمان ﷺ.

٨ ـ أن علياً فظه كان أقرب إلى الحق من معاوية فظه.

٩ \_ لم يكفر على ضي المنه أحداً ممن قاتله.

١٠ ـ أن القتال الذي وقع بين الصحابة كان قتال فتنة، ولم يشارك فيه أكثر الصحابة على .

١١ ـ ليس هناك دليل يدل على اتهام معاوية في وابنه يزيد بقتل الحسن في .

١٢ ـ أن الحسين بن على ﴿ قُتُلُ مُظْلُوماً شَهِيداً .

١٣ ـ كل ما أحدث يوم عاشوراء من المآتم والبكاء أو الاحتفالات والتوسيع بدعة محرمة.

١٤ ـ أن حديث: الا نورث ما نركنا فهو صدقة قد رواه كثير من الصحابة، ومنهم بعض أهل البيت، وهم على والعباس وعائشة

والحمد لله على توفيقه أولاً وآخراً، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

# المصادر والمراجع

# أ .. مصادر ومراجع أهل السُّنَّة وغيرها:

- ١ \_ القرآن الكريم.
- ٢ الإبانة عن شريعة الفرقة الناجية ومجانبة الفرق المذمومة (كتاب القدر)، أبو عبد الله عبيد بن محمد بن بطة العكبري (ت٣٨٧هـ)، تحقيق ودراسة: د.
   عثمان بن عبد الله آدم الأثيوبي، دار الراية للنشر والتوزيع، الرياض، الطبعة الأولى ١٤١٥هـ.
- ۳ ابن تیمیة حیاته وعصره آراؤه وفقه، محمد أبو زهرة (ت۱۳۹٤هـ)، دار
   الفكر العربي، القاهرة، ۱٤۲۰هـ ۲۰۰۰م.
- ٤ ابن تيمية السلفي، د. محمد خليل هراس، مكتبة الصحابة، طنطا، الطبعة الثانية، رمضان ١٤٠٥هـ.
- الإتقان في علوم القرآن، جلال الدين عبد الرحمٰن السيوطي، دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الاولى ١٤٠٧هـ ١٩٨٧ م.
- آثبات صفة العلو، موفق الدين أبو محمد عبد الله بن أحمد بن قدامه
   (ت٠٢٢هـ)، تحقيق: د. أحمد بن عطية بن علي الغامدي، مؤسسة علوم القرآن، بيروت، مكتبة العلوم والحكم المدينة المنورة، الطبعة الأولى ١٤٠٩هـ ــ ١٩٨٨م.
- ٧ الأثبات في مخطوطات الأئمة (شيخ الإسلام ابن تيمية، والعلامة ابن القيم، والحافظ ابن رجب)، علي بن عبد العزيز الشبل، مكتبة الملك فهد الوطنية، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٢٣هـ ٢٠٠٢م.
- ٨ = اجتماع الجيوش الإسلامية، أبو عبد الله محمد بن أبي بكر بن قيم الجوزية،
   تحقيق: د. عواد عبد الله المعتق، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ = ١٩٨٨م.

- ٩ الإحسان في تقريب صحيح ابن حبان (صحيح ابن حبان)، على بن بلبان الفارسي، تحقيق: شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٢هـ ١٩٩١م.
- ١٠ ما القرآن، أبو بكر محمد بن عبد الله بن العربي، تحقيق: على البجاوي،
   دار الفكر.
- ١١ محكام أهل الذمة، أبو عبد الله محمد بن أبي بكر بن قيم الجوزية، حققه: د.
   صبحي الصالح، دار العلم للملايين، بيروت، الطبعة الثالثة، ١٩٨٣م.
- 17 \_ الإحكام في أصول الأحكام، سيف الدين علي الآمدي، تحقيق: د. سيد الجميلي، دار الكتاب العربي، الطبعة الثانية، ١٤٠٥هـ ـ ١٩٨٦م،
  - ١٣ \_ إحياء علوم الدين، أبو حامد محمد بن محمد الغزالي، دار المعرفة، بيروت.
- 1٤ الاختيارات الفقهية من فناوى شيخ الاسلام ابن تيمية، اختارها: علاء أبو الحسن علي بن محمد البعلي الدمشقي (ت٨٠٣هـ)، تحقيق: محمد حامد الفقى، مكتبة السُّنَّة المحمدية.
- ١٥ ـ الإخنائية أو الرد على الإخنائي، أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية، تحقيق:
   أحمد بن مؤنس العنزي، دار الخراز، جدة، الطبعة الأولى ١٤٢٠هـ ٢٠٠٠م.
- ١٦ \_ إرشاد الفحول إلى تحقيق علم الأصول، محمد بن علي الشركاني، تحقيق: أبي مصعب محمد بن سعيد البدري، مؤسسة الكتب الثقافية، الطبعة الأولى، 11٢٩هـ ١٩٩٢م.
- ١٧ \_ إرواء الغليل في تخريج أحاديث منار السبيل، محمد ناصر الدين الألباني،
   المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثانية، ١٤٠٥هـ ـ ١٩٨٥م.
- ١٨ ـ استجلاب ارتقاء المغرف بحب أقرباء الرسول ﷺ وذوي الشرف، محمد بن عبد الرحمٰن السخاوي، تحقيق: خالد بن أحمد بابطين، دار البشائر الإسلامية، بيروت، لبنان، ١٤٢١هـ ـ ٢٠٠٠م.
- 19 \_ الاستذكار، أبو عمر يوسف بن عبد الله بن عبد البر النمري القرطبي، تحقيق: سالم محمد عطا، محمد علي عوض، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢١هـ \_ ٢٠٠٠م.
- ۲۰ الاستغاثة في الرد على البكري، أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية، تحقيق:
   عبد الله بن دجين السهلي، دار الوطن، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤١٧هـ ـ
   ١٩٩٧م.
- ٢٦ الاستقامة، أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية، تحقيق: د. محمد رشاد سالم،
   مكتبة ابن تيمية، القاهرة.

- ٢٢ الاستيعاب في معرفة الأصحاب، يوسف بن عبد الله بن عبد البر القرطبي،
   صححه وخرج أحاديثه عادل مرشد، دار الأعلام، الطبعة الأولى، ١٤٢٣هـ ٢٠٠٢م.
- ٢٣ أسد الغابة في معرفة الصحابة، أبو الحسن على بن محمد بن الأثير الجزري، تحقيق وتعليق: محمد إبراهيم البنا، محمد أحمد عاشور، محمود عبد الوهاب فايد، دار الشعب.
- ٢٤ الأسماء والصفات، أبو بكر أحمد بن الحسين البيهقي، تحقيق: عبد الله بن
   محمد الحاشدي، مكتبة السوادي، جدة، الطبعة الأولى ١٤١٣هـ ١٩٩٣م.
- ٢٥ الأشباه والنظائر، تاج الدين عبد الوهاب بن علي السبكي، دار الكتب العلمية،
   الطبعة الأولى، ١٤١١هـ ١٩٩١م.
- ٢٦ الإصابة في تمييز الصحابة، أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، تحقيق: علي
   محمد البجاوي، دار الجيل، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٢هـ.
- أصول السُّنَة، أبو عبد الله محمد بن عبد الله الأندلسي الشهير بابن أبي زمنين،
   تحقيق: عبد الله بن محمد البخاري، مكتبة الغرباء الأثرية، المدينة النبوية،
   الطبعة الأولى، ١٤١٥ه.
- ٢٨ أصول العقيدة بين المعتزلة والشيعة الإمامية، د. عائشة يوسف المناعي، دار
   الثقافة، الدوحة، الطبعة الأولى، ١٤١٢هـ ١٩٩٢م.
- ٢٩ ـ أصول مذهب الشيعة الإمامية (عرض ونقد)، د. ناصر بن عبد الله بن علي القفاري، دار الحرمين للطباعة، القاهرة، الطبعة الثانية، ١٤١٥هـ ـ ١٩٩٤م.
- ٣٠ أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، محمد الأمين بن محمد المختار الجكني الشنقيطي، عالم الكتب، بيروت.
- ٣١ الاعتقاد والهداية إلى سبيل الرشاد، أبو بكر أحمد بن الحسين البيهقي، تخريج فريح بن صالح البهلال، رئاسة إدارة البحوث العلمية والإفتاء بالرياض، الطبعة الثانية، ١٤٢٤هـ ٢٠٠٣م.
- ٣٢ الأعلام العلية في مناقب ابن تيمية، عمر بن علي بن موسى البزار أبو حفص،
   تحقيق زهير الشاويش، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثالثة، ١٤٠٠هـ.
- ٣٢ إعلام الموقعين عن رب العالمين، أبو عبد الله محمد بن أبي بكر ابن قيم الجوزية، راجعه وعلق عليه طه عبد الرؤوف سعد، دار الجيل، بيروت.
- ٣٤ الأعلام، خير الدين بن محمود بن محمد الزركلي، دار العلم للملايين، الطبعة الخامسة، أيار/مايو ٢٠٠٢م.

- ميان العصر وأعوان النصر، صلاح الدين خليل بن أيبك الصفدي، حققه د.
   علي أبو زيد وجماعة، دار الفكر المعاصر لبنان، دار الفكر، سوريا، الطبعة
   الأولى، ١٤١٨هـ ١٩٩٨م.
- ٣٦ \_ الاقتصاد في الاعتقاد، أبو محمد عبد الغني بن عبد الواحد المقدسي، تحقيق: د. أحمد بن عطية الغامدي، مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة، الطبعة الأولى، ١٤١٤هـ \_ ١٩٩٣م.
- ٣٧ ـ اقتضاء الصراط المستقيم لمخالفة أصحاب الجحيم، أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية، تحقيق: د. ناصر بن عبد الكريم العقل، مكتبة الرشد، الرياض، الطبعة الثانية، ١٤١١هـ ـ ١٩٩١م.
- ٣٨ الاقتضاب في شرح أدب الكتاب، عبد الله بن محمد بن السيد البطليوسي، تحقيق: مصطفى السقا، حامد عبد المجيد، مطبعة دار الكتب المصرية، القاهرة، ١٩٩٦م.
- ٣٩ \_ الإقناع لطالب الانتفاع، موسى بن أحمد الحجاري المقدسي، تحقيق: د.
   عبد الله بن عبد المحسن التركي، هجر للطباعة والنشر، الطبعة الأولى ١٤١٨هـ
   \_ ١٩٩٧م.
- 2. إكمال المعلم بفوائد مسلم، أبو الفضل القاضي عياض بن موسى بن عياض اليحصبي، تحقيق: يحيى إسماعيل، دار الوفاء، المنصورة، الطبعة الأولى، ١٤١٩هـ ١٤٩٨م.
- ١١ \_ الإكمال في رفع الارتياب عن المؤتلف والمختلف في الأسماء والكنى والأنساب، علي بن هبة الله بن أبي نصر بن ماكولا، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى ١٤١١هـ.
- ٤٢ \_ الأم (موسوعة الإمام الشافعي)، محمد بن إدريس الشافعي، تخريج د. أحمد بدر الدين حسون، دار قتية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٦هـ \_ ١٩٩٦م.
- ١٤٠١ الأمالي المطلقة، أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، تحقيق: حمدي بن عبد المجيد السلفي، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٦هـ معدد ١٩٩٥م.
- 33 \_ أمالي ابن سمعون، أبو الحسين محمد بن أحمد بن إسماعيل البغدادي المشهور بابن سمعون (ت٣٨٧هـ)، تحقيق: عامر حسن صبري، دار البشائر، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٢٣هـ ٢٠٠٢م.
- الإمامة والردعلى الرافضة، أبو نعيم الأصبهائي، تحقيق: د. علي بن محمد ناصر
   الفقيهي، مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة، الطبعة الأولى، ١٤٠٧هـ ١٩٨٧م.

- 23 ـ إنباه الرواة على أنباه النحاة، جمال الدين أبي الحسن علي بن يوسف القفطي، تحقيق: محمد أبي الفضل إبراهيم، دار الفكر العربي، القاهرة، مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٦هـ ـ ١٩٨٦م.
- ٤٧ الإنتصار في ذكر أحوال قامع المبتدعين وآخر المجتهدين ثقي الدين أبي العباس أحمد ابن تيمية، محمد بن عبد الهادي المقدسي، تحقيق: أ.د محمد السيد الجليند، القاهرة، الطبعة الأولى ١٤٢٣هـ ٢٠٠٣م.
- ١٤ الانتصار والرد على ابن الراوندي الملحد، أبو الحسين عبد الرحيم بن محمد
   الخياط، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، مراجعة محمد حجازى، ١٩٨٨م.
- ٤٩ ـ أهل الفترة ومن في حكمهم، موفق أحمد شكري، دار ابن كثير، دمشق،
   مؤسسة علوم القرآن، عجمان، الطبعة الأولى، ١٤٠٩هـ ١٩٨٨م.
- ويثار الإنصاف في آثار الخلاف، أبو المظفر يوسف بن قزاوغلي الشهير بسبط ابن الجوزي، تحقيق: د. عبد الله بن عبد العزيز العجلان، مكتبة الملك فهد الوطنية، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٢٠هـ ١٤٢١هـ.
- ۱٥ الباعث الحثيث شرح اختصار علوم الحديث لابن كثير، أحمد محمد شاكر،
   دار الفكر، الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م.
- ٥٢ البحر الزخار المعروف بمسند البزار، أبو يكر أحمد بن عمرو البزار، تحقيق:
   د. محفوظ الرحمٰن زين الله، مؤسسة علوم القرآن، بيروت، مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة، الطبعة الأولى ١٤٠٩هـ ١٩٨٨م.
- ٥٣ البداية والنهاية، إسماعيل بن عمر بن كثير، تحقيق: د. عبد الله بن عبد المحسن التركي، مركز البحوث والدراسات العربية والإسلامية بدار هجر، الطبعة الأولى، ١٤١٩هـ ١٩٩٨م.
- ٥٤ البداية والنهاية، إسماعيل بن عمر بن كثير، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.
  - ٥٥ \_ البداية والنهاية، إسماعيل بن عمر بن كثير، مكتبة المعارف، بيروت.
- ١٥ بدائع الفوائد، أبو عبد الله محمد بن أبي بكر بن قيم الجوزية، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان.
- البدر التمام شرح بلوغ المرام من أدلة الأحكام، حسين بن محمد المغربي، تحقيق:
   د. محمد شحود خرفان، داء الوفاء، المنصورة، الطبعة الثانية ١٤٢٦هـ ٢٠٠٥م.
- ٥٨ ـ البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع، محمد بن علي الشوكاني، وضع حواشيه خليل المنصور، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٨هـ ـ ١٩٩٨م.

- ٥٩ ـ البدر المنير في تخريج أحاديث الشرح الكبير، عمر بن علي بن أحمد المعروف بابن الملقن، تحقيق: جمال محمد السيد، دار العاصمة، الرياض، الطبعة الأولى ١٤١٤هـ.
- بغية المرتاد، أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية، تحقيق ودراسة: د. يوسف بن سليمان الدويش، مكتبة العلوم والحكم، الطبعة الأولى، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.
- 11 \_ البلغة في تراجم أثمة النحو واللغة، محمد بن يعقوب الفيروزآبادي، تحقيق: محمد الصاوي، جمعية إحياء التراث الإسلامي، الكويت، الطبعة الأولى، ١٤٠٧هـ.
- ٦٢ ـ بيان تلبيس الجهمية، أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية، تصحيح وتعليق محمد بن عبد الرحمٰن بن قاسم، مؤسسة قرطبة.
- ٦٣ بيان تلبيس الجهمية، أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية، حققه مجموعة من طلاب
   العلم، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، الطبعة الأولى، ١٤٢٦هـ.
- 75 بيان تلبيس المفتري محمد زاهد الكوثري، أحمد بن محمد الغماري، تحقيق وتخريج: علي بن حسن بن علي بن عبد الحميد، دار الصميعي، الطبعة الثانية، 181٧هـ 1997م.
- تاج العروس من جواهر القاموس، محمد بن محمد بن عبد الرزاق الحسيني الملقب بمرتضى الزبيدي، تحقيق: مجموعة من المحققين، نشر: وزارة الإرشاد والأنباء بدولة الكويت، الطبعة الأولى: خلال عدة سنوات من ١٣٨٥ إلى ١٤٢٢
- 77 ـ تاريخ ابن الوردي، زين الدين عمر بن مظفر الشهير بابن الوردي، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٧هـ ـ ١٩٩٦م.
- ٦٧ ـ تاريخ ابن خلدون المسمى ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر، عبد الرحمٰن بن خلدون، ضبط المتن ووضع الحواشي الأستاذ خليل شحادة، راجعه د. سهيل زكار، دار الفكر، بيروت، ١٤٢١هـ ـ ٢٠٠٠م.
- ٦٨ \_ تاريخ ابن معين رواية الدوري، يحيى بن معين، تحقيق: د. أحمد محمد نور سيف، مركز البحث العلمي وإحياء التراث الإسلامي، مكة المكرمة، الطبعة الأولى ١٣٩٩هـ \_ ١٩٧٩م.
- 19 تاريخ إربل، شرف الدين المبارك بن أحمد بن المبارك اللخمي الإربلي المعروف بابن المستوفى، تحقيق: سامي بن سيد الصفار، وزارة الثقافة والإعلام، العراق، سنة ١٩٨٠م.

- ٧٠ تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والأعلام، أبر عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، تحقيق: د. عمر عبد السلام التدمري، دار الكتاب العربي، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٧هـ ١٩٨٧م.
- ٧١ ـ تاريخ الطبري المسمى (تاريخ الرسل والملوك)، محمد بن جرير الطبري، تحقيق: محمد أبر الفضل إبراهيم، دار المعارف، القاهرة، الطبعة الرابعة.
- ٧٢ التاريخ الكبير، أبو عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري، دار الكتب العلمية،
   بيروت، لبنان، ١٤٠٧هـ ١٩٨٦م.
- ٧٣ تاريخ بغداد، أبو بكر أحمد بن علي الخطيب البغدادي، دار الكتب العلمية،
   يبروت.
- ٧٤ تاريخ جرجان، حمزة بن يوسف بن إبراهيم السهمي، مطبعة مجلس دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد الدكن، تحقيق: عبد الرحمٰن بن يحيى المعلمي اليمانى، الطبعة الأولى ١٣٦٩هـ ١٩٠٥هـ.
- ٧٥ تاريخ خليفة بن خياط، خليفة بن خياط الليثي، تحقيق: د. أكرم ضياء العمري، دار القلم، مؤسسة الرسالة، دمشق، بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٧هـ.
- ٧٦ تاريخ دمشق، أبو القاسم علي بن الحسن الشافعي المعروف بابن عساكر، تحقيق: محب الدين أبي سعيد عمر بن غرامة الغمروي، دار الفكر، بيروت، 1810هـ 1990م.
- ٧٧ ـ التأصيل (الأصول التخريج وقواعد الجرح والتعديل)، بكر عبد الله أبو زيد، دار
   العاصمة بالرياض، الطبعة الأولى ١٤١٣هـ.
- ٧٨ تأويل مختلف الحديث، عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري، تحقيق: محمد زهري النجار، دار الجيل، بيروت، ١٣٩٣هـ ١٩٧٢م.
- ٧٩ التبصير في الدين وتمييز الفرقة الناجية عن الفرق الهالكين، أبو المظفر طاهر بن محمد الإسفراييني، تحقيق: كمال يوسف الحوت، عائم الكتب، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م.
- ٨٠ التحرير والتنوير، محمد الطاهر ابن عاشور، دار سحنون للنشر والتوزيع،
   تونس.
- ٨١ تحقة الأحوذي بشرح جامع الترمذي، محمد عبد الرحمٰن عبد الرحيم المباركفوري، ضبط عبد الرحمٰن محمد عثمان، مؤسسة قرطبة، مدينة الأندلس، الطبعة الثانية.
- ٨٢ ـ تحفة الأشراف بمعرفة الأطراف، جمال الدين أبو الحجاج يوسف المزي،
   تحقيق: عبد الصمد شرف الدين، إشراف زهير الشاويش.

- ٨٣ ـ تحقيق مواقف الصحابة في الفتنة (من روايات الإمام الطبري والمحدثين) د. محمد أمحزون، دار طببة، الرياض، الطبعة الأولى ١٤١٥هـ ـ ١٩٩٤م.
- ٨٤ تخريج إحياء علوم الدين المسمى المغني عن حمل الأسفار في الأسفار في تخريج ما في الإحياء من الأخبار، زين الدين عبد الرحيم بن الحسين العراقي، اعتنى به أبو محمد أشرف بن عبد المقصود، مكتبة دار طبرية، الطبعة الأولى، ١٤١٥هـ ١٩٩٥م.
- مه ـ تدریب الراوی فی شرح تقریب النواوی، جلال الدین عبد الرحمٰن السیوطی،
   دار التراث، القاهرة، الطبعة الثانیة، ۱۳۹۲هـ ـ ۱۹۷۲م.
- ٨٦ التدمرية، أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية، تحقيق: محمد بن عودة السعودي،
   الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ ١٩٨٥ م، شركة العبيكان للطباعة والنشر، الرياض.
- ٨٧ ـ تذكرة الحفاظ، أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، أم القرى للطباعة والنشر، القاهرة.
- ٨٨ ـ التسعينية، أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية، تحقيق: د. محمد إبراهيم العجلان، مكتبة المعارف، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٢٠هـ ـ ١٩٩٩م.
- ٨٩ تسمية المولود، بكر بن عبد الله أبو زيد، دار العاصمة، الرياض، الطبعة الثائثة
   ١٤١٦هـ ١٩٩٥م.
- ٩٠ تعظيم قدر الصلاة، محمد بن نصر المروزي، تحقيق: د. عبد الرحمٰن بن
   عبد الجبار الفريوائي، مكتبة الدار بالمدينة المنورة، الطبعة الأولى، ١٤٠٦هـ.
- ٩١ تغريب الألقاب العلمية، بكر بن عبد الله أبو زيد، دار الراية، الرياض، الطبعة
   الثانية ١٤٠٩هـ.
- 97 \_ تفسير ابن كثير (تفسير القرآن العظيم)، للحافظ ابن كثير، تحقيق: محمد أحمد عاشور، د. محمد إبراهيم البنا، عبد العزيز غنيم، دار الشعب، القاهرة.
- 97 تفسير أبي السعود المسمى (إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم)، محمد بن محمد العمادي أبو السعود، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- 9٤ \_ تفسير البغوي «معالم التنزيل»، أبو محمد الحسين بن مسعود البغوي، حققه محمد عبد الله الفهد، عثمان جمعة ضميرية، سليمان مسلم الحرش، دار طيبة، ١٤٠٩هـ.
- ٩٥ ـ تفسير الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير الطبري، دار الكتب العلمية، بيروت،
   الطبعة الأولى، ١٤١٢هـ ـ ١٩٩٢م.
- ٩٦ تفسير الفخر الرازي المشتهر بالتفسير الكبير ومفاتيح الغيب، دار الفكر،
   بيروت، الطبعة الثالثة، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.

٩٧ ـ تفسير القاسمي المسمى محاسن التأويل، محمد جمال الدين القاسمي، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحباء التراث العربي، بيروت، مكتبة دار الباز، مكة المكرمة، الطبعة الأولى، ١٤١٥هـ ـ ١٩٩٤م.

- 99 تفسير القرآن، أبو المظفر منصور بن محمد بن عبد الجبار السمعاني، تحقيق: ياسر بن إبراهيم، غنيم بن عباس، دار الوطن، الطبعة الأولى، ١٤١٨هـ ١٩٩٧م.
- ١٠٠ ـ تقريب التهذيب، أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، تحقيق: عبد الوهاب
   عبد اللطيف، دار المعرفة، بيروت.
- ١٠١ ـ تقييد العلم، أحمد بن علي الخطيب البغدادي، تحقيق: يوسف العش، دار
   إحياء السُّنَّة النبوية، الطبعة الثانية، ١٩٧٤م.
- ١٠٢ ـ التلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير، أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، مكتبة ابن تبمية، القاهرة، تحقيق: د. شعبان إسماعيل.
- 1۰۳ ـ تلخيص كتاب الموضوعات لابن الجوزي، أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، دراسة وتحقيق أبي تميم ياسر بن إبراهيم بن محمد، مكتبة الرشد، الرياض، شركة الرياض للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، ١٤١٩هـ ـ ١٩٩٨م.
- ١٠٤ ـ تمام المنة في التعليق على فقه السُنَّة، محمد ناصر الدين الألباني، دار الراية، الرياض، الطبعة الثالثة، ١٤٠٩هـ.
- التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد، أبو عمر يوسف بن عبد الله بن عبد الله بن عبد البر النمري القرطبي، تحقيق: مصطفى بن أحمد العلوي، محمد عبد الكبير البكري، الناشر وزارة عموم الأوقاف والشؤون الإسلامية، المغرب، ١٣٨٧ه.
- ۱۰۱ ـ التنبيه على الأسباب التي أوجبت الاختلاف بين المسلمين، عبد الله بن السيد البطليوسي، تحقيق وتعليق: د. أحمد حسن كحيل، د. حمزة عبد الله النشرتي، دار المريخ للنشر، الطبعة الثانية، ١٤٠٢هـ ـ ١٩٨٢م.
- ۱۰۷ ـ التنبيه والرد، أبو الحسين محمد بن أحمد بن عبد الرحمٰن الملطي الشافعي، تعليق محمد زاهد بن الحسن الكوثري، المكتبة الأزهرية للتراث، ١٤١٣هـ ١٩٩٣م.
- ۱۰۸ ـ تنزيه الشريعة المرفوعة عن الأحاديث الشنيعة الموضوعة، أبو الحسن علي بن محمد عراق الكناني، تحقيق: عبد الوهاب عبد اللطيف، عبد الله محمد الغماري، دار الكتب العلمية، الطبعة الثانية ۱۶۸۱هـ ۱۹۸۱م.

- ١٠٩ ـ تهذيب التهذيب، أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، دار الفكر، الطبعة الأولى
   ١٤٠٤ ـ ١٩٨٤م.
- 110 ـ تهذيب الكمال في أسماء الرجال، جمال الدين أبي الحجاج يوسف المزي، تحقيق: د. بشار عواد معروف، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الخامسة، 1817هـ 1997م.
- ١١١ ـ ثهذيب اللغة، أبو منصور محمد بن أحمد الأزهري، تحقيق: مجموعة من الباحثين، مكتبة الضياء، الدار المصرية للتأليف والترجمة.
- 111 \_ التوضيح في الجمع بين المقنع والتنقيع، أحمد بن محمد بن أحمد الشويكي، تحقيق: ناصر بن عبد الله الميمان، المكتبة المكية، مكة المكرمة، الطبعة الأولى، ١٤١٨هـ \_ ١٩٩٧م.
- ١١٣ \_ الثقات، محمد بن حبان بن أحمد البستي، تحقيق: السيد شرف الدين أحمد، دار الفكر، الطبعة الأولى، ١٣٩٥هـ ـ ١٩٧٥م.
- ۱۱٤ ـ ثلاث تراجم نفيسة من كتاب ذيل تاريخ الإسلام للذهبي، وهي لشيخ الإسلام ابن تيمية، علم الدين البرزالي، جمال الدين المزي، تحقيق وتعليق: محمد بن ناصر العجمي، دار ابن الأثير، الكويت، الطبعة الأولى، ١٤١٥هـ ـ ١٩٩٥م.
- ۱۱۵ \_ جامع الرسائل، أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية، تحقيق: د. محمد رشاد سالم، مطبعة المدنى، القاهرة، الطبعة الثانية، ١٤٠٥هـ \_ ١٩٨٤م.
- ۱۱٦ \_ جامع المسائل، أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية، تحقيق: محمد عزيز شمس، دار عالم الفوائد، مكة المكرمة، الطبعة الأولى، ١٤٢٩هـ.
- ۱۱۷ ـ الجامع لأحكام القرآن، أبو عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي (تا۲۷ه)، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ۱٤٠٨هـ ١٩٨٨م.
- ۱۱۸ ـ الجامع لسيرة شيخ الإسلام ابن تيمية (خلال سبعة قرون)، محمد عزيز شمس، علي بن محمد العمران، إشراف وتقديم بكر بن عبد الله أبو زيد، دار عالم الفوائد، مكة المكرمة، الطبعة الثالثة، ١٤٢٧هـ.
- ۱۱۹ ـ الجرح والتعديل، عبد الرحمٰن بن أبي حاتم محمد بن إدريس الرازي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، الطبعة الأولى، ١٣٧١هـ ـ ١٩٥٢م.
- ۱۲۰ ـ جلاء الأفهام، أبو عبد الله محمد بن أبي بكر ابن قيم الجوزية، تخريج مشهور حسن آل سليمان، دار ابن الجوزي، الطبعة الأولى، رمضان ١٤١٧هـ ـ ١٩٩٧م.
- ١٢١ ـ جلباب المرأة المسلمة في الكتاب والسُنَّة، محمد ناصر الدين الألباني، المكتبة الإسلامية، عمان، الأردن، الطبعة الأولى، ١٤١٣هـ.

- ۱۲۲ \_ الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح، أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية، تحقيق وتعليق مجموعة من المحققين: دار العاصمة، المملكة العربية السعودية، النشرة الأولى ١٤١٤هـ.
- ١٢٣ ـ حادي الأرواح إلى بلاد الأفراح، محمد بن أبي بكر بن قيم الجوزية، دار الفكر للنشر والتوزيع، عمَّان، الطبعة الأولى، ١٩٨٧م.
- ۱۲۶ \_ حاشية الروض المربع شرح زاد المستقنع، عبد الرحمٰن بن محمد بن قاسم النجدى الحنبلي، الطبعة الرابعة، ۱۶۱۰هـ.
- ١٢٥ ـ حاشية الشهاب على تفسير البيضاوي المسماة عناية القاضي وكفاية الراضي على تفسير البيضاوي، المؤلف أحمد بن محمد بن عمر شهاب الدين الخفاجي، دار صادر، بيروت.
- 1۲٦ ـ الحجة في بيان المحجة، قوام السُّنَّة إسماعيل بن محمد الأصبهاني، تحقيق: محمد بن ربيع بن هادي عمير المدخلي، محمد بن محمود أبو رحيم، دار الراية، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤١١هـ ١٩٩٠م.
- ١٢٧ \_ حقبة من التاريخ، عثمان بن محمد الخميس، مكتبة الإمام البخاري، الإسماعيلية، الطبعة الثالثة، ١٤٢٧هـ \_ ٢٠٠٦م.
- ۱۲۸ ـ حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، أبو نعيم أحمد بن عبد الله الأصبهاني، دار الكتاب العربي، بيروت، الطبعة الرابعة، ١٤٠٥هـ.
- ۱۲۹ ـ خصائص أمير المؤمنين علي بن أبي طالب، أبو عبد الرحمٰن أحمد بن شعيب النسائى، دار الكتاب العربي، بيروت، الطبعة الأولى، ۱۶۰۷هـ ـ ۱۹۸۷م.
- 180 \_ الخلافات السياسية بين الصحابة، محمد بن المختار الشنقيطي، مركز الراية للتنمية الفكرية، الطبعة الأولى، ١٤٢٤هـ ٢٠٠٤م.
- ۱۳۱ ـ خلافة علي بن أبي طالب، عبد الحميد بن علي بن ناصر الفقيهي، مكتبة الرشد، الرياض، الطبعة الأولى، ۱٤۲٧هـ ـ ٢٠٠٦م.
- ۱۳۲ \_ درء تعارض العقل والنقل، أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية، تحقيق: د. محمد رشاد سالم، دار الكنوز الأدبية.
- ۱۳۳ ـ الدرر الكامنة في أهيان المائة الثامنة، أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، دار الجيل، بيروت، ١٤١٤هـ ـ ١٩٩٣م.
- ۱۳٤ ـ دلائل النبوة ومعرفة أحوال صاحب الشريعة، أبو بكر أحمد بن الحسن البيهقي، تخريج د. عبد المعطي قلعجي، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ ـ ١٩٨٨م.
- ۱۳۵ ـ دول الإسلام، أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، حققه حسن إسماعيل مروة، دار صادر، بيروت، الطبعة الأولى، ۱۹۹۹م.

- ١٣٦ ـ ذم الكلام وأهله، لأبي إسماعيل الهروي، تحقيق وتخريج: عبد الله بن محمد بن عثمان الأنصاري، مكتبة الغرباء الأثرية، دار الحسن للنشر والتوزيع، الأردن.
- ۱۳۷ \_ الذيل على طبقات الحنابلة، عبد الرحمٰن بن أحمد بن رجب، تحقيق: د. عبد الرحمٰن بن سليمان العثيمين، مكتبة العبيكان، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٢٥هـ \_ ٢٠٠٥م.
- ۱۳۸ ـ الرائق في تنزيه الخالق، يحيى بن حمزة العلوي، تحقيق: إمام حنفي عبد الله،
   دار الآفاق العربية، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٤٢٠هـ ـ ٢٠٠٠م.
- ۱۳۹ ـ رجال الفكر والدعوة في الإسلام (أحمد ابن تيمية)، على الحسني الندوي (ت١٤٢٠هـ)، تعريب سعيد الأعظمي الندوي، دار القلم، دمشق، الطبعة الأولى ١٤٢٣هـ ـ ٢٠٠٢م.
- ۱٤٠ ـ رد المحتار على الدر المختار (حاشية ابن عابدين)، محمد أمين بن عمر عابدين، دار عالم الكتب، الرياض، ١٤٢٣هـ ـ ٢٠٠٣م.
- ۱٤۱ ـ الرد الوافر على من زعم بأن من سمى ابن تيمية شيخ الإسلام كافر، ابن ناصر الدين الدمشقي، تحقيق: زهير الشاويش، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثالثة ١٤١١هـ ـ ١٩٩١م.
- 187 \_ الرد على الجهمية، عثمان بن سعيد الدارمي، تخريج بدر البدر، الدار السلفية، الطبعة الأولى، ١٤٠٥هـ \_ ١٩٨٥م.
- ۱٤٣ ـ الرد على الرافضة، محمد بن خليل المقدسي (ت٨٨٨هـ)، تحقيق: د. أحمد حجازي السقا، دار الجيل، بيروت، المكتب الثقافي، القاهرة.
- 188 \_ الرد على المنطقيين، أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية، المكتبة الإمدادية، مكة المكرمة، الطبعة الرابعة ١٤٠٢هـ \_ ١٩٨٢م، إدارة ترجمان السُّنَّة، شادمان، لاهور.
- 180 \_ رسالة إلى أهل الثغر، أبو الحسن علي بن إسماعيل الأشعري، تحقيق: عبد الله شاكر النبهاوي المصري، مؤسسة علوم القرآن، بيروت، مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة، الطبعة الأولى، ١٤٠٩هـ \_ ١٩٩٨م.
- ١٤٦ ـ رسالة في أن القرآن غير مخلوق، إبراهيم بن إسحاق الحربي، تحقيق: علي بن عبد العزيز الشبل، دار العاصمة، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤١٦هـ ـ ١٩٩٥م.
  - ١٤٧ ـ رسائل العدل والتوحيد، دراسة وتحقيق: محمد عمارة، دار الهلا ١٩٧١م.
- ١٤٨ ـ روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، شهاب الدين السيد محمود الألوسي (ت١٢٧٠هـ)، دار الفكر للطباعة والنشر.

- 189 ـ الروض المربع شرح زاد المستقنع، منصور بن يونس البهوتي، تحقيق: أ.د. عبد الله بن محمد الطيار، ود. إبراهيم بن عبد العزيز الغصن، ود. خالد بن على المشيقيح، خرج أحاديثه د. عبد الله بن عبد العزيز الغضن، دار الوطن، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤١٩هـ ١٩٩٩م.
- ١٥٠ ـ زاد المسير في علم التفسير، أبو الفرج عبد الرحمٰن بن علي بن الجوزي، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثالثة، ١٤٠٤هـ ـ ١٩٨٤م.
- 101 ـ زاد المعاد في هدي خير العباد، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أبي بكر الزرعي ابن قيم الجوزية، تحقيق وتخريج: شعيب الأرنؤوط د. عبد القادر الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة بيروت، مكتبة المنار الاسلامية، الكويت، الطبعة الثالثة عشر ١٤٠٦هـ ـ ١٩٨٦م.
- ١٥٢ ـ الزهد، أسد بن موسى، تحقيق: أبي إسحاق الحويني الأثري، مكتبة التوعية الإسلامية، الطالبية، الطبعة الأولى ١٤١٣هـ ـ ١٩٩٣م.
- ١٥٣ ـ سر صناعة الإهراب، أبو الفتح عثمان بن جني، تحقيق: د. حسن هنداوي، دار القلم، دمشق، الطبعة الأولى، ١٩٨٥م.
- ١٥٤ ـ سلالة القوائد الأصولية، عبد الرحمٰن بن عبد العزيز السديس، دار الهجرة للنشر والتوزيم، الرياض، الطبعة الأولى ١٤١٦هـ ١٩٩٦ م.
- ١٥٥ ـ سلسلة الأحاديث الصحيحة، محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، ١٥٠٥ ـ ١٩٨٥م.
- 107 ـ سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة، محمد ناصر الدين الألباني، مكتبة المعارف، الطبعة الأولى، ١٤١٢هـ ـ ١٩٩٣م.
- ۱۵۷ ـ السُّنَّة، أبو بكر أحمد بن محمد بن هارون بن يزيد الخلال، تحقيق: د. عطية الزهراني، دار الراية، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤١٠هـ ١٩٨٩م.
- ۱۰۸ ـ السُّنَّة، أبو بكر عمرو بن أبي عاصم الضحاك بن مُخلَّد الشيباني، تخريج محمد بن ناصر الدين الألباني، وسماه بـ(ظلال الجنة في تخريج السُّنَة)، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثانية، ١٤٠٥هـ ـ ١٩٨٥م.
- ۱۰۹ ـ السُّنَّة، أبو عبد الرحمٰن عبد الله بن إمام أهل السُّنَّة أحمد بن محمد بن حنبل الشيباني، تحقيق: د. محمد بن سعيد بن سالم القحطاني، دار ابن القيم، الدمام، الطبعة الأولى، ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م.
- ١٦٠ ـ سنن ابن ماجه، أبو عبد الله محمد بن يزيد القزويني الشهير بـ(ابن ماجه)، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، المكتبة التجارية، مكة المكرمة، دار الحديث، القاهرة.

- ١٦١ ـ سنن أبي داود، سليمان بن الأشعث أبو داود السجستاني، تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد، مع تعليقات كمال يوسف الحوت، دار الفكر.
- ۱۹۲ ـ سنن الترمذي، أبو عيسى محمد بن عيسى بن سورة، تحقيق: أحمد محمد شاكر، دار الفكر.
- ١٦٣ ـ سنن الدارمي، عبد الله بن عبد الرحمٰن الدارمي، تحقيق: فواز أحمد زمرلي، خالد السبع العلمي، دار الريان، القاهرة، الطبعة الأولى ١٤٠٧هـ ـ ١٩٨٧م.
- ١٦٤ ـ السنن الكبرى، أبو بكر أحمد بن الحسين بن علي البيهقي، دار المعرفة، بيروت، ١٤١٣هـ ـ ١٩٩٢م.
- 170 ـ السنن الكبرى، أبو عبد الرحمٰن أحمد بن شعيب النسائي، تحقيق: د. عبد الغفار البنداري وسيد كسروي، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى 1811هـ 1991م.
- 177 ـ سنن النسائي (المجتبى) وبحاشيته شرح السيوطي والسندي، أحمد بن شعيب بن علي النسائي، تحقيق: مكتب تحقيق: التراث الإسلامي، دار المعرفة، بيروت، الطبعة الثانية، ١٤١٢هـ ـ ١٩٩٢م.
- ١٦٧ ـ سنن سعيد بن منصور، سعيد بن منصور الخراساني المكي، تحقيق: حبيب الرحمٰن الأعظمي، الدار السلفية، الهند، الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ ـ ١٩٨٢م.
- 17۸ \_ سير أعلام النبلاء، شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، تحقيق: شعيب الأرنؤوط وجماعة، مؤسسة الرسالة، الطبعة الرابعة، ١٤٠٦هـ ـ ١٩٨٦م.
- 179 \_ السيرة النبوية، أبو محمد عبد الملك بن هشام المعافري، فقهاء وضبطها مصطفى السقا وإبراهيم الأبياري، عبد الحفيظ شلبي، مؤسسة علوم القرآن.
- 1۷۰ ـ السيف المسلول على من سب الرسول ﷺ، تقي الدين علي السبكي الشافعي، تحقيق: إياد أحمد الغوج، دار الفتح، عمان الأردن، ١٤٢١هـ ـ ٢٠٠٠م، الطبعة الأولى.
- 1۷۲ \_ شذرات الذهب في أخبار من ذهب، عبد الحي بن أحمد بن محمد العكري الحنبلي المشهور بابن العماد، تحقيق: عبد القادر الأرنؤوط، محمود الأرنؤوط، دار ابن كثير، ١٤٠٦هـ ـ ١٩٨٦م.

- 1۷۳ ـ شرح أصول اعتقاد أهل السُّنَّة والجماعة، أبو القاسم هبة الله بن الحسن بن منصور الطبري اللالكائي، تحقيق: د. أحمد سعد حمدان، دار طيبة للنشر والتوزيم، الرياض.
- 1۷٤ ـ شرح الأصول الخمسة، القاضي عبد الجبار بن أحمد، تعليق: أحمد بن أبي هاشم، تحقيق: عبد الكريم عثمان، مكتبة وهبة، عابدين، الطبعة الثانية، ١٤٠٨هـ ـ ١٩٨٨م.
- ۱۷۵ ـ شرح السُّنَّة، إسماعيل بن يحيى المزني، تحقيق: جمال عزون، دار ابن حزم، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٢٠هـ ـ ٢٠٠٠م.
- 1٧٦ \_ شرح السُّنَّة، الحسن بن علي بن خلف البربهاري، تحقيق: د. محمد بن سعيد القحطاني، دار ابن القيم، الدمام، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ.
- 1۷۷ ـ شرح العقيدة الطحاوية، على بن على بن أبي العز الحنفي الدمشقي، تحقيق: د. عبد الله التركي، شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الخامسة، ١٤١٣هـ ١٩٩٢م.
- ۱۷۸ ـ شرح العقيدة الواسطية لشيخ الإسلام ابن تيمية، شرح الشيخ محمد الصالح العثيمين، تحقيق: أشرف عبد المقصود، مكتبة طبرية، الرياض، الطبعة الأولى ١٤١٣هـ ١٩٩٣م.
- 1۷۹ ـ شرح العمدة في الفقه، أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية، تحقيق: د. سعود بن صالح، مكتبة العبيكان بالرياض، الطبعة الأولى، ١٤١٢هـ.
- ۱۸۰ ـ شرح الكافية الشافية، لجمال الدين أبي عبد الله محمد بن مالك، حققه د.
   عبد المنعم أحمد هريدي، دار المأمون للتراث، الطبعة الأولى، ١٤٠٢هـ ـ
   ١٩٨٢م.
- ۱۸۱ ـ الشرح الممتع على زاد المستقنع، محمد بن صالح العثيمين، اعتنى به صحة وترتيب د. خالد بن علي بن محمد أبا الخيل، د. خالد بن علي بن محمد المشيقح، مؤسسة آسام، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤١٧هـ ١٩٩٧م.
- ۱۸۲ \_ شرح صحيح مسلم (المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج)، أبو زكريا يحيى بن شرف الدين النووي، دار الريان للتراث، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٤٠٧هـ ـ ١٩٨٧م.
- ١٨٣ ـ شرح صحيح مسلم، أبو عبد الله محمد بن خلفه الأبي المالكي، مكتبة طبرية، الرياض.
- ۱۸۶ ـ شرح مشكل الآثار، أبو جعفر أحمد بن محمد بن سلامة الطحاوي، تحقيق: شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٥هـ ١٩٩٤م.

- ۱۸۵ ـ شرح معاني الآثار، أبو جعفر أحمد بن محمد بن سلامة الطحاوي، تحقيق:
   محمد زهري النجار، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٣٩٩هـ.
  - ١٨٦ ـ شرح منتهى الإرادات، منصور بن يونس البهوتي، دار الفكر.
- ۱۸۷ ـ الشرح والإبانة على أصول السُّنَّة والديانة، عبيد الله بن محمد بن بطة العكبري، تحقيق: د. رضا بن نعسان معطى، المكتبة الفيصلية، مكة المكرمة.
- ۱۸۸ ـ الشريعة، أبو بكر محمد بن الحسين الآجري، تحقيق: د. عبد الله بن عمر بن سليمان الدميجي، دار الوطن للنشر، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤١٨هـ ـ ١٩٩٧م.
- ۱۸۹ شعار أصحاب الحديث، أبو أحمد محمد بن محمد بن أحمد النيسابوري، تحقيق: صبحى السامرائي، دار الخلفاء للكتاب الإسلامي، الكويت.
- ۱۹۰ ـ شعب الإيمان، أبو بكر أحمد البيهقي، تحقيق: أبي هاجر محمد السعيد زغلول، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى ١٤١٠هـ ـ ١٩٩٠م.
- ۱۹۱ ـ الشمائل المحمدية، أبو عيسى محمد بن عيسى بن سورة الترمذي، تعليق محمد عفيفي الزعبي، دار المطبوعات الحديثة، جدة، الطبعة الثالثة، ١٤٠٩هـ ١٩٨٨م.
- ۱۹۲ ـ الشهادة الزكية في ثناء الأمة على ابن تيمية، مرعي يوسف الكرمي الحنبلي، تحقيق: نعيم عبد الرحمٰن خلف، دار الفرقان، الطبعة الأولى، ١٤٠٤هـ ـ ١٩٨٣م.
- ۱۹۳ ـ شيخ الجامع الأعظم محمد الطاهر بن عاشور حياته وآثاره، د. بلقاسم الغالي، دار ابن حزم، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٧هـ ـ ١٩٩٦م.
- 198 الصارم المسلول على شاتم الرسول ﷺ، أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية، تحقيق: محمد بن عبد الله الحلواني محمد كبير شودري، دار ابن حزم، يروت، رمادي للنشر، الدمام، الطبعة الأولى ١٤١٧هـ ـ ١٩٩٧م.
- ١٩٥ ـ صبح الأعشى في صناعة الإنشا، أحمد بن علي القلقشندي، تحقيق: د. يوسف على الطويل، دار الفكر، دمشق، الطبعة الأولى ١٩٨٧م.
- ١٩٦ ـ الصحاح (تاج اللغة وصحاح العربية)، إسماعيل حماد الجوهري، تحقيق: أحمد عبد الغفور عطار، دار العلم للملايين، بيروت، الطبعة الرابعة ١٩٩٠م.
- ۱۹۷ مصحيح الأدب المفرد للإمام البخاري، محمد ناصر الدين الألباني، دار الصديق، الجبيل، المملكة العربية السعودية، الطبعة الأولى، ١٤١٤هـ ما ١٩٩٤م.
- ۱۹۸ ـ صحيح الجامع الصغير وزيادته (الفتح الكبير)، محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثالثة، ۱۶۰۸هـ ـ ۱۹۸۸م.

- ۱۹۹ ـ صحيح سنن ابن ماجه، محمد ناصر الدين الألباني، تعليق زهير الشاويش، مكتب التربية العربي لدول الخليج، الطبعة الثالثة، ١٤٠٨هـ ـ ١٩٨٨م.
- ۲۰۰ ـ صحيح سنن أبي داود، محمد ناصر الدين الألباني، تعليق زهير الشاويش، مكتب التربية العربي لدول الخليج، الطبعة الأولى، ١٤٠٩هـ ـ ١٩٨٩م.
- ۲۰۱ ـ صحیح سنن الترمذي، محمد ناصر الدین الألباني، تعلیق زهیر الشاویش، مكتب التربیة العربي لدول الخلیج، الریاض، الطبعة الأولى، ۱٤۰۸هـ ۱۹۸۸م.
- ٢٠٢ صحيح سنن النسائي، محمد ناصر الدين الألباني، تعليق زهير الشاويش،
   مكتب التربية العربي لدول الخليج، الطبعة الأولى، ١٤٠٩هـ ١٩٨٨م.
- ٢٠٣ ـ صحيح مسلم، مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري (ت٢٦٦هـ)، عناية: أبي قتيبة نظر محمد الفاريابي، دار طيبة، الطبعة الأولى ١٤٢٧هـ ـ ٢٠٠٦م.
- ٢٠٤ ـ صريح السُّنَّة، أبو جعفر محمد بن جرير الطبري، تحقيق: بدر بن يوسف المعتوق، دار الخلفاء، الطبعة الأولى، ذر الحجة ١٤٠٥هـ ـ أيلول ١٩٨٥م.
- ۲۰۵ ـ صفة صلاة النبي ﷺ (من التكبير إلى التسليم كأنك تراها)، محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الرابعة عشر، ١٤٠٨هـ ـ ١٩٨٧م.
- ٢٠٦ ـ الصفدية، أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية، تحقيق: د. محمد رشاد سالم، مكتبة ابن تيمية، القاهرة.
- ۲۰۷ ـ الصلة بين الزيدية والمعتزلة، د. أحمد عبد الله عارف، تقديم د. محمد عمارة، دار أزال، بيروت، الطبعة الأولى، ۱٤۰٧هـ ـ ۱۹۸۷م.
- ٢٠٨ ـ الصواعق المحرقة على أهل الرفض والضلال والزندقة، أحمد بن محمد بن علي بن حجر الهيتمي، تحقيق: عبد الرحمٰن بن عبد الله التركي، كامل محمد الخراط، مؤمسة الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٧هـ ـ ١٩٩٧م.
- ٢٠٩ ـ الصواحق المرسلة على الجهمية والمعطلة، أبو عبد الله محمد أبي بكر ابن قيم الجوزية، تحقيق: د. علي بن محمد الدخيل الله، دار العاصمة، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٠٨ه.
- ۲۱۰ الضعفاء الكبير، أبو جعفر محمد بن عمرو العقيلي المكي، تحقيق: د.
   عبد المعطي أمين قلعجي، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى
   ۱٤٠٤هـ ١٩٨٤م.
- ٣١١ ـ ضعيف الجامع الصغير وزيادته، محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٩هـ ـ ١٩٧٩م.
- ٢١٢ ـ ضعيف سنن أبي داود، محمد ناصر الدين الألباني، تعليق زهير الشاويش، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٢هـ ـ ١٩٩١م.

- ۲۱۳ ـ ضعيف سنن الترمذي، محمد ناصر الدين الألباني، تعليق زهير الشاويش، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١١هـ ـ ١٩٩٠م، الطبعة السابعة ١٩٧٦م.
- ٢١٤ ـ طبقات الحفاظ، جلال الدين عبد الرحمٰن بن أبي بكر السيوطي، مراجعة وضبط: لجنة من العلماء بإشراف الناشر، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م.
- 710 ـ طبقات الحنابلة، محمد بن أبي يعلى البغدادي الحنبلي، تحقيق: د. عبد الرحمٰن بن سليمان العثيمين، الأمانة العامة للاحتفال بمرور مائة عام على تأسيس المملكة، ١٤١٩هـ ١٩٩٩م.
- ٢١٦ ـ طبقات الشافعية الكبرى، تاج الدين عبد الوهاب بن علي بن عبد الكافي السبكي، تحقيق: محمود محمد الطناحي، عبد الفتاح محمد الحلو، عيسى البابى الحلبى، دار إحياء الكتب العربية، الطبعة الأولى، ١٣٨٣هـ ـ ١٩٦٤م.
  - ٢١٧ \_ الطبقات الكبرى، محمد بن سعد البصري الزهري، دار صادر، بيروت.
- ٢١٨ ـ طبقات المحدثين بأصبهان والواردين عليها، أبو محمد عبد الله بن محمد بن جعفر بن حبان الأنصاري، تحقيق: عبد الغفور عبد الحق البلوشي، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الثانية، ١٤١٢هـ ـ ١٩٩٢م.
- ٢١٩ ـ طبقات علماء الحديث، أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عبد الهادي الدمشقي الصالحي، تحقيق: أكرم بلوشي، إبراهيم الزيبق، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الثانية، ١٤١٧هـ ـ ١٩٩٦م.
- 7۲۰ ـ طبقات فحول الشعراء، محمد بن سلام الجمحي، تحقيق: محمود محمد شاكر، دار المدنى، جدة.
- ٢٢١ ـ طريق الهجرتين وباب السعادتين، أبو عبد الله محمد بن أبي بكر ابن قيم الجوزية، تحقيق: محمد أجمل الإصلاحي، زائد بن أحمد النشيري، إشراف بكر أبو زيد، دار عالم الفوائد، مكة، الطبعة الأولى، ١٤٢٩هـ.
- ٢٢٢ \_ الطيوريات، لأبي طاهر أحمد بن محمد بن أحمد السلفي الأصبهاني، دراسة وتحقيق: دسمان معالي، عباس الحسن، أضواء السلف، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٢٥هـ \_ ٢٠٠٤م.
- ۲۲۳ \_ العبر في خبر من غبر، أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، تحقيق: محمد السعيد بن بسيوني زغلول، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، 1٤٠٥هـ \_ ١٩٨٥م.
- ۲۲۶ ـ المعرش، أبو عبد الله محمد بن أحمد الذهبي، تحقيق: د. محمد بن خليفة التميمي، أضواء السلف، الرياض، الطبعة الأولى ١٤٢٠هـ ـ ١٩٩٩م.

- ٢٢٥ ـ عصر الخلافة الراشدة، د. أكرم ضياء العمري، مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة، الطبعة الأولى، ١٤١٤هـ ـ ١٩٩٤م.
- ٢٢٦ ـ المعقود الدرية من مناقب شيخ الإسلام ابن تيمية، أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عبد الهادي، تحقيق: طلعت بن فؤاد الحلواني، الفاروق الحديثة، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٤٢٢هـ ـ ٢٠٠٢م.
- ٢٢٧ ـ عقيدة السلف أصحاب الحديث، أبو عثمان إسماعيل بن عبد الرحمٰن الصابوني، تحقيق: بدر بن عبد الله البدر، مكتبة الغرباء الأثرية، المدينة النبوية، الطبعة الثانية، ١٤١٥هـ ١٩٩٤م.
- ٢٢٨ \_ عقيدة أهل السُّنَة والجماعة في الصحابة الكرام، د. ناصر بن علي بن عائض
   حسن الشيخ، مكتبة الرشد للنشر والتوزيع، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤١٣هـ \_
   ١٩٩٣م.
- ۲۲۹ ـ العقيدة، للإمام أحمد بن حنبل، أبو بكر الخلال، تحقيق: عبد العزيز عز الدين السيروان، دار قتيبة، دمشق، الطبعة الأولى، ١٤٠٨هـ ـ ١٩٨٨م.
- ۲۳۰ ـ العلل المتناهية، أبو الفرج عبد الرحمٰن بن علي بن الجوزي، قدم له وضبطه الشيخ خليل الميس، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، توزيع دار الباز، الطبعة الأولى، ١٤٠٣هـ ـ ١٩٨٣م.
- ٢٣١ ـ العلل الواردة في الأحاديث النبوية، أبو الحسن علي بن عمر الدارقطني، تحقيق: د. محفوظ الرحمٰن السلفي، دار طيبة، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤١٥هـ ـ ١٩٩٤م.
- ۲۳۲ ـ العلل ومعرفة الرجال، الإمام أحمد بن حنبل، تحقيق: وصي الله عباس، المكتب الإسلامي، بيروت، دار الخاني، الرياض، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ ـ ١٩٨٨م.
- ٢٣٣ ـ العلم الشامخ في تفضيل الحق على الآباء والمشايخ، صالح بن المهدي اليمنى، دار البيان، دمشق.
- ٢٣٤ ـ العلو للعلي العظيم وإيضاح صحيح الأخيار من سقيمها، أبو عبد الله محمد بن أحمد الذهبي، تحقيق: عبد الله بن صالح البراك، وكالة الوزارة لشؤون المطبوعات والنشر، ١٤٢٤هـ ـ ٢٠٠٣م.
- ٢٣٥ \_ علوم الحديث (مقدمة ابن الصلاح)، أبو عمرو عثمان بن عبد الرحمٰن الشهرزوي المعروف بابن الصلاح، تحقيق: نور الدين عتر، دار الفكر، الطبعة الثائة، ١٤٠٤هـ \_ ١٩٨٤م.

- ٢٣٦ ـ عمدة الفقه، عبد الله بن أحمد بن محمد بن قدامة، مقابلة عبد الرحمٰن المعلمي، نسقه: بسطاوي حجازي، بشرح وتعليق: عبد الله البسام، مكتبة ومطبعة النهضة الحديثة، مكة المكرمة.
- ٢٣٧ ـ العواصم من القواصم، أبو بكر بن العربي (ت٥٤٣هـ)، تحقيق: محب الدين الخطيب (ت١٣٨٩هـ)، المطبعة السلفية، القارة، المطبعة الخامسة ١٣٩٩هـ.
- ٢٣٨ ـ العواصم من القواصم، أبو بكر بن العربي، تحقيق: د. عماد الطالبي، مكتبة دار التراث، القاهرة، الطبعة الأولى ١٤١٧هـ ـ ١٩٩٧م.
- ٢٣٩ \_ عون المعبود شرح سنن أبي داود، شمس الحق العظيم آبادي، دار الكتب العلمية، يروت، الطبعة الأولى، ١٤١٠٩م.
- ۲٤٠ \_ العيال، عبد الله بن محمد بن عبيد بن أبي الدنيا، تحقيق: د. نجم عبد الرحمٰن خلف، دار ابن القيم، الدمام، الطبعة الأولى، ١٩٩٠م.
- ٢٤١ ـ العين، الخليل بن أحمد الفراهيدي، تحقيق: د. مهدي المخزومي، د. إبراهيم السامرائي، دار ومكتبة الهلال.
- ٢٤٢ ـ غريب الحديث، أبو الفرج عبد الرحمٰن بن علي بن الجوزي، تحقيق: د. عبد المعطي أمين قلعجي، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٩٨٥م.
- ٢٤٣ ـ فريب الحديث، عبد الله بن مسلم بن قتيبة، تحقيق: د. عبد الله الجبوري، مطبعة العاني، بغداد، الطبعة الأولى ١٣٩٧هـ.
- ٢٤٤ ـ الفائق في غريب الحديث، محمود بن عمر الزمخشري، تحقيق: علي بن محمد البجاوي، محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعرفة، لبنان، الطبعة الثانية.
- 7٤٥ \_ الفتارى الكبرى، أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، مصطفى عبد القادر عطا، دار الريان للتراث، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٤٠٨هـ ـ ١٩٨٨م.
- ٢٤٦ ـ فتح الباري بشرح صحيح البخاري، أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، راجعه قصي محب الدين الخطيب، دار الريان للتراث، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٤٠٧هـ ـ ١٩٨٦م.
- ٢٤٧ ـ الفتح الرباني (لترتيب مسند الإمام أحمد بن حنبل الشيباني) مع شرحه بلوغ الأماني من أسرار القتح الرباني، أحمد بن عبد الرحمٰن بن محمد البنا الشهير بالساعاتي، دار الشهاب، القاهرة.
- ۲٤٨ ـ فتح القدير، محمد بن علي الشوكاني، دار الخير، بيروت، الطبعة الأولى،
   ۲٤١٢ ـ ١٩٩١م.

٢٤٩ \_ فتح الواحد العلي في الدفاع عن صحابة النبي ﷺ، عبد الله بن عبد الرحمٰن السعد، دار الحديث، الطبعة الأولى، صفر ١٤٢٨هـ.

- ۲۵۰ ـ فتنة مقتل عثمان بن عفان ظفيه، د. محمد بن عبد الله الغبان، مكتبة العبيكان،
   الرياض، الطبعة الأولى، ١٤١٩هـ ١٩٩٩م.
- ٢٥١ ـ الفتوى الحموية الكبرى، أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية، تحقيق: حمد بن عبد المحسن التويجري، دار الصميعي، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤١٩هـ ـ ١٩٩٨م.
- ۲۰۲ ـ الفرقان بين أولياء الرحمٰن وأولياء الشيطان، أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية، تحقيق: عبد الرحمٰن بن عبد الكريم اليحيى، دار طويق، الناصرية، الطبعة الأولى، ١٤١٤هـ.
- ٢٥٣ ـ الفروع، أبو عبد الله محمد بن مفلح المقدسي الحنبلي، تحقيق: أبي الزهراء حازم القاضي، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٨هـ ـ ١٩٩٧م.
- ٢٥٤ ـ القصل في الملل والأهواء والنحل، أبو محمد علي بن أحمد بن حزم الظاهري، تحقيق: د. محمد إبراهيم نصير، د. عبد الرحمٰن عميرة، مكتبات عكاظ، جدة، الطبعة الأولى، ١٤٠٢هـ ـ ١٩٨٢م.
- ٢٥٥ ـ الفصل في الملل والأهواء والنحل، علي بن أحمد بن حزم الظاهري، مكتبة الخانجي، القاهرة.
- ٢٥٦ ـ قضائع الباطنية، أبو حامد محمد بن محمد الغزالي، تحقيق: عبد الرحمٰن بدوى، مؤسسة دار الكتب الثقافية، الكويت.
- ۲۵۷ ـ فضائل الأوقات، أحمد بن حسين البيهقي، تحقيق: عدنان محمد عبد الرحمٰن القيسي، مكتبة المنارة، مكة المكرمة، الطبعة الأولى، ١٤١٠هـ.
- ٢٥٨ ـ فضائل الشام ودمشق للربعي ومعه مناقب الشام وأهله لابن تيمية، تحقيق: محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الرابعة، ١٤٠٥هـ.
- ٢٥٩ ـ فضائل الصحابة، أحمد بن محمد بن حنبل الشيباني، تحقيق: د. وصي الله بن محمد عباس، دار العلم للطباعة، الطبعة الأولى، ١٤٠٣هـ ـ ١٩٨٣م.
- ٢٦٠ ـ فضل الصلاة على النبي ﷺ، إسماعيل بن إسحاق القاضي، تحقيق: محمد ناصر الدين الألباني، منشورات المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٨٩هـ ـ ١٩٦٩م.
- ٢٦١ ـ فضل الله الصمد في توضيح الأدب المفرد، فضل الله الجيلاني، المطبعة السلفية.

- ٢٦٢ ـ فضل أهل البيت وعلو مكانتهم عند أهل السُنَّة والجماعة، عبد المحسن بن حمد العباد البدر، دار الإمام أحمد، القاهرة، ١٤٢٥هـ ـ ٢٠٠٤م.
- ٢٦٣ ـ فقه السيرة، محمد الغزالي، خرَّج أحاديث الكتاب: محمد ناصر الدين الألباني، دار الكتب الحديثة، مصر
- ٢٦٤ ـ فقه الفتن «دراسة في ضوء نصوص الوحي والمعطيات التاريخية لسلف الأمة»، د.
   عبد الواحد إدريس الإدريسي، دار المنهاج، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٢٨هـ.
- ۲۲۰ ـ الفكر السياسي عند ابن تيمية، د. بسام عطية إسماعيل فرج، دار الفاروق،
   عمان، الطبعة الأولى، ۱٤٢٨هـ ـ ۲۰۰۷م.
- ٢٦٦ ـ فوات الوفيات، محمد بن شاكر الكتبي، تحقيق: إحسان عباس، دار صادر، بيروت، الطبعة الأولى، ١٩٧٣م إلى ١٩٧٤م في أربعة أجزاء كل جزء في سنة.
- ٢٦٧ ـ الفوائد المجموعة في الأحاديث الموضوعة، محمد بن علي الشوكاني، تحقيق: عبد الرحمٰن بن يحيى المعلمي، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٢هـ.
- ٢٦٨ ـ الفوائد، أبو القاسم تمام بن محمد الرازي، تحقيق: حمدي بن عبد المجيد السلفى، مكتبة الرشد، الرياض، الطبعة الثانية، ١٤١٤هـ ١٩٩٣م.
- 7٦٩ ـ في علم الكلام (دراسة فلسفية لآراء الفرق الإسلامية في أصول الدين) ٣ الزيدية، د. أحمد محمود صبحي، دار النهضة العربية، بيروت، الطبعة الثالثة 1811هـ 1991م.
- ۲۷۰ ـ فيض القدير شرح الجامع الصغير، عبد الرؤوف المناوي، مع تعليقات يسيرة لماجد الحموى، المكتبة التجارية الكبرى، مصر، الطبعة الأولى، ١٣٥٦هـ.
- ٢٧١ ـ قاعدة عظيمة في الفرق بين عبادات أهل الإسلام والإيمان وعبادات أهل الشرك والنفاق، أحمد بن عبد الحليم بن تيمية، تحقيق: سليمان بن صالح الغضن، دار الماصمة، الرياض، الطبعة الثانية، ١٤١٨هـ ١٩٩٧م.
- ۲۷۲ ـ القدر، أبو بكر جعفر بن محمد الفريابي، تحقيق: عبد الله بن حمد المنصور، أضواء السلف، الرياض، الطبعة الأولى ١٤١٨هـ ـ ١٩٩٧م.
- ٢٧٣ ـ القضاء والقدر في ضوء الكتاب والسُنَّة، د. عبد الرحمٰن بن صالح المحمود،
   دار النشر الدولي، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤١٤هـ ١٩٩٤م.
- ٢٧٤ \_ قطف الأزهار المتناثرة في الأخبار المتواترة، جلال الدين السيوطي، تحقيق: خليل محيي الدين الميس، المكتب الإسلامي، بيروت، دمشق، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ \_ ١٩٨٥م.

- ٢٧٥ ـ القلائد في تصحيح العقائد، ومطبوع معه كتاب الملل والنحل كلاهما لأحمد بن يحيى بن المرتضى المعتزلي، تحقيق: د. ألبير نصري نادر، دار المشرق، بيروت، ١٩٨٥م.
- ٢٧٦ ـ القول الجلي في ترجمة الشيخ تقي الدين ابن تيمية الحنبلي، محمد صفي الدين البخاري الحنفي، تحقيق: د. سالم بن عبد الله الدخيل، تقديم د. عبد الرحمٰن الحمود، دار الوطن، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٢٠هـ ـ ١٩٩٩م.
- ٢٧٧ \_ قيد الشريد في أخبار يزيد، أبو عبد الله محمد بن علي بن طولون الدمشقي، تحقيق: د. كرم حلمي فرحات، "عين" للدراسات والبحوث الإنسانية والاجتماعية، الطبعة الأولى ٢٠٠٥م.
- ٢٧٨ ـ الكافي، أبو محمد عبد الله بن أحمد بن قدامة المقدسي، تحقيق: د. عبد الله بن عبد المحسن التركي، هجر للطباعة والنشر، الطبعة الأولى، ١٤١٧هـ ـ ١٩٩٧م.
- ۲۷۹ ـ الكامل في ضعفاء الرجال، أبو أحمد عبد الله بن عدي الجرجاني، تدفيق:
   يحيى مختار غزاوي، دار الفكر، بيروت، الطبعة الثالثة، ١٤٠٩هـ ـ ١٩٨٨م.
- ۲۸۰ \_ كتاب التوحيد (ومعرفة أسماء الله ﷺ وصفاته على الاتفاق والتفرد)، أبو عبد الله محمد بن ناصر الفقيهي.
- ۲۸۱ \_ كتاب المجروحين من المحدثين والضعفاء والمتروكين، محمد بن حبان بن أحمد التميمي البستي، تحقيق: محمود إبراهيم زايد، دار المعرفة، بيروت.
- ٢٨٢ ـ كتاب النزول وكتاب الصفات، أبو الحسن علي الدارقطني، تحقيق: د. علي بن محمد الفقيهي، الطبعة الأولى، ١٤٠٣هـ ـ ١٩٨٣م.
- ٢٨٣ ـ كشاف القناع عن متن الإقناع، منصور بن يونس البهوتي، تحقيق: إبراهيم أحمد عبد الحميد، دار عالم الكتب، الرياض، طبعة خاصة، ١٤٢٣هـ ٢٠٠٣م.
- ٢٨٤ ـ الكشاف، جار الله محمود الزمخشري، دار كتاب العربي، بيروت، الطبعة الثالثة، ١٤٠٧هـ.
- ٢٨٥ ـ كشف الأستار عن زوائد البزار، نور الدين علي بن أبي بكر الهيثمي، تحقيق:
   حبيب الرحمٰن الأعظمي، مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ ـ ١٩٨٤م.
- ٢٨٦ ـ الكفاية في علم الرواية، أحمد بن علي بن ثابت الخطيب البغدادي، تحقيق: أبي عبد الله السورقي، إبراهيم المدني، المكتبة العلمية، المدينة المنورة.
- ٢٨٧ ـ كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، علي بن حسام الدين المتقي الهندي، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٩٨٩م.

- ٢٨٨ ـ الكواكب الدرية في مناقب المجتهد ابن تيمية، مرعي بن يوسف الكرمي الحنبلي، تحقيق: وتعليق نجم عبد الرحمٰن خلف، دار الغرب الإسلامي، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م.
- ۲۸۹ ـ اللآلئ البهية شرح لامية شيخ الإسلام ابن تيمية، أحمد بن عبد الله المرداوي الحنبلي، تعليق د. صالح الفوزان، دار مسلم، الرياض، الطبعة الأولى، 18۱۷هـ ١٩٩٦م.
- ۲۹۰ ـ اللالي المصنوعة في الأحاديث الموضوعة، جلال الدين عبد الرحمٰن السيوطي،
   دار الكتب العلمية، بيروت.
- ۲۹۱ ـ لحن العوام، أبو بكر محمد بن حسن الزبيدي، تحقيق: د. رمضان عبد التواب، مكتبة الخانجي، القاهرة، الطبعة الثانية، ۱٤۲۰هـ ـ ۲۰۰۰م.
- ۲۹۲ ـ لسان العرب، أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم بن منظور، دار صادر، بيروت.
- ٢٩٣ ـ لسان الميزان، أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، دار الكتاب الإسلامي، القاهرة.
- ٢٩٤ ـ لوامع الأنوار البهية وسواطع الأسرار الأثرية، محمد بن أحمد السفاريني، المكتب الإسلامي، بيروت، مكتبة أسامة، الرياض، الطبعة الثانية، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.
- ٢٩٥ ـ مباحث المفاضلة في العقيدة، د. محمد بن عبد الرحمٰن أبو سيف الشنقيطي، دار ابن عفان للنشر والتوزيع، المملكة العربية السعودية، الطبعة الأولى، ١٤١٩هـ ١٩٩٨م.
- ٢٩٦ ـ مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، نور الدين علي بن أبي بكر الهيثمي، دار الفكر، بيروت، ١٤١٢هـ.
  - ٢٩٧ ـ المجموع شرح المهلب، أبو زكريا محيي الدين بن شرف النووي، دار الفكر.
- ۲۹۸ \_ مجموع فتاوى شيخ الإسلام أحمد ابن تيمية، جمع وترتيب عبد الرحمٰن بن محمد بن قاسم، وساعده ابنه محمد، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، تحت إشراف وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد، السعودية، ١٤١٦هـ \_ ١٩٩٥م.
- ۲۹۹ \_ مجموعة الرسائل والمسائل، أحمد بن عبد الحليم بن تيمية، علق عليها وصحهها جماعة من العلماء بإشراف الناشر، توزيع: دار الباز مكة المكرمة، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م.
- ٣٠٠ \_ المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، تحقيق: المجلس العلمي، أبو محمد عبد الحق بن عطية، ١٤١٣هـ \_ ١٩٩٢م.

- ٣٠١ \_ المحكم والمحيط الأعظم، أبو الحسن علي بن إسماعيل بن سيده المرسي، تحقيق: عبد الحميد هنداوي، دار الكتب العلمية، بيروت، سنة ٢٠٠٠م.
- ٣٠٢ \_ المحلى، أبو محمد علي بن أحمد بن حزم الأندلسي (ت ٤٥٦هـ)، تحقيق: أحمد محمد شاكر، دار الفكر.
- ٣٠٣ \_ مختار الصحاح، محمد بن أبي بكر الرازي، تحقيق: محمود خاطر، مكتبة لبنان ناشرون، بيروت، ١٤١٥هـ ـ ١٩٩٥م.
- ٣٠٤ ـ مختصر الشمائل المحمدية لأبي هيسى محمد بن سؤرة الترمذي، اختصار وتحقيق: ناصر الدين الألباني، مكتبة المعارف، الرياض، الطبعة الثالثة ١٤١٠ هـ.
- ٣٠٥ ـ الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة، لابن قيم الجوزية الدمشقي،
   اختصره محمد بن الموصلي، دار الباز، مكة المكرمة، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ
   \_ ١٩٨٥م.
- ٣٠٦ ـ مختصر العلو للعلي الغفار للذهبي، اختصار وتحقيق: محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، دمشق، الطبعة الأولى، ١٤٠١هـ ـ ١٩٨١م.
- ٣٠٧ \_ المداخل إلى آثار شيخ الإسلام ابن تيمية وما لحقها من أعمال، د. بكر بن عبد الله أبو زيد، دار عالم الفوائد، مكة المكرمة، الطبعة الثانية، ١٤٢٧هـ.
- ٣٠٨ ـ مدارج السالكين بين منازل ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِبُ ﴿ ﴾ ، أبو عبد الله محمد بن أبي بكر ابن قيم الجوزية ، تحقيق: محمد حامد الفقي ، دار الكتاب العربي ، بيروت ، الطبعة الثانية ، ١٣٩٣هـ ـ ١٩٧٣م.
- ٣٠٩ ـ مراقي السعود إلى مراقي السعود، محمد الأمين بن أحمد الجكني (المعروف بالمرابط)، تحقيق: محمد المختار الشنقيطي، مكتبة ابن تيمية، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٤١٣هـ ـ ١٩٩٣م.
- ٣١٠ ـ مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح، الملا على القاري، تخريج وتعليق صدقي محمد جميل العطار، المكتبة التجارية، مصطفى أحمد الباز، مكة المكرمة.
- ٣١١ \_ مرهم العلل المعضلة في الرد على أثمة المعتزلة، عبد الله بن أسعد اليافعي، تحقيق: محمود محمد محمود حسن نصار، دار الجيل، بيروت، الطبعة الأولى، ١٩٩٢م.
- ٣١٢ ـ المزهر في علوم اللغة وأنواعها، عبد الرحمٰن بن أبي بكر السيوطي، تحقيق: فؤاد على منصور، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٩٩٨م.
- ٣١٣ \_ مسائل الإمام أحمد بن حنبل، رواية إسحاق بن إبراهيم بن هانئ، تحقيق: زهير الشاويش، المكتب الاسلامي، ١٤٠٠هـ.

- ٣١٤ \_ المسائل والأجوبة (ضمن مجموع فيه ثلاث مسائل)، أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية، الفاروق الحديث للطباعة والنشر، الطبعة الأولى، ١٤٢٤هـ \_ ٢٠٠٤م.
- ٣١٥ \_ مستخرج الطوسي، الحسن بن علي بن نصر الطوسي، تحقيق: أنيس أحمد طاهر، مكتبة الغرباء الأثرية، المدينة المنورة، الطبعة الأولى ١٤١٥هـ.
- ٣١٦ ـ المستدرك، أبو عبد الله محمد بن عبد الله الحاكم النيسابوري، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطار، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى ١٤١١هـ ١٩٩٠م.
- ٣١٧ \_ مسئد أبي يعلى الموصلي، أحمد بن علي بن المثنى التميمي، تحقيق: حسين سليم أسد، دار المأمون للتراث، دمشق، الطبعة الأولى، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.
- ٣١٨ ـ مسند الامام أحمد بن حنيل، أحمد بن حنيل الشيباني، تحقيق: السيد أبو
   المعاطي الفوري وآخرون، عالم الكتب، بيروت، الطبعة الاولى ١٤١٩هـ ـ
   ١٩٩٨م.
- ٣١٩ مسند الإمام أحمد بن حنبل، حققه وخرج أحاديثه وعلقه عليه، شعيب الأرنؤوط، عادل مرشد، وآخرون، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٦هـ ١٤٢١هـ ٢٠٠١م، (في ٤٥ جزء منها ٥ أجزاء فهارس).
- ۳۲۰ المسئد، أحمد بن حنبل، تحقيق: أحمد محمد شاكر، دار المعارف بمصر، ١٣٩٠هـ ١٩٧٢م.
- ٣٢١ ـ مستد الامام أحمد بن حتبل، بإشراف د. سمير طه المجذوب وإعداد مجموعة باحثين، المكتب الاسلامي، الطبعة الأولى ١٤١٣هـ ـ ١٩٩٣م.
- ٣٢٢ ـ مشكاة المصابيح، محمد بن عبد الله الخطيب التبريزي، تحقيق: محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثالثة، ١٤٠٥هـ ـ ١٩٨٥م.
- ٣٢٣ ـ مصباح الزجاجة في زوائد ابن ماجه، أحمد بن أبي بكر البوصيري، تحقيق: موسى محمد على، ود. عزت على عطية، دار الكتب الحديثة بعابدين.
- ٣٢٤ \_ المصنف في الأحاديث والآثار، أبو بكر عبد الله بن محمد بن أبي شيبة، دار التاج، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٩هـ ـ ١٩٨٩م.
- ٣٢٥ ـ المصنف، عبد الرزاق الصنعاني، تحقيق: حبيب الرحمُن الأعظمي، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثانية ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م.
- ٣٢٦ ـ المطالب العالية بزوائد المسانيد الثمانية، أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، مجموعة من المحققين، تنسيق د. سعد بن ناصر بن عبد العزيز الشتري، دار العاصمة للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، ١٤١٩هـ ١٩٩٨م.

- ٣٢٧ \_ معارج القبول بشرح سلم الوصول إلى علم الأصول في التوحيد، حافظ بن أحمد حكمي، ضبط نصه وعلق عليه وخرج أحاديثه عمر بن محمود أبو عمر، دار ابن القيم للنشر والتوزيع، الدمام، الطبعة الأولى، ١٤١٠هـ \_ ١٩٩٠م.
- ٣٢٨ ـ معاني القرآن الكريم، أبو جعفر النحاس، تحقيق: محمد علي الصابوني، جامعة أم القرى، الطبعة الأولى، ١٤٠٩هـ ـ ١٩٨٨م.
- ٣٢٩ ـ معاني القرآن وإعرابه، إبراهيم بن السري بن سهل الزجاج، تحقيق: د. عبد الجليل عبده شلبي، عالم الكتب، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٨هــ ١٩٨٨م.
- ٣٣٠ ـ المعجم الأوسط، أبو القاسم سليمان بن أحمد الطبراني، تحقيق: طارق بن عوض الله بن محمد، عبد المحسن بن إبراهيم الحسينين دار الحرمين، القاهرة، ١٤١٥هـ.
- ٣٣١ \_ معجم البلدان، شهاب الدين أبو عبد الله ياقوت بن عبد الله الحموي، دار صادر، بيروت، ١٣٩٧هـ \_ ١٩٧٧م.
- ٣٣٢ \_ معجم الشيوخ (معجم شيوخ السبكي)، تاج الدين عبد الوهاب بن علي السبكي، تحقيق: د. بشار عواد، رائد يوسف، مصطفى إسماعيل، دار الغرب الإسلامي، الطبعة الأولى، ٢٠٠٤م.
- ٣٣٣ ـ المعجم الكبير، أبو القاسم سليمان بن أحمد الطبراني، تحقيق: حمدي عبد المجيد السلفي، مكتبة ابن تيمية ـ القاهرة.
- ٣٣٤ ـ المعجم المختص بالمحدثين، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قايماز الذهبي (ت٧٤٨)، تحقيق: د. محمد الحبيب الهيلة، مكتبة الصديق، الطائف، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ ـ ١٩٨٨م.
- ٣٣٥ ـ المعجم المفهرس الألفاظ الحديث النبوي، ترتيب وتنظيم ونُسِنْك ومَنْسِنْج، دار الدعوة، استانبول ١٩٨٦م.
- ٣٣٦ \_ معجم المناهي المفظية، بكر بن عبد الله أبو زيد، دار ابن الجوزي، الدمام، الطبعة الأولى ١٤١٠هـ \_ ١٩٨٩م.
- ٣٣٧ \_ معجم المؤلفين، عمر رضا كحالة، مكتبة المثنى، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- ٣٣٨ ـ معجم ما ألف من الصحابة وأمهات المؤمنين وآل البيت الله محمد بن إبراهيم الشيباني.
- ٣٣٩ معجم مقاييس اللغة، أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا، تحقيق: عبد السلام هارون، دار الفكر، طبعة ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م.

- ٣٤٠ معرفة الثقات، أحمد بن عبد الله بن صالح العجلي، تحقيق: عبد العليم عبد العظيم البستوي، مكتبة الدار، المدينة المنورة، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ م
- ٣٤١ ـ معرفة القراء الكبار على الطبقات والأمصار، أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، تحقيق: بشار عواد معروف، شعيب الأرنؤوط، صالح مهدي عباس، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٤هـ.
- ٣٤٢ ـ المعرفة والتاريخ، يعقوب بن سفيان الفسوي، تحقيق: خليل منصور، دار الكتب العلمية، يبروت.
- ٣٤٣ ـ المغني في أبواب التوحيد والعدل، القاضي عبد الجبار بن أحمد، تحقيق: مجموعة المؤسسة العصرية العامة، الطبعة الأولى، ١٣٨٧هـ ١٩٦٢م.
- ٣٤٤ ـ المغني في الضعفاء، أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، تحقيق: د. نور الدين عتر.
- ٣٤٥ ـ المغني، أبو محمد عبد الله بن أحمد بن قدامة المقدسي، تحقيق: د. عبد الله التركي، د. عبد الفتاح الحلو، دار عالم الكتب، الرياض، الطبعة الثالثة، ١٤١٧هـ ـ ١٩٩٧م.
  - ٣٤٦ ـ مفتاح دار السعادة، ابن قيم الجوزية، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان.
- ٣٤٧ ـ المفردات في غريب القرآن، الحسين بن محمد المعروف بالراغب الأصفهاني، تحقيق وضبط: محمد سيد كيلاني، دار المعرفة، بيروت.
- ٣٤٨ ـ المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم، أبو العباس أحمد بن عمر بن إبراهيم القرطبي، تحقيق: محيي الدين ديب مستو ومجموعة، دار ابن كثير، دمشق، دار الكلم الطيب، دمشق، الطبعة الأولى ١٤١٧هـ ـ ١٩٩٦م.
- ٣٤٩ ـ المقاصد الحسنة في بيان كثير من الأحاديث المشتهرة على الألسنة، محمد عبد الرحمٰن السخاوي، تحقيق: محمد عثمان الخشت، دار الكتاب العربي، يروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٥هـ ـ ١٩٨٥م.
- ٣٥٠ ـ مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين، أبو الحسن علي بن إسماعيل الأشعري،
   حققه هلموت ريتر، دار فرانز شتاينر بفيسبادن، الطبعة الثالثة، ١٤٠٠هـ ١٩٨٠م.
- ٣٥١ ـ المقصد الأرشد في ذكر أصحاب الإمام أحمد، برهان الدين إبراهيم بن محمد بن عبد الله بن مفلح، تحقيق: د. عبد الرحمٰن بن سليمان العثيمين، مكتبة الرشد، الرياض، سنة النشر ١٤١٠هـ ـ ١٩٩٠م.
- ٣٥٢ ـ الملل والنحل، محمد بن عبد الكريم الشهرستاني، تحقيق: محمد سيد كيلاني، توزيم دار الباز.

المصادر والمراجع

٣٥٣ ـ المنار المنيف في الصحيح والضعيف، أبو عبد الله محمد بن أبي بكر ابن قيم الجوزية، تحقيق: عبد الفتاح أبي غدة، مكتب المطبوعات الإسلامية، حلب، ١٤٠٣هـ.

- ٣٥٤ \_ مناهل العرفان في علوم القرآن، محمد عبد العظيم الزرقاني، دار الفكر، منشورات مركز المخطوطات والتراث والوثائق، الكويت، الطبعة الأولى ١٤١٤هـ \_ ١٩٩٣م.
- ٣٥٥ ـ منهاج السُّنَّة النبوية، أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية، تحقيق: د. محمد رشاد سالم، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ ـ ١٩٨٧م.
- ٣٥٦ ـ المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار (المعروف بالخطط)، أحمد بن علي المقريزي، تحقيق: د. محمد زينهم، مديحة الشرقاوي، مكتبة مدبولي، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٩٩٨م.
- ٣٥٧ \_ مواقف المعارضة في خلافة يزيد بن معاوية، محمد بن عبد الهادي بن رزَّان الشيباني، دار البيارق، المكتبة المكية، الطبعة الأولى ١٤١٧هـ.
- ٣٥٨ ـ مواهب الجليل لشرح مختصر خليل، أبو عبد الله محمد بن محمد بن عبد الرحمٰن المغربي المعروف بالحطاب الرعيني، ضبطه وخرج أحاديثه زكريا عميرات، دار عالم الكتب، الرياض، طبعة خاصة، ١٤٢٣هـ ـ ٢٠٠٣م.
- ٣٥٩ ـ المؤتلف والمختلف، أبو الحسن علي بن عمر الدارقطني (ت ٣٨٥هـ)، دراسة وتحقيق: د. موفق بن عبد الله بن عبد القادر، دار الغرب الاسلامي، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ ـ ١٩٨٦م.
- ٣٦٠ ـ موسوعة الفقه الإسلامي، يصدرها المجلس الأعلى للشئون الإسلامية، القاهرة، ١٣١٨ ـ ١٩٩٧م.
- ٣٦١ ـ الموضوعات، أبو الفرج عبد الرحمٰن بن الجوزي، تحقيق: عبد الرحمٰن محمد عثمان، دار الفكر، الطبعة الثانية، ١٤٠٣هـ ـ ١٩٨٣م.
- ٣٦٢ \_ موطأ الإمام مالك، مالك بن أنس الأصبحي، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث العربي، مصر.
- ٣٦٣ \_ ميزان الاعتدال في نقد الرجال، أبو عبد الله محمد بن أحمد الذهبي، تحقيق: علي محمد البجاري، دار المعرفة، بيروت، لبنان.
- ٣٦٤ ـ النبوات، أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية، تحقيق: د. عبد العزيز بن صالح الطويان، مكتبة أضواء السلف، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٢٠هـ ـ ٢٠٠٠م.
- ٣٦٥ ـ نزهة الأعين النواظر في علم الوجوه والنظائر، أبو الفرج عبد الرحمٰن بن الجوزي، تحقيق: محمد عبد الكريم الراضي، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ ـ ١٩٨٤م.

- ٣٦٦ ـ تشأة الفكر الفلسفي في الإسلام، د. علي سامي النشار، دار المعارف، القاهرة، الطبعة السابعة، ١٩٧٧م.
- ٣٦٧ ـ نظم المتناثر من الحديث المتواتر، محمد بن جعفر الكتاني، دار الكتب السلفية للطباعة والنشر بمصر.
- ٣٦٨ ـ نقض الإمام أبي سعيد عثمان بن سعيد علي المريسي الجهمي العنيد، تحقيق: د. رشيد بن حسن الألفي، مكتبة الرشد، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤١٨هـ ـ ١٩٩٨م.
- ٣٦٩ ـ نقض المنطق، أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية، تحقيق: محمد عبد الرحمٰن حمزة، سليمان الصنيم، دار الباز، مكة المكرمة.
- ٣٧ النكت على مقدمة ابن الصلاح، بدر الدين محمد بن عبد الله بهادر الزركشي، تحقيق: د. زين العابدين بن محمد بلافريج، أضواء السلف، الرياض، الطبعة الأولى ١٤١٩هـ ١٩٩٨م.
- ٣٧١ ـ النهاية في غريب الحديث والأثر، أبو السعادات المبارك بن محمد الجزري المعروف بابن الأثير (ت٦٠٦هـ)، تحقيق: طاهر الزاوي، محمود الطناحي، دار الباز للنشر والتوزيم، مكة المكرمة.
- ٣٧٢ ـ نيل الأوطار، محمد بن علي الشوكاني، تحقيق: أنور الباز، دار الوفاء، الطبعة الثالثة، ١٤٢٦هـ ـ ٢٠٠٥م.
- ٣٧٣ ـ الوابل الصيب ورافع الكلم الطيب، أبو عبد الله محمد بن أبي بكر ابن قيم الجوزية، تحقيق: بشير عيون، دار البيان، دمشق.
- ٣٧٤ ـ الواقي بالوفيات، صلاح الدين خليل بن أيبك الصفدي، تحقيق: واعتناء أحمد الأرنؤوط، تركي مصطفى، دار إحياء النراث العربي، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٠هـ ـ ٢٠٠٠م.
- ٣٧٥ \_ وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، أبو العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن خلكان، تحقيق: إحسان عباس، دار صادر، بيروت، الطبعة الأولى.

## ب .. مصادر ومراجع الاثني عشرية:

- ٣٧٦ ـ ابن تيمية حياته وهقائده، صائب عبد الحميد، الغدير، بيروت، لبنان.
- ٣٧٧ ـ أجوبة الاستفتاءات، علي الحسيني الخامنئي (معاصر)، دار النبأ للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، ١٤١٥هـ ـ ١٩٩٥م.
- ٣٧٨ \_ الاحتجاج، أحمد بن علي بن أبي طالب الطبرسي (ت٥٦٠٥)، تحقيق: السيد محمد باقر الخرسان، منشورات دار النعمان للطباعة والنشر، النجف، ١٣٨٦هـ \_ ١٩٦٦م.

- ٣٧٩ \_ الاختصاص، محمد بن محمد بن النعمان المفيد (ت٤١٣هـ)، تحقيق: على أكبر الغفارى، نشر جماعة المدرسين في الحوزة العلمية بقم.
- ٣٨٠ ـ الأربعين في إمامة الأثمة الطاهرين، محمد طاهر بن محمد حسين الشيرازي (ت٩٨٠هـ)، تحقيق: السيد مهدي الرجائي، مطبعة الأمير، الطبعة الأولى،
- ٣٨١ ـ الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد، محمد بن محمد بن النعمان المفيد (ت٤١٣هـ)، تحقيق: مؤسسة آل البيت لتحقيق التراث، نشر دار المفيد، بيروت.
- ٣٨٢ ـ الاستبصار فيما اختلف من الأخبار، محمد بن الحسن الطوسي شيخ الطائفة (ت٤٦٠هـ)، تحقيق: حسن الموسوي الخرسان، تصحيح محمد الأخوندي، دار الكتب الإسلامية، طهران، الطبعة الرابعة، ١٣٩٠هـ.
- ٣٨٣ \_ أصل الشيعة وأصولها، محمد الحسين آل كاشف الغطاء، تحقيق: علاء آل جعفر، مؤسسة الإمام على ﷺ، بيروت، الطبعة الثانية ١٤١٧هـ ـ ١٩٩٧م.
- ٣٨٤ \_ الاعتقادات، محمد بن علي بن الحسين بن بابويه أبو جعفر القمي المشهور بالصدوق (ت٣٨١هـ)، تحقيق: عصام عبد السيد، دار المفيد للطباعة والنشر، الطبعة الثانية، ١٤١٤هـ.
- ٣٨٥ ـ الأمالي، محمد بن علي بن الحسين بن بابويه أبو جعفر القمي المشهور بالصدوق (ت٣٨١هـ)، تحقيق: قسم الدراسات الإسلامية، مؤسسة البعثة، قم، الناشر مؤسسة البعثة، الطبعة الأولى، ١٤١٧هـ.
- ٣٨٦ ـ أمل الآمل، محمد بن الحسن اكر العاملي (ت١١٠٤هـ)، تحقيق: السيد أحمد الحسيني، المطبعة الآداب. النجف الاشرف، الناشر مكتبة الأندلس، بغداد طعة ١٤٠٤هـ.
- ٣٨٧ \_ بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأثمة الأطهار، تأليف: محمد باقر المجلسي (ت١٤١٣هـ)، مؤسسة الوفاء، بيروت، لبنان، الطبعة الثانية المصححة ١٤٠٣هـ \_ ١٩٨٣م.
- ٣٨٨ ـ تصحيح اعتقادات الإمامية، محمد بن محمد بن النعمان المفيد (ت٤١٣هـ)، تحقيق: حسين دركاهي، دار المفيد، بيروت، الطبعة الثانية، ١٤١٤هـ ـ ١٩٩٣م.
- ٣٨٩ ـ تفسير الصاني، الفيض الكاشاني (ت١٠٩١هـ)، تحقيق: حسين الأعلمي، طباعة مؤسسة الهادي، قم، نشر مكتبة الصدر، طهران، الطبعة الثانية، ١٤١٦هـ.

- ٣٩٠ ـ تفسير القمي، أبو الحسن علي بن إبراهيم القمي، مؤسسة الأعلمي، بيروت،
   الطبعة الأولى ١٤٢٨هـ ـ ٢٠٠٧ م.
- ٣٩١ تفسير نور الثقلين، عبد علي بن جمعة العروس الحويزي (ت١١١٢هـ)، تحقيق: السيد هاشم الرسولي المحلاتي، مؤسسة إسماعيليان، قم، الطبعة الرابعة، ١٤١٢هـ.
- ٣٩٢ ـ التوحيد، محمد بن علي بن الحسين بن بابويه أبو جعفر القمي المشهور بالصدوق (ت٣٨١هـ)، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٧هـ ـ ٢٠٠٦م.
- ٣٩٣ ـ حلية الأبرار في أحوال محمد وآله الأطهار، هاشم البحراني (ت١١٠٧هـ)، تحقيق: الشيخ غلام رضا مولانا البحراني، نشر مؤسسة المعارف الإسلامية، الطبعة الأولى، ١٤١١هـ.
- ٣٩٤ ـ الخلاف، محمد بن الحسن الطوسي شيخ الطائفة (ت٤٦٠هـ)، تحقيق: سيد علي الخراساني، سيد جواد شهرستاني، شيخ محمد مهدي نجف، نشر مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم، الطبعة الأولى، ١٤١٧هـ.
- ٣٩٥ ـ دلائل الإمامة، محمد بن جرير بن رستم الطبري (ت أوائل القرن الرابع)، تحقيق: قسم الدراسات الإسلامية بمؤسسة البعثة، قم، الناشر، الطبعة الأولى، ١٤١٣هـ.
- ٣٩٦ ـ رجال ابن داود، تقي الدين الحسن بن علي بن داود الحلي (ت بعد ٧٠٧هـ)، المطبعة الحيدرية، النجف، ١٣٩٢هـ ١٩٧٢م.
- ٣٩٧ ـ رجال الطوسي، أبو جعفر محمد بن الحسن الطوسي (ت٤٦٠هـ)، تحقيق: جواد القيومي الأصفهاني، الناشر: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المقدسه.
- ٣٩٨ ـ رجال النجاشي (فهرست أسماء مصنفي الشيعة)، أبو العباس أحمد بن علي بن أحمد النجاشي الأسدي (ت٤٥٠هـ)، تحقيق: السيد موسى الشبيري الزنجاني، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم، الطبعة الخامسة، ١٤١٦هـ.
- ٣٩٩ ـ رسائل المرتضى، السيد المرتضى أبو القاسم علي بن الحسين بن موسى (ت ٤٣٦هـ)، تقديم: السيد أحمد، الحسيني، تحقيق: السيد مهدي رجائي، دار القرآن مطبعة سيد الشهداء ١٤٠٥هـ.
- 200 روضات الجنان في أصول العلماء والسادات، محمد باقي الموسوي الخوانساري (ت١٤١١هـ)، الدار الاسلامية، بيروت، الطبعة الأولى ١٤١١هـ ١٩٩١

- ٤٠١ ـ شرح أصول الكافي، محمد صالح المازندراني (ت١٠٨١هـ)، تعليق الميرزا أبي الحسن الشعراني.
- ٤٠٢ ـ الصحيفة السجادية الجامعة لأدعية زين العابدين علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب رهم (٩٤ هـ)، بإشراف: محمد على الأبطحي، تحقيق: ونشر مؤسسة الهادي، مطبعة نمونة، قم، الطبعة الأولى ١٤١١هـ.
- ٤٠٣ ـ صراط النجاة، الميرزا جواد التبريزي (معاصر)، نشر دفتر نشر بركزيده، الطبعة الأولى، ١٤١٦هـ.
- ٤٠٤ ـ الصوارم المهرقة في نقد الصواعق المحرقة، نور الله التستري (ت١٠١٩هـ)، تصحيح السيد جلال الدين المحدث، مطبعة نهضت، ١٣٦٧هـ.
- 5٠٥ ـ الغدير، عبد الحسين أحمد الأميني النجفي (ت١٣٩٢هـ)، عنى بنشره الحاج حسن إيراني، دار الكتاب العربي، بيروت، الطبعة الرابعة، ١٣٩٧هـ ـ ١٩٧٧م.
- ٤٠٦ ـ فرق الشيعة، الحسن بن موسى النوبختي، دار الأضواء، بيروت، لبنان، الطبعة الثانية ١٩٨٤هـ ـ ١٩٨٤م.
- ٤٠٧ ـ الفصول المختارة، محمد بن محمد بن النعمان المفيد (ت٤١٣هـ)، تحقيق: السيد مبر على شريفي، دار المفيد، بيروت، الطبعة الثانية، ١٤١٤هـ.
- ٤٠٨ ـ الفصول المهمة في أصول الأئمة، محمد بن الحسن الحر العاملي (ت١٠٤هـ)، تحقيق: محمد بن محمد حسين القائييني، مطبعة نكين، قم، الناشر مؤسسة معارف إسلامي إمام رضا، الطبعة الأولى، ١٤١٨هـ.
- ٤٠٩ ـ فقه المرضا، علي يابويه (ت ٣٢هـ)، تحقيق: مؤسسة آل البيت، الناشر: المؤتمر العالمي للإمام الرضا..
- ٤١٠ ـ الفهرست، محمد بن الحسن الطوسي شيخ الطائفة (ت٤٦٠هـ)، تحقيق: جواد القيومي، الناشر مؤسسة نشر الفقاهة، الطبعة الأولى، ١٤١٧هـ.
- 113 ـ الكاني، محمد بن يعقوب بن إسحاق الكليني (ت٣٢٩هـ)، تحقيق: على أكبر الغفاري، دار الكتب الإسلامية، آخوندي، الطبعة الثالثة، ١٣٨٨هـ.
- ٤١٢ ـ كشف الغمة في معرفة الأثمة، على بن عيسى بن أبي الفتح الإربلي (ت٣٦٩هـ)، دار الأضواء، بيروت.
- ٤١٣ ـ كمال الدين وتمام النعمة، محمد بن علي بن بابويه أبو جعفر القمي المشهور بالصدوق (ت٣٨١هـ)، تصحيح علي أكبر الغفاري، مؤسسة النشر الإسلامية بقيم.
- ٤١٤ ـ كنز الفوائد ويتضمن خمس رسائل، محمد بن على الكراجكي (ت٤٤٩هـ)، ناشر: مكتبة المقطفوي، قم، الطبعة الثانية ١٤١٠هـ.

- ٤١٥ \_ مجمع البحرين، فخر الدين الطريحي (ت١٠٨٥هـ)، تحقيق: أحمد الحسيني، نشر مكتب نشر الثقافة الإسلامية، الطبعة الثانية، ١٤٠٨هـ.
- ٤١٦ \_ مجمع البيان في تفسير القرآن، أبو علي الفضل بن الحسن الطبرسي، دار الأسوه، طهران، الطبعة الأولى.
- ٤١٧ \_ المحاسن، أحمد بن محمد بن خالد البرقي (ت٢٧٤هـ)، تحقيق: السيد جلال الدين الحسيني المشتهر بالمحدث، دار الكتب الإسلامية.
- ٤١٨ ـ مختلف الشيعة، الحسن بن يوسف بن علي بن المطهر الحلي المشهور بالعلامة، تحقيق: ونشر لجنة التحقيق بمؤسسة النشر الإسلامي، بقم، الطبعة الأولى، ١٤١٢هـ.
- 119 ـ مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل، ميرزا حسين النوري الطبرسي (ت١٣٢٠هـ)، تحقيق: مؤسسة آل البيت لإحياء التراث، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٨هـ.
- ٤٢٠ ـ مسند الإمام الرضا، جمع وترتيب عزيز الله العطاردي الخبوشاني (معاصر)، نشر
   المؤتمر العالمي للإمام الرضا، طبع مؤسسة طبع ونشرآستان قدس الرضوي.
- ٤٢١ ـ معجم ألفاظ الفقه الجعفري، د. أحمد فتح الله (معاصر)، طبع بمطابع المدوخل، الدمام، الطبعة الأولى، ١٤١٥هـ ـ ١٩٩٥م.
- ٤٢٢ ـ معجم رجال الحديث وتفصيل طبقات الرواة، أبو القاسم الموسوي الخوئي (ت١٤١٣هـ)، الطبعة الخامسة ١٤١٣هـ ـ ١٩٩٢م.
- ٤٢٣ \_ مقاتل الطالبين، أبو الفرج الأصفهاني (ت٣٥٦هـ)، تحقيق: كاظم المظفر، المكتبة الحيدرية، النجف، مؤسسة دار الكتاب للطباعة والنشر، قم، إيران.
- ٤٢٤ .. من لا يحضره الفقيه، محمد بن علي بن الحسين بن بابويه أبو جعفر القمي المشهور بالصدوق (ت٣٨١هـ)، تحقيق: علي أكبر الغفاري، نشر جماعة المدرسين في الحوزة العلمية، الطبعة الثانية، ١٤٠٤هـ.
- ٤٢٥ \_ مناقب آل أبي طالب، محمد بن علي بن شهر أشوب المازندراني (ت٥٨٨هـ)، تحقيق: لجنة من أساتذة النجف، طبع في المطبعة الحيدرية في النجف، 1٣٨٦هـ \_ ١٩٥٦م.
- ٤٢٦ \_ منهاج الكرامة في معرفة الإمامة، الحسن بن يوسف بن المطهر (العلامة الحلي)، تحقيق: عبد الرحيم مبارك، مؤسسة عاشوراء للتحقيقات والبحوث الإسلامية، الطبعة الأولى.
- ٤٢٧ \_ ميزان الحكمة، محمد الري شهري (معاصر)، تحقيق: وطباعة ونشر دار الحديث، الطبعة الثانية، ١٤١٦هـ.

٤٢٨ ـ نهج البلافة، خطب علي بن أبي طالب من جمع واختيار الشريف الرضي،
 تحقيق: محمد عبده، دار المعرفة، بيروت.

- ٤٢٩ ـ نور البراهين في أخبار السادة الطاهرين، نعمة الله الموسوي الجزائري (ت١١١٧هـ)، تحقيق: السيد الرجائي، نشر مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم.
- ٤٣٠ ـ الهداية، محمد بن علي بن الحسين بن بابويه أبو جعفر القمي المشهور بالصدوق (ت٣٨١هـ)، تحقيق ونشر مؤسسة الإمام الهادي، الطبعة الأولى، ١٤١٨هـ.
- ٤٣١ ـ وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة، محمد بن الحسن الحر العاملي (ت١٠٤هـ)، تحقيق: عبد الرحيم الرباني الشيرازي، دار إحياء التراث العربي، بيروت.

## ج ـ الرسائل العلمية غير المنشورة:

٤٣٢ ـ الروايات المسندة عند ابن كثير من كتب التفاسير المفقودة، د. غالب بن محمد هوايش الحامضي، رسالة دكتوراه، جامعة أم القرى، ١٤١٣هـ.

## فهرس الموضوعات

| الصفحا | الموضوع                                                                 |
|--------|-------------------------------------------------------------------------|
| ۰      | المقلمة                                                                 |
| ١١     | تمهيد: ترجمة شيخ الإسلام ابن تيمية                                      |
| ۱۳     | ١ ـ اسمه ونسبه                                                          |
| ١٥     | ٢ ـ سبب التسمية بـ (تيمية)٢                                             |
| ۱۵     | ٣ ــ مولده ونشأته                                                       |
| ۱۸     | ٤ ـ شيوخه وتلاميذه                                                      |
| ۲.     | ٥ ـ مكانته العلمية                                                      |
| ۲۳     | ٦ ـ منزلته في علم أصول الاعتقاد ومقالات الفرق والملل والنحل             |
| Y 9    | ٧ ـ عدله مع خصومه                                                       |
| ٣٢     | ۸ ـ محنته وسجنه                                                         |
| ٣٤     | ٩ ـ وفاته٩                                                              |
| ٣٩     | الفصل الأول: تعريف أهل البيت عظم الله الله الله الله الله الله الله الل |
| ٤٠     | المبحث الأول: تعريف (الآل) و(الأهل) و(البيت) في اللغة                   |
| ٤٨     | المبحث الثاني: تعريف أهل البيت ريش في الاصطلاح                          |
| ٤٨     | المطلب الأول: ذكر مذاهب أهل العلم وأدلتهم                               |
| ٤٨     | القول الأول: أنهم الذين حرمت عليهم الصدقة                               |
| ٥٥     | القول الثاني: أنهم الأزواج والذرية                                      |
| ٥٧     | القول الثالث: أن المراد بأهل البيت نساء النبي ﷺ خاصة                    |
| ۸۵     | القول الرابع: أنهم أصحاب الكساء خاصة                                    |
| ٦.     | القول الخامس: أنهم أمته وأتباعه يوم القيامة                             |

| لصفحة | الموضوع الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 71    | القول السادس: أنهم الأتقياء من أمته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٦٤    | المطلبُ الثاني: بيان الراجع من الأقوال مع مناقشة أدلة الأقوال الأخرى .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۸۱    | الفصل الثاني: فضأتل أهل البيت على الله المناسبة  |
| ۸۲    | التمهيد: فضَّل الصحابة في السناسية التمهيد التم التمهيد التمهيد التمهي |
| ۸۷    | المبحث الأول: فضائل أهل البيت رأي في الكتاب والسُّنَّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۸۷    | تمهيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٨٨    | المطلب الأول: فضائل أهل البيت رأي في الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۹١    | المطلب الثاني: فضائل أهل البيت رفي في السُّنَّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 99    | المبحث الثاني: وفضائل أهل البيت في الخاصة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ١٠٠   | المطلب الأول: فضائل علي بن أبي طالب رفي الله المطلب الأول:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 1.1   | المطلب الثاني: فضائلٌ فاطُّمة بنت رسول الله ﷺ ورضي الله عنها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۱۰۷   | المطلب الثالث: فضائل الحسن والحسين ﴿ اللَّهُمَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 111   | المطلب الرابع: فضائل بعض بني هاشم رلي الله الله المطلب الرابع:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 115   | المطلب الخامس: فضائل أمهات المؤمنين رضي الله عنهن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۱۲.   | المطلب السادس: بيان حقيقة الفضل المعتبر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 179   | الفصل الثالث: عقائد أهل البيت رأي الله الله النالث: عقائد أهل البيت الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۱۳۰   | المبحث الأول: مصادر تلقي أهل البيت والصحابة رأي للدين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 131   | المبحث الثاني: عقيدة أهل البيت رفي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 181   | المطلب الأول: عقيدة أهل البيت رضي هي عقيدة الصحابة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|       | المطلب الثاني: عدم اختصاص أهل البيت رشي بعلم دون غيرهم من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 131   | الصحابة رضي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 121   | المبحث الثالث: منزلة علماء أهل البيت عند أهل السُّنَّة والجماعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 10+   | المبحث الرابع: ذكر بعض ما ورد عن أهل البيت في مسائل العقيدة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ١٥٠   | المطلب الأول: إثبات صفات الله تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 101   | ١ ـ صفة العلو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|       | ٢ ـ القرآن كلام الله غير مخلوق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۷۵    | ٣ ـ رؤية الله تعالى في الآخرة، وإثبات صفة الوجه لله تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 1.    | ٤ _ صفة السمع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|       | ٥ _ صفة المجيء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 15    | المطلب الثاني: اثبات القدر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

| الصقحة | الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 771    | مراتب الإيمان، القدر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 751    | المرتبة الأولى: العلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 178    | المرتبة الثانية: الكتابة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۱٦٥    | المرتبة الثالثة: المشيئة والإرادة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 177    | المرتبة الرابعة: الخلق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۱۷٥    | المطلب الثالث: إثبات خلافة أبي بكر وعمر رهي وفضلهما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۱۸٤    | المبحث الخامس: براءة أهل البيت في من الرافضة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۱۸۷    | الفصل الرابع: حقوق وخصائص أهل البيت ريجي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۱۸۸    | تمهيلا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 191    | المبحث الأول: حقوق أهل البيت رأي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 141    | المطلب الأول: محبة أهل البيت 🍰 وموالاتهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 198    | المطلب الثاني: الصلاة على أعل البيت رأي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 190    | حكم الصلاة على واحد بعينه من أهل البيث رفي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۱۹۸    | المطلب الثالث: الخمس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۲٠۳    | المبحث الثاني: خصائص أهل البيت وللم الله عليه المبحث الثاني:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۲٠۳    | المطلب الأول: تحريم الزكاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۲•۷    | المطلب الثاني: عدم إرثهم من النبي علي الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|        | الفصل الخامس: موقف شيخ الإسلام ابن تيمية من أحداث الفتن التي وقعت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 7 • 9  | لأهل البيت رأي المستحدد المستح |
| ۲۱۰    | المبحث الأول: اعتقاد شيخ الإسلام ابن تيمية في الصحابة رأي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۲۱.    | أولاً: محبة الصحابة ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 717    | ثانياً: سلامة القلوب والألسن لهم رأي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 717    | حكم ساب الصحابة را الصحابة الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 710    | ثالثاً: عدالة الصحابة را الصحابة عدالة الصحابة الصحابة الصحابة الصحابة الصحابة المستعدد المست |
| 717    | المبحث الثاني: بداية الفتنة بمقتل عثمان ﴿ إِنَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 177    | المبحث الثالث: سبب الخلاف فيما جرى بين الصحابة ر الله المبحث الثالث: سبب الخلاف فيما جرى بين الصحابة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 270    | المبحث الرابع: يوم الجمل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|        | المبحث الخامس: يوم صفين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 779    | المطلب الأول: أسباب وقعة صفين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۲۳٦    | المطلب الثاني: علي ﴿ أَمْرِبِ إِلَى الْحَقُّ مِنْ مَعَاوِيةً ﴿ الْجَبُّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

| الصفحة         | الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 7 2 7          | المطلب الثالث: حكم علي رفي على مقاتليه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 7 2 0          | المطلب الرابع: أقوالُ أهلُ العلم في القتال الذي وقع بين الصحابة رهي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 470            | المبحث السادس: موت الحسن على مسموماً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۸۶۲            | المبحث السابع: خروج الحسين ظلجه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۲۷۰            | الآراء في مقتل الحسين ﴿ اللَّهُمُ اللَّالِمُ اللَّهُمُ اللّلْمُ اللَّهُمُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللّ |
| <b>Y Y Y Y</b> | مناقشة الأقوال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| <b>4 1 1 1</b> | المبحث الثامن: اتهام يزيد بن معاوية بقتل الحسين ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 4              | المبحث التاسع: ما أحدث يوم عاشوراء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 779            | القسم الأول: الشيعة الرافضة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۲۸۳            | القسم الثاني: قوم اتخذوا يوم عاشوراء بمنزلة العيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۲۸۷            | المبحث العاشر: مطالبة فاطمة عليها بإرثها من النبي علي السي التي المبحث العاشر:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 790            | شبهات حول حديث: الا نورث، وجوابها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۲۰۳            | الخاتمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 1.0            | الفهارسالفهارس المستنانية ا       |
| ٥٠٦            | فهرس المصادر والمراجع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٥٠٠            | مصادر ومراجع أهل الشُّنَّة وغيرها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 27.5           | مصادر ومراجع الاثني عشرية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۳۳۹            | الرسائل العلمية غير المنشورة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۲٤١            | فهرس المرضوعات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |