

rmethik.....

ann an Arta

,حد, عرات ۲۰۰۰ ۲ مکتر ق ا.د. محمد حسین حدیکل رئیس مجلس الشیویخ السابی

• \_

الى لاياسى الكبير حضره ما حب الميامي محد حسب حيث ع تقدمة أجلاك والحجاب -ن قىلىم ×9/1/41 1 2 0 ڪتاب" للکل ولا لاحد للفيكيرف يلماني بي نداني مر وا، C V C الاسكندرية ـــــ مطبعة جريدة البصير ١٩٣٨

## الجزء الثالث

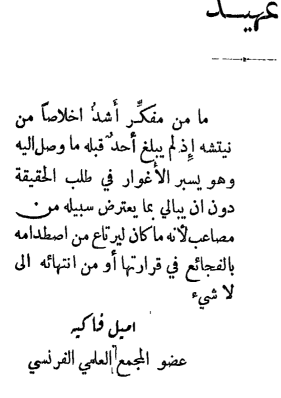
| 177                                  | ' المسافر             |
|--------------------------------------|-----------------------|
| 179                                  | الرؤى والالغاز        |
| 144                                  | الغبطة القاسِرَة      |
| 144                                  | قبل بزوغ الشمس        |
| 12.                                  | الفضيلةُ المصَّغرِرَة |
| 120                                  | على جبل الزيتون       |
| 128                                  | على الطريق            |
| 101                                  | الآبقون               |
| 102                                  | العودة                |
| <b>\</b> 0Y                          | الثلاثة الشرور        |
| 177                                  | الروح ُ الثقيل        |
| الوصايا القديمةو الوصايا الجديدة ١٩٦ |                       |
| 182                                  | النقاهة               |
| 189                                  | الأمنيَّة العُنظمي    |
| 194                                  | نشيد آخر للرقص        |
|                                      |                       |

م د ك

--- c ---



فريرربك نيتشه



هذا هو نيتشه كما صوَّره فاكيه بعد ان درس عديد مؤلفاته واستعرض فلسفته . وقد جاراه بهذا التقدير أنصار نيتشه وخصومه من كل شعوب اوروبا فانك لو استعرضت المؤلفات التي كتبها عنه العباقرة العديدون ، ومنهم من يعتقد بتخبُّطه على غير هدى ومنهم من يرى وراء كل جملة من أقواله سورة لا تنجلي معانيها الأ للعقل النافذ والحسِّ المرُهف لرأيتهم قد اجمعوا على وصفه بالمُكِّر الجبَّار المتجه الى الحقيقة يطلبها وراء كل شيء حتى وراء المبادىء التي يقول بها وما أجمع هؤلاء المفكرون الآعلى الصواب في هذا الوصف الذي ارتضاه نيتشه لنفسه اذ قال :

م د ك

« لا يكني لطالب الحقيقة ان يكون مخلصاً في قصده بل عليه أن يترصَّـد إخلاصه ويقف موقف المشكك فيه لأن عاشق الحقيقة انما يحبها لا لنفسه مجاراة لأهوائه بل يهيم بها لذاتها ولوكان في ذلك مخالفاً لعقيدته فاذا هو اعترضته فكرة وإقضت مبدأه وجب عليه ان يقف عندها فلا يترددد ان يأخذ بها

إياك أن تقف حائلاً بين فكرتك وبين ما ينافيها ، فلا يبلغ أولَ درجة من الحكمة مَنْ لا يعمل بهذه الوصية من المفكرين عليك ان تُصلي نفسك كل يوم حرباً وليس لك ان تبالي بما تجنيه من نصر

او تجني عليك جهودك من اندحار ، فان ذلك من شأن الحقيقة لا من شأنك »

\* \*

قال نيتشه بهذا المبدأ وعمل به وبالرغم مما يتجسَّلى في تعساليمه من غرور وصَلَف، فانه كان يسير في ابحائه ولا همَّ له سوى استكشاف الآفاق فيورد اليوم فكرة يكذِّبها غداً فكاً نه بانكاره الخير والشر لم يجد بداً من إنكار كل عقيدة ثابتة، فاذا انت اردت ان تسير وراء هسذا الفيلسوف طلب العقيدة فلا تتعب نفسك باللحاق به في مراحل يقطعها بخطواته الجبَّارة لأنه هو نفسه قد اصابه الخبل وبصيرته تأنهة في استلهام الحقيقة واستقرائها مَنْ قال لك : « إنَّ لا مكتشف لحقيقة ذاته الأَّ من يهتف : هسذا هو خيري وهذا هو شرَّي فيُخرس الخلد والقزم القسائلين بان الخيرَ خيرُ للكل والشرَّ شرُّ

للجميع » من قال لك هذا ، لا تتوقع منه أن يأتيك بشُرعة ٍ تقوم مقام الشرائع التي يثور عليها

إن نيتشه المفكر الجبار الذي يفتح أمام الفرد آفاقاً وسيعة في مجــال القوة والثقة بالنفس وتحرير الحياة من المسكنة والذل ، تائقاً الى إيجاد إنسان يتفوق على انسانيته بالمجاهدة والتغلُّب على العناصر والعادات والتقاليــد وما توارثته الأجيال من العقائد الموهنة للعزم ، يقف وقفه الحائر المتردد عندما يحاول إِقامة

\_ ر \_

مجتمع لأفراده المتفوِّقين بل هو يضطر الى نقض أوليَّاته القائمة على احتقار الرحمة والرُّحماء حتى ينتهي الى قوله :

«إن العالم الذي يتفوَّق علىالانسانية إنما يعود بها بعد هذا الجنوح الىبذل حبه للأصاغر والمتضعين »

وهكذا ترى زرادشت الداعي الى تحطيم ألواح الوصايا جميعها والى إنكار الشريعة الأدبية لإقامة شرعة جديدة ما وراء الخير والشر يعود مفتشابين أنقاض الالواح التي حطمَّها على كلمات قديمة يجعلها دستوراً لانسانيته المتفوِّقة

ان نيتشه الذي ذهب الى ابعد مدى في تفحَّص سرائر الانسان واهوائه يضيق به المجال عندما يتجه الى حلَّ المعضلات الاجتماعية ، لأنه اذا امكن للفرد المنعزل ان يختطَّ لنفسه منهجاً يوافق هواها باعتقاده انه هو المُبدع لذاته والحركة الاولى لها ، فانه ليمتنع عليه ان يكون عضواً حياً في المجموع اذا هو لم يعترف في علاقته مع اخوانه بأنه ليس مصدراً لذاته ولا ما باً لها

ان مَن يطمح الىمثل ما طمح اليه نيتشه من تكوين مجتمع منظَّم يسود فيه المتفوِّقون ولكل منهم شرَّه الخاص وخيره الخاص لا يوجدُ في النهاية الا مُجتمعاً يتفاوت التفوّق فيه بين أفراده فيقضي الأقوى منهم على الأَقل قوةً منه حتى يقف آخرُ الظافرين منتحراً بقوته وعنفه كما انتحر إلهُ نيتشه برحمته غير انَّ المبدع لزرادشت لم تفته هذه الحقيقة ، فعاد الى الشريعة الأولى يختلس منها آيتها الكبرى ليوردها وصيةً لدنياه فقال :

« حذار من الطُفْرة في مسلك الفضيلة فعلى كل فردٍ أن يسير في طريقه وإن جنح عن مسلك الآخرين ، فلا يطمحن الى بلوغ الذروة وحدَهُ إذعلى كل سائر ان يكون جسراً للمتقدمين وقدوة للمتأخرين »

اين هذه الوصية مما دعا اليه زرادشت في مفكراته نفسها اذ قال:

« على اهل السيادة في الانسانية المتفوِّقة ان يميِّدوا سُبُلَ السعـادة لمن هم دونهم بتضحية ملذاتهم وراحتهم وعليهمايضاً أن ينقذوا مَنْ لا يصلحون للحياة بالقضاء عليهم دون إمهال »

بل كيفٌ يتفق القسم الاول من هذه الوصية مع قسمها الثاني ? ومن له ان يضع مقياساً يقضي به لمن يصلحون للحياة كما يقضي به على مَنْ لا يصلحون لها

--- ز ---

اذا اتبع القاضي شرعة زرادشت القائل بأن على اتباعه ان تتجلى القوة فيهم من الرأس حتى اخمص القدم ولو ان مذهب نِيتشه هذا طُبِّقَ قبل ميلاده لكانت السلطة التي يراهــا مثلاً أعلى قضت على أبيه وأمه دون إمهال فما كان له هو ان يظهر في الوجود بدماغه الجبار وبشُم الداء الذي جال من دمهما الملوَّت في دمه . . . ثم ، أفليس هنالك غير هذه الادواء الطارئة والتي يمكن للعالم ان يكافحها ، ما يُقضى على الانسان بالرضوح له من حالة في جسمه لا قبل له بتبديلها او تعديلها؟ افما تحقق الطب ان كل مولود يجيء الحياة آنما يدخلها مستصحباً معه اليها من سلالته الضعف الذي سيقضي عليه . أفليس في كل دارج على هذه الغبراء علة أو علل كامنة في تكوين اعضائه ستورثه الردى حين تدنو ساعته ?... اي جسم مهما ظهر لك صحيحاً ليس فيه عضو هو اضعف الحلقات في سلسلة اعضائه وفي فراغ مناعته المحدودة انفصام العُرى وبداية أنحلال العنباصر في هيكله الفاني ? اين هو الجسم المنيع الذي يتوق نيتشه الى ايجاده مربعاً من قمة الرأس الى آخمص القدم ? لقد عمل العالم المتمدن على إيجاده بالرياضة فأوجد الرقاب الغليظةوالعضلات المتضخمة مسبباً منها تضخم القلب وجفاء الطبع وبلادة التفكير وانحطام اجنحة الخيال يريد نيتشة خلق الانسان المتفوق جباراً كشمشون وشاءراً كداود وحكيماً كسليان. فهو يكلف الطبيعة ما لا قبل لها به ويطمح الى ايجاد جبابرة لا يصلحون لشيء في المجتمع لان الحيوية لا تنصرف من مختلف نوافذها الجسميَّة في آن واحد دون أن تقبض على صاحبها لتوقفه من سلم الارتقاء على مرتبة معلقة بين الاعتلاء والأنحطاط فيكون منه لا الانسان المتفوق بل الانسان «التافه» القصير الحياة والقاصر فيكل عمل يباشره ان المجتمع لا يقوم من الوجهة العملية على افراد يحاولون الاحاطة بكل شيء فلا ينالون منها شيئا وليس الحال الآعلى هذا المنوال من الوجهة الروحية ايضاً ، فان مَنْ تبصَّر في احوال الناس وطرائقهم في الحياة ، لابد له أن يسلم اخيراً بان لَكُل - z -

شخصية حياتها بما كمن في حوافزها ولكل شخصية ميتتها بما خني من أدواء جسمها وعلل ارادتها وبما وراءها من مقدَّمات وحولها من نتائج ان في الحياة مسالك خطتها الارادة الكلية وليس للادارة الجزئية الن

تتناولها بتحوير فمصاحد الرقي للارواح منتصبة وليس للردارة الجزئية ال تعناولها بتحوير فمصاعد الرقي للارواح منتصبة من كل مسلك في عالم الظاهر نحو العالم الخيي ، وما خصت العناية اقوياء الجسوم بالارتقاء

ولربَّ صعَّلوك في نظر نيتشه لا يصلح للحياة ويجب ان يُقضى عليه دون إمهال تتفجر منه قوة لا تراها الا البصائر النسيرة

من لنا بسبر الاغوار البعيدة القرار لندرك سرَّ التكامل في الذات والحكمة في حد الاشواط لكل روح لتقوم بقسطها من المقدور

ومن لنا بادراك سرّ الضعف والقوة وقد يكون الضعف في الجسم السليم والقوة في الجسم السليم .

ان لكل مخلوق ان يباو الحياة بما أعطي من ظاهر الضعف أو ظاهر القوة ، لأن للصحة محنتها كما للمرض محنته والانفسُ الطامحة الى مُثْلمها العليا سوام اكانت هذه المُثُلُ في هذه الحياة ام ما وراء الحياة ، انما تتغذَّى من الجسد ناحلاً عليلاً كما تتغذَى منه مليئاً بالنضارة والصحة والبهاء

ان للحكة العليا مقياسها في تقدير الجهاد الاكبر على كل نفس ومن يدري في أية لحظة وبأي مداد من قوة الجسد او ضعفه تخطُّ الروحُ الاسيرة آخر سطر من كتابها ?...

券

إنَّ محور الدائرة في فلسفة نيتشه انما هو ايجاد إنسان يتفوَّق على الانسانية لذلك تراه يهزأ بكل من عدَّه التاريخ عظياً بين الناس قائلاً ان الجيل الذي يسلد العظهاء لم يولد بعد وان لا رجل في هذا الزمان يمكنه ان يتفوَّق على ذاته وكل ما بوسع الناس ان يفعلوه في سبيل المثل الاعلى هو ان يتشوَّقوا اليه ليخرج من سلاتهم في مستقبل الازمان

وسوف يرى القارىء في الفصول الاخيرة ما هو تقدير زرادشت للرجال الراقين في هذه الحقبة الشاملة لعصره ولعصرنا فهو يعتبرهم نماذج فاشلة للانسان الذي يتوقَّع نشوءه ، غير ان زرادشت وهو يتكلم بلهجة الآمر الناهي ويرسم للحياة طرقها بخطوط متفرقة ان لم تجمعها انت بقيت حروفاً منتثرة لا معنى لها

\_\_\_\_ ط\_\_\_\_

## لا يقول لنا بصراحة ما يجب ان نفعله لنصبح جدوداً لأُحفاد تصلح بهم الحياة، ولكنَّ من يعوِّد بصيرته على مجاراة نيتشه في الرؤى التي يهيم فيها يستوقفهقوله « إن ما فُطرنا عليه هو ان نخلق كائناً يتفوَّق علينا ، تلك هي غريزة الحركة والعمل »

ثم يستوقفه في موضع آخر قوله « إنني لم اجد امرأة تصلح أُماً لابنائي الاَّ المرأة التي احبها »

ناذاً ما وُقف المفكر عند هـذا يعرف ما هي تلك الفطّرة التي يراها دافعة للانسان الى التفوق على ذاته وأنساله

وما تكون تلك الفطرة ان لم تكن حافز الحب الصحيح وفي اعماقه غريزة الانتخاب تجتذب الزوجين الى اتصال يشدد احدُّها فيه ما وهَرِنَ في بنية الآخر

ولولا اننا درسنا ملياً مسألة اعتلاء الامم وانحطاطها مبتحث صحة النسل واعتلاله في فصل « منابت الاطفال » من كتابنا « رسالة المنبر الى الشرق العربي » لكنا نثبت هنا ان ايجاد الانسان الكامل في انسانيته، لا الانسان المتفوق على نوعه كما يريد نيتشه، انما يقوم على مجاراة حوافز الاختيار الطبيعي في الزواج باعتبار كل شهوة جامحة وكل طمع يسكت هاتف الاختيار سوانه في الرجل او المرأة جناية على الانسانية

هذا واننا لا نجد بداً من نقل بعض فقرات من فصل منابت الاطفال تأييداً لهذه الحقيقة

« إن الانسان لا يريد الانقياد للانتخاب الطبيعي فهو يطمح الى تحصيم اختياره في حوافز لا يعلم منشأها ، فيعمد الرجل الى استيلاد المرأة اطفالاً تتجلى فيهم كوامن علله وعلل المرأة التي يرغمها إرغاماً بدلا من ان ينقاد الى الانتخاب الطبيعي الذي تتذرع به الطبيعة للغلبة على العاهات والامراض وللقضاء على حوافز الخبل والاجرام

إن الولد المختّــلالعليل أنما هو الضحية البريئة تصفع العابيعة به أوجه الرجال الفاحشين والنساء الطامعات المضللات

\_ ي \_

« ومما لا ريب فيه ايضاً ان الطبيعة في حرصها على طابع الابوين في الابناء تطميح دائماً الى الجمع بين رجل وامرأة يصلح احدها ما افسدت الحياة في الآخر ، ولا يقف طموح الطبيعة عندحد إصلاح الاعضاء بل هو يتجه خاصة في الالسان الى إصلاح ما تطرّق من عيوب الى صفاته الأدبية العليا ، ولعلَّ في هذا بعض التفسير لسيادة الايقاع بين رجل وامرأة تخالفت اشكالها واوضاع اعضائهما ومظاهر قواهما الأدبية والعقلية ، فقد لا تجد مصارعاً قوي العضلات يعشق مصارعة مثله ولا فيلسوفاً يتولّه بفيلسوفة ، ولكم وقف المفكّرون مندهشين أمام امرأة فاضلة تحس بانحذاب نحو رجل متلاعب محتال او بارعة في الجمال تندفع الى الالتصاق برجل قبيح رجل متلاعب محتال او بارعة في الجمال تندفع عطف الطبيب المداوي على العليل المستجدي الشفاء من حنان خفي في الطبيعة يشبه عطف الطبيب المداوي على العليل المستجدي الشفاء من ... »

« إن المفكرين يثورون على الشبان الذين يقدمون على الزواج وفي دمائهم سموم وفي مجاري نطفة الحياة منهم صديد ، ومن الامم من سنّت القوانين الصارمة لمنع زواج المبتلي بالعلل الزهرية وبالجنون محافظة على صحة النسل ، ولكنني لم اقرأ لمفكر رأياً في الحيلولة دون الزواج الآلي المجرد عن كل عاطفة ، ويترآى لي اف طفلاً يجني أبواه عليه بايرائه دما أفسدته الامراض لهو أقلُ شقاء بنفسه وأقل اضراراً بالمجتمع من طفل يرث من ابويه عهر العاطفة وضلال الفطرة

لقد تشغي العقاقير ابناء العلل ولكن ايّ دواء يشني الطفلالذي زرعه وحش الرجل المفترس في احشاء المرأة المنكسرة الذليلة ? إن مثل هذا الطفل لن يكون الاً وحشاً كاً بيه او عبداً ذليلاً كاً مه »

« إن من الحب ما ينشأ عن الحياة الجسدية حاجة ملحة متقلبة كالحياة نفسها وفي النساء كما في الرجال اناس حبهم أشبه بالجوع والظما يتهافتون على اية مائدة ويرتوون من اي ينبوع . وماذا عساه يفهم من الحب من يرى المحبوب مائدة وينبوعاً ، ؟ قلَّ من الناس من يدرك ان مَنْ أَنكر سلا

\*

على المحبوب شخصيته التي لا ُتستبدل فقــد أَنكر هو ذاته شخصيته التي يحس بها »

¥

« لا صلاح لامة فسدت منابت اطفالها ، وهذه عبر التاريخ ماثلة لعيان من يريد ان يري

افماكانت كل الامم التي اندثرت واستُعبدت تمرّ اولاً في مرحلة تدّني الاخلاق وانطلاق الشهوات عابثة باشرف ما خلق الله في الانسان ? »

«سوف يأتي يوم، وهو غير بعيد، تتنبَّه المدنية فيه الى ان الرجل المتفوِّق الذي ينشده العلماء في الغرب لن يخلق لهم من التمرين لقوى العقل وقوى الجسد ولا من فحص خلايا المتزوجين بالمجهر حتى ولا من تلقيحهم بالمواد الكياوية او تطعيمهم بغدد القرود

إن الرجل الكامل أو الاقرب الى الكمال انما هو ابن الحب الكامل ، فالمحبة وحدها هي السبيل المؤدي إلى إدراك الحق والقوة والجمال

لندع العالم المتمدن يفتَّش في علومه ونهضة مفكريه على هذا الحب الذي تخيّله ماركس متجلياً في الحرية التامة للناس في أهوائهم فجات البلشفة تثبت انخداع هذا الفياسوف في نظرياته ، ليفتشوا انهم لن يتصلوا في تجاربهم الا الى العبر الزاجرة المؤلمة

أما نحن ، ابناء هذا الشرق الذي انبثق الحق فيه انصباباً من الداخل بالالهام لا تلمّساً من الخارج ، فلنا المسلك المفتوح منفرجاً أمامنا للاعتلاء والخروج الى النور بعد هذا الليل الطويل ، اذا نحن اخذنا بروح ما اوحاه الحق الينا

لا بترقية الزراعة والصناعة ، ولا بنشر التعليم والتهذيب ولا بجعل البلاد جنةً ثراءً وتنظيماً ، تنشأ الأمة ويخلق الشعب الحر السعيد

إن الجنين الذي يحمل اسباب شقائه وهو في بطن أمه لا يمكنه ان يصير رجلا حراً قُوياً يفهم حقيقة الحياة ويتمتّع بالعظمة الكامنة فيها

إن الاهتمام بايجاد الطفل الصآلح أولى من العمل لاعداد العلم والتهذيب لطفل نصقل مظاهره صقلاً وتنحطم كل محاولة للنفوذ الى علّته المستقرّة فيه منذ تكوينه »

— J —

« ليس الفقير المتسوّل ، ولا العليل المتـــألم ، ولا الشيخ الهرم يتمشَّى بلا سند الى قبره ، ليست المرأة المستعبَدة بلقمة ولا الفتاة المخدوعة المنطرحة على أقذار المواخير ، ليس كل هؤلاء الناس الأشقياء في الحياة باشتى من الاطفال يجور عليهم ابا ؤهم وأمهــاتهم قبل ان يقذفوا بهم الى الوجود ويرهقونهم بالقطيعة والاهمال بعد ان يدرجوا عليها باقدامهم الناحلة المتعثرة . . .

الرجل الذي يمسيخ حبه الواحد شهوات متعددة والمرأة التي تنقصف متهتكة ماسخة هيكل نسمات الله مركعاً لنفايات البشر من عبّاد الخيانة والطيش، انما هما آدم وحواء مطرودين من الجنان الى أرض الجهود المضيّعة والالآم المحتّمة ، ومَنْ يدري ان حديث معصية الابوين ليس رمزاً لخيانة الحب ، تلك الخيانة التي تنزل اللعنة بمرتكبيها وبابنائهم من بعدهم ... ويلُ للرجل الذي يهدم بيديه سعادته وسعادة أبنائهوويلٌ للمرأة التي تدنِّس منبت أطفالها »

ليس في تمهيد موجز كهذا مجال لبحث فلسفة نيتشه التي أشغلت كبار كتاب القرن التاسع عشر ولم يزل الفلاسفة يكتبون عنها الى اليوم ، غير ان ما تناولناه الماماً من نظريات نيتشه يكفينا لتحديد ما يجب ان نغفله منها دون ان ننتقص من قدر هذا العبقري لأنه اقتحم اسرار الكون معتمداً ذاته فعاد عن هذه الأسرار مدحوراً . وهل من كاتب قبله او بعده تمكن من حل الغاز الوجود والوقوف منها عند عقيدة صريحة تستغني عن الايمان بالقوة الخفية المتعالية عن التعليل والتحليل?

حسُبُ نيتشه في موقف حيرته ، وما هي بالدرجة الوضيعة على سلم النفكير، ان يهتك سريرته امامك دون ان يلجأ الى إعمال السفسطة لإيجاد وحدة ظاهرية وتناسب من يف في صرح تفكيره ، حسبه أنه اندفع وراء المثل الأعلى الكامن في « ارادة القوة » تبعاً لتعبيره وفي نفس الانسان الخالدة تبعاً لعقيدة المؤمنين، فبسط امام المفكرين من مشاهد المجتمع ومن مسالك الأرواح على معابر الأرض ما لم يامحه سواه من المنشئين

- - -

ان ما نرانا بحاجة الى الوقوف عنده من فلسفة نيتشه في كتاب زرادشت الذي لم تفته قضية اجتماعية لم يقل فيها كلمة كان لها دوُّيها في العالم الغربي ، إنما هو هذه المبادى: التي تجتتُ ما غرست قرون العبودية في اوطاننا من استكانة حوَّلت إيمانها الى استسلام في حين ان روح شرعتها يهيب بالنفس الى الجهادين في سبيل الوطن والانسانية جماء

م د ك

إِنَّ الَّذِينَ الذي يهاجمه نيتشه المما هو صورة لأَصلِ شوهها الغرب ، وما علَّم هذا الدين أنَّ الحياة معبر على المؤمن اجتيازه وهو مُعرض عن كل ما حوله معلق أبصاره على باب قبره . بل علَّم أنَّ الحياة مرحلة من أشواط الآزال والآباد وما تطهر أنفس لم تحترق بنار الحياة أجسا ُدها ولم تُعيداً صلاحاً لباقياتها بإصلاح زائلاتها

ليس نيتشه اذاً مبدع فكرة التكامل للانسان على الارض فان التكامل مبدأ جعلته الأديان السماوية أساساً لكل وصية تأمر بالمعروف وتنهي عن المنكر ، غير ان الدين قد اراد للانسان تكاملاً روحياً يهيئه الى ادراك باريئه وراء المحسوس في حين ان نيتشه، وقد أنكر ما لا تقع الحواس عليه، أراد ان يفلت الانسان من حدود إنسانيته على هذه الارض فيجعلها جنة خلد يستوى عليها بجبرؤته إلهاً ...

وقد غرب عن هذا الفيلسوف ان المخلوقات كلها في سلسلة الوجود لا تملك الانعتاق من حدود أنواعها ومهماكرَّت القرون وتعاقبت الاجيال لا يمكن للجهاد ان يفلت من مملكته الى مملكة النبات ولا للنبات ان يجتاز حدود مملكة الحيوان ولا للحيوان إن يجتاح مملكة الانسانية

لذلك كان الذاهب في طلب انسان يتفوَّق على الانسانية كالمحاول استنبات الشجرة حيواناً او استبدال الحيوان انساناً

لقد كرتالقرون على مبدأً التاريخالذي نعلم وعلى ما لا نعلم من حقب كرَّت ما وراءه، والانسان لم يزل هذا المخلوق الدائر ابداً ضمن حلقة إِنسانيته

لقدكان نيتشه من المعتقدين باستحالة الانواع حين صرخ بلسان زرادشت وهو يخاطب الحشد في الساحة العمومية : « لقد كنتم من جنس ألقرود فيما مضى على انَّ الانسان لم يفتأً حتى اليوم أُعرق من القرود في قرديَّته »

— ن —

ولكنه بالرغم من هذا يصرَّح بان هذا النوع القرديّوهو الانساز لم ينسلخ عن أصله فصحيف زيَّن له خياله أنَّ في هذا النوع إنساناً فائقاً لا يزال كامناً منذ البدء ينتظر قدوم فياسوف في أواخر القرن التاسع عشر يستجلى هـذا الجبَّار ويبعثه بارادة جديدة تتسلط لا على الحاضر والمستقبل فحسب بل على ما مرَّ وتواري ايضاً في عاصفات الاحقاب ?...

إِن بدعة الانسان المتفوِّق إِنما هي في تقديرنا تشوّق نفس شعرت بانهـا كانت وسنكون ، وقد ضرب الألِحاد حولها نطاقاً فتوَّهمت انها سَّتبلغ في هذه الحياة ما ليس من هذه الحياة

إِنَّ نيتشه يَعلن إلحاده بكل صراحة ويباهي بكفره غير اننا لا نكتم القارىء الكريم أنَّ ما قرأناه بين سطوره ، وقد مردنا بها كمن عليه ان يتفهته كل معنى ويستجلى كل رمن ، يحفز بنا الى القول باننا لم نرّ كفراً أقرب الى الإيمان من كفر هذا المفكر الجبتار الثاثر الذي ينادي بموت الله ثم يراه متجليًا أمامه في كل نفس تخفق بين جوانح الناس من نسمته الخالدة ، فان هذا الملحد ، بارغم من اعتقاده بان الجسد هو أصل الذات وأنَّ الروح عَرَضَ لها وبانَّ كلا الروح والجسد فانينان ، لا يملك نفسه من الهتاف وهو يؤكد عودة كل شيء واستمرار كل شيء فيقول

- أواه كَيف لا أحنُّ الى الابدية وأضطرم شوقاً الى خاتم الزواج ، الى , دائرة الدوائر حيث يصبح الانتهاء ابتداء . إنني لم أجدحتى اليوم امرأة اريدها أماً لابنائي الاَّ المرأة التي أحبها لانني احبك ايتها الابدية ا أنني احبك ، ايتها الابدية

اين هذه الهتفة الرائعة تصدو في اعماق روح تتطيرً من الزوال من ابتسامة الملحد الصفراء وهو لا يرى وراءه وأمامه الآ العدم والزوال بل يكاد يرى وجوده خدعة وخيالاً كاذباً

إِن فلسفة لا تستنيم لفكرة الفناء ولا ترى في النهاية الآً عودة الى بداية ليست بالفلسفة الجاحدة فالمفكر المؤمن بالسانية عليا تتدرج الى الكمال حتى ولو قال بألوهية الانسان على الارض لا يمكنه إلاَّ ان يؤمن في قرارة نفسه بكمال مطلق تتشوَّق روحه اليه ما وراء هذا المالم ولا بد هنا من إبراد تاريخ موجز لحياة هذا الفيلسوف ، وليس في حياته القصيرة وهي مليئة بالآلام من الحوادث ما يستحق التدوين غير المراحل التي مرَّ عليها تفكيره فتأثر بها . وهل نيتشه الآً فكرة وهل حياته الاً وقائع ميادينها السطور والصفحات ?

ولد هذا العبقري الثائر سنة ١٨٤٤ في بلدة روكن من اعمــال المانيا وكان ابوه واعظاً بروتستانياً من أسرة بولونية هجرت بلادها في القرن الثامن عشر على اثر اضطهاد شرَّد منها اشياع كنيسة الاصلاح

وما بلغ فردريك الخامسة من عمره حتى مات ابوه فكفلت امه تربيته وتربية اخته فأرسلته الى مدرسة نومبورغ ثم انتقل منها سنة ١٨٦٤ الى كليتي بون وليبسيك حتىاذا بلغ الخامسة والعشرين من عمره سنة ١٨٦٩ تجلَّى نبوغه فعين أستاذاً للفلسفة في كلية بال

بعد سبع سنوات اي سنة ١٨٧٦ ظهرت عليه اعراض « الزهري الوراثي » فحكمه صداع شديد أضعف بصره فبتي يلتى الدروس حتىسنة ١٨٧٩ اذ اضطر الى الاستعفاء ليذهب متنقلاً بين روما وجنوا ونيس وسيل ماريا وهو يعمل الفكر ويكتب مصارعاً علته عشر سنوات فلا هو يبرأ منها فيحيا ولا هي تجتاح دماغة الجبار فيموت الى ان جاءته سنة ١٨٨٩ بالفالج مقدمة للجنون فتوارى سنة ١٩٠٠ بعد ان سبقته الى الموت عبقريته العليلة وارادته الو ثابة الجبارة

ذلك كان فردريك نيتشه ، مجسَّم القوة المفكِّرة التي دارت بها النائبات وحاصرتها الاوجاع وتصادمت مع تيارات الفلسفات التي كانت تهبُّ في ذلك العهد في المانيا وفياوروبا باسرها حاملة للعالم مباديء تضعضع العقلوتهزُّ المجتمع بتقويضها كل عقيدة تقيم امام الانسان غاية لحياته

فقدكانت افكار فيخته وشللينغ وهيغل وشوبنهور تهب جميعها المشرة في اوروبا مزيجاً من مذاهب القدرية والعدمية ووحدة الوجود والارادة الحرة ، فقال شوبنهور ان روح الوجود قوة طائشة عمياء ادركت نفسها في عقل الانسان وشعوره فوجم حائراً وفي نفسه ظهام في محراء لا ماء فيها غير ُ وهج السراب، ولم يجد هذا الفيلسوف من علاج لهذه العلة غير التمرد على الحياة نفسها بترك ملداتها

والالتجاء الى الزهد وانتظار الفناء في ما يشبه النيرفانا وهي القوة التي تتلاشى كل شخصية فيها

وكانت الفلسفة الدينية تقاوم هذه التيارات للاحتفاظ بالعقيدة المسيحية بأ بحاث لاهوتية ينسجها حول تعاليم عيسى رهط من المفكرين كنويم وكورليج وكارليل وشلير ماخر وبيارلرو وجان باينو وشارل سكريتان واضرابهم فزجَّوا بالإنجيل في مآذق مجادلات ليست منه وليس منها في شيء . وهل خطر لذلك المعلم الانساني وهو يدءو الى تطهير النفس ومقاومة الظلم والأخذ بالرحمة وإقامة الأخاء بين بني الانسان ان ينشيء مدرسة للتعليل عن مظاهر الكون ومنشأ الروح والانعكاسات من الآفاق والإنطباعات في السرائر ، بل هل خطر له ان يبحث علاقته بالله وعلاقت هو وحده او هو وأب الخليقة كلها بروح القدس ?

وأُخذ نيتشه بهذه التيارات تهبُّ مَن كل جانب على فكره الوقَّاد تلهبه الالآم وتثير تشوّقه الى حال يعلل فيها سبب وجوده وهدف صبره وجهاده

ان الرجل المتمتع بصحة الجسم وبشيء من المزم يكتفي من هذه الحياة بما تعطيه فاذا آمن بالله واليوم الآخر وقف عند ا يمانه هذا مرتاحاً الى ضميره وإذا أخذ بفلسفة الجحود رضى بهذه المرحلة من شعوره بذائه وطلب أوفر تمتع بأقل جهد

ولا يسطو القلقُ الفكريُّ بخاصة في حالة الحيرة من أمر هذه الحياة الا على الإنسان الذي يؤدي ثمناً باهظاً من اوجاعه لـكل لذَّة يختلسها كالسارق منقوَّته الأسيرة في ضعفه الجائر

إن مثل هذا الانسان ، اذا عززته القوة الخفية بالحس المُرَهف، يطالبالدنيا ببدل لما يبذل فيها فيستنطق نفسه والآفاق ليعلم ما اذاكان لهذه الانسانية المعذَّبَة المجاهدة ما يبرر محنتها وجهادها

وفردريك نيتشه كان ذلك الانسان فما أرضته من الفلسفة اللاهوتية تلك الاحاجي التي أحيطت المسيحية بها وما كان ليرضى من جهة اخرى بهذه القوة الهوجاء التي صوَّرها شوبنهور موجدةً لانسان لم يُعطَ له الا التصوَّر لا ٍقامة أشباح تتراقص حوله وهي غير كائينة الافي وهمً

---- ف ----

ونظر نيتشه الى الوجود فرأى وراء صوره المتحولة مادة تتعالى عن الاندئار فنشأت فيه فكرة العودة المستمر ة وبدأت صورة زرادشت ترتسم في ذهنه حتى استكلها فانشأ كتابه في اوقات متقطعة من سنتي ١٨٨٣و ١٨٨٥ في فترات كانت تسكن فيها حدَّةُ دائه او هو يسكنَّنها بماكان يتناوله من جرعات الكلورال المحدر . وهو نفسه يقول انه كتب كلاً من الاجزاء الثلاثة الأولى من زرادشت في مدى عشرة ايام كان فيها مأخوذاً بالهامه خاضعاً لقريحة تحكت فيه فلم يستطع مقاومتها حتى ارهقته إرهاقاً

اذا نحن عرفنا هذا تجلَّت لنا العوامل التي ألقت على زرادشت وشاح الأحلام ، فان نيتشه يقبض في فصوله على مشاعر قارئه ليمرَّ به على رؤى يتسامى الخيال فيها الى أوجه مفايتاً من رقابة القوى الواعية فكاً نه يسير بمطالعه في عالم احلام تُبعث اشباً حها من انطباعات القوى الواعية ولكنَّها تتبع في مهورها وحركاًتها ما نحسبه تضعضعاً في عالم القوى الساهية المجهولة

لقد ماشينا نيتشه في حامه وهو يستعير لعقله الباطن او لسريرته او لفكرته الساهية اسم زرادشت الفارسي الذي قال بالخير والشركقوتين تتنازعان حياة الانسان ، فرأينا زرادشت المزيَّف لا يقلِّد الاصلي بانخاذه اتباعاً له وباقتباسه لهجة حكاء الشرق الآ ليعارض فكرة الخير والشر قائلاً إنها نشأت دخيلة على الإنسانية وإن ليس لهذه الإنسانية ان تتفوق على ذاتها الآ بانكار الخير والشر وتحطيم الواح الشرائع المقدِّرة لقيم الاعمال لانكل شعب اشترع لنفسه ما لا يتوافق واشتراع جاره

ولكنَّ نيتشه المتلبِّس خيسالَ زرادشت في رؤياه لم ينتبه الى أنه يرتكب تناقضاً بيِّناً في دعوته إذ ينكر ما يراه من خير وشر طلباً لحسالة جديدة يراهـا هو خيراً يريد ان يتسـَّلح به للقضاء على شرّ ينكر وجوده

ولوكانت الحقيقــة كامنة وراء الخير والشركما يدَّعي زرادشت الجديد او بتعبير آخر لو ان هنالك حقيقة ُ مجرَّدة عن الخير فلمــاذا يطلب زرادشت هذه الحقيقة وهو يعلن انهــا الخير كلُّ الخير للانسانية اذا هي ادركتها ?

## إِنَّ تحديد الخير والشر في الـكلمات العشر اِنِما هو اساس كل نُشرعة ٍ تكفل حق الفرد و نظام المجموع

م د ك

لقد تتناقض الاحكام التي تستنتُّها الحكومات والجماعات في مجال الازمان مستوحاة من حالة موقتة تدفع اليها حاجة ملحَّة ، فُتكتت الواح ُ تستبدلُ بتبدل الوضع والملابسات ولكنَّ السُكَننَ التي تُستلهم من الشريعة الموحي بها لا يمكن ان تتعارض اذا هي سلمت من دخيلات الاوضاع الإنسانية . وكلُّ شرعة اصيلة تحتفظ بطابع مصدرها تتوافق حماً وكلَّ شريعة تحدَّرت مثلَّها من ذلك الاصل

إِنَّ زرادشت الجديدلم يَجُلُ في مسارح حلمه فاتحاً لسريرته مجالات التفكير الاَّ وهو يحتفظ بانطباعات من تواريخ الأمم القديمة الوثنية وبصور متناقضة من القوانين التي ابدعتها حكومات الغرب وجماعاته ونقاباته الصناعيَّة والمالية فتمثَّلت هذه السُنَن أشباح الواح تتراقص عليها الوان البيدَع، فما وسع زرادشت إلاَّ ان يثور عليها ويدعو أتباعه الى تحطيمها

اما اللوحان الاوّلان وكلة عيسى بأن يعامل الانسانُ اخاه بما يريد ان يعامله اخوه بهوالشريعة الأحمدية التيجاءت على اساس هذا المبدأ بخيرال كلّميات ُنستنبط. منها الاحكام لكل حجاعة ولكل زمان ، فإنَّ زرادشت لم يبحثها مع ان نفسه كانت تصبو اليها لشعوره بوجودها وراء أُقنَّعة النظم التي اسدها الغرب على مجتمعاته . واذكان لم يتميزهما فا ذلك الآلان دماغه كان يتصدَّع بما ُحشر فيه من فلسفة اليونان القديمة ومن مشاحنات أعلام عصره الذين شغلوا بالجدل والماحكات المنطقية المجرَّدة حتى اتوا بنظريات تورث الدوار وتبلبل الفكر فيضطرمن ألمَّ بها الى نبذها جميعاً لانها كدود القبور يلتهم بعضها البعض الآخر بعد أن تتغذى من جيفة لاحياة فيها

وفي هذا الحلم يسير زرادشت هادماً كلَّ ناموس ونظام لينبيء النـاس بالخلود وبقاء الذات فيوجود شِبَّهه بالساعة الرملية ينقلب ابداً قسمها المفرغ لاستفراغ قسمها الممتلي ولا يطمعن َّ القاريء في الظفر من زرادشت بما يثبت هذه العقيدة الراسية على خلود مبهم وعودة أشد إبهاماً لانه لن يظفر منه بغير صور يلمحها لمحاً في -- ق -- بيان شعري يتلبَّس الفلسفة دون ان يكون فيه اثر لاي استقراء او لاي تعليل فيخرج من استغراقه وهو لا يدري أيقصد نيتشه من العودة المستمرة ما يتوهمه الملحدون من خلود الآباء في الابناء ام هو يرمي الىعودة الشخصيةبالذات ناسية ماضيها تاركة فيكل مرحلة من مراحلها جثةً تتاوها جثة على مدى الاحقاب لقد تمرَّد نيتشه أمام العدم كما قلنا وخفيت عنه حقيقة إلدين الذي أخذ به

م د ك

لفد عرد نيئشه المام العدم في قلل وتحقيف عنه حقيقة ما أنزل على المحق الغرب عن عيسى فاحاطه بالمعمَّيات كما خفيت عنه حقيقة ما أنزل على مجد فشوَّهه هذا الغرب بالافتراء والتشنيع تعصباً وجهلا فوقف مفكرًراً جبَّاراً لا يستسلم لفكرة العبث في غاية الكون ولا يرضى بالنظم الاجتماعية التي اوجدتها المدنية وأسندتها الى الدين وهكذا هبَّ يطلب للإنسانية إلها منها يسودها وللارض معنى ابدياً يحوُّل كل زوال فيها الى خلود مستمر التجدد بين الخفاء والظهور في محدود غير محدود...

ولو تسنى لنيتشه ان ينفذ حقيقة الإيمان الذي دعا عيسى اليه مكمِّلاً ما جاء به موسى لكان تجلَّى له إيماناً بالقوة ترفع الضعفاء لا بالضعف يسلَّط عليهم الاقوياء،ولو تسنى له ان يستنير عا جاء به الإسلام من مباديءا جماعيّة عمليّة عليا تماشي ما جاء به عيسى ولا تنقضه لأدرك أنَّ في الدين الحق دستوراً يهدم كلَّ ما اراد هو هدمه من صروح الفساد في المجتمع ويوجد الإنسان المتصف بمكارم الاخلاق محباً للحياة والقوة والحال والحرية دون ان يكسر حلقة أغلالها

ولكنَّ نيتشه باندفاعه الى معارضة الفلاسفة من معاصريه وبشورته على التفكير الديني والتفكير المطاق في آن واحد رأى أن التكامل لنوال عطف الالوهية الراسخة في الاذهان والتخلص من عقابها الصارم يقتضي الاعراض عن الزائلات والاستكانة الى الساطة واعتبار العاطفة الجنسية ملطخةً بأوضار الخطيئة الأصلية فثار على هذه الألوهية المزيَّفة التي ما عرفها الشرق في اي دور من ادوار وحيه ، وهكذا كفر نيتشه بالله فاعلن موته واختناقه برحمته ...

هذا هو جحود نيتشه في تعاليم زرادشت وهو في تقديرنا آذا نحن استنرنا بالدين الحق كما تدركه ذهنيّتنا الساميّة جحود يتجه الىغير الإله الواحدالاحد ربِّ الناس أجمعين

\_\_\_ ر \_\_\_

بل اننا اذا ذكرنا القاعدة المثلى التي وردت في حديث للنبي الكريم على قول او في كلمة لامير المؤمنين عمر على قول آخر ، وهي «إعمَـل لدُنياك كانك تعيش أبدآ ، واعمل لآخرتك كانك تموت غدآ »

إذاً ذكرنا ذلك ، يتضح لدينا ان نيتشه قد ذهب الى أَبعد مدى في الامتثال الوصية الأولى وقد فاتته الوصيَّة الثانية وهي وصيَّة راسخة في ارواح ابناء هذه البلاد الشرقية العربية ، فليس اذا في عظات زرادشت ما يزعزع عقائدنا او ينال من إيماننا ، بل ان فيها ما يتمشَى والمبادى العليا التي اتخذها السلف الصالح أساساً لاقامة عظمة الدين على عظمة الحياة

وفي اعتقادنا ان نيتشه قد ناق كلكاتب في تصويره واجب الانسان نحو الحياة الدنيا لأن العلماء الماديين من جهة اعتبروا الحياة زائلة فما اهتموا لرق الإنسان الأدبي فيها قدر اهتمامهم باطالة حياته وإيلائه التنعم الأوفر بالجهد الأقل ولان المفكرين المؤمنين ، من جهة اخرى ، ما كان بوسعهم ان يفكروا للارض ويحصرواكل جهد فيهاكاً نها دار قرار لأن العمل للارض ليس إيمانهم كليَّه بل هو نصف إيمانهم ، أما نيتشه فبعد ان أقفل على تفكيره وخيالة كل نافذة يمكن للروح أن تتطلع منها الى السماء ، وبعد ان تاقت نفسه الى الخلود فاستنزله كعنى لهذه الارض كما يقول جاعلاً هذا التراب وطن الإنسان الدائم ، لم يسعه الاً توجيه كل قواه لتصود إنسانية تتمتع بكل ما يعض اعتصاره من الدنيا وتبلغ عليها من الرقي مرتبة الألوهية

تلك حقائق لم تفت ثلاثة من أعـلام الشرق العربي أهابوا بنا الى ترجمة زرادشت ونشره في هذه البلاد لتسديد عزم الشبيبة في هذه المرحلة التي يتوقف على مهضتنا فيها مستقبلُنا واستعادة أمجاد تاريخنا . اولائك الثلاثة هم المغفور له السيد مصطنى صادق الرافعي فقيد الشرق والعروبة والاسلام والاستاذ حافظ عام, بك قنصل مصر العام في الآستانة مؤلف رسالة الحج التي كان لها دوي في اوساط المفكرين والاستاذ احمد حسن الزيات القابض على آداب الغرب باطلاعه وتفكيره والرافع عَلَم الآداب الشرقية بقامه ، وقد تفضل الأستاذ المشار اليه فنشر في مجلته الرسالة اكثر من ربع الكتاب في مدى سنة ولولا تقديرنا ان الزمان سيطول على نشره برّمته لما كنا بادرنا الى طبعه كاملاً مستقلاً

---- ش ----

إن ما دعانا واصحابنا المشار اليهم الى تقرير ترجمة زرادشت هو اننا نظرنا الى فلسفته من الوجهة الملامسة للمبادىء الدينية الاجهاعية التي تتجه إلى احياء حضارتنا القديمة على أساسها ، وقد رأينا ان هذا المؤلف الفريد في نوعه ليس من الكتب التي تُنقل الى بياننا لما لها من قيمة فلسفية وأدبية فحسب بل هو من الكتب التي يجدر بالناشئة العربية درسها كما يدرسها طلاًب الجامعات في كل قطر اوروبي ، فانكتاب زرادشت قد اثر التأثير الاكبر على تطور الحركة الفكرية في اواخر القرن التاسع عشر في عالم الغرب واشتمل من المادىء على ماكان ولا يزال محور الخلاف المستحكم بين ذهنيته وذهنية الشرق العربي بوجه خاص ولقد مضى على ظهورهذاالكتاب زهاء نصف قرن ولم يكن العالم العربي بنيتشه وفلسفته الا مقالات موجزة وكل ما عرف عنه هو أنه يدعو الى التحرر في ذلك العهد على اتصال وثيق بالحركة الفكرية الغربية فلم يسمع في هذه البلاد من ربقة الاوهام واطراح الزهد والياس والاتجاه الى ايجاد الانسوري من ربقة الموهام واطراح الزهد والياس والاتجاه الى ايجاد الانسان المتفوق

الفريد الذي ترجم الى جميع اللغات الحيّة فأتخذ انموذجاً بين ابنائهما للصرّاحة والآخلاس في طلب الحقيقة يُعدُّ نقصاً في هذه المكتبة ويُسجِّل قصوراً علينا لذلك اقتحمنا إعارة بياننا لكتاب زرادشت الذي قالت فيه الموسوعة الكبرى انه لا يعدُّ أروع ماكتب نيتشه فحسب بل أروع ماكُتب في الدغة الالمانية على الاطلاق

ولا بد في ختام تمهيدنا من إلفات المفكرين الى فصل من كتاب زرادشت عنوانه « بين غادتين في الصحراء » وفيه نشيد لخيال زارا « صفحة ٢٥٤ » فاننا وقفناعنده ملياً لا نه من نوع البيان المستغرق في الرمزية فلا يفهمه القارىء الا مجسه الكامن وقد لا يتفق اثنان على تأويله تأويلاً واضحاً جلياً ولو اننا ترجمناه بالحرف لجاء كاً حد الرسوم التي ابتدعها أنصار التكعيب يقف المشاهد أمامها فلا يدري أجبلاً يرى أم شجرة أم انساناً لذلك اضطررنا الى املاء بعض الفراغ بين الخطوط والى الالتجاء لكسر البتؤات عند نقل بعض المكمينات المبهمة الصارمة في النشيد أقرب الى

ــــ ٽ -

البيان المألوف دون ان يحرج عن اصله الرمزي الذي يحتاج الى كنير من الاستغراق في تفهم معانيه

وحاذرنا ان نكون تجاوزناحد الخطوط الأصلية في النقل فرجعنا الى عَالِم معروف من علماء الغرب ممن احاطوا بفلسفة نيتشه وذهبوا الى حد بعيـد في تحليلها وهو حضرة الدكتور روبرت ريننجر الاستاذ في جامعة فينا نعرض عليه ما رأيناه في رموز نشيد الصحراء ونسأله اقرارنا على ما اصبنا فيه وتصحيح ما قد نكون ضللنا في تبيانه ، فوردنا جوابه مؤرخاً في ١٩ ابريل من هذه السنة وفيه يقول :

« انني أرى خلاصة معنى النشيد في فقرته الاولى المكرّره في آخره **وهي :** ان الصحراء تتسع وتمتد فو يل<sup>م</sup>لن يطمح الى الاستيلاء على الصحراء » فان نيتشه قد رمن بالصحراء الى الوجود القاحل الذي لا غاية له وقد اتيت على بحث هــذا الرمن في كـتابي « جهاد نيتشه من اجل معنى الحياة وغايتها »

اما سائر ما في النشيد فاراه يرمي الى وصف أجواء الصحراء المتمتعة بالحرية وهي بابتعادها عن المعمور تولي ابناءها الحياة الساذجة الطاهرة على نقيض ما تورثه ثقافة اوروبا الشمالية من الخشونة والكثافة

اماكلة « صلاه » فقد اصبتم في ترجمتكم اياها « حيًّا على الصلاة » هذا وقد يكون النبيُّ محمد هو المرموز اليه بأسد الصحراء ونذيرها حسب تأويلكم »

لقد سرَّنا وأيم الله ان يوافقنا هذا العالم على تأويلنا وان يكن ذهب في تفسير اتساع الصحراء وامتدادها الى غير ماذهبنا اليه فقد كنا صارحناه بان ما فهمناه من اتساع الصحراء وامتدادها وتهديد مَنْ يطمح للاستيلاء عليها انما هو انبعاثُ الايمان الحق بالفضائل العليا وتمرُّدها على الجحود والتضعضع في الحياة

وقد كان دليلنا على صحة مذهبنا ما ورد في النشيد من صراحة تؤيدنا خاصة في الفقرة الاخيرة وهي : « ارتفع يا مظهر الجلال ولتهب ممة اخرى نسمة الفضيلة

- ث

للعالِم الاوروبي تأويله ولنا تأويلنا وللصحراء في بلاد العرب رموزهـا فلندع للازمان تأويلها ولنكرر ما جاء في نشيد الجاحد الطامح الى الخلود « ان الصحراء تتسع وتمتد فويل ٌلمن يطمح ُ الى الاستيلاء على الصحراء »

ان عبير الشرق لا يضوع من نشيد الصحراء فحسب --- بل هو يفوح من كل حكمة ينطق بها زرادشت أمام مشاهد التضعضع الاوروبي ، ولسوف يقف رجال العلم من ابناء الضاد عند كثير من أقواله فيمرفون فيها آية من الآيات التي اوحيت لانبيائهم او ألهمت لحسكمائهم او حديثاً لذلك الأمي الأعظم الذي تناول أدق القضايا الاجتماعية فردها الى مكارم الاخلاق ليحلّها جميعاً

إننا ونحن نخط هذه الأسطر نتذكر صديقنا فقيد الشرق المغفور له السيد مصطنى صادق الرافعي الذي قلَّ مَنْ جاراه في تفهم دين الله والشعور بالقومية العربية ووحدة الإنسانية . إننا لنذكره ونحس بماكان يمكننا ان نستمده من ثقافته العريقة ومعارفه الواسعة من آيات واحاديث وحكم يتجنَّل فيها ما أجم مفكرو الغرب على الخشوع أمامه من نظرات زرادشت الصائبات في اتجاهات العالم المتمدن وفي طلب رقيّ الانسان والإهابة به الى العمل في الارض كاً نه خالد عليها لا يموت

َّ غير أننا اذا كنا حرمنا الآن من هذه النجدة في كتابة تمهيدنا هذا فلن تحرم البلاد أعلاماً يقومون بهذا الواجب نحو مهبط وحي الله ومنبت العباقرة من السلف والمعاصرين

الاسكندرية في ٢٠ /٩/٨٩ ١٩٣٨

لقد اخترنا ایراد اسم زارا بدلاً من زرادشت تخفیفاً . واتینا
 فی سیاقالترجة بردود علقناها علی الهامش حیث رأینا لزوماً لذلك
 خ --- خ ---



مضرة صاحب السعادة اسعد باسيلى باسا

اهداء

الى حضرة مسأحب السعادة اسعد بأسيلي باسًا

سيدي الاستاذ،

إنَّ حياتك الأدبية التي ولجت منها الى حياة الاعمال لمَّا تزل تسيطر على حوافزك وتراود تفكيرك وعواطفك، فأنك وان اصبحت من رجال المشروعات التجارية الكبرى تُتحكيمُ إعدادها وتنفيذها ما برحت تحتفظ بطابع الفيلسوف في وضع نظريات عملك وبطابع الشاعر في تقدير الحياة والتمتمع بها، في حين أن عقم التفكير وجفاف الطبع يسيطران على معظم رجال الثروة بخاصة في هذه الإقطار التي لم تزل في بدء نهضتها ولم يجمع الارتقاء بعد في طبقتها الموسرة بين حكمة إنماء الثروة وحكمة التمتع بما في الحياة من مباهج التفكير والشعور والتضامن الأنساني

لقد أردت ان انشر في بلاد العرب كتاب (زرادشت) الذي صدم به نيتشه الفيلسوف الألماني الأشهر تيارات الفلسفات المتناقضة منذ نصف قرن في اوروبا موجِّها الانسان الى تلمُّس مواطن القوة في نفسه لإنشاء الجبابرة في المجتمع ، فاذا باسمك يُفرض على قلمي فرضاً لاتوَّج به هذا الكتاب وقد حقَّ عليَّ ان اورد الأسباب التي حفزت بي الى تقديمه اليك ، لا لأبرر عملي تجاه تواضعك، بل لأَبريء نفسي من اختيار تعسنيَّ قد يُحمل على محمل الترلف وما أنا مَنْ يتدنَّلى اليه ولا أنت مَنْ يؤخذ به

— i —

لقد بدأت حياتك في شبابك بتمه متد تعليم الناشئة وتهذيبها في مسقط رأسك ثم بارحت مطارح ظلال الارز حيث كان الحكم المطلق الجائر يصد العبقريات عن مصاعدها ولجأت الى وادي الملوك أنت ورفيقك المرحوم فرح انطون فقيد الوثبة الاولى نحو النور في تطوّر التفكير الحديث ، وما تحولت عن هذا الرفيق الى مهاكض جهودك حتى تركت في جامعته طابع نفسك الحرَّة وتفكيرك العميق . وأنك لتذكر ، ولا ريب ، نقريركما ترجمة (زرادشت) الى العربية والصفحات المعدودة التي أعار فيها فرح بيانه الجزل للفيلسوف الالماني فسايره في اجوائه وأغواره . فانت وفرح ، رأيتما قبل كل احد في فلسفة نيتشه ما محتاج النفوس المتواكلة اليه من حزم وانطلاق كما ادركتما أنَّ إلحاد هذا الفيلسوف النفوس المتواكلة اليه من حزم وانطلاق كما ادركتما أنَّ إلحاد هذا الفيلسوف النفوس المتواكلة اليه من حزم وانطلاق كما ادركتما أنَّ إلحاد هذا الفيلسوف النفوس المتواكلة اليه من حزم وانطلاق كما ادركتما أنَّ إلحاد هذا الفيلسوف النفوس المتواكلة اليه من حزم وانطلاق كما المركما أنَّ ألحاد هذا الفيلسوف النفوس المتواكلة اليه من حزم والله لمكوك نُشأت من حالة خاصة النفوس المتواكلة اليه من حزم والطلاق كما المركتما أنَّ ألحاد هذا الفيلسوف النفوس المتواكلة اليه من حزم والطلاق كما المركتما أنَّ ألحاد هذا الفيلسوف النفوس المتواكلة اليه من حزم والطلاق كما المركتما أنَّ ألحاد هذا الفيلسوف والعمه المفكتر وأنَّ القوة وحدها التي تحتاج اليها في بهضتنا ستنسرب من كتابه الحالة الى بياننا في كتاب تفتقر المكتبة العربية اليه بعد أن تُرجم الى لغات الدنيا وطالعه المفكترون من كل الشعوب

لقد اردت بهذا البيان ان أبرر تقديم ترجمتي لزرادشت اليك في نظر القراء لا في نظرك لانك تعلم أن هذا الكتاب إنما هو محقيق حلم رأيته أنت ورفيقك القديم وتنفيذ لرغبة لم تزل مكبوتة في خفايا سريرتك وأنني لأرى في المرحلة التي قطعتها منذ ذلك العهد ما يزيدك رغبة في نشر زرادشت في بلادك بعد ان تسقنت باختبارك واثبت بحياتك نفسها وهي مجلى الثقة بالنفس والايمان بالخير أن الجبتار الذي حلم به نيتشه عاملاً لدنياه كا نه لايموت ابداً انما يستكله الجبار

الاسكندرية في ٢٠/٩/ ١٩٣٨

فليكس فارسى



فليكس فارس

.

السكتب المعرة للطبسع

هکذا تکل زرانست

الجزء الاول

«كتاب للمجتمع لا للفرد » فردريك زينشه .

مستهل زرادشت - 1 -لما بلغ زارا الثلاثين من عمره، هجر وطنه وبحيرته وسار الى الجبل حيث اقام عشر سنوات يتمتع بعزلته وتفكيره الى ان تبدلت سريرته ، فنهض يوماً من رقاده مع انبثاق الفجر وانتصب امام الشمس يناجيها قائلاً : — لو لم يكن لشعاعك من يُنير ، أكان لك غبطة ، أيها الكوكب العظيم ? منذ عشر سنوات ما برحت تشرق على كهني ، فلولاي ولولا نسري وافعواني ، لكنت مللت انوارك وسئمت ذرع هذا السبيل، ولكننا كنا نترقب بزوغك كل صباح لنتمتع بفيضك ونرسل بركتنا اليك . اصغ الي ، لقد كرهت نفسي حكمتي كالنحلة أتخمها ما جمعت، فمن لي بالاكف تنبسط امامي لاهبّ واغدق الى أن يغتبط الحكماء من الناس بجنونهم ويسعد الفقراء منهم بثروتهم تلك هي الأمنية التي تهيب بي للجنوح الى الأعماق ، كما تجنح انت كل مساء منحدراً وراء البحار حاملاً اشعاعك إلى الشقة السفلي من العالم ، إيها الكوكب الطافح بالكنوز لقد وجب عليَّ ان اتوارى اسوة بك، وجب عليَّ ان ارقد على حد تعبير الآناسي الذين اهفو اليهم بِارْكَنِي ، اذن ، ايها الكوكب ، فانت المقلة المطمئنة التي يسعها ان تشهد ما لا يحدمن ألسعادة دون أن تختلج كمقلة الحاسدين بارك الكأس الدهاق تسكّب سلسبيلاً مذهبًا ينثر على الآفاق وهجًا من مسراتك

--- ٣ --

## انظر ! ان هذه الـكاًس تريد ان تندفق ثانية ، وزارا يريد اف يعود انساناً وهكذا بدأ جنوح زارا الى المغيب

م د ك

وانحدر زارا من الجبال فما لتي أحداً حتى بلغ الغاب حيث انتصب أمامه شيخ خرج من كوخه بغتة ليفتش عن بعض الجذور والأعشاب، فقـال الشيخ :

الشيخ : — ليس هذا الرحَّالة غريباً عن ذاكرتي ، لقد اجتاز هذا المكان منذعشر سنوات ، ولكنه اليوم غيره بالامس

للهد كنتَ تحمل رمادك في ذلك الحين الى الجبل ، يا زارا ، فهل انت تحمل الآن نارك الى الوادي ? أفما تحاذر يا هذا ان ينزل بك عقاب مَن يضرم النار ?

لقد عرفت زارا ، هذه عينه الصافية ، وليس على شفتيه للاشمَّتراز اثر ، افما تراه يتقدم بخطوات الراقصين ?

لقد تبدلت هيئة زارا ، إذ رجع بنفسه الى طفولته . لقد استيقظت يا زارا فماذا انت فاعل قرب النائمين ?

كنت تعيش في العزلة كمن يعوم في بحر والبحر يحمل اثقــاله ، واراك الآن تتجه الى اليابسة ، أفتريد الاستغناء عمن حملك لتسحب هامتك على الأرض بنفسك ؟

فأجاب زارا : انني أحب الناس

فقال الشيخ الحكيم : انني ما طلبت العزلة واتجهت الى الغاب إلا لاستغراقي في حبهم ، أما الآن فقسد حولت حبي الى الله ، وما الانسان في نظري إلا كائن ناقص ، فاذا ما أحببته قتلني حبه

فأجاب زارا : ومن يصف لك الحب الآن ! انني لا اقصد الناس إلا لانفحهم بالجدايا

فقال الحكيم القديس : اياك ان تعطيهم شيئًا ، والأجدر بك أن تأخذ منهم ما تساعدهم على حمله ، ذلك أجدى لهم على أن تغنّم سهمك من هذا الخير ، --- ٤ --- واذا كان لا بد لك من العطاء فلا تمنح الناس الاصدقة على أن يتقدموا اليك مستجدين أولاً

فاجاب زارا : انا لا أتصدّق ، اذلم أبلغ من الفقر ما يجيز لي أن اكون من المتصدّقين

فضحك القديس مستهزئاً وقال : حاول جهدك اذن اقناعهم بقبول كنوزك، انهم يحاذرون المنعزلين عن العالم، ولا يصدقون بأننا نأتيهم بالهبات، ان لخطوات الناسك في الشارع وقعاً مستغرباً في آذان الناس . انهم ليحفلون على مراقدهم اذ يسمعونها فيتساءلون : الى أين يزحف هذا اللص ?

لا تقترب من هؤلاء الناس . لا تبارح مقامك في الغاب ، فالأجدر بك أن تعود الى مراتع الحيوان ، أفلا يرضيك ان تكون مثلي دباً بين الدببة وطيراً بين الأطيار ?

فسأل زارا : وما هو عمل القديس في هذا الغاب ?

فأجاب القديس : انني انظم الأناشيد لأترنم بها ، فأراني حمدت الله اذ أسر تجواي فيها بين الضحك والبكاء، لأنني بالانشاد والبكاء والضحك والمناجاة اسبّح الله ربي ، ومع هذا ، فما هي الهدية التي تحملها الينا ؟ فأنحنى زارا مسلماً وقال للقديس : أي شيء أعطيك ؟ دعني اذهب عنك مسرعاً كيلا آخذ منك شيئاً ما الفرد زارا قال في نفسه : سانه لأمر جد مستغرب ، ألمًا يسمع هذا الشيخ في غابه الن الاله قد مات (<sup>1</sup>)

واذ وصل زارا الى المدينة المجاورة ، وهي اقرب المدن الى الغاب ، رأى الساحة مكتظة بخلق كثير أعلنوا من قبل ان بهاواناً سيقوم هناك بالألعاب ، فوقف زارا في الحشد يخطبه قائلاً :

(١) هذه الخطوة الاولى + رسنرى اي اله يقول نيتشه بمرته واي اله يتجه هذا الفيلسوف الى اكتشافه في سريرة الانسان

-- q ---

--- انني آت اليكم بنبأ الانسان المتفوق، فما الانسان العادي إلاكائن يجب أن نفوقه، فماذا اعددتم للتفوق عليه ?

م د ك

ان كلاً من الكائنات أوجد مر نفسه شيئاً يفوقه ، وانتم تريدون ان تكونوا جزراً يصد الموجة الكبرى في مدها ، بل انكم تؤثرون التقهقر الى حالة الحيوان بدل اندفاعكم للتفوق على الانسان . وهل القرد من الانسان الاسخريته وعاره ? لقد اتجهتم على طريق مبدؤها الدودة ومنتهاها الانسان ، غير انكم ابقيتم على جل ما تتصف به ديدان الارض . لقد كنتم من جنس القرود فيا مضى ، على أن الانسان لم يفتأ حتى اليوم اعرق من القرود في قرديته

ليس أوفركم حكمة الاكائن مشوَّش لا يمتّ بنسبه الى اصل صريح، فهو مزيج مرين النبات والأشباح، وما ادعو الانسان ليتحوَّل الى شبح او الى نبات

لقدأتيتكم بنبأ الانسان المتفوق

---- ٦ ----

انه من الأرض كالمعنى من المبنى ، فلتتجه ارادتكم الى جعل الانسان المتفوق معنى لهذه الأرض وروحاً لها

اتوسل اليكم، ايها الاخوة بان تحتفظوا للارض باخلاصكم فلا تصدقوا مَن يمنونكم با مال تتعالى فوقها ، امهم يعللونكم بالمحال فيدسُّون لكم السم ، سواء أجهلوا ام عرفوا ما يعملون ، او لئك هم المزدرون للحياة، لقد رعى السم احشاءهم فهم يحتضرون ، لقد تعبت الارض منهم فليقلعوا عنها لقدكانت الروح ننظر فيا مضى الى الجسد نظرة الاحتقار فلم يكن حينذاك

لقد كانت الروح ننظر فيا مضى الى الجسد نظرة الاحتقار فلم يكن حينذاك من مجد يطاول عظمة هذا الاحتقار . لقد كانت الروح تتمنى الجسد ناحلاً قبيحاً جائعاً متوهمة الها تتمكن بذلك من الانعتاق منه ومن الارض التي يدبُّ عليها . وماكانت تلك الروح الاَّ على مثال ما تشتهي لجسدها ناحلة قبيحة جائمة ، تتوهم ان اقصى لذاتها الما يكن في قسوتها وارغامها أفليست روحكم ، ايها الاخوة ، مثل هذه الروح ? أفا تعلن لكم اجسادكم عنها انها مسكنة وقذارة وانها غرور يسترعي الاشفاق ? والحق ما الانسان الا غديرُ دنس ، وليس الا لمن اصبح محيطاً ان يقتبل انصباب مثل هذا الغدير في عبابه دون ان يتدنس

ما الانسان الاحبل منصوب بين الحيوان والانسان المتفوق فهو الحبل المشدود فوق الهاوية ان في العبور للتجهة المقابلة مخاطرة ، وفي البقاء وسط الطريق خطراً ، وفي الالتفات الى الوراء وفي كل تردُّد وفي كل توقف خطر في خطر ِ ان عظمة الانسان تائمة على انه مَسْعَبَرُ وليس هَدَفاً ، وما يستحب فيه هو انه سبيل وأفق غروب انني احب مَن لاغاية لهم في الحياة الا الزوال، فهم يمرُّون إلى ما وراء الحياة. احب من عظم احتقارهم لأنهم عظهاء ، احب المتعبَّدين يدفعهم الشوق الى المروق كالسهم الى الضفة الثانية احُبُّ مَن لا يتطلبون وراءالكوكب معرفة ما يدعو الى زوالهم او مايهيب بهم الى النضحية ، لأنهم يقدمون ذاتهم قرباناً للارض ، لتصبح هذه الارض يوماً ميراثاً للانسان المتفوق احب مَن يعيش ليتعلَّم ، و مَن يتوق الى المعرفة ليحيا الرجل المنفوق بعده، فان هذا ما يقصد طالب المعرفة من زواله احب مَن يعمل و يخترع ليبنى مسكناً للانسان المتفوق فيهيء ما في الارض من حيوان ونبات لاستقباله . فانَّ هذا ما يقصد طالب المعرفة مَّن زوالُه احب مَن يحب فضيلته ، فما الفضيــلة الا الطموح الى الزوال وان هي الا السهم تنشبه اشواقه أحب مَن لا يحتفظ لنفسه بشرارة واحدة من روحه ، فيتجه الى ان يكون بكليَّته روحاً لفضيلته لأنه مذا يجعل روحه تجتاز الصراط احب مَن يَكُوِّن من فضيلته ميوله ومطمحه ، لأنه بمثل هذه الفضيلة يتوق الى اطالة حيانه كما يتوق الى قصرها احب من لا يريد الاتصاف بعديد الفضائل، اذ في الفضيلة الواحدة مر • الفضائل اكثر مما في فضيلتين ، والفضيلة الواحدة حلقة ترتبط فيها الحياة احب من يجود بروحه فلا يطلب جزاء ولا شكوراً، ولا يسترد، فهو يهب دائماً ولا يفكر في الاستبقاء على ذاته احب من يخجل من سقوط زهر النرد لحظام فيرتاب بغش يده ، أن امثاله م التائقون الى الزوال

- \* ---

احب مَن يبذل الوعود وهاجة ثم يتجاوز عمله ُ وعده، ان امثاله هم التائقون الى الزوال احب مَن يبرر اعمال الخلف ويدافع عن السلف لأنه بذلك يسلَّم نفسه الى نقمة معاصريه ، فهو ممن يتوقون الى الزوال احب مَن يعلن حبه لربه بتوجيه اللوم اليه، اذ يجب ان ِ يهلك بغضب ربه احب مَن يبلغ التأثر اعماق روحه في جراحها فيعرَّضه أتفه حدث للفناء، ان امثاله يعبرون الصراط دون ان يترددوا احب مَن تفيض نفسه حتى يسهى عن ذاته ، اذ تحتله جميع الأشياء فيضمحل فيها ويفنى بها احب مَن تحرر قلبه وتحرر عقله حتى يصبح دماغه بمثابة احشاء لقلبه ، غير ان قلبه يدفع به الى الزوال احب جميع مَن يشبهون القطرات الثقيلة التي تتساقط متتالية من الغيوم السوداء المنتشرة فوق الناس ، فهي التي تنبىء بالبرق وتنوارى ما إنا الا مني ٢ بالصاعقة ، إنا القطرة الساقطة من الفضاء ، وما الصاعقة التي ابشر بها الا الانسان المتفوق وبعد إن التي زارا هذه الكلمات اجال انظاره في الحشد وسكت ثم قال في قلبه : لقد تملكهم الضحك ، فهم لا يفهمون ما اقول ، وما انا بالصوت الذي يلائم هذه الاسماع أعليَّ ان اسد آذانهم ليتمرنوا على الاصغاء بعيونهم ? أم يجب إن اضرب الصنج أسوة بوعاظ الصيام ? لعلَّ هؤلاء القوم لا يثقُون إلا بالألكن من المتكلمين ان لهؤلاء الناس ما يباهون به فما عساه ان يكون ? انهم يسمونه مدنية ليه يزوا بها انفسهم على الرعاة . فهم لذلك ينفرون من لفظة الأحتقار اذا ما ذكرت في معرض الكلام عنهم، فلسُّوف الخاطبهم إذن عن غرورهم سأخاطبهم عرف احقر الـكائنات، عن الانسان الأخير، وتوجَّه الى الجشد قائلاً :

- 9 -

لقد آن للانسان ان يضع هدفاً نصب عينيه ، لقد آن له ان يزرع ما يُنبت أسمى رغباته ما دام للارض بقية من ذخرها ، إذ سيأتي يوم ينفذ هذا الذخر منها فتجدب ويمتنع على اية دوحة ان تنمو فوقها . ويل لنا القد اقتربت الازمنة التي لن يفو ق الانسان فيها سهام شوقه محلقة فوق البشرية إذ تخونه قوسه وتتراخى اوتارها الحق ما اقوله : لن يخرج من الأنسان كوكب وهاج للعالم حين تزول بقية السديم من نفسه ، وهذا السديم لم يزل فيكم ويل لينا القد اقتربت الازمنة التي لن يدفع الانسان فيها بالكواكب للعالم. ويلَّ لنا ? لقد اقتربزمان الانسأن الحقير الذي يمتنع عليه ان يحتقر نفسه اسمعوا ا هأنذا منبئكم عن الرجل الاخير انه مَن يقف متسائلاً عن نفسه فلا يعلم أمحبة هي ام إبداع ام تشوُّق ، أم توهج کوکب وستصغر الارض في ذلك الزمان فيطفر على سطحهما الرجل الاخير الذي يحوَّل الى حضارة كل ما يدور به ، إن سلالة هذا الرجل لا تباد ، فهي اشب. بالبراغيث ، والانسان الاخير اطول البشر عمراً ويقول أُناسيُّ الزمن الاخير متغامزين : لقد اخترعنا السعادة اختراعاً لقد هجر هؤلاء البقاع التي تقسو عليها الحياة ، لأنهم شعروا بحاجتهم الى الحرارة فأصبح كل واحد يحتكُّ بجاره وقد احتاجوا الى الدفء جميعاً انهم يقتحمون الحياة باحتراس لأن الوجل والمرض في عينهم خطأ ، وما سلم من الجنون من يتعتر منهم بالحجارة وبالناس انهم يأخذون قليلاً من السموم حيث يجدونها طلباً لملاذ الاحلام ويكرءون منها ما يَكنى دفعة واحدة طلباً للذة الموت واذا هم عملوا فانما يعملون للتسلية محاذرين ان تذهب هذه التسلية بهم الى حدود الآبهاك ليس بينهم من يصبح غنياً او يمسي فقيراً ، وكلا الفقر والغنى يجلب الضنى ، وما منهم من يطمع الى الحكم او يرضى بالخضوع وكلاها يُعبِّرج مُرهيق ليس هنانك راع وليس هنانك الا قطيع واحد. ان كلاً من الناس يتجه الى

رغبة واحدة ، فالمساواة سائدة بين الجميع . ومن اختلف شعوره عن شعور المجموع يسير بنفسه مختاراً الى مأوى المجانين ويَغمز امكر هؤلاء الناس بعينهم ويقولون : لقدكان الجميع مجانين فيمامٍض لقد ساد الاحتراس بين هؤلاء ألقوم لأنهم اخذوا بالموسر، فهم يتلقُّون الحادثات متهكَّمين ، وإذا نشأ بينهم خلاف بادروا إلى حسمه صلحاً ، لأنهم يحاذرون ان تصاب معدهم بالعلل والإدواء لهؤلاءالناس لذات للنهار ولذات اخرى لليل ، غير انهم يراعون صحتهم اولاً « لقد اخترعنا السعادة اختراعاً » ذلك ما يقوله اناسيُّ الزمن الاخير وهم يغمزون عند هذا انهى زارا خطابه او بالحري تمهيد خطابه فتعالت اصوات التهليل من الحشد وهو يقول : « إلينا بهذا الرجل الاخيريا زارا ، اجعلنا على مثال اناسيٌّ الزمن الاخـير. فقد تخلُّينا لك عن الانسان المتفوَّق ولكن َّ زارا وجم امام هذا الحشد يسوده مثل هذا الروح فاستولى الحزن عليه وقال في نفسه : انهم لا يفهمون كلامي ، فلست بالصوت الذي تتطلبه هذه الاسماع لقد عشت طويلاً في هذه الجبال وإنصت طويلاً الى هدير الغدران وحفيف الاشجار فانا اكلم هؤلاء الناس الآن كأنني اخاطب رعاة الماعز ان روحي صافية تغمرها الانوار كما تُغمر القمَّم تباشيرُ الصباح، ولكنهم يحسونُ بالصقيع في قلبي ويحسبونني مهرٍّ جاً يأتيهم بالمفجع من النكات انهم يحدجونني بأنظارهم ويتضاحكون، فني قلبهم ثورة البغضاء وعلى شفاههم بسمة الثلوج

وطرأ حادث كمَّ الافواه واسترعى الابصار ، وكان البهلوان بدأ بألعابهفاندفع من النافذة واخذ يتمشى على الحبل الممدود بين برجين فوق الساحة وما عليها من المتفرجين وما وصل الى وسط الحبل حتى فتحت النافذة مرة ثانية واندفع منها فتى مخطط بالالوان كالمهرَّجين وسار متبعاً خطوات البهلوان صارخاً : — الى الامام ايها الاعرج ! الى الامام ايها الكسلان ، ايها المرائيذوالوجه

- 11 -

وكان الفتى يتقدم خطوة كلما قال كلمة حتى اصبح على قاب قوسين من البهلوان، وعندئذ وقع الحادث الذي كمَّ الافواه واسترعى الابصار . فإن الفتى لم يلبث ان صرخ صرخة الجنّ وقفز فوق العقبة القائمة في سبيله . ولما رأى البهلوان انتصار خصمه عليه اخذه الدوار وخلت رجله عن الحبل فرمى عارضة التوازن من يدبه وسقط في الفضاء حيث لاحت رجلاه ويداه كعجلة تدور في الهواء

وماج الحشد على الساحة كالبحر اجتاحته العاصفة الهوجاء وانفرط النـاس مولّين الإدبار وانفرج المكان حيث كان يتجه الجسم بانحداره

ولكنَّ زارا لم يتحرك فوقع الجسم على مقربة منه حيث تقطعت اوصاله وتهشم غير انه كان لم يزل حياً ، وما عتم ان عاد روع الجريح اليــه فرأى زارا جائياً قربه فرفع رأسه وقال له :

— ماذا تفعل هذا ? ما كنت اجهل ان الشيطان سيُـضلُّ خطواتي يوماً وها هو ذا الآن يجرني الى جحيمه ، افتريد ان تمنعه ٪ فقال زارا :

وشرفي يا صديقي ان ما تذكره لا وجود له ، فليس من شيطان وليس من جحيم ، ان روحك ستموت بأسرع من جسدك فلا تخش بعد الآن شيئاً فرفع الرجل بصره مشككاً وقال : إذا كان ما تته إنه صرحاً نان لا إنته مرعاً منته إلما اته منا ما اذن

اذا كان ما تقوله صحيحاً فانني لا افقد شيئًا بفقد الحياة . فلست انا إذن الاحيوانا وقد رُقّصتُ بالضرب وغُذّيتُ بأفخر غذاء فقال زارا : لا ، ليس الامركما تقول فانك اتخـذت المخاطرة مهنة لك ولم يكن فيها ما يشين . اما الآن فمنتك هي ان تفنى ، من اجل هذا سأدفنك بيديً

من فيها ما يشين . أما ألان تمهيدك هي أن نفتي من أجل هذا سادفتك بيدي ولم يحر المدنف جو أباً بل حرك يده باحثاً عن يد زارا ليصافحها دلالة على شكره --- ٧ ---

وامسى المساء مرخياً سدوله على الساحة فتفرق عنها المتفرجون وقد ارهقهم الفضول والرعب ، وبتى زارا جالساً على الارض قرب الميت فاستغرق في تفكيره ناسياً مرور الزمان حتى هبت نفحات الليل عليه منفرداً ، فناجى نفسه قائلاً : --- 11 --- لقد كان صيدك موفقاً اليوم يا زارا ! لقد افلت الناس منك فاصطدت جنة هامدة

ان حياة الانسان محفوفة بالاخطار ، وهي فوق ذلك لا معنى لها . . فان مهرِّجًا يمكنه ان يقضي عليها

اريد ان اعملّم الناّس معنى وجودهم ليدركوا ان الانسان المتفوّق انماهو البرق الساطع من الغيوم السوداء : من الانسان الكنير المادا مسراً مستعلامالنا من كرّت مستقد ما كرم غانا

ولكنني لم ازل بعيداً عن هؤلاء الناس وفكرتي بعيدة عن مداركهم ، فانا لم ازل متوسطاً المدى بين مجنون وجثة هامدة

ان الليل مظلم ومسالك زارا مظلمة ايضاً . تعال ايهـا الرفيق المتيبِّس في صقيعه ! انني ذاهب بك الى حيث اواريك التراب بيدي ---- ٨ ----

ورفع زارا الجثة على كاهله ومشى ، ولكنه ما قطع مائة خطوة حتى زحمه رجل ، وماكان هذا الرجل إلا مهرِّج البرج ، فأسر اليه :

--- اذهب من هذه المدينة يا زارا فان مبغضيك فيها كثيرون . هنا يكرهك اهل الصلاح والعدل ، فيصفونك بالعدو والمزدري ، ويكرهك المؤمنون بالدين الحق فيرون بك خطراً على عامة الناس ، وقد كان من حظك إن هزأ الحشد بك لأنك كنت تتكلم كالمهرِّ جين ، وكان من حظك ايضاً إن اشتركت والكلب الميت ، فقد كان خلاصك هذه المرة في إسفافك الى هـذه المهاوي . ولكنك لن تسلم في الثانية فاذهب من هذه المدينة والا فانني قافز غـداً فوق جثة الحرى

قال الرجل هذا وتوارى وتابع زارا سيره في الشوارع المظلمة . ولما بلغ باب المدينة التقى حُفَّار القبور فوجهوا الى رأسه اشعة مصابيحهم واذعرفوا فيه زارا اشبعوه سخرية وهزءاً وقالوا : -- مرحى يا زارا ! لقد صرت الآن حفَّاراً للقبور ، انك تحمل الكلب الميت . لقد احسنت ، فان ايدينا اطهر من ان تدنّس بجنته . اتريد يا زارا ان تختلس من الشيطان طعامه ? كُلْ هنيئاً ! ولكن الشيطان امهر منك ، ولعله يسرقكما كليكما فيلتهمكما التهاماً

ودار حُفَّار القبور بزارا يتفرسون فيه . اما هو فلزم الصمت وسار في

-- 14 ---

طريقه • وبعد ان مشى ساعتين يقطع الاحراج والمستنقمات ، شعر بالجوع لكثرة ما عوت حوله الذئاب الجائمة ، فوقف امام بيت منفرد لاحت له الانوار من نوافذه . وقال : لقد عضني الجوع وداهمني كاللص بين الاحراج في الليلالبهيم ان لجوعي نزوات مستغربة وقد يداهمني حتى بعد الطعام ، ولكنه اليوم ندَّ عني منذ الصباح حتى المساء فأين كان هذا الجوع ? وطرق زارا باب البيت فظهر له منه شيخ يحمل مشعلاً ، وقال له : من الآتي اليَّ والى رقادي المضطرب ? فأجاب زارا : اتيناك اثنين حيٌّ وميت ، اعطني مأكلاً ومشرباً فقد نسيت الغذاء النهار بطوله ، ان من كِشبع ٱلجياع يولي نفسة قوة ، هكذا قالت الحكة فغاب الشيخ وعاد بخبز وخمر وقال : — أنها لأماكن موحشة للجياع، وذلك ما دعاني الى السكن هنا حيث يهرع اليَّ البشر والحيوان في وحدتي • افلا تدعو رفيقُك ليأكل ويشرب معك فهو اشد تعبآ منك فقال زارا : ان رفيتي ميت ولا يسهل عليَّ اقناعه بتناول الطعام • فتمتم الشيخ : ذلك لا يهمني ، ان من يطَّرق بابي عليه ان يأخذُ ما اقدمه له. کُلا هُنيئاً وعاد زارا الى السير فمشى ساعتين ايضاً وهو يهتدي الى رسوم الطريق بنور النجوم ، وقد كان معتاداً السُرى ويحب ان يتفرس في كل ما يروق له . وعند ما لاح الصباح كان زارا وصل الى غابة كثيفة حيث انقطع كل طريق امامه ، فتوقف ووضع الجثة في فراغ شجرة حواها حتى رأسها ليَقْيها هيجمات الذئاب، ورقد بعد ذلك متوسداً نبآت الارض وما عتم حتى استغرق في نومه منهوك الجسم مرتاح الضمير ----- 9 -----وطال نوم زاراحتى غمرت وجهه الوار الضحى بعد ان داعبته تباشير الفجر ففتح عينيه مبهوتاً وسرّح ابصاره على الغاب ثم حولها يستكشف نفسه ساكنا مستغربا وهبٌّ من مجلسه فجأة كما يهبّ الملاَّح تبدو لعينه الارض فهتف وقد هزَّه المرح لأنه اكتشف حقيقة جديدة فخاطب قلبه قائلاً

--- 12 ---

لقد انفتحت عيناي . انني بحاجة الى رفاق احياء لا الى رفاق اموات وجثت احملهم الى حيث اريد أنني اطلب رفاقاً احياء يتبعونني لأنهم يريدون ان يتبعوا انفسهم ايان توجهت لقد انفتحت عيناي ، ليس على زارا ان يخاطب جماعات بل عليه ان يخاطب رفاقا ، يجب الا يكون زارا راعياً للقطيع وكلباً له انني ما جئت إلا لأخلص خرافاً عديدة من القطيع ، وسوف يتمرد الشعب والقطيع عليَّ . ان زارا يريد ان يعامله الرعاة معاملتهم للصوص قلت : رعاة غير انهم يدعون بالصالحين والعادلين . قلت : رعاة غير انهم يدعون بالمؤمنين بالدين الحق انظروا الى اهل الصلاح والعدل لتعلموا من هو الدُّ اعدائهم ، انه وَفِ يحطِّم الالواح التي حفروا عليها سُننهم، ذلك هو الهدام ذلك هو المجرم — غير انه هو المبدع انظروا الى المؤمنين بجميع المعتقدات تعلموا من هو الد اعدائهم أنه من يحطِّم الالواح التي حفروا عليهاً سننهم ، ذلك هو الهدام ، ذلك هو المجرم غير انه هو المبدع اليَّ بالرفاق . انني اطلبهم مبدعين ولا اطلبهم جئمًّا وقطعاناً ومؤمنين ان المبدع لا يتتخذ له رُفاقا الا مَن كانوا مثله مبدعين ، انه يتخذهم ممن يحفرون سنناً جديدة على الواح جديدة ان مَن يطلب المبدع انما هم الحصَّاد يعاونونه في ألحصاد لأن كل شيء قد اصبح في عينه ناضجاً للحصاد، ولكن المائة منجل ليست بين يديه فهو يتميز غضباً ويقتلع السنابل من إصولها ان المبدع يطلب رفاقاً له بين من يعرفون ان يشحذوا مناجلهم ، وسوف يدعوهم الناس هدَّامين ومستهزئين بالخير والشر ، غير أنهم يكونون ثم الحاصدين والمحتفلين بالعيد ان زارا يطلب من هم مثله مبدعون يشاركونه في الحصاد وفي الراحة فلا حاجة له بالقطعان والرعاة واشلاء الاموات

م د ك

وانت يا رفيتي الأول ، ارقد بسلام لقـد احسنت دفنك في فراغ الشجرة

ووقيتك افتراس الذئاب غير انني سأفترق عنك لأن الزمان قد مرَّ سريعاً ، وقد انبثقت حقيقة جديدة في افق نفسي ما بين فجرين لن اكون راعياً ، ولن اكون حفَّار قبور ، ولسوف لا اقف بعد الآن في الجماعات خطيباً فقد وجهت آخر خطبي الى ميت الجماعات خطيباً فقد وجهت آخر خطبي الى ميت قوس قزح والمراتب التي يرقاها الواصلون الى الانسانية المتفوقة سأهتف بنشيدي للمعتزاين ولمن يشعرون بمثنويَّتهم في انفرادهم ، انني سأملاً بغبطتي قلب كل من له اذنان تصغيان الى ما لم تسمعه اذن بعد انني اسير الى هدفي واتبع طريقي فأقفز فوق المترددين والمتأخرين، وهكذا سيكون سيري جنوحاً الى الغروب

م د ك

وكان زارا يناجي نفسه بهذا القول والشمس في الهاجرة واذا به يسمع صوتاً جارحاً في الفضاء ولاح له نسر يعقد حلقات في طيرانه وقد تعلق به افعوان وما كان النسر يقبض عليه بمخلبيه كفريسة ، بل كان الافعوان ملتفاً حول عنقه التفاف الحب

فهتف زارا والحبور يملاً فؤاده : هــذان نسري وافعواني ، فالنسر اشد الحيوانات افتخاراً ، والافعوان اشدها مكراً تحت الشمس ، وكلاها ذاهبان مستكشفين في الفضاء ليعلما ما اذا كان زارا لم يزل في الحياة ، فهل انا لم ازل حياً بعد?

لقد اعترضني من المخاطر بين الناس ما لم اجد مثله بين الحيوانات ، الني اتبع السبل المخطرة فلاً قتدين بنسري وافعواني وتذكر زارا القديس المنعزل في الغاب فتنهد وقال :

لأكونن اوفر حكة لأكونن ماكراً كأفمواني ، غير انني اطلب المستحيل لذلك اتوسل الى افتخاري ان يلازم حكمتي ولا ينفصل عنها واذا ما تخلت حكمتي عني يوماً وهي تتوق الى الطيران واأسفاه فانني لأرجو ان يطير افتخاري مستصحباً جنوني وهكذا بدا جنوح زارا الى المغيب

خطب زرادشت التحول في ثلاث مراحل

م د ك

سأشرح لكم تحوُّل العقل في مراحله الثلاث فأنبئكم كيف استحال العقل جملاء وكيف استحال الجمل أسداً ، وكيف استحال الأسد أخيراً فصارولداً ما أوفر الاحمال التي تثقل العقل الجَـلْد الصليب وهو مجلى الوقار ، فات صلابته تتوق الى الحمل الثقيل بل الى أثقل الاحمال يفتش العقل السليم عن أثقل الاحمال فينيخ كالجمل ظهره متوقعاً رفع خير حمل اليه . ان العقل السليم ينادي الابطال قائلاً : أيُّ حمل هو الاثقل لأرفعه فتغتبط به قوتي ? أفليس أنْقل الاحمال هو في الاتضاع لانزال العذاب بالغرور ? أفليس انْقلما أنْ يبدي الانسان اختلالاً لتظهر حكمته جنوناً ? أم اثقلها في تخربي الانسان من مطلب حين يقترن هذا المطلب بالنصر ، ام في ارتقاء قمم الجبال لتحدِّي مَن يتحدَّى ? أم أنْقُلها في أن يتغذَّى الانسان بأقماع السنديان والاعشاب ويتحمل مجاعة · نفسه من اجل الحقيقة أم اثقلها في احتمال المرض وطرد العوَّاد المعزِّين ، أم في مخادنة الصمِّ الذين لا يسمعون ولا يعون ما تريد ? أم اثقلها في الأنحدار الى المياه القذرة اذاكانت الحقيقة فيها والرضى بملامسة الضفادع اللزجة والعقارب التي تقطر صديداً أم أثقلها في محبة من يحتقرنا وفي مدّ يدنا لمصافحة شبح يقصد ادخال الرعب الى قلوبنا . أن العقل السليم يحمِّل ذاته جميع هذه الاثقال المرهقة ، وكالجمل الذي يسارع الى طريق الصحراء عند ما يُرفع الوقر عنظهره هكذا يندفعهو ايضاً نحوً صحرائه وهنالك في الصحراء القاحلة يتم التحُول الثنابي اذ ينقلب العقل أسداً لأنه يطمح الى نيل حريته وبسط سيادته على صحرائه - 17 ---

وفي هذه الصحراء يفتش عن سيده ليناصبه العداء كما ناصب سيده السابق ، فهو يستعد لمكافحة التنّين والتغلب عليه ومن هو هذا التنِّين الذي يتمرد العقل عليه فلا يريد بعد الآن ان يرى فيه ر به وسيده ? اذالتنين هو كلمة « يجب عايك » وعقل الأسد بريد أن ينطق بكلمة «أريد» « ان كلة (الواجب) تترصد الاسد على الطريق تنيناً يدّرع بآلاف الاصداف وعلى كل قطعة منها تتوهج بأحرف مذهبة كلة « يجب عليك » وعلى هذه الأصداف تشعُّ شرائع الف عام والتنين الأعظم يعج قائلاً انجميع الشرائع تتوهج علي كلّ ما هو سنَّة قد اوجد من قبل ، وبي تتمثل جميع السنن الكائنة . والحق ان كلة « أريد » يجب ألا ينطق بها احد بعد ! هكذا قال التنين فاية حاجة لكم ايها الأخوة بأسد العقل ? أفما يكفيكم الحيوان القوي الجليل الممنَّع بامتناعه ? من العبث أن تطمحوا الى خلق سنن جديدة ، ان الأسد نفسه ليعجز عن هذا الخلق اذ لا يسعه الا أن يستعد بتحرير نفسه لخلق جديد لأن قوته لري تتحاوز هذا الحد ايها الاخوة، إن العمل الذي تحتاجون فيه إلى الأسد أنمها هو تحرير أنفسكم والوقوف ببطولة الامتناع في وجه كل شيء حتى في وجه الواجب . ذلك أبها الأخوة هو العمل الذي تحتاجون الى الأسد للقيام به ان الاستيلاء على حق ايجاد سنن جديدة يقضى بالجهاد العنيف على العقل الخشوع الصبور، ولا ريب أن في هذا الجهاد قسوة لا يتصف بها إلا الحيو انات المفترسة لقد كان المقل فيا مضى يتعشق كلمة « الواجب » كانُّنها أقدس حق له ، وقد أصبح عليه الآن ان يجد حتى في هذا الحق المفدَّى ما يحدو به الى التعسف والتوم، اليتمكن بارهاق عشقه ان يستولي على حريته وليس غير الأسد من يقوم مذا الجهاد ولكن ما هو العمل الذي يقدر عليه الطفل بعد أن عجز الأسد عنه ? ولماذا يجب ان يتحول الاسد المكتسح الي طفل ? - 14 --

م د ك

الالوان

منابر الفضيلة

وبلغ زارا خبر حكيم اطنب الناس فيعلمه ومقدرته فيالتكلم عن الكرى وعن الفضيلة فحبوه بالتكريم والتبجيل واتحبعه عدد من الشبان اصبحوا دعامة لمنبره العالي ، فذهب زارا وجلس معهم امام المنبر مصغيًّا الى الحكيم فكان يقول : مجدوا الكرى وعظموه لان له المقام الاول وتحاشوا مرافقة من ساء رقادهم ومن استحوذ عليهم الأرق · إن اللص ليقف خاشعاً أمام الكرى فيدلج في الليل مخرساً وقع اقدامه ولكن الساهر المجازف لا يتورَّع عن حمل بوقه ليس بالسهل ان يعرف الانسان كيف يستسلم لسنة الكري وليس إلا لمن عرف كيف ينتبه طول النهار ان ينام ملء جفنيه يجب عليك أن تقاوم نفسك عشر مرات في النهار فتغنم خير التعب وتهيىء المخدِّر لروحك عليك أن تصالح نفسك عشر مرات في النهار لأنه اذا كان في قهر النفس مرارة فان في بقاء الشقاق بينك وبينها ما يزعج رقادك عليك أنَّ تجد عشر حقائق في يومك كيلاً تضطر إلى السعي وراءها في نومك فتبقى نفسك جائعة عليك ان تضحك عشر مرات في يومك لتكون مرحاً كيلا تزعجك معدتك في ليلك والمعدة بيت الداء قليل من يعرف هذا من الناس ، ولن يتمتع بالرقاد الهنيء إلا من حاز جميع -----

الفضائل . فاذا ما المرء أدى شهادة زور او تلطخ بالزنا واذا هو اشتهى خادمة قريبه فقد حُرم وسائل الهناء في نومه غير ان المرء يحتاج فوق فضائله الى شيء آخر وهو ان يندفع الى الرقاد بفضائله نفسها في الزمن المناسب ان من الفضائل من هي كالغانيات المتجنِّيات ، فاقم بينهن حائلاً كيلا ينتهين الى عراك تكون انت ضحيته ليكن سلام "بينك وبين ربِّك وبين الاقربين ، فلا نوم هنيء بدون هذا السلام . وسالم شيطان جارك ايضاً لئلا يراودك في رقادك أكرم السلطة واخضم لها حتى ولوكانت هذا السلطة عرجاء . ان ذلك ما يقتضيه النوم الهنىء وما انا بالجاني اذاكان يحلو للسلطة ان تسير متعارجة ان خير الرعاة من يقود قطيعه الى المروج الخضراء ذلك ما يقتضيه الرقاد الهنيء لا اطلب كثيراً من المجد ولا وفيراً من المال وكلاهما يؤدي الى الاضطراب ، ولكن المرء لا ينام هنيئًا ما لم يكن له شيء من الشهرة ولديه شيء من المال افضَّل إن يزورني القليل من الناس على إن يرتباد مسكني عُشَرًا، السوء، وهذا العدد القليل يجب عليه ألآ يطيل السُمّر عندي لئلا يمكر صفو رقادي تسرني مجالسة البلهاء لأنهم يجلبون النعاس، ولشدما يغتبطون عندما نحبِّذ حماقاتهم ونشهد باصابتهم على هذه الوتيرة يقضي فضلاء النـاس بهارهم . اما انا فانني اذا إمسى المساء احترس من أن أراود النعاس لأنه سيد الفضائل ولا يرتاح إلى تحرَّش الساهرين وتحت جنح الظلام استعرض ما فكرت فيه وما فعلته في يومي فانطوي على نفسي كالجيوان الصبور واسائلها عما قهرت به اميالها عشر مرات وعما عقدت به الصلح مع ذاتيها عشر مرات، وعرف الحقائق العشر والمسرات العشر التي ا فعمت بها وبينما أكون مستغرقاً تهزني الاربعون خاطرة ، يستولى النعـاس على فجأة ، وهكذا يسودني الكرى سيد الفضائل دون ان اتوجه بدعوة اليه - ++ --

يشغل النعاس جفنيٌّ فتغمضان ، ويلمس فمي فيبقى مفتوحاً انه يدلف اليَّ كلصٌ محبوب فيسرق افكاري وابتي انا منتصباً كعمود من خشب، ثم لا تمر لحظات حتى أنطرح ممدداً على فراشي وبعد أن اصغى زارا الى هذه الأقوال يقرع الحكَّم بها الاسماع تمَّلك ضحكه وأشرق نور في جوانب نفسه فناجاها قائلاً : يترآى لي أن هذا الحكيم قد جُنَّ كخواطره الاربعين . ولكنه جدُّ خبير بحالات الكرى . فما أسعد من يجاور هذا الحكيم الأن مثل هذا النعاس شديد الانتقال بالعدوى حتى الى ما وراء الجدران ان شيئاً من السحر يفوح من منبره العالي ، وما يجتمع هذا العدد من الشبان عبثا حول خطيب الفضائل ان تاعدة هذا الحكيم انما هي — اسهروا لتناموا — وفي الحقيقة لو لم يكن للحياة معناها ووجب ان اختار لها حكمة لا معنى لها لماكنت اجد افضل من هذه القاعدة لقد ادركت الآن ماكان يطلب الناس قبل كل شيء عندما كانوا يفتشون على آوليات الفضائل ، انهم كانوا يطلبون النوم الهنيء والفضائل التي يتجلى على مفرقها تاج المخدِّرات . وما كانت الحكمةِ في عرف حكماء المنابر ، وقد نالوا الاعجاب والثناء، الا قاعدة نوم لا تقلقه الأحلام . أنهم لم يكتشفوا معنى أفضل من هذا . المعنى للحياة وكم في أيامنا هذه من الماس يشبهون هذا الواعظ في دعوته الى الفضيلة غير أنهم اقل أخلاصاً منه . ولكن هذا الزمان لم يعد زمانهم ولن يطول وقوفهم والكرى يراود إفكارهم فهم عن قريب سيُمددون طوبى لمن دبَّ الى عيونهم النعاس ا أنهم عما قريب سيرقدون هكذا تكلم زارا... المأخوذون بالعالم الثانى وترامى زارا يوماً بخياله الى ما وراء الانسانية ، فتراءى هذا العــالم لديه كما يراه جميع المأخو ذين بالعالم الثاني خليقة َ ربٍّ متألم مضطرب ، فقال : رأيت الدنيا كأنها احلام نائم أبدعت ابخرة حوَّالة متلونة ترتد عنها الوهية - 11 -

النفس على غير رضى . وقد لاح لي الخير والشر والافراح والاحزاف وذائي وذات الآخرين كما تلوح الابخرة الماونة لعين المبدع ، ولمل المبدع اراد أن يتحول ببصيرته عن ذاته فارجد العالم لاينتشى المتألم بمسرة أشد من مسرته حيما أيعرض عن آلامه وينسى نفسه . هكذا تصحيُّتُ في العالم يوماً فرأيت مسرته تملأ ونسياناً وهو يتقلب ابداً في نقائصه معكسا للتناقض الابدي نظرت إلى العالم يوماً فلاح في مسرة مسكرة يتمتع بها مبدع غير كامل خلقتُ ، انا، فجاء ككل اعمال البشر جنَّة بشرية ما كان هذا الاله إلا الساناً ، بل جزءاً من شخصية السان ، لأنه نشأ من ترابي ومن لهَـبي . انه لشبح من هذا العالم لا من وراء هذا العالم شهدت ذلك ، ايهما الآخوة ، فتفوقت على ذاتي بآلامي ، وحملت ترابي الى الجبل حيث أوقدت ناراً تشع نوراً فاذا بالشبح يتوارى مبتعداً عني فاذا ما آمنت الآن بمثل هذا الشبيح ، فلا يَكُون ايماني الا توجعاً وصغاراً ، ذلك ما اقوله للمأخوذين بالعالم الثاني ما اوجدَت العوالمُ الآخرى في هذا العـالم سوى الآلام والشعور بالعجز ، ذلك ما اوجدته تلك العوالم فاوجدت معه هذا الجنون السريع الزوال بسعادة ما ذاقها من الناس الا اشد أهم آلاماً ان المتعب الذي يطمح الى اجتياز ابعد مدى بطِّفرة واحدة بطُّفرة قاتلة ، وقد بلغت به مسكنته وجهالته حداً لا يستطيع عنده ان يريد، انما هو نفسه مبدع جميع الآلهة وجميع العوالم الاخرى صدقوني ، ايها الآخوة ، إن الجسد قد قطع رجاءه من الجسد ، فغدا يجسّ بانامله مواضع الروح المضللة ، وذهب يتلمَّسها من وراء الحواجز القـائمة على مسافة بعمدة صدقوني، ايها الاخوة، إن الجسد قد تملَّكه اليأس من الأرض فسمع صوتًا يناديه من قلب الوجود ، فاراد ان يخترق برأسه اطراف الحواجز ، بل حاول العبور منها إلى العالم الثاني ، غير إن العالم الثاني جدَّ ختيَّ عن الناس لانه بتيضنَّته وابتعاده عن كل صفة انسانية ليس الاسماء من العدم . أن قلب الوجود لا يخاطب الناس اذا لم يكلمهم كانسان

م د ك

- 77 --

والحق انه ليصعب علينا اثبات الوجود واستنطاقه . اجيبوا ايها الأخوة ، افما يلوح لـكم ان اغرب الامور اثبتها دليلاً ?

اجل ا ان هذه الذات على ما فيها من تناقض واختلال تثبت بكل جلاء وجودها فتبتدع وتعلن إرادتها لتضع المقاييس وتعيّن قِيَم الاشياء، وما تطلب هذه الذات في اخلاصها الا الجسد حتى في حالة استغراقه في احلامه وتحفزه للطيران باجنحته المحطمة

ان هذه الذات تتدرب على الافصاح عن رغباتها باخلاص، وكلما ازدادت تدرباً أهمت البيان للإِشادة بالجسد وبالارض

لقد عمّامتني ذاتي عزة جديدة اعامها الآن للناس : عامتني ألاَّ اخفي راً سي بعد الآن في رمال الاشياء السماوية ، بل ارفعها رأَسا عزيزة ترابية تبتدع معنى الارض

انني اعـلم الناس ارادة جديدة يتخيرون بها السير على الطريق التي اجتازها الناس عن غباوة مرف قبلهم ، اعلمهم ان يطمئنوا الى هذه الطريق فلا تنزلق ارجلهم عنها كما انزلقت ارجل الاعلاء المتهكين ، وما هؤلاء الا مَنْ ابتدعوا الاشياء السماوية واخترعوا قطرات الدماء المراقة لافتداء البشر . على ان هذه السموم التي أخذوا بلذتها ورهبتها لم يستخرجوها الا من الجسد ومن الارض

لقد شاءوا الفرار من الشقاء وتراءت لهم الكواكب بعيدة صعبة المنـال فوجموا يدفعون بالزفرات قائلين : وا أسفاه الح لا تنفتح امامنـا سبل في السماء ننسحب عليها الى وجود آخر وسعادة اخرى

في ذلك الحين اخترعوا أوهامهم وكؤوسهم الصغيرة المترعة بالدماء .... وحسب هؤلاء الناس في عقوقهم انهم فازوا بالعيم بعيــداً عن جسدهم وعن الارض ، وتناسوا ان تنعمهم ورعشة ملذتهم انما نشأت من جسدهم ومن هذه الارض<sup>(1)</sup>

(١) ليذكر القارىء الكريم ما وجهنا انتباهه اليه في مقدمتنا ، فها هو ذا نيتشه قد بدأ يوضيح علة جعوده ، فهو يرى معبود الناس قائما من وهمهم او بتبير آخر ان الانسان قد خلق الله فصوره من ترابه ونفيخ فيه نسمة من لهبه . ولو اننا وقفنا عندكل فكرة جانحة من افكار نيتشه لنحللها ونرجع منها الى إيماننا المكين لاضطررنا الى التحول من الترجة الى البحث . غير اننا لا نجد بداً الآن من دعوة القارىء الى الامعان في الصفات التي تتراءى لنيتشه كأنها

ان زارا ليشفق على الاء لاء فلا يغضب لما أوجدوه من وسائل السلوان ولا يتمر مر لانهم عقُّوا جسدهم وارضهم ، بل هو يرجو لهم الشفاء والتغلب على انفسهم ليوجدوا لهم اجساداً ارقى من اجسادهم

م د ك

ان زاراً لا يغضب ايضاً على الناقه الذي يحنّ الى وهمه فيذهب في منتصف الليل ليطوف بقبر الهه، ولكنه لا يرى في دموع هذا الناقه الا اثر المرض والجسم المريض

لقد وجد فيكل زمان كثير من المرضى المستغرقين المتشوهين فهم يكرهون الى حد الهوس كل من يطلب المعرفة ، ويكرهون ابسط الفضائل وهي فضيلة الأخلاص

انهم يلتفتون دائماً الى الوراء ، الى الازمنة المظلمة، اذكان للجنون وللايمان حلَّتهما الخاصة ، فـكان الالٍه يتجـَّلى في هوس العقل ، وكانت كل ريبة خطيئة

لقد عرفتهم جد المعرفة ، اولئك المتجلين على صورة الله ومثاله فتيقنت ان جميع رغباتهم تتجه الى أن يؤمن النــاس بهم وان يصبح كل شك فيهم خطيئة ، وما فات مداركي ذلك الايمــان الذي يدَّعون رسوخه فيهم . فانهم لا يؤمنون لا بالعوالم الأخرى ولا بقطرات الدماء تفتدي العالم ، بل هم كسائر الناس يعتقدون

هي الالوهية فيتاً كد ان الاله الذي يهاجمه هذا الفياسوف هو غير الهنا ، وعالمه الثاني هو غير عالمنا الروحي الذي يقيم فينا قبل ان نقيم فيه

ان نيتشة كان قد خرج على الدين الذي اقتبسته الآرية عن السامية فشوهته ، فاصبح بعد ذلك طريد فكره الجبار ينتقد آثار الدين في المجتمع ، وقد وقف موقفه السابي فلا هو يسكت صراخ نفسه المتمردة ، ولا هو يهتدي الى الدين الحتى الذي تسكن الروح اليه وينتظم المجتمع باحكامه ، وها كن نورد كلمة لنيتشه قالهما وهو يكتب زرادشت وفيها عبرة للمؤمنين وللجاحدين

في حديقة من حدائق لوزرن جلس نيتشـه الى السيدة ( لو سالومه ) وهي حسناء روسية ملكت لبه ، وفي حديثه ميها ملكه الصمت ، فرأت لو دموعه تنهمر وبدأ يقص عليها تاريخ ;طوره الفكري ، فوصف لها سني فتوته التي قضاها في التعبد ، ثم عرض مراحله في شكوكه واضطرابه في عالم لا بد من امرار الحياة فيه دون أن يكون لهذا العالم اله . . فقال ، والسيدة نفسها دونت قوله التاريخ :

« هكذا بدأت منامراتي الفكرية وما وصلت الى محجة منها ، فالى اين انجه ... افلا يجدر بي ان اعود الى الايمان ، او ان اوفق الى ايمـــان جديد ؟ على انه خير لي اذا انا لم اوفق الى الوصول لهدف ان اعود ادراجي من ان اقف في حيرتي » اله. نقلا عن كتاب دانيال هالافي »

- 72 ---

بالجسد ، ويرون أن أجسادهم نفسها هي الـكائن الواجب الوجود غير ان هؤلاء الناس يرون الجسدكائناً معتلاً، فيودون ان يبارحوا جلودهم وذلك ما يدفعهم آلى الاصغاء للمبشرين بالموت وما يهيب بهم الى التبشير بالعوالم الأخرى أما انتم، يا اخوتي ۽ فاصغوا الي صوت الجسد الذي أبلَّ من دائه لان هــــذا الجسد يخاطبكم بصوت أنتى وأخلص من تلك الاصوات ان الجسد السليم يتكلم بكل اخلاص وبكل صفاء، فهو كالدعامة المربعة من الرأس حتى القدم وليس بيانه الا إفصاحاً عن معنى الارض هكذا تكلم زارا . . . المستهز تمون بالجسل لأقولن للمستهزئين بالجسدكلمتي فيهم : ان واجبهم الآيغيروا طرائق تعاليمهم، ولكن عليهم ايضاً ان يودِّعوا أجسادهم فيستولي على السنتهم الخرس يقُول الطُّفل: إنا جُسِدٌ وروح . فلماذا لا يتكلم هؤلاء الناس كالاطف ال ? اما الأنسان الذي انتبه وأدرك ذاته فيقول: انني بأسري جسَّد لا غير ، وما الروح الاكلة أُطلقت لتعيين جزء من هذا الجسد ما الجسد الامجموعة آلات مؤتلفة للعقل، ومظاهر متعددة لمعنى واحد. ان هُو الا ميدان حرب وسلامً ، فهو القطيع وهو الراعي ان آلة جسدك أنما هي اداة عقلك الذي تدعوه روحاً، ايها الأخ، ان هو الا أداة صغيرة وألعوبة صغيرة لعقلك العظيم انك تقول : (أنا)، وتنتفخ غروراً بهذه الكلمة ، غير ان هنالك ما هو اعظم منها ، أَشئت أن تصدق أم لم تشأ ، وهو جسدك وأداة تفكيره العظمى ، وهذا الجسد لا يتبجح بكلمة إنا لأنه هو ( إنا ) ، هو مُضمر الشخصية الظاهرة ان ما تتأثر الحوآس به وما يدركه العقل لا نهاية له في ذاته ، غير ان الحس والعقل يحاولان اقناعك بان فيهم نهاية الاشياء جميعها ، فما اشد غرورها ! ما الحس والعقل الا ادوات وألعوية ، والذات الحقيقية كامنة وراها مفتشة بعيون الحس ومصيغة بآذان العقل

- 70 ---

ان الذات ما تبرح مفتشة مصغية ، فهي تقابل وتستنتج ثم تهدم متحكِّمة في الشخصية سائدة عليها ، فان وراء احساسك وتفكيرك ، يا اخي ، يكمن سيدُ<sup>°</sup> اعظم منهما سلطاناً ، لانه الحكيم المجهول ، وهذا الحكيم انما هو الذات بعينها المستقرَّة في جسدك وهي جسدك بعينه ايضاً <sup>(1)</sup>

م د ك

ان في جسدك من العقل ما يفوق خير حكمة فيك ، و مَنْ له ان يعلم السبب الذي يجعل جسدك بحاجة الى خير ما فيك من حكمة

ان ذاتك تهزأ بشخصيتك وبألعابها قائلة : — ما هي خطرات الفكر وتساميه ان لم تكن جنوحــاً الى هدفي ، افلست انا رائدة الشخصية وملهمة أفـكارها ?

تقول الذات للشخصية : — اشعري بألم ، فتتألم وتفتكر بالتخلص من هذا الالم وقد تحتم عليها ان تتجه الى هذه الغاية

وتقول الذات للشخصية : -- اشعري بالسرور ، فتسرّ وتفتكر باطالة أمد هذا السرور ، وقد تحتم عليها ان تتجه الى هذه الغاية

لي كلة اقولها للمستهزئين بالجسد، وهي انَّ احتقـارهم آتما هو في الحقيقة حرمة واعتبـار، اذ مَنْ هو يا ترى موجد الاحترام والاحتقـار والتقدير والارادة ?

ان الذات المبدعة اوجدت لنفسها الاحترام والاحتقاركما اوجدت الـلذة والالم ، ان الجسم المبدع أوجد العقل لخدمته كساعد يتحرك بارادته انكم لتخدمون الذات الـكامنة فيكم حتى في جنونكم وفي احتقاركم . وانا

(١) أفلا يرى القارىء المكريم اثبات واجب الوجود في محاولة انكاره، واثبات الايمان الفكري الاسمى في اضل منطق واصرح جحود ؟ ذلك هو رد الفعل الذي اشرنا اليه في مقدمتنا، فان الايمان للغربي قد اعتبر الجسد آلة شهوة محتقرة يجب اذلالها ، فانكر الحياة ( وما الحياة في نظر الشرق المؤمن الا مقدمة للخلود ) وما ثار نيتشه الا على هذا التصور للكيان الانساني، في نظر الشرق المؤمن الا مقدمة للخلود ) وما ثار نيتشه الا على هذا التصور للكيان الانساني، في نظر الشرق المؤمن الا مقدمة الفكري الاسمى في امن منطق واصرح جحود ؟ ذلك هو رد الفعل الذي اشرنا اليه في مقدمتنا، فإن الايمان الغربي قد اعتبر الجسد آلة شهوة محتقرة يجب اذلالها ، فانكر الحياة ( وما الحياة في نظر الشرق المؤمن الا مقدمة للخلود ) وما ثار نيتشه الا على هذا التصور للكيان الانساني، في نظر الشرق المؤمن الا مقدمة للخلود ) وما ثار نيتشه الا على هذا التصور الكيان الانساني، ونهب يقلب ظاهره باطناً وباطنه ظاهراً ، ويشطره الى ذات والى شخصية معتبراً الشخصية عقلا وادراكا زائلين وقائلا بان الجسم بما فيه من حوافز مجردة خفية انما هو بنفسه الذات الواجبة الوجود التي تندفع الى التكامل لتباغ بالانسان مربتبة الالوهية

هذه كلمة لم تر بدأ من الاتيآن بها وهي جد موجزة ، ولـكنها ستكون مداراً لبحث نتوق الى تناوله عند ما ننتهي من ترجمة فيلسوف الغرب الـكبير لنا خذ من الحاده دليلا له شا<sup>ع</sup>نه على صحة إيمان الشرق بالواحد الاحد وبما نفخ في الاجساد من نسمة الحياة الحا**لد**ة

- 11 --

أقول لكم أيها المستهزئون بالجسد ان ذاتُكم نفسها تريد ان تموت ، وقد تحولت عن الحياة لانها عجزت عن القيام بما كانت تطمح اليه ، وما أقصى رغباتها الا ابداع من يتفوق عليها ولقد مضى زمن تحقيق هذه الرغبة ، لذلك تطمح ذاتكم الى الزوال أيها المستهزئون بالاجساد

م د ك

ان ذاتكم اصبحت تتوق الى الزوال، وهذا ما يدفع بكم الى الاستهزاء بالاجساد اذ قد امتنع عليكم ان تخلقوا مَنْ هو افضل منكم ان هذا العجز قد ولَّد فيكم النقمة على الحياة والارض وها هي ذي تتجلى شهوةً في لحظاتكم المنحرفة دون ان تعلموا انني لا اسير على طريقكم ايها المستهزئون بالاجساد، لانني لا ارى فيكم المعبر الذي يؤدي الى مطلع الانسان المتفوَّق هكذا تكلم زارا . . .

الملذات والشهوات

اذا كان لك فضيلة يا اخي ، وكانت هذه الفضيلة خاصة بك فانك لا تشارك فيها احداً سواك . ولا ريب في انك تريد ان تدعوها باسمها وتداعبها لتتسلى بها ولكنك بهذا اشركت بها الناس بما اطلقت عليها من تعريف ، فأصبحت انت وفضيلتك مندغمين في القطيع

خيرُ لك يا اخي أنّ تقول : أن ما تلذ به روحي وتتعذب به يتعالى عن الإيضاح، ويجلُّ عن أن يُسمى ، وهذا العجز عن ادراكي له يخلق المجاعة في احشائي

لتكن فضيلتك اسمى من ان تستخف بالاشياء عند تحديدها ، واذا ما اقتحمت هذا النحديد ، فلا تستحي من ان تتلفظ به تمنمة ، فقل وانت تتمتم : — ان هذا هو خيري الذي احب ، ان هذا ما يثير اعجابي ، فأنا لا اريد الخير الاعلى هذه الصورة . لا اريد هذه الاشياء تبعاً لارادة ربّ من الارباب ولا عملاً بوصية او ضرورة بشرية ، فأنا لا اريد ان يكون لي دليل يهديني الى عوالم عليا وجنَّات خلود . . .

قل : ما احب سوى فضيلة هذه الارض ، لأن ما فيها من الحكمة قليل ، واقل منه ما فيها من صواب متفق عليه . إن هذا الطير قد بنى عشه على مقربة مني ، لذلك احببته وعطفت عليه ، وها هو ذا الآن يحتضن عندي بيضه الذهبي -- ٢٢ -- على هذه الوتيرة تكلُّم وانت تِنمتم ممتدحاً فضيلتك

لقد كان لك فيامضى شهوات كنت تحسبها شروراً ، أما الآن فليسفيك إلا الفضائل ، وقد نشأت هذه الفضائل من شهواتك نفسها ، لأنك وضعت في هذه الشهوات أسمى مقاصدك فتحولت فيك الى فضائل وملذات هي منك ولك ، ولسوف ترى جميع شهواتك تستحيل الى فضائل ، ولسوف ترى كل شيطان فيك يستحيل ملاكاً حتى ولوكنت ممن يستسلمون للغيظ والشهوات وكنت من فئة الحاقدين المتعصبين

لقدكانت الكلاب المفترسة تسكن دهاليزك من قبل ، فها هي ذي الآن اطيار مغرِّدة . لقد استقطرت بلسماً من سمومك وحلبت ناقة الاوصاب ، وانت الآن تكرع لذيذ درِّها

لن يخلق منك شرَّ بعد الآن ، غير ان هناك شراً قد ينشأ من تخاصم فضائلك فاصغ اليَّ ، يا اخي ا انك اذا شعرت بسعادة فما يكون ذلك إلا لفضيلة مستقرة فيك وهي تسهِّل اجتياز الصراط عليك

انها لمزية ان تكون للانسان فضائل عديدة ، غير ان تعدد الفضائل يرمي بالانسان الى اشتى الحظوظ . وكم من مجاهد ارهقه النزال في ساحات الفضائل فتوارى ُلينتحر في الصحراء

اذاكنت ترى المعارك والحروب شروراً فاعلم يا اخي انها شروط لا بد منها لأن للحسد والريبة والشتيمة مقامها المحترم بين فضائلك نفسها . تبصَّر تر انكلا من فضائلك تطمح الى المقام الاسمى وتطمع في الاستيلاء على جميع افكارك لتستعبدها وتحصر بها وحدهاكل ما في غضبك وبغضائك وحبك من قوة انكلاً من فضائلك تحسد الاخرى ، والحسد هائل مربع يتناول الفضائل

ايضاً فيبيدها ان من يحيط به لهيب الحسد تنتهي به الحال الى ما تنتهي العقرب اليه فيوجِّه

حمته المسمومة الى نحره الفارية بيالانه بيد النية الله مناظل مديرة في مناه ملكاني المسروب الي تحوه الفارية بيدالانه بيد النية الله مناظل مديرة في مناه ملكاتي هم

افما رأيت ، يا اخي ، من الفضائل من تشتم نفسها وتنتحر ؟ ليس الانسان الاكائناً وجب عليه ان يتفوَّق على نفسه ، لذلك حقَّ عليك ، يا اخي ، ان تحب فضائلك لأنك بها ستفنى هكذا تكلم زارا . . . -- ٢٨ ---

الحجرم الشاحب أفما تريدون إن تُنزلوا القصاص، إيها القضاة والمضحُّون، ما لم يهز الحيوان رأسه ? اليُّكم رأس المجرم الشاحب ، انها لترتعش ، وها إِنَّ افظع احتقار ينكلم في نظراته ان عينيَّ المجرم تقولان لكم : ما الشخصية الاشيء وجب علينا ان نتسامى فوقه ، وما شخصيتي الاعظيم احتقاري للبشر لقد انتهي اجلُّ هذا المجرم عند ما اصدر حكمه على نفسه ، فلا تتركوا لتساميه سبيلاً يندفع منه الى الأنحطاط . عاجلوه بالموت فهو المنفذ الوحيد لمن بلغ عذابه بنفسه هذآ الحد البعيد ليكن قصاصكم ، إيها القضاة رحمة لا انتقاماً . واذا ما حكمَّم بالموت فلتكن غايتكم تبرير الحياة . لا يكفيكم ان تقيموا السلم بينكم وبينٍ من تقتَّلون ، بل يجب ان يَكُونَ حزنكم تعبيراً عن وله كم بالانسان المتفوق . وهكذا تبررون الاستبقاء على انفسكم قولوا إن هذا الرجل عدوٌّ ولا تقولوا إنه سافلٌ . صفوه بالمرض لا بالدناءة اعتبروه مختلاً لا مجرماً . وانت ايهــا القاضي لو انك تعلن للملاً ، وانت في برودك الجمراء ، ما ارتكبت من ما ترفي تفكيرك ، لكنت تسمع الناسم تفون قائلين : اخلعوا هذا الرجل عن كرسيه فهو ممتلىء اقذاراً وسموماً ولكنَّ الفكرة شيء والعمل شيء آخر ، كما ان شبح العمل شيء مستقل بنفسه ايضاً . فليس بين هذه الاشياء الثلاثة أية علاقة يصح ان تُعتبر علاقة العلة بالمعلول ان شبح الجريمة كان صورة لاحت لهذا الرجل فعلا وجه الإصفرار . لأنه عند ما ارتَكْب جرمه كانت قوته على مستواها ، ولكنه ما أتمَّ الجرم حتى وهنت تلك القوة فلم يستطع ان يتفرَّس في شبح جرمه

لقد لاح لهذا الرجل آنه ارتكب فعلة واحدة لا غير ، وبذلك يقوم جنونه لأن الشواذ تحوّل الى قاعدة في كيانه . ان الدائرة التي يرسمها المجرم تصبح قيداً لتفكيره كالفَرخة يرسم المنوّمُ حولها دائرة فلا تستطيع اجتياز خطّها .وهكذا لا يكاد المجرم يخرج من جرمه حتى يدخل في دائرة جنونه

- 49 --

اصغوا اليّ ، ايها القضاة ، ان الجنون الذي يتلو العمل انما تقدّمه جنون آخر قبله ، وانتم لم تسبروا روح المجرم الى اقصاها

ان القاضي الاحمر يتساءل عن سبب إقدام المجرم على القتل ، فيقول في نفسه ان القاتل اراد السرقة اولاً ، اما انا فأقول ان نفس المجرم لم تقصد السرقة بل طلبت إراقة الدماء ، لأنها كانت ظامئة الى اغماد النصل . ان عقليسة المجرم لم تفهم هذا الجنون فاندفع الى ارتكاب جرمه ، وعقليته تناجيه قائلة : ما يهمك ان تريق الدماء ما دام جرمك يوصلك الى السرقة او الانتقام . لقد اصغى المجرم الى صوت عقليته المسكينة لان ما اسرّت به اليه كان ثقيلاً كالرصاص ، فسرق بعد ان قتل لاً نه اراد ان يبرَّر جنونه ولا يخجل منه

وعاد جرمه فثقل عليه كالرصاص ايضاً ، فثقل عقله المسكين فاستولى عليــه التخدّر والشلل . ولو ان هذا المجرم تمكّـن من ان ينتفض بهامته لكان تهاوى حمله الثقيل عنه ، ولكن من كان سيهز ّله رأسه يا ترى ?

لو انك انعمت النظر في هذا الانسان ، لما تحلي لك الا مجموعة علل تتطلع بالعقل الى العالم الخارجي مفتشة عن غنيمة تظفر بها

ليس هذا الانسان الاكتلة أفاع اشتبكت وهي في تدافع مستمر لا تسكن الا لتتفكك منسابة في شعاب الدنيا تسعى وراء غنائمها

انظروا الى هذا الجسم المسكين ! إنَّ روحه الضعيفة طمحت الى استكنــاه ما في الجسم من الم ورغبات ، فخيَّـل لها أنها متشوقة الى القتل

إن من يتسلط عليه هذا المرض في هذه الايام لتباغته شرورها فيريد ا يعذَّب الآخرين بما يتعذب هو به ، غير انه قد مر زمان من قبل كان له خير وشر هما غير خير هذه الايام وشرها . ذلك زمان كانت تحتسب فيه شكوك الانسان ومطامعه جرائم عليه ، فكان المبتلى بالشكوك والمطامع يعد ساخراً ومنشقًا عن المجتمع فيعمد هو الى تعذيب الآخرين بعذابه إنكم لا تريدون الاصغاء الى اقوالي إذ ترونها تلحق الضرر بالصالحين بينكم ولكنني لا اقيم وزناً لرجالكم الصالحين

ان في هؤلاء الرجال من تشمئز منه نفسي ، وليس ما اكره فيهم ما يعدّ من الشرور ، فانني آهنَّى لهم جنوناً يوردهم الردى كجنون المجرم الشاحب والحق انني اريد ان يدعى هذا الجنون حقيقة او اخلاصاً او عدلاً ، لأن – ۳۰ – فضيلة هؤلاء الناس لا تقوم الاعلى إطالة عمرهم لقضائه بالملذات السافلة ولا ملذة لهم الاَّ بالارتياح الى نفوسهم والرضى عنها ما انا الاحاجز قائم على ضفة النهر، فمن له قدرة على التمسُّك بي فليفعل،ومن لا طاقة له على ذلك فلا يظنَّ أبي سأكون طوع يده يقبض عليَّ كما يقبض الكسيح على عصاه هكذا تكام زارا ... القر إعِلَا والكتابة

انني استعرض جميع ماكُتب، فلا تميل نفسي الا الى ما كتبه الانسان بقطرات دمه . اكتب بدمك فتعلم حينئذ ان الدم روح ، وليس بالسهل ان يفهم الانسان دماً غريباً . انني ابغض كلّ قارىء كسول لأن من يقرأ لا يخدم القراءة بشيء ، واذا مرّ قرن آخر على طغمة القارئين فلا بد من ان تتصاعد روائح النتن من التفكير

اذا أُعطي لـكل انسان الحق في ان يتعلم القراءة ، فلن تفسد الكتابة مع مرور الرمان فحسب ، بل ان الفكر نفسه سيفسد ايضاً

لقدكان الفكر فيما مضى الهاً فتحوّل الى رجل ، وها هو ذا الآن كتلة من الغوغاء . ان من يكتب سُوَراً بدمه لا يريد ان تتلى تلك السور تلاوة ، بل يريد ان تستظهرها القلوب

ان اقرب الطرق بين الجبال انما هو الخط الممتد من ذروة الى ذروة ، ولا يمكنك ان تتبع هذا السبيل إذ لم تكن لك رجلا مارد . يجب ان تكون التعاليم شامخة كهذه الذرى ، وان يكون لمن تلقَّن لهم قوة الجبابرة وعظمتهم لقد رق النسيم وصفا ، وهذه المخاطر تحدق بي عن كتب ، وفكرتي تتخطر

لقد رق النسيم وصفا ، وهذه الحاطر تحدق بي عن نشب ، ودخري تسطر مرحة في قسوتها ، امامي الصراط الممهـد فلا تخذن من الجن اتباعاً . انا رب الجسارة والعزم ، ومن توصل بأقدامه الى طرد الاشباح لا يصعب عليه ان يخلق من الجن له اتباعاً

لقد تاقت شجاعتي الى الضحك ، وقد انقطع كل حبل بيني وبينكم . ان السحب المتمخّضة بالعواصف لهي سحبكم السوداء الثقيلة وآنا اهزأ الآن بها انكم تنظرون الى ما فوقكم عند ما تتشوقون الى الاعتلاء ، اما آنا فقــد

- 14 --

علوت حتى اصبحت اتطلُّع الى ما تحت اقدامي . فهل فيكم من يمكنه أن يضحك وهو واقف على الذرى ? من يحوِّمْ فوق اعالي الجبال يستهزىء بجميع مآسي الحياة ، ويستهزىء يمسارحها ، بل بالحياة نفسها تريدٍنا الحكمة شجعانا لا نبالي بشيء، تريدنا اشداء مستهزئين ، لات المحكمة أنثى، ولا تحب الانثى الا الرجل المكافح الصلب تقولون لي ان الحياة وقر "ثقيل، فقولوا لي أيضاً لماذا تقابلون الصباح بغروركم ، ثم يجيء المساء فلا يجد فيكم الا المذلة والخضوع ? ان الحياة جدَّ ثقيلة ، ولكن ما هذا الخوَرُ الذي يبدو عليكم ؟ افلسنا كلنا دواباً ولكل دابة منا وقرها ? وهل من شبه بيننا وبين برعم الورد برتجف متضايقاً لسقوط قطرة الندى عليه ! لا ريب اننا نحب الحياة ، وليس سبب ذلك لأننا تعودنا الحياة ، بل السبب في اننا تعوَّدنا حب الحياة ان في الحب شيئًا من الجنون ، ولكن في الجنون شيئًا من الحكمة . وانا نفسي التائق الى الحياة يتراءى لي ان خير من يُدْرك السعادة أنما هي الفراشات وكرَّآت الصابون الفارغة ، ومن يشبهها من الناس . ولا شيء ُيبكي زِارا ويدفعه الى الانشاد كنظره الى هذه الازواح الصغيرة الخفيفة الرائمة الدَّامَّة الخفقان فی جنو بها ان الاله الذي يمكنني ان اؤمن به أنما هو الاله الذي يمكنه أن يرقص عند ما تراءى لي الشيطان رأيته جامداً مستغرقاً ملؤه الجد والجلال ، فقلت هذا هو الروح الثقيل الذي تتساوى جميع الحالات لديه اذا اردت القتل فلا تستعن بالغضب ، بل استعن بالضحك .فهيًّا بنا نقتل الروح الثقيل إنني ما زلت راكضاً منذ تعلمت المشي . وهأنذا اطير الآن ولست بحاجة الى من يدفعنى لأتحرك لقد اصبّحت خفيفاً ، فأنا اطير مشعراً بأننى احلَّق فوق ذاتي وان الهـ ا يرقص في داخلي هكذا تكلم زارا ... - 44 --

دوحة الجبل

وارتقى زارا ذات مساء الربوة المشرفة على مدينة (البقرة الملونة) فالتقى هنالك فتى كان يلحظ فيا مضى صدوده عنه ، وكان هذا الفتى جالساً الى جذع دوحة يرسل الى الوادي نظرات ملؤها الاسى ، فتقدم زارا وطوَّق الدوحة بذراعيه وقال : --- لو انني أردت هزَّ هـذه الدوحة بيدي لما تمكنت . غير أن الريح الخفية عن اعيننا تهزها وتلويها كما تشاء . هكذا نحن تلوينا وتهزُّنا ايادٍ لا تُرى

فنهض الفتى مذعوراً وقال: هذا زارا يتكلم ! وقد كنت موجهاً افكاري اليه فقال زارا : ما يخيفك يا هذا ? أليس للانسان وللدوحة حالة واحدة ? فكلما سما الانسان الى الاعالي ، الى مطالع النور ، تذهب اصوله غائرة في اعماق الارض، في الظلمات والمهاوي

. فصاح الفتى : أجل ! اننا نغور في الشرور ، ولكن كيف تسـنّى لك ان تكشف خفايا نفسي ?

فابتسم زارا وقال : ان من النفوس من لا نتوصل الى اكتشافها الاباختراعها اختراعاً

وعاد الفتى يكرر قوله : اجل اننا نغور في الشرور . قلت حقاً يا زارا ، لقد تلاشت ثقتي بنفسي منذ بدأت بالطموح الى الارتقاء فحرمت ايضاً ثقة النـاس ، فما هو السبب يا ترى ? انني اتحوَّل بسرعة فيدحض حاضري ما مضى من ايامي . ولكم حلَّقت فوق المدارج اتخطاها وهي الآن لا تغتفر لي اهالي . انني عندما ابلغ الذروة اراني دائماً منفرداً وليس قربي من يكلمني ، ويلفحني القرَّفي وحدتي فترتجف عظامي ، وما ادري ماذا اتيت اطلب فوق الذرى !

ان احتقاري يساير رغباتي في نموّها ، فكلما ازددت ارتفاعاً زاد احتقاري للمرتفعين فلا ادري ما هم في الذرى يقصدون . ولكم اخجلني سلوكي متعثراً على المرتقى ، ولكم هزأت بتهدُّج انفاسي . انني اكره المنتفضين للطيران . فما اتعب الوقوف على الذرى العالية ا

ونظر زارا الى الدوحة يتكيء الفتى عليها ساكتاً فقال : ان هذه الدوحــة ترتفع منفردة على القمة وقد نمّت وتعالت فوق النــاس وفوق الحيوانات ، فاذا

۳۳ -

في ارادت ان تتكلم الآن بعد بلوغها هذا العلو فلن يفهم أقوالها احد . انها انتظرت ولم تزل تتعلَّل بالصبر ، ولعاها وقد بلغت مسارح السحاب تتوقع انقضاض أول صاعقة عليها

م د ك

فهتف الفتى متحمساً : نطقت بالحق ، يا زارا انني أتجهت الى الاعمــاق وانا اطلب الاعتلاء ، وما انت الا الصاعقة التي توقعتها . تفرَّس فيَّ ، وانظر الى ما آلت اليه حالتي منذ تجليت لنا ، فما انا الا ضحية الحسد الذي استولى عليَّ

وكانت الدموع تنهمر من ما قي الفتى وهو يتكام ، فتأبط زارا ذراعه وسار به على الطريق . وبعد أن قطعا مسافة منها قال زارا : – لقد تفطّر قلي ، ان في عينيك ما يفصح باكثر من بيانك عما تقتحم من الأخطار . انك لمّا تتحرر يا أخي ، بل ما زلت تسعى الى الحرية ، وقد اصبحت في بحثك عنها مه هف الحس كالسائر في منامه

انك تريد الصعود مطلقاً من كل قيد نحو الذرى ، فقد اشتاقت روحك الى مسارح النجوم ، ولكن غرائزك السيئة نفسها تشتاق الحرية ايضاً

ان كلابك العقورة تطلب حريتها ، فهي تنبح مرحة في سراديبها ، على حين ان عقلك يطمح الى تحطيم ابواب سجونك كلما . وما اراك بالطليق الحر فأنت لم تزل سجيناً يتوق الى حريته ، وأمثال هذا السجين تتصف ارواحهم بالحزم غير انها تصبح وا أسفاه مراوغة شريرة

على من حرّر عقله أن يتطهّر مما تبّقى فيه من عادة كبت العواطف والتلطيخ بالاقذار ، لتصبح نظراته برّاقة صافية . أنني لا أجهل الخطر المحدق بك ، لذلك استحلفك بحبي لك وأملي فيك الا تطرّح عنك ما فيك من حب ومن أمل

انك لم تزلّ تشعر بالكرامة ولم يزلّ الناس يرونك كريماً بالرغم من كرهمم لك وتوجيههم نظرات السوء اليك ، فاعلم ان الناس لا يبالون بالكرماء يمرون بهم على الطريق ، غير ان اهل الصلاح يهتّمون بهم ، فاذا ما صادفوا في سبيلهم من يتشح الكرامة دعوه رجلاً صالحاً ليتمكنوا من القبض عليه لاستعباده

. ان الرجل الكريم يريد ان يبدع شياء جديداً وفضيلة جديدة ، على حين ان الرجل الصالح لا يحنُّ الاّ الى الاشياء القديمة ، وجل رغبته تتجه الى الابقاء عليها

- 42 -

لا خطر على الرجل الكريم من ان ينقلب رجل صلاح ، بل كل الخطر عليه في ان يصبح وقحاً هدّاماً لقد عرفت من الناس كراماً دلّت طلائعهم على انهم سيبلغون اسمى الاماني ، فما لبثوا حتى هزأوا بكل امنية سامية ، فعاشوًا تسير الوقاحة امامهم ، وتموت دغباتهم قبل ان تظهر فما اعلنوا في صبيحتهم خطة الا شهدوا فشلها في المساء قال هؤلاء الناس : ما الفكرة الاشهوة كغيرها من الشهوات وهكذا طوت الفكرة فيهم جناحيها فتحطما، وبقيت هي تزحف زحفاً وتدنس جميع ما تتصل به لقد فكَّرْ هؤلاء الناس من قبل ان يصيروا ابطالاً ، فما تسـنَّى لهم الا ان يصبحوا متنعمين، يحزنهم شبح البطولة ويلقي الخوف في روعهم استحلفك بحبي لك واملي فيك الآتدفع عنك البطل الكامن في نفسك اذ علیك ان تحقق اسمی امانیك هكذا تكلم زارا ... المنذرون بالموت ما أكثر المنذرين بالموت ! والعالم ملي 2 بمن تجب دعوتهم آلى الإعراض عن الحياة ان الارض مكتظَّة بالدُّخلاء وقد افسدوا الحياة ، فما اجدرهم بان تستهويهم الحياة الابدية ليخرجوا من هذه الدنيا لقد وُصف المنذرون بالموت بالرجال الصفر والسود، ولسوف اصفهم انا فينكشفون عن الوان اخرى ايضاً انهم لاشد الناس خطراً ، اذكمن الحيوان المفترس فيهم ، فغدوا ولا خيار لهم الأبين حالتين ، حالة التحرُّق بالشَّهوة وحالة كبنها بالتعذيب . وما شهوتهم الا التُعِذيب بعينه . أن هؤلاء المسوخ لم يبلغوا مرتبة الأنسانية بعد ، فليبشِّروا بَكُره الحياة ، وليقلعوا عن مرابعها **هؤلاء هم المصابون بسلِّ الروح ، فانهم لا يكادون يولدون للحياة حتى يبدأ** موتهم ، وقد شاقتهم مبادىء الزهد والملال يود هؤلاء الناس ان يدرَجوا في عداد الاموات ، فعلينا ان نحبّ ارادتهم - 70 -

ولنحترس من ال نعمل على بعث هؤلاء الاموات وعلى تشويه هـــذه النعوش المتحركة

اذا هم صادفوا مريضاً او شيخاً او جنة ميت ، فأنهم يقولون --- لقد انتفت الحياة ، ولو انصفوا لقالوا انهم هم نفي للحياة ، وان عيونهم دحض هـا لانها لا تتجه الا الى مظهر واحد من مظاهر الوجود

هم يتلفَّعون برداء وسيع مرف الأسى ويتشوَّقون الى الحوادث التي تجر وراءها الموت . ولكنهم يتوقعون الموت واسنانهم تصطك فرقا . غير انهم في الوقت نفسه يمدون ايديهم الى ما لذَّ وطاب هازئين ، فكاًن الحياة قشة يهزأون بها ولكنهم يحرصون عليها . ان حكمة هؤلاء الناس تهتف قائلة ( الحياة جنون ، افظع منه التمسك بالحياة . وقد بلغ الجنون بنا هذا الحد الفظيع )

يقولون أن الحياة آلام، انهم يقولون حقاً ، فلماذا لا يضعون حداً لهذه الحياة ان لم يكن فيها سوى العذاب ? تلك تعاليم ُ ترمي الى وجوب الانتحار ، فيقول البعض وهو يدعو الى الموت : ان الملاذ الجنسية خطيئة فيجب الامتناع عنها والاضراب عن التوليد . ويقول البعض الآخر : ان الولادة مؤلمة ، فعلام تلد النساء وهن لا يقذفن الى الوجود الا بالاشقياء ? وهذه الفئة هي ايضاً من المنذرين بالفناء

وتقول لك فئة اخرى : ان الرحمة لازمة فخذ ما تملك ، بل خذ ما تتكوّن شخصيتنا منه ، فان فعلت فانك تقطع من الأسلاك التي تشد بنا الى الحياة . ولو أن رحمة هذه الفئة من الناس تتغلغل في صميم ذاتهم لكانوا يبذلوف الجهد في سبيل دفع سواهم الى كره الحياة . ليستمرَّ هؤلاء النهاس على ما هم عليه ، لان رحمتهم الحقيقية كامنة في ايقاع الاذى

أن ما يقصد هؤلاء الناس أنما هو التملص من تكاليف البقـاء فلا يهمهم إن هم القوا باغلالهم على الآخرين وانتم أيضاً ، ايها المتحمِّلون من الدنيا همومها وجهودها المرهقة ، أفما تعبتم

من الحياة ؟ أفما أنضجت المحنُ نفوسكم لنقوم هي ايضاً منذرة بالموت ؟ أنتم يا من تحبون الاعمال الوحشية وكل حادث يمتعكم بكل جديد وغريب سريع الزوال ! لقد ضقتم ذرعا بانفسكم فما تتهالكون في العمل إلا تهرُّ باً مون الحياة وطلباً للاستغراق لتصلوا بذاتكم الى نسيان ذاتها . ولو كنتم أشد ايماناً

- 14 ---

بالحيساة لما كنتم تستسلمون هذا الاستسلام الكامل لحاضركم . لقد خلت سرائركم من القوة اللازمة للانتظار، بل خلت مما يستلزم كُسلكم نفسه من جَهلد ان صوت المنذرين بالموت يدوي في كل مكان ، والعالم مكتظ تمتن وجبت دعوتهم الى الموت أو بالحرى الى الحياة الابدية ، ولا فرق عندي بين ذاك وهذه اذاكان هؤلاء الناس يسارعون الى اخلاء الارض هکذا تکام زارا ... الحرب والمحاربون لا نويد أن يراعينا خيرة أعدائنا ، كما لا نويد أيضاً أن يراعينا من نحبهم من صميم الفؤاد دعوني أعلن لكم الحقيقة النغ إننى احبكم من صميم الفؤاد، إيها الرفاق في المعارك، فما إنا الآن الإ، كما كنت في الامس، جندي مثلكم ، فانا اذن من خيار اعدائكم . دعوني أعلن الحقيقة لكم اننى عارف ما في قلوبكم من حقد وحسد ، فأنتم من العظمة بحيث لا يمكنكم ان تتجاهلوا الحقد والحسد، فلتكن عظمتكم رادعة لكم عن الخجل بما في قلوبكم . واذا امتنع عليكم ان تكونوا اولياء في معرفة الحق فكونوا على الاقل جنوداً يكافحون من أجل هذه المعرفة ، وما المكافحون الاطليعة الاولياء لقد كثر عدد الجنود فليتني ارٍي مثل هذا العدد من المحاربين ، وعسى الأَّ تكون سرائرهم على طراز واحدكالأ لبسة التي يرتدونها لتكن انظاركم منطلقة تفتش على عدو لكم ، وقد لاحت في لمعاتها بوادر البغضاء . عليكم أن تجدوا العدو لتصلوا معه حرباً تناضلون فيها من أجل افكاركم ، حتى اذا سقطت هذه الافكار في المعترك، ينتصب اخلاصكم هاتفاً بالظفر أحبوا السلام كوسيلة لتجديد الحروب، وخير السلام ما قصرت مدته . انني لا اشير عليكم بالسلم ، بل بالظفر . فليكن عملكم كفاحاً وليكن سلمكم ظفرأ

— **M** — ·

لا اطمئنان في الراحة اذا لم تكن السهام مسددة على اقو اسهـــا . وما راحة الاعزل الا مدعاة للثرثرة والجدال . فليكن سامكم ظفراً . . .

تقولون ان الغاية المثلى تبرر الحرب ، اما أنا فأقول لكم ان الحرب المثلى تبرر كل غاية ، فقد اتت الحروب والإقدام بعظائم لم تأت بمثلها محبة الناس ، وما انقذ الضحايا حتى الآن الآ إقدامكم لا إشفاقكم

انكم تتساءلونعنالخير ، وماً الخير الا الأتصاف الشجاعة ، فدعوا صغيرات الاطفال يقلن : ( ان الخير في اللطف والجمال )

يقولون ان لا قلوب لكم ، ذلك لأن قلوبكم تنبض بالاخلاص ، وأنا احب تواضعكم واخلاصكم . إنكم تستحون لأن امواجكم تندفع في مدِّها ، وسواكم يخجل من تراجعها في جزرها

ان قبحكم مريع ، فتدثروا به أيهـا الأخوة ، لأن في دْنَار القبح ما ليس في سواه من الروعة والبهاء

ان النفس لتقف صاخبة عند ما تعتلي ، والقسوة كامنة في اعتلائكم ، فـا خفيت حالكم عني . فني ميدان القسوة يلتتي الشـديد العزم بمنهوك القوى فلا يمكنهما ان يتفاها — انني اعرف من انتم

اذا ظفرتم بعدو فصبوا عليه بغضكم ، وحاذروا ان تصبوا عليه احتقاركم ، فما عدوكم الا مدعاة مباهاتكم ، فاذا عملتم بوصيتي يصبح انتصاره انتصاراً لكم ايضاً إن الثورة مفخرة للعبيد ، فليكن افتخاركم انتم قامًا على طاعتكم . وليكن

ال النورة مفخرة للعبيد؟ فليكن المتحاركم أنم قاتما على طاعبكم وليكن امر الآمر فيكم جزءاً من هذه الطاعة نفسها . أن المحارب الصادق يفضِّل ما يجب عليه على مايريده . فعليكم أن توجهوا ما تؤمرون به إلى هذف رغباتكم . وليكن حبكم للحياة تعبيراً عن اسمى امانيكم ، ولتكن هذه الاماني عبارة عن ارفع فكرة في الحياة . وما ارفع فكرة لكم ، وأنا استميحكم ابداءها لكم كأمر ، الآهذه القاعدة : (ما الانسان الاكائن يجب أن نتفوَّق عليه)

على هذا الوجه تمرحياتكم بالطاعة والجهاد، فما يهمكم اطالت الحياة ام قصرت فليس من محارب يطلب ان يعامل بالمراعاة

لقد قلت لكم الحق بلا محاباة لأنني احبكم من <sup>إ</sup>صميم الفؤاد ، ايهـا الاخوة في السلاح مكذا تكلم زارا ... --- ٣٨ ---

الصمالجليل لم يزل في بعض الاماكن من الارض شعوب وجامعات ، اما تحن فليس عندنا سوى حكومات وما ادراكم ما هي الحكومات ? أعيروني اسماعكم لاخاطبكم عن موت الشعوب : -- ليست الحكومة إلا أُبر مسيخ بين المسوخ الباردة ، فهي تكذب بكل رصانة اذ تقول : « انا الحكومة انا الشعبّ » إياكم وتصديق ماتقول، فماكوتن الشعوب الا المبدعون الذين نشروا الايمان والمحبة ، فأتوا بأجل خدمة للحياة . وما الناصبون الاشراك للجموع الغفيرة الأّ مَن يهدمون كيانها ليشيدوا الحكومات على انقاضها ، ويعلقوا نصلًا قاطعاًفوق رأس الشعب ، وينصبوا مئات الشهوات امام عينه ان الشعب ، حيث بتي له مرتع على الارض ، لا يفهم ما هي الحكومة ، بل هو ينفرمنها كما ينفرمن العين الساحرة ، ويراها شذوذاً هادماً للشرائع والتقاليد. واليكم الدليل : أن لكل شعب بيانه عن الخير والشر ، وجيرة هذا السَّعب لاتفهم هذا ألبيان الذي اوجده لنفسه محدداً به شرائعه وتقاليده ، علىحين ان الحكومة تكذب في جميع تعابيرها عن الخير والشر ، فليس ما تقوله الاكذباً ، وليس ما تملكه إلانتاج سرقتها واختلاسها ان كلما للحكومة مزيَّف، فهي تنهش بأسنان مستعارة، واحشاؤها ُمختلَقة ٌ اختِلاقاً ، وما شعارها الا « البيان المبهم المشوَّش عن الخير والشر » فهي تتجه به أيحو الفناء، وتقوم بنشره بدعوة صريحة للمنذرين بالموت

إن عدد من يدخلون الدنيا قد تجاوز الحد، ومَا أُوجدت الحكومة الا لخدمة الفضوليين الدخلاء على الحياة . انظروا الى هذه الحكومة كيف تجتذب اليها الدخلاء فتضمهم الى صدرها وتشبعهم عناقاً وتقبيلا . اسمعوها تهدر قائلة :

ليس أعظم مني على وجه الغبراء ، فأنا يد الالوهية المنظِّمة وعند ما تهتف هذا الهتاف ، تتهاوى الركاب جائية ، وبين الراكعين كثيرٌ من غير طوال الآذان وقصار النظر

--- ٣٩ ---

ان هذه الاكاذيب تجد مصدّقين لها وا أسفاه حتى بينكم انتم، يا من تجول فكم النفوس الأبية، لان الحكومة تعرف ان تدغدغ قلوبكم الطافحة بالمكارم الطامحة الى الجود، انها لتخترق سرائركم، انتم ايضاً، يا من تغلبتم على الالوهية القديمة، فهي تعرف انكم تعبتم من الكفاح فتستخدم ملالكم لعبادة الصنم الجديد

م د ك

أنه لصنم ٌ يتمنى ان يحيط به الابطال وفضلاء الرجال ، انه لمسخ بارد يريد ان يدفأ بشمس الضمائر المشعّـة المشرقة

انه ليمنحكم كل شيء اذا انتم سجدتم له . فهذا الصنم الجديد يشتري لمعان فضائلكم وما في لفتاتكم من عزة وكرامة . انه في حاجة اليكم ليجتذب اليسه العدد الفائض من الدخلاء على الحياة ، فهنالك البرج الجهنمي ، وهنالك جياد الموت تقرقع بعُدددِها حاملة شارات المراتب والامجاد ، اجل ذلك هو اختراع الموت أتى به للجموع ليحصدها حصداً وهو يباهي بأنه هو الحياة ، والمنذرون بالموت يرون بفعلته خير خدمة لمبادئهم

حيث يكرع الجميع السموم ويضيّع كل انسان نفسه صالحاًكان او طالحاً ، هنالك تقوم الحكومة لانها تسودكل مكانب يوصف فيه الانتحار البطيء بالحياة .

انظروا الى هؤلاء الدخلاء . أنهم يختلسون ثمرة جهود المخترعين وكنوز الحكماء ويدعون هذا الاختلاس تمدناً ، غير ان كل شيء يصبح ادواء ومصاعب تحت سلطانهم . انظروا الى هؤلاء الدخلاء وليس فيهم الا الاعلّاء ينفئون غسلين مرائرهم ، وينتحلون صفة الصحافيين ... أنهم يتناهشون ويلتهم بعضهم البعض الآخر وليس لهم قوَّة على هضم ما يلتهمون

انظروا الى هؤلاء الدخلاء ، الهم يحشدون الاموال ، وكلما ازدادت ذخائرهم زاد فقره ، فالهم يطمحون الى الاستيلاء على القوة فيبدأون بالقبض على محركها الأول : على الاموال الطائلة ، وما هم الا الدخلاء العاجزون

انظروا اليهم ا انظروا الى هؤلاء القرود يتسلَّق بعضهم البعض الآخر فيتدافعون متمرغين في الأوحال على الشفير . ان كلا منهم يطمح الى التقرب من العرش ، وقد عراهم جنون التوصل اليه ، فكاًن لا سعادة الا على مقربة منه ، -- +2 ---

لا يظهر الانسان الاصيل في الحياة الاحيث تنتهي حدود الحكومات، فهنالك يتعالى نشيد الضرورة بنغمانه المحررة منكل مطاوعة وتقييد هنالك عند آخر حدود الحكومات ، قفوا وتطلعوا ، يا اخوتي ، أفما ترون تحت قوس قزح المعبر الذي يجتازه الأنسان المتفوِّق ?

ت فوس فزح المعبر الدي يجتار هكذا تكلم زارا . . .

سارع الى عزلتك ، يا صديقي ، فقد اورئك الصداع صخبُ عظهاء الرجال ، وآلمتــك وخزات صغارهم . إن جلال الصمت يسود الغاب والصخور أمامك ، فعدكما كنت شبيهاً بالدوحة التي تحب ، الدوحة الوارفة الظل المشرفة على البحر مصغية في صمتها الى هدبره

(١) لايغرب عن القاريء الكريم ان نيتشه يعالج في هذا النصل القضية الكبرى في مدنية الغرب ، وقد نشات من استخدام أصحاب الاموال لنتاج عبقرية المخترعين وجهود المكتشفين في سبيل حشد الثروات الطائلة والتسلط بها على الحكومات . وقد أصبحت مدنية الغرب من هذا الوضع الشاذ في حلقة مفرغة تبتـديء حيث تنتهي بين ملوك الحكومات وملوك المال وليس ، والحمد لله ، في الشرق أمثال لهؤلاء الملوك

على أطراف حقول العزلة تبدأ حدود الميادين حيث يصخب كبار الممثلين ويطن الذباب المسموم . لا قيمة لخير الأشياء في العالم إن لم يكن لها من يمشِّلها ، والشعب يدعو ممثليه رجالاً عظاماً ، إنه يسيء فهم العظمة المبدعة ، فيبتدع من نفسه المعاني التي يجمِّل بها ممثليه والقائمين بالأدوار الكبرى على مسرح الحياة إن العالم يدور دورته الخفية حول موجدي السنن الجديدة . وحول لاعبى

م د ك

إلى المعام يدور طورت الحلية ملول الشعب وتدور الأمجاد ، وعلى هذه الوتيرة يسير. الدوار على مسرح الحياة يدور الشعب وتدور الأمجاد ، وعلى هذه الوتيرة يسير. العـالم .

أن للاعب الأدوار ذكاءه ، ولكنه لا يدرك حقيقة هذا الذكاء لانصباب عقيدته الىكل طريقة توصله لخير النتائج والىكل أمن يدفع بالنساس الى وضع ثقتهم به

غداً سيعتنق هذا الرجل عقيدة جديدة ، وبعد غد سيستبدل بها أجد منها. ففكرته تشبه الشعب تذبذباً وتوقُداً وتقلباً

ان ممثل الشعب يرى بالتحطيم برهانه ، وبايقاد النار حجَّته ، وبإراقة الدماء أفضل حجَّة وأقوى دليل . إنه ليعتبر هباء كل حقيقة لا تسمعها الا الآذان المرهفة ، فهو عبد الآلهة الصاخبة في الحياة

ان ميدان الجماهير يغص بالغوغاء المهر جين ، والشعب يفاخر بعظهاء رجاله فهم أسياد الساعة في نظره . ولكن الساعة تتطلب السرعة من هؤلاء الأسياد ، فهم يزجمونك ، يا أخي ، طالبين منك اعلان رفضك أو قبولك ، والويل لك اذا وقفت حائراً بين ( نعم) وبين (لا)

واذا كنت عاشقاً للحقيقة فلا يغرَّنك أصحاب العقول الرعناء المتصلِّبة ، وما كانت الحقيقة لتستند يوماً إلى ذراع أحد هؤلاء المتصلِّبين

دع المشاغبين وارجع الى مقرَّك ، قما ميدان الجماهير الا معتركيه دد سلامتك بين خنوع ( نعم ) وتمرد ( لا ) . ان تجمَّع المياه في الينا بيع لا يتم الا ببطء ، وقد تمرُّ أزمان قبل ان تدرك المجاري ما استقر في أغو ارها

لا تقوم عظمة لا بعيداً عن ميداف الجماهير وبعيداً عن الأمجاد ، وقد انتحى الأماكن القصيَّة عنها مَن أبدعوا السنن الجديدة في كل زمان

اهرب ، ياصديتي ، الى عزلتك . لقدطالت إقامتك قرب الصعاليك والأدنياء، لا تقف حيث يصيبك انتقامهم الدسّاس وقد أُصبح كل همهم ان ينتقموا منك.

لا ترفع يدك عليهم فأن عددهم لا يحصى، وما فَدِّر عليك أن تكون صياداً للحشرات . إنهم لصغار أدنياء ولكنهم كثرة . ولكم أسقطت قطرات المطر وطفيليات الأعشاب من صروح شامخات . ما أنت بالصخرة الصلدة ، ولشدَّ ما فعلت بك القطرات ، ولسوف يتوالى ارتشاقها عليك فتصدعك وتحطَّمك تحطيا .

تقد أرهقتك الحشرات السّامة فخد شت جلدك وأسالت منه الدماء، وأنت تتحصن بِكُبرك لتكظم غيظك، وهي تود لو أنها تمتص كل دمك معتبرة أن من حقها أن تفعل لأن دمها الضعيف يطلب دماً ليتقوّى، فهي لا ترى جناحاً عليها إذ تنشب محتها في جلدك. ان هذه الجروح الصغيرة لتذهب بالألم الى مدى بعيد في حسّك المرهف، فتتدفق صديداً يرتعيه الدود. أراك تتعالى عن ان تمدً يدك لقتل هذه الحشرات الجائعة، فحاذر ان يجول سمُّ استبدادها في دمك

ان هؤلاء المشاغبين يدورون حولك بطنين الذباب، فهم يرفعون اناشيدهم تزلفاً اليك ليتحكموا في جلدك ودمك . انهم يتوسلون اليك ويداهنونك كما يداهنون الآلهة والشياطين ، فيحتالون عليـك بالملاطفة والثنـاء ، وما يحتال غير الجبناء

الهم يفكرون بك كثيراً في سرهم فيلقون الشكوك عليك ، وكل من يفكر الناس به كثيراً تحوم حوله الشبهات

انهم يعاقبونك على كل فضيلة فيك ولا يغتفرون لك من صميم فؤادهم الأ ما ترتكب من اخطاء . انك لكريم وعادل ، لذلك تقول في قلبك : « ان هؤلاء الناس ابرياء وقد ضاقت عليهم الحياة » ولكن نفوسهم الضيقة تقول في نجو اها : « ان كل حياة عظيمة انما هي حياة مجرمة » ويشعر هؤلاء الناس بأنك تحتقرهم عند ما تشملهم بعطفك ، فيبادلونك عطفك بالسيئات . انك لتصدعهم بفضيلتك الصامية فلا يفرحون الا عند ما يتناهى تواضعك فيستحيل غروراً . ان الناس يطمحون بالطبع الى إلهاب كل عاطفة تبدو لهم ، فاحذر الصعاليك لأنهم يحسون . بصغارهم المامك فيتحمَّسون حتى ينقلب احساسهم كرهاً

أفما شعرت انهم يخرسون عنــد ما تطلع عليهم ، فتبارحهم قواهم كما يبرح الدخانُ النار اذا همدت

- 28 --

أُجل ياصديتي ، ما انت الا تبكيت في ضمائر ابناء جلدتك لأنهم ليسو ا أُهلا لك ، فهم لذلك يكرهونك ويودون امتصاص دمك ۔ ان ابناء جلدتك لن يبرحو اكالحشرات المسمومة لأن العظمة فيك ستزيد

أبداً في كرههم لك الى عزلتك ، ياصديتي ، الى الأعالي حيثتهب ُّ رصينات الرياح ، فانك لم تخلق لتكون صياداً للحشرات

هکذا تکام زارا ...

## الحفية

أُحب الغاب ، فما تسهل حياة المدن عليَّ وقد كثر فيهـــا عبيد الشهوات الشـائرات .

لخيرُ ان يقع الرجل بين براثن سفاح ٍ من ان تحدق به أشواق امرأة جامحة ملتهبة .

انك اذا ما تفرست في رجال المدن ، لتشهد لك نظراتهم بأنهم لا يرون في الارض شيئاً يفضل مضاجعة امرأة ...

في أغوار أرواحهم ترسب الأقذار، واشقاهم من تمرَّغ عقله بأقذاره

ليتك حيوان اكتملت حيوانيت على الاقل ، ولكن أين منك طهارة الحيوان ? ما انا بالمشير عليك بقتل حواسك ، ان ما أوجبه اتما هو طهارة هذه الحواس

ما أنا بالمشيرعليك بالعفَّة ، لأنها اذاكانت فضيلة في البعض فانها لتكاد تكون رذيلة في الآخرين . ولعل هؤلاء يمسكون عن التمتع ، غير ان شبَقَهم يتجلى في كل حركة من حركاتهم

ان كلاب الشهوة تتبع هؤلاء الممسكين حتى الى ذرى فضيلتهم فتنفذ الى اعماق تفكيرهم الصارم لتشوش عليه سكينته ، ولكلاب الشهوة من مرونة الزلنى ما تتوسل به الى نيل قطعة من الدماغ المفكر اذا مُنعت قطعة اللحم عنها ... انكم تحبون المآسي وكل ما يفطِّر القلوب ، اما أنا فلا اثق بكلاب شهواتكم لأن نظراتكم الرصينة تمتلىء شهوة عند ما تقع على المتألمين ، وقد تنكَّر الشبق فيكم فدعو تموه إشفاقاً . وأبي لأضرب لكم مثلاً على هذا حالة العدد الوفير ممن ارادوا طرد الشياطين فدخلوا هم في الخنازير بدلاً منها اذا ما ثقلت العفة على احد منكم فعليه ان يعرض عنها كيلا تنبسط امامه سبيلاً الى الجحيم ، جحيم اقذار النفس ونيرانها لعلكم ترون بذاءة في كلامي ، اما انا فأرى البذاءة حيث لا ترونها أنتم ليست البذاءة في قذارة الحقيقة ، بل هي في تدنيها وإسفافها ، وطالب المعرفة يأنف من الانحدار الى مهاويها ان من الناس من دخلت العفة قلوبهم فلانت هذه القلوب لها . أولئك هم الضاحكون وفي ابتسامهم ما ليس في ابتسامكم من إخلاص . انهم يهزأون بالعفة ويتساءلون مما يكن ان تكون أفليست العفة غروراً ؟ أفليست هي التي جاءت الينا ولم نذهب محن اليها ؟ ما طاب له المقيل هكذا تكلم زارا ...

يقول المنفرد في نفسه (لا أطيق وجود أحد بقربي) ولكثرة ما يقف محدِّقاً في ذاته تظهر التثنية فيه ، ويقوم الجدال بين شخصيته وبين ذاته فيشعر بالحاجة الى صديق . وما الصديق للمنفرد الا شخص ثالث يحول دون سقوط المتجادكين الى الأغوار كما تمنم المنطقة المفرغة غرق العامين

ان اغوار المنفرد بعيدة القرار، فهو بحاجة الى صديق له أنجاده العالية ، فثقة الانسان في غيره تقوده الى ثقته بنفسه، وتشوقه الىالصديق ُينهض افكاره من كبواتها

كثيراً ما يقود الحب الى التغلب على الحسد ، وكثيراً ما يطلب الانسان الاعداء ليستر ضعفه ويتأكد امكانه مهاجمة الآخرين

من يطمح الى اكتساب الصديق وجب عليه أن يستعد للكفاح من أجله ولا يصلح للكفاح الآ من يمكنه أن يكون عدواً . يجب على المرء أن يحترم عِداءه في صديقه ، أذ لا يمكن لك أن تقترب من قلب صديقك الاحين تهاجمه وتحارب شخصيته

- 20 -

انت تريد الظهور أمام صديقك على ما انت عليه هاتكاً كل ستر عن خفايا نفسك ، فلا تعجب اذا رأيت صديقك يعرض عنك ويقذف بك الى بعيد

م د ك

من لايعرف المصانعة يدفع بالناس الى الثورة عليه ، فاحذر العري ، ياهذا ، لاَّ نك لست الههاً ، والآلهة دون سواهم يخجلون من الاستتار

عليك بارتداء خير لباس امام صديقك ، لتهيب به الى طلب المُسَل الأعلى : الانسان المتفوق

أفما تفرَّست يوماً في وجه صديقك وهو نائم لترى حقيقته ? أفما رأيت ملامحه اذ ذاك كأنها ملامحك انت منعكسة على مرآة مبرقعة معيبة ? افما ذعرت لمنظر صديقك وهو مستسلم للكرى ?

ما الانسان ، ايها الرفيق ، الاكائن وجب عليه ان يتفوّق على ذاته ، وعلى الصديق ان يكون كشافاً صامتاً ، فامسك عن النظر علناً الى كل شيء ما دمت قادراً في غفلتك على كشف كل ما يفعله صديقك في انتباهه . عليك الف تحلَّ الرموز قبل ان تعلن اشفاقك ، فقد ينفر صديقك من الاشفاق ويفضل ان يراك مقنَّعاً بالحديد وفي عينيك لمعان الخلود

ليكن عطفك على صديقك متشحاً بالقسوة وفيه شيء من الحقد، فيبدو هذا العطف مليئاً بالرقة والظرف

كن لصديقك كالهواء الطلق والعزلة والغـــذاء والدواء ، فان من الناس مَن يعجز عن التحرر من قيوده ولكنه قادر على تحرير اصدقائه

دع الصداقة اذاكنت عبداً ، واذاكنت عاتيـاً فلا تطمح الى اكتساب الأصـدقاء .

لقد مرَّت أحقاب طويلة على المرأة كانت فيها مستبدَّة او مستعبَّدة فهي لم تزل غير أهل للصداقة ، فالمرأة لا تعرف غير الحب

ان حب المرأة ينطوي على تعسَّف وعماية تجاه من لا تحب ، واذا ما اشتعل بالحب قلبها فان انواره معرَّضة ابداً لخطف البروق في الظلام ...

لم تبلغ المرأة بعد ما يؤهلها للوفاء كصديقة ، فما هى إلا هرَّة ، وقد تكون عصفوراً ، واذا هي ارتقت اصبحت بقرة ...

ليست المرأة اهلاً للصداقة ، ولكن ليقل لي الرجال مَن هو اهل للصداقة -- ٢٦ --- بينهم ? إن فقر روحكم وخساستها يستحقان اللعنة ايها الرجال ، لأن ما تبذلونه لأصدقائكم يمكنني ان ابذله لأعداًي دون ان ازداد فقراً انكم لا تتخذون الا الأصحاب ، فاي متى تسود الصداقة بينكم ؟ أأ سعد من من من منه من

ألف هاف وهاف

لقد شاهد زاراكثيراً من البلدان وكثيراً من الشعوب ، فنفــذ الى حقيقة الخير والشر ، وعرف ان لا قوة في العالم تفوق قوتهم

تحقق ان ليس على الارض من شعب تحلو له الحياة دون ان يُخضع النُـظُم والسُّنن لتقديره ، وان كل شعب يرى من واجبه ، اذا اراد الحياة ، ان يجيء بتقدير يختلف عن تقـدير من يجاوره من الشعوب . وهكذاكان مايراه احدها خيراً يراه الآخر دناءة وعاراً

ذلك ما عرفته ، فكم من عمل اتشح العيب في بلد ، رأينه مجللاً بالشرف والفخر في بلد آخر لم أر جاراً تمكن من ادرالتُحقيقة جاره ، بل رأيت كلاً منهما يعجب لجنون

م أراجارا عسكن من أدرالتحقيقة جارة عبل رأيت كلا منعها يعجب جنون الآخر وقسوته

لقدعلق كل شعب فوق رأسه لوحشريعته ، وسطّر عليه ما اجتازمنعقبات وما تضمر ارادته من عزم ، فما تراءى له صعب المنال فهو موضوع تمجيده ، وما خيره الا حاجة ملحنّة عزّ مطلبها ، فهو يقدس كل وسيلة تمكنه من الظفر بهذه الحاجة .

ان كل ما يوطدالحكم لهذا الشعب ، وكل ماينيله النصر والمجد ويلتي الرعب في روع جاره مثيراً حسده انما هو في نظره ذو المكانة الاولى ، وما احتلَّ المقام الاول في اعتباره يصبح مقياساً لجميع اموره ومعنى لجميع ما يحيط به ، فاذا ما تمكنت من الاطلاع على حاجات اي شعب وخبرت ارضه وجوَّه وحالة جاره ، فأنك لندرك النو اميس التي تتحكم فيه وتحفزه الى المجالدة للغلبة على اهوائه ، ولتعرف السبب في اختياره مراقيه الخاصة يتدرج عليها لبلوغ امانيه ( عليك ان تكون سبَّاقاً مجلياً في كل مضار ، فلتتلفع نفسك بغيرتها كيلا تبذل الولاء الأ للصديق )

- 2Y ---

انها لكلمات اذا وقعت في اذن يوناني ، ترتعش نفسه لها فيندفع الى اقتحام الصعاب طلباً للمحد ( قل الحق ، وكن ماهراً في تفويق سهامك من قوسك ) أنها لوصية صعبت وجزّت على الشعب الذي اقتبست اسمي منه، وفي هذا الاسم من المصاعب قدر ما فيه من امجاد ( اكرم أباك وأمكٍ ، ولتكن باراً بهما من صميم قلبك ) وهذه الوصية القائمة على إرغام النفس، قد عمل بها هعب آخر فبلغ القوة واصبح خالدآ ( كن اميناً و ابذل للأمانة دمك وشرفك حتى ولو كان جهادك في سبيل ما يضير وما يورد المهالك ) وهذه ايضاً وصية عمل بها شعب آخر ، فتغلب على ذاته واصبح عظيما تثقله الاماني الجسام لقد اقام الناس الخير والشر ، فابتدعوها لانفسهم ، وما اكتشفوها ولا أُنزلا عليهم بهاتف من السماء لقد وضع الانسان للأمور اقدارها ليحافظ على نفسه ، فهو الذي اوجد للاشياء معانيها الانسانية ما التقدير الا الايجاد بعينه ، فاصغوا اليَّ إيها الموجدون ما الكنوز والجواهر الا اشياء ارادها تقديركم جواهر وكنوزاً ، فما القيمة الا اعتبار ، ولولا التقدير لماكان الوجود الا قَشُوْراً لا نواة فيها . اسمعوا ايها الموجدُون : إن قيمة الأشياء تتغير تبعاً لتحوُّل اعتبار الموجد، ولا بد لهُذًا الموجد من ان يَهدم في كل حين لقدكانت الشعوب تتولى الايجاد في البدء حتى ظهر الافراد الموجدون ، فما الفرد في الواقع الا احدث هيئات الوجود لقد اقامت الشعوب لنفسها قِدْماً شريعة خيرها ، وما نشأت هذه الشريعة الا باتفاق المحبة التي طمحت الى السيادة ، والمحبة التي رضيت بالامتثال ان هوى المجمُّوع اقدم من أهواء الفرد ، واذاكان خير الضائر ما يكمن في المجموع ، فان شرَّها ما يتجلى في الفرد المعلن شخصيته والحق ان الشخصية المراوغة التي لا محبة فيها ، الشخصية التي ترمي الى - 21 ---

الاستفادة من خير الاكثرية ، انما هي عنوان أنحطاط المجموع لا مُبدأ ڪيانه . ما خلقالخير والشر في كل عصرالا المتهوسون المبدعون ، وما أضرم نارها الا عاطفة الحب وعاطفة الغضب باسم الفضائل جماء ! لقد شاهد زارا كثيراً من الشعوب والبلدان قما رأى قوة على الأرض تفوق قوة المتهوسين ، والقوة معنى لكلمتيَّ الخير والشر ما أشبه مايستدعى التمجيد ويستوجب العقاب بالمسخ الهائل، فمن له بسحق هذا المسخ، أيها الاخوة ? من سيشد بالأغلال على ما يُتلع مذا الحيوان من آلاف الأعناق? لقد بلغت الأهداف الألف عدًّا إذ بلغ عدد الشعوب الفاً ، فنحن بحاجة الى قيد واحد لألف عنق ، لا ً ننا بحاجة الى هدف واحــد، فالبشرية لم تعرف حتى اليوم لها هدفاً ، ولكن اذاكانت الانسانية تسير ولا غاية لها ، أفليس ذلك لقصورها وضلالها ? هكذا تكلم زارا ... محبة القريب انكم لتعطفون على القريب ، وتعبُّبرون عن عطفكم بتزويق الكلام ، اما أنا فأقول للكم إنَّ محبتكم للقريبِ إنْ هي الا انانية مضللة انكم تلجأون للقريب هرباً من انفسكم ، وتريدون ان تعدُّوا هذا العمل فضيلة ، وٰهِل يخفى عليَّ كنه تجردكم هذا ? ان المُخاطَب اقدم من المتكلم، فالأول مقدَّس أما الثاني فلم يقدَّس بعد. ذلك هو السبب في عطف الانسان على قريبه ان ما أشير به عليكم هو ان تنفروا منالقريب لا أن تحبوه وذلك لتتمكنوا من محبة الانسان البعيد ، فان ما فوق محبة القريب محبة الانسان البعيد المنتظِّر وابي اضع فوق محبة الانسان محبة الاشياء والأشباح ان الشَّبَح الذي يعدو أمامك ، ياصديةي ، لهو اجمل منك ، فليم لا تعيره لحمك وعظمك ? لقد استولى الخوف عليكم فلذلك تفزعون الى القريب . لا قِبَل لكم - 29 ---

باحتمال انفسكم وما حبكم بالحب الكامل ، لذلك اراكم تطمحون الى إغواء قريبكم لتتمتعوا بضلاله

اتمنى ان تنفروا من جميع فئات الاقريين ومن جيرتهم ايضاً لتضطروا الى ايجادالصديق الذي يطفح قلبه بالاخلاص . انكم لتدعون شهوداً عند ماثريدون ان تغدقوا الثناء على انفسكم ، واذا ما توصلتم الى تضليلهم ليحسنوا الظن بكم تبدأون حينئذ باحسان الظن بأنفسكم

ما من احد يرتكب الكذب الا اذا تكلم ضد ضميره ، فأصدق الناس من لا ضمير له يحولً دون قوله الصدق . على هذه القاعدة تتكلمون عن انفسكم بين الناس لتضللوهم في حقيقتكم

يقول المجنون في نفسه : ( ان مخالطة الناس تفسد الاخلاق ، بل هي تفسد بخاصة من لاخلاق لهم )

ان منكم مَن يهرع الى جاره ليفتشعن نفسه ، ومنكم مَن يذهب اليه لينساها انكم تسيئون محبة انفسكم ، لذلك يصبح انفرادكم بمثابة سجن لكم ان الغائبين يؤدون ثمن حبكم للقريب ، لأن خمسةً يجتمعون منكم يقضون

دائمًا على السادس الغائب انني لا احب اعيادكم ، إذ رأيتهـا مليئة بالممثلين ، ورأيت النُـظَّـارة أبرع

منهم تمثيلاً لا ادعوكم الى محبة القريب ، بل ادعوكم الى محبة الصديق . فليكن الصديق لكم مظهر حبور الارض ، فتحسون بما ينبئكم بإلانسان المتفوّق

لكم مظهر حبور الارض ، فتحسون بما ينبئكم بالانسان المتفوق أوصيكم بالصديق يطفح قلبه اخلاصاً ، غير أن من يطمح الى الظفر بمثل هذا القلب يجب عليه ان يكون كالاسفنجة قادراً على تشرَّب السائل المتدفق. أوصيكم بالصديق الذي يحمل عالماً في نفسه ، فهو الصديق المبدع الذي يسعه ان يقدم لكم هذا العالم في كل حين ، فيعرض عليكم ما مرَّ به من عِبَر الحياة ، فتشهدون كيف يتحوَّل الشر الى خير ، وكيف تنتهي الصدف بكم الى غاياتكم ليكن المستقبل والمقاصد البعيدة ماتصبو اليه في يومك ، فتحب في صديقك الانسان المتفوِّق ، وتضعه نصب عينيك كغاية لوجودك هكذا تكلم زارا ...

لقد قال القطيم : ( من فقد ض فقد تاه ، و من انعزل فما امن العثار ) وأنت قد عشت طويلاً بين هذا القطيع ، ولسوف بدوي صوته مليكاً في داخلك . فاذا قلت له : -- لقد تغير ضميري جانحاً عن ضميرك -- فلن تكون الا شاكياً متألماً

ان اشتراكك بالشعور مع القطيع قد أورثك هذا الألم، وآخر وَ هَج من هذا الضمير المشترك لا يوال يلهب فجيعتك فيجددها . ولكنك ترغب في أتباع هاتف آلامك لأنه يقودك الى التوغل في ذاتك ، فأين برهانك على حقك في المضي اليها وعلى انك قادر على هذا السفر . أفأنت قوة جديدة وحق جديد ? أأنت حركة ابتداء ? أأنت عجلة تدور على ذاتها ? أبوسعك ان تجعل النجوم تدور حولك ?

لَـكَـمْ من طموح يتحفز نحو الأعالي ، ولكم من طمع يرتعش في امانيه ، فاثبت لي انك لست من الطامحين الطامعين ان كثيراً من ساميات الافكار لا تعمل الاعمل الأكر المنتفخة فلا تكاد

تتضخم حتى يحكمها الضمور تتضخم حتى يحكمها الضمور

انك تدعو نفسك حراً ، فقل لي ما هي الفكرة التي تقيمها مبدأ لك . ولا تكتف بقولك انك خلعت نيرك . فهل كنت يا ترى ذا حق بخلعه ? ان من الناس من يفقدون آخر مزِّية لهم اذا هم انعتقوا من عبو ديتهم لا يهم زارا أن تقول له من أية عبو دية تحررت ، فلتعلن له نظراتك الصافية

لا يهم زارا أن تقول له من أيه عبوديه تحررت ، فلتعلن له تقرأت الصاحية. الغاية التي تحررت من أجلها

هل بوسعك ان تسنَّ لنفسك خيرها وشرها فترفع ارادتك شريعة تسود أعمالك ، أبوسعك ان تكون قاضياً على نفسك ران تكون منتقهاً منها لشريعتك? انه لأمرُّ مريع ان يبقى الانسان منفرداً مع مَن أقامه قاضياً على نفسه ومنتقهاً منها بالشريعة التي أوجدها . ان مثل هذا الانسان ليذهب في الفضاء ذهاب الكوكب مقذوفاً الى فراغ الوحدة وصقيعها

- 01 --

إنك وقد أصبحت منفرداً لاتزال تتألم من المجتمع لأنك لم تطرح شجاعتك ولم يزل للأمل مرتع فيك . غير انك ستتعب من انفرادك يوماً ، اذ تلين قناتك وينحطم غرورك فلا تمالك من الهتاف قائلاً انني أصبحت وحيداً فريداً سيأتي يوم تحتجب فيه عظمتك عنك فيلتصق صغارك فيك حتى لترتجف فرقاً من تساميك نفسه اذ يبدو امامك كشبح مرعب فتصرخ قائلا : (كل شيء باطل)

م د ك

ان في المنفرد عواطف تطمح الى القضاء عليه ، فان لم تنل منه نالت مرف نفسها وانتحرت . فهل انت مستعد لارتكاب جريمة القتل

أتعرف ، يا أخي ، معنى كلمة الاحتقار ، وما ستكون آلامك اذا أنت اردت العدل واضطررت الى الاقتصاص تمن يحتقرونك ؟

انك تكره الكثيرين على تغيير اعتقادهم فيك ، فتثير حفيظتهم عليك ، لقد اقتربت منهم ثم تجاوزتهم ، فهم لذلك لن يغتفروا لك

لقد تفوَّقت عليهم، فكلما اعتليت فوقهم ازددت صغاراً في أعين الحاسدين. وماكره الناسُ أحداً كرههم للمحلَّق فوق السحاب

لقدوجب عليك ان تقول للناس : -- انني اخترت ظلمكم نصيباً حقّ لي منكم لذلك عزَّ إنصافي عليكم . ان الناس يرشقون المنفرد بالمظالم والمثالب ، ولكنك اذاكنت تريد أن تصبح كوكباً فعليك ان ترسل انوارك حتى الى الراشقين

واحترس بخاصة من أهل الصلاح والعدل لأنهم يتوقون الى صلب من يوجيد فضيلة لنفسه . انهم يكرهون المنفرد

واحترس أيضاً من السذاجة المتقية ، لأنها ترى الكفر في كل انسان لا يلتصق بها . وقد كان الساذجون في كل مكان يتوقون الى ايقاد النار واللعب بها كن على حذر من التطرف في حبك ، فان المنفرد يمد يده متسرعاً لمصاخة من يلتقي في طريقه . ان من الناس من يجب عليك الاتحد اليهم يداً ، بل مخلباً ناشباً غير ان اشد من تصادف من الاعداء خطراً انما هو انت وما يترصدك في المغاور والغابات الانفسك .

لقد تبينت الطريق الذي يقودك الى ذاتك . ايها المنفرد ، وطريقك منبسط امامك وامام شياطينك السبعة . فستصبح منذ الآن جاحداً لنفسك ، ساحراً --- ٥٢ --- مجنوناً مشككاً كافراً شريداً . فيجب عليك ان ترضى بالاحتراق بلهبك اذ لا يمكنك ان تتجدد مالم تشتعل حتى تصبح رماداً . انك تتبع طريق الخالق ، ايها المنفرد ، فأنت تفتش على إله لك تقيمه مرف

م د ك

شياطينك السبعة . انك تتبع طريق العاشق، المبقرد، قالت نقلش على إله لك نقيمه مرب شياطينك السبعة . انك تتبع طريق العاشق ، ايها المنفرد ، وقد عشقت نفسك، فأنت لذلك تحتقرها احتقار العاشقين .

يريد العاشق ان يبتدع لأنه يحتقر ، وما له ان يدَّعى الحب اذا كان لم يبدأ باحتقار المحبوب .

توَّغل في عزلتك يا اخي . سِرْ فسلا رفيق لك الاحبك وابداعك . انك ستسير طويلاً قبل ان تقفو العدالة اثرك متثاقلة متعارجة .

اذهب الى عزلتك فأنني اشيِّعك بدموعي يا اخي ، لأنني احب من يتفانى ليوجد في فنائه من يتفوَّق عليه . هكذا تكلم زارا . . .

الشيخة والفتاة

لماذا تدلج محتفياً في الغسق بإزارا ؟ وما هو الذي تخفيه بكل احتراس تحت ردائك ؟ أكنز و هيب ته أم طفل رزقنه ؟ والى اين تنجه على طريق اللصوص يا صديق الاشرار ؟ » فأجاب زارا : — والحق يا اخي ، ان ما احمل هو كنز و ُهبته ُ ، فهو حقيقة صغيرة طائشة كالطفل ، ولولا انني كمت فمها لصاحت بملء شدقيها . بينما كنت اسير اليوم منفرداً في طريقي عند الغروب ، التقيت بشيخة ناجتني قائلة :— تقد كلنا زارا مراراً نحن النساء ، ولكنه لم يتكلم عنا مرة واحدة . قلت لها :— يجب الا يتكلم الرجل ُ عن النساء الا للرجال . فقالت :— لك ان تتكلم امامي عن النساء الا نني بلغت من العمر أرذله فلن وقيلت رجاء المرأة العجوز فقلت لها :— كل ما في المرأة لغز م، وليس لهذا اللغز الا مفتاح واحد وهو كلة ( الحَبَل ) ليس الرجل للمرأة الا وسيلة ، اما غايتها فهي الولد ، ولكن ما تكون المرأة ليس الرجل للمرأة الا وسيلة ، اما غايتها فهي الولد ، ولكن ما تكون المرأة للرجل يأثرى ? ان الرجل الحقيقي يطلب امرين : المخساطرة واللعب ، وذلك ما يدعوه إلى طلب المرأة ، فهي اخطر الالعاب

م د ك

خُلق الرجل للحرب، وخلقت المرأة ليسكن الرجل اليها، وما عدا ذلك فجنون، ولا يحب المحارب الثمرة اذا تناهت حلاوتها، فهو لذلك يتوق الى المرأة لانه يستطعم المرارة في اشد النساء حلاوة

تفهم المرأة الطفل باكثر مما يفهمه الرجل ، غير ان الرجل اقرب الى خُلُق الطفل من المرأة ، فني كل رجل حقيقي يحتجب طفل يتوق الى اللعب . فلتعمل النساء على اكتشاف الطفل في الرجل

لتكن المرأة لعبة صغيرة طاهرة كالماس تشع فيها فضائل العالم المنتظر

ليتوهج الكوكب السنيّ في حبك ايتهما المرأة ، وليهتف شوقك قائلاً : لاضعنَّ للعالم الانسان المتفوّق . ليكن في حبك استبسال تتسلحين به لاقتحام مَن يثير الوجل في قلبك . ضعي شرفك في حبك ، وما تعرف المرأة من الشرف الا يسيراً ، غير ان الشرف في حبك هو الخُلق الذي يجعلك تبادلين المحبة باكثر منها فلا تنحدرين الى المقام الثاني

ليحذر الرجل المرأة عند ما يستولي الحب عليها ، فهي تضحّي بكل شيء في سبيل حبها ، اذ تضمحل في نظرها قِيمَ الاشياء كلها تجاه قيمته ، ليحذر الرجل المرأة عند ما تساورها البغضاء لأنه اذا كان قلب الرجل مكمناً للقسوة ، فقلب المرأة مكن للشر

الى مَن توجه المرأة اشد بغضائها ؟ والجواب في قول الحديد للقوة الجاذبة : -- ان اشد كرهي موجه اليك لانك تجتذبين وليس فيك من طاقة تربط على ما تجتذبين

ان سعادة الرجل تابعة لارادته، اما سعادة المرأة فمتوقفة على ارادة الرجل تقول المرأة وقد استسامت لحبها العميم : لقد اكتمل العالم ولا بدلها ان تخضع وان ترى اعماقاً على سطحها، لان روح المرأة سطحية فهي صفحة ماء متماوجة تداعبها الرياح ، في حين ان روح الرجل اعماق تزمجرامواجها في المغاور السحيقة القرار ، وقد تشعر المرأة بقوة الرجل ولكنها لن تفهمها عندئذ قالت العجوز : لقد تكلم زارا عن اشياء طريفة اجدر بسماعها من النساء مَنْ لم يزلن في مقتبل العمر . ومن الغريب ان ينطق زارا بالحق عن النساء وهو لا يعرفهن الا قليلا . افتكون إصابته ناشئة عن ان ليس في حالة المرأة شيء ممتنع والآن اصغ الي يا زارا ، فانني سأعلن لك حقيقة صغيرة مكافأة على ما قلت ، وكبر سني يجيز لي ان اعلنها لك ، فاسترعيها واطبق شفتيك عليها لئلا يتعالى صراخها من فمك فقلت هاتها ، هذه الحقيقة الصغيرة ايتها المرأة . وهذا ما قالت العجوز : - اذا ما ذهبت الى النساء فلا تنس السوط هكذا تكلم زارا . . .

لسعة الافحى

واستسلم زارا للكرى يوماً تحت شجرة التين، وكان الحرُّ شديداً فستر وجهه بساعده فأتت أفعى ولسعته في عنقه فصرخ متألماً وانتفض محدقاً بها فعرفت عينيه وتماملت لتنصرف، فقال لها زارا : -- « لا تذهبي قبل أن أقدم لك شكري ، لانك نبهتني في الزمن المناسب لاقوم بسفر بعيد »

فأجابت الأفعى وفي صوتها غنّة الأسى : — بل سفرك قريب فزُعافي قاتل وابتسم زارا وقال : وهل لزعاف الافعى ان يقنل تنيناً ? خذي سمّـّك ، انني أعيده اليك فلست من الغنى على ما يسمح لك بتقديمه هدية لي

وسارعت الافعى الى الالتفاف حول عنق زارا تلحس جرحه

وقص زارا هذه الحادثة يوماً على اتباعه فقالوا له : وما هو المغزى الآدبي لهذه القصة ، فاجاب : — ان اهل الصلاح والعدل يدعونني هدّاماً للمبادىء الأدبية فقصتي لا تتفق وهذه المباديء

اذاكات لكم عدو فلا تقابلوا شرَّه بالخير لانه يستصغر بذلك نفسه ، بل أكدوا له انه أحسن بعمله اليكم ، والاجدر بكم ألا تحتقروا احداً ، تظاهروا بالغضب ، واذا وجهت اللعنة اليكم ، فلا يسرني ان تمنحوا البركة ، ان ما يسرني هو ألاَّ تأبوا اللعن انتم ايضاً ، واذا ما أنزلت بكم مظلمة كبيرة فبادلوا المعتدي مثلها وارفقوها بخمس مظالم صغرى ، لانه ما من مشهد أشد قبحاً من مشهد مَنْ لا يخضع إلا للظلم

- 00 -

أن اقتسام المظالم بالتسماوي أنما هو مساواة بالحق فهل كنتم تعرفون هذا من قبل ? من يقدر على ارهاق الناس بظامه فعليه ان يحتمل هو الظلم ايضاً لمَنْ ينتقم الأنسان قليلاً ، فذلك أدنى إلى المعروف وليس من الانسانية إن يترفَّع المظلوم عن الانتقام . انني لأنفر من اقتصاصكم اذا لم يكن عبارة عرَّب حق تؤدونه للمعتدي ، فإن مَنْ يسند الخطأ الى نفسه لأنبل ممن يعلنون في كل آن ان الحق في جانبهم ، وَأَخصَّ من هؤلاء من كانوا حقيقة على صواب . أن اغنياء الروح لا يفعلون هذا انني أكره عدالتكم الباردة ، فان في عيون قضاتكم ازورار الجلاِّد ولمعان سيفه. فاين العدالة تلمح في عيديها الصفاء. أوجدوا لي ألحب الذي لا يكتني بحمل كل انواع العقاب ، بل يحمل ايضاً جميع الخطايا اوجدوا لي العدل الذي يبريء الجميع ليحكم على الانسان الذي يدين أتريدون ان اذهب الى أبعد مما قلت فاعلن لكم ان الكذب نفسه يصبح محبة للانسانية في نفس من يتوق الى إقامة العدل ? ولكن هل بوسعي اذ اقيم العدل بكل اخلاص ? وكيف يمكنني اذ أتوصل الى اعطاء كل ذي حق حقه . اذن ، لا كتفين َّ بان اعطي اصحاب آلحق حتى الخاص واخيراً ، حاذروا ظلم المنفرد ، اذ ليس بوسعه ان ينسى وأن يبادل الظالمين ظلماً ، وما المنفرد إلا بتر عميقة يسهل على من يشاء إن يلتي فيها حجراً . ولكن مَن يقدر أن يستخرج هذا الحجر أذا بلغ قعر البئر السحيق ? احترسوا من اهانة المنفرد ، وإذا أنتم حقّرتموه فاجهزوا عليه بقتله هکذا تکلم زارا . . . الطفل والزواج لي سؤال اخصِّك به لأسبر اعماق روحك يا اخي : -- انت في مقتبل العمر وتتمنى ان يكون لك زوجة وولد ، ولكن قل لي هل أنت الرجل الذي يحق له هذا التمني ? أأنت الظافر المنتصر على نفسه ، الحاكم على حواسه ، السائد على فضائله ? ام َّان تمنيك هذا ليس إلا شهوة حيوان اوْ خشية منفرد او اضطراب من قام النزاع بينه وبين نفسه ?

- 07 ---

أن ما اريده منك هو أن تتوق بانتصارك وحريتك ألى التجدد بالولد . إذ عليك ان تقيم الأنصاب الى ما فوق مستواك . وهل بوسعك ان تفعل اذا لم تكن متين البنية من رأسك الى اخمص قدميك ? ليس عليك أن ترسل سلالتك الى الأمام فحسب ، بل عليك بخاصة إن ترفعها الى ما فوق . فليكن عملك في حقل الزواج منصَّباً الى هذه الغابة عليك ان توجد جسداً جوهره انقى من جوهر جسدك ليكون حركة اولى وعجلة تدور لنفسها على محورها ، فواجبك اذاً انما هو ابداع من يبدع ما الزواج في عرفي الا أتحاد ارادتين لا يجاد فرد يفوق من كانا عسَّلة وجوده . فالزواج حرمة متبادلة ترسو على احترام هذه الارادة ليكن هذا معنى زواجك وحقيقته ، اما ما يدعوه الدخلاء الاغبياء زواجاً فأمر احار في تعريفه ، فما هو الا مسكنة روحية يتقاسمها اثنان ، ودنس يتمرَّغ مه اثنان ? ولذة بأنسة تتحكم في اثنين . ولكن الدخلاء يرون في مثل هذا الزواج رباطا عقدته السماء وما إنا بالمرتضى بمثل هذه السماء ، سماء الدخلاء اطبقت شباكها عليهم ، تبًّا لها ، وسحقاً لمثل هذا الاله الذي يتقدم متراجعاً ليبارك اثنين لم يجمع هو بينهم لا يضْحَكْنَكُم هذا الزواج ، فكم من طفل من حقه أن يبكي على آبويه ! رأيت رجلاً وقوراً فحسبته بالغاً من النضوج ما يدرك به معنى الارض ؛

رايت رجلا وقورا فحسبته بالغا من النضوج ما يدرك به معنى الارض به ولكنني رأيت امرأته بعد ذلك فلاحت لي الارض كأنها مأوى المجانين . اود لو تميد الارض بي عند ما ارى رجلاً فاضلاً يتخذله زوجة حمقاء

من الناس من يتجرد كالابطال سعياً وراء الحقائق ، فلا يلبث حتى يصطاد رباطاً منَّ يفاً يدعوه زواجاً . ومنهم من اشتهر بحذره في علاقاته وبصرامته في اختياره ، فاذا هو بين ليلة وضحاها قد افسد حياته ووقف يدعو هذا الإفساد زواجاً . ومنهم ايضاً من كان يفتش عن خادمة لها فضائل الملائكة ، فاذاً هو ينقلب فجأة خادماً لامرأة وقد حق عليه ان يتصف هو بالفضائل الملائكية فتشت في كل مكان فما رأيت الا مشترين يقلّبون السلع وعيونهم تتدفق

مكراً، ولكن امكر هؤلاء الناس لا يتوصَّل في آخر الامر الا الى ابتياع هرَّة يدسها في جلبابه اذ التدم نه مهتاً إنها جسن في تتال نسبة مد نسبة من منه ما مكر

ان ما تدعونه عشقاً انما هو جنون يتتالى نوبة بعد نوبة حتى يجيء زواجكم

-- 94 ---

خاتمًا هذه الحماقات بالحماقة المستقرة الكبرى . ويا ليت حب الرجل للمرأة وحب المرأة للرجل كانا إشفاقاً يتبادله إلمان يتألمان، ولكن هذا الحب لا يتجلى في الغـالب الا تفاهاً بين احساس حيوانين . وما خير الحب لو تعلمون الا تحوَّلْ ۖ واضطرام في ألم وخشوع، إن هو الا المشعــل ينير امامكم مسالك الاعتلام . وسيأتي يوم ينجه فيه حبكم الى مقر ابعد وارفع من مستقر ذاتيكم ، لقد بدأتم بتعلم الحب، لذلك ترتشفون الآن المرارة الطافية كالحبّب على كأسه ان في كأس كل حب اطلاقاً وحتى في كأس ارقى حب مرارة لا بد لـكم من تجرعها ، وهذه المرارة هي التي تنبُّه فيكم الشوق إلى الانسان المتفوِّق وتْلَهُب فيكم الظهِّ اليه، ايها المبدعُون . اذا كان هذا الظهِّ هو الذي يدفع بك الى طلب الزواج يا اخي ، وإذا كنت تشعر بشوقك يندفع كالسهم نحو الآنسان المتفوق، فاننى أقدس أرادتك واقدس زواجك هكذا تكلم زارا . . . تخير الموت كثير حمن يتأخرون في موتهم ، وكثير من يبكّرون . فاذا قال قائل للناس بالموت في الزمن المناسب، رفعوا عقيرتهم مستغربين . وزارا يعلُّم الناس ان يموتٍوا في الزمن المناسب . ولكن آنى لمنْ يعرف الحياة الن يتْخيَّر الموت في ا وانه ? افما كان خيراً للدخلاء على الحياة لو أنهم لم يولدوا • ولكن هؤلاء الدخلاء يريدون ان يولي الناس اهمية كبرى لموتهم ، وكم من نواة تباهي بأنها كسرت وهي جوفاء إنهم يعدِّقون أهمية على الموت لأنهم ما عرفوا بهجة الموت ، فالناس لم يعرفوا حتى اليوم كيف يقدِّسون أبهج الأعياد . ولسوف انبئكم بالموت الذي يقدِّس، الموت الذي يدفع الأحياء وتجتذبهم بحوافزه وآماله . إِن مَن أَكَمَلُ عمله يموت ظافراً وحوله من يحفزهم الأمل وتنطوي فيهم الأماني . تعاموا أن تموتوا هكذا ، ولكن أعاسوا أن لاظفر لمن يموت إذا هو لم يبارك ما أقسم الاحياء بأممامه تلك هي الميتة الفضلى، تليها في المراتب ميتة من يسقط في المعركة وهو. -- 0/ ---

ينشر عليها عظمة روحه . غير أن ما يحتقره المجاهدون والظافرون على السواء إنما هو ميتتكم الشوهاء التي تزحف لصاً وتتقدم آمِراً مطاعاً ما اجْمل ميتتي إِذا آنا تخيرتها فجاءتنى لأننى اطلبها ولكن متى يجدر بالانسان ان يطلب الموت ? إِن من يتجه الى مقصد في الحياة وله وديث ، وجب عليه أن يتمتى الموت في الزَّمن المناسب لغايته ولوريَّته ، لأنه يأنف حـرمة لهما من أن يلتي بالأكاليل الذابلة على هيكل الحياة انني لا اريد ان احبُك الخيوط وانسحب الى الوراء كمن يفتلون الحبال . من الناس من لايتجاوزون بأعمارهم الحد اللائق بالحقائق والظفر، وخليق بالفهم المجرد عن اسنانه الأ يتناول ببيانه جميع الحقائق . على الطامحين إلى الظفر ان يُودِّعوا الأمجاد في الزمن المناسب ليتمرنوا على فن الرحيل عن الدنياً في الزمن المناسب ايضاً ، ومن واجب المرء ان يتوقف عن عرض نفسه للأ كلين عندما يكفُّون عن تذوقها، ولايعرف هذه الحقيقة إلا من يود الاحتفاظ بمحبة مَنْ حوله . ولكن من الأثمار كالتفاح من تقضي طبيعته الحامضة عليه ان ينتظر النضوج الى آخر ايام الخريف ، فاذا هو ماثل للنَّظر باصفرار الشيخوخة وتجاعيد أساريرها. ومن النـاس من يدبُّ الهرم الى قلوبهم اولاً ، ومنهم من يدب الهرم الي عقولهم ، ومنهم من يشيخون في دبيع الحيَّاة ، غير ان من يُبلغ الشباب متأخراً يحتفظ بشبابه المداً طويلا. ومن الناس مَن ضلوا السبيل في حياتهم، فاضاعوا عمرهم، فعلى هؤلاء أن ان يعملوا على بلوغ التوفيق في موتهم علي الأقل. وهنالك أثمار لاتنضج لأنها تتهرأ في الصيف ولكنها تبقى معلقة بأغصانها

لأن جبنها يصدها عن السقوط . وهكذا نرى في العالم اناساً يلتصقون النصاقاً بأغصانهم ، فهل من عاصفة تهب على الشجرة لتسقط ما عليها من اتمار تهرأت ورعى الدود قلبها ? ليتقدم دعاة الموت العاجل وليهبوا كالعاصفة على دوحة الحياة ، غير انني لا ارى غير دعاة للموت البطيء يعظون بالصبر واحمال كل مصائب الارض .

- 01 --

انْكم تدعون الى مُكابرة الارض ومجالدتها ، ايها المجدُّفون والارض صابرة عليكم صبرها الجميل . والحق ان ذلك العبراني الذي يمجده المبشرُّون بالموت البطىء قد مات قبل اوانه، ولم يزل جم ٌ غفير يعتقد بان ميتته المبكرة كانت مقدورة عليه وماكان هذا المسيح العبراني قدعرف غير دموع قومه واحزانهم وكيد اهل الصلاح والعدل ، لذلك راودته فجأة شهوة الفناء. ولو أنه بتي في الصحراء بعيداً عن أهل الصلاح والعدل لكان تعمَّلُم حب الحياة وحب الأرض ، ولكان تعلَّم الضحك ايضًا. صدقوني ، ايها الإخوة ، إن ألمسيح قد مات قبل اوانه ، ولو انه بلغ العمر الذي بلغتُ ، لكان جَحد تعالميه، وقد كان له من النبل مايكفيه لاقتحام العدول عنها ، ولكنه لم يبلغ النضوج ، ولم تبلغه المحبة في الشباب ، فكره الناس وكره \_ الأرض. وهكذا بقيت روحه مثقلة ولم ينشر جناحه المهيض (١) إِن في الرجل من الطفولة ماليس في الشاب ، فالرجل الناضج اقل حزناً واقدر على فهم الحياة والموت ، لاَّ نه يشعر بحريته للموت وبحريته في الموت ، وإذا امتنع عليه ان يُثبت شيئًا انكره حاذروا أن يكون موتكم تجديفاً على الأرض والانسان أيها الصحاب . تلك هي النعمة التي استجديها من وداعة روحكم ليرسل فكركم وفضيلتكم آخر أشعتهما في احتضاركم كما ترسل الشمس الغاربة آخر انوارها على الأرض ، وإلٍا فان ميتنكم ستكون فاشلة . إنني هكذا أريد (۱) يعترف زارا بإن عيسى عرف دموع الشعب المظلوم وغطرسة من يدعون الصلاح والمدل ، فملذا براد منه أن يعرف بعد ، وليس من قضية اجتماعية تخرج عن حدي،دمعة الضعيف وكيد المستقوين في الحياة

م د ك

كان يريد زارًا أن يبلغ عيسى ما بلغه هو من العمر ليجحد تعاليمه ويطلق جناحي نفسه فيحب الانسان والأرض ، فهل بلغ أحد من مصلحي الانسانية « باعتبار القضية الاجـتماعية مستقلة جدلا عن المسألة الروحية » ما بلغه العبراني والعربي بعـده من حب الانسانية والتضحيات في سبيل اصلاح الحياة

وهل لنيتشه أن يدعي أنه أتى بشيء جديد في فلسفته عند تصويره مباديء الحياة ، أفليس كل ما أصاب فيه مستمداً تما أوحي الى رسل الله وانبيائه الاطهار، أفليس كل ما ضل فيه ناشئا عن محاولته الاستغناء عن أنوار هذا الوحي ...

- 11 -

غير ان هنالك انانية أخرى تدهورت الى ادبى دركات المسكنة في مجاعتها المتحكمة ابداً فيها ، تلك هي الانانية التي تطمح الى السرقة في كل آن ، فهي انانية المرض بل هي الانانية المريضة ، تحدج كل شيء بنظرات اللص وبنهم الجائع ، فترن لقهات الآكلين من ابناء النعمة وتدبُّ ابداً حول موائد الواهبين . وما مثل هذه الشهوة إلا عَرَضُ الداء الدفين ودلبل الانحطاط الخيني ، وما الطموح الى السرقة بمثل هذه الانانية إلا نزعة من نزعات الجسوم العليلة

م د ك

أي شيء نراه اقبح الاشياء ، ايها الاخوة ، أفليس الانحطاط اقبحها ? وهل يسعكم إلا ان تحكموا بانحطاط مجتمع لا اثر لروح السخاء والعطاء فيه

ان سبيلنا يتجه الى الاعالي، وما نقصده انما هو الارتقاء من نوع الى نوع، لذلك نرتعش عند ما نسمع الانحطاط يهتف قائلاً : ( لي كل شيء ) وهل روحنا الا رمن لجسدنا وهي تطمح الى الاعتلاء، وهل الصفات التي ندعوها قضيلة الاعبارة عن هذه الرموز عينها ?

ان الجسد يقطع مسافات التاريخ بكفاحه ، ولكن ما تكون الروح من الجسديا ترى إن لم تكن المزيع لكفاح الجسد وانتصاراته ? ما الجسد الا الصوت ، وما الروح الا الصدى الناجم عنه والتابع له.. ليست الكلمات الموضوعة للدلالة على الخير والشر سوى رموز فهي تشير الى الامور ولا تعبَّبر عنها ولا يطلب المعرفة فيها ومنها الا المجانين

انتبهوا ، ايها الاخوة ، الى الزمن الذي يطمح فكركم فيه الى البيان بالرموز لأن في هذا الحين تتكوَّن الفضيلة فيكم ، وعندئذ يُبعث جسدكم ويتجه الى الاعالي مجتذباً عقلكم من سكونه ليدفع به الى مراحل الابداع حتى اذا ما سار عليهما عرف قيمة الاشياء وأحب فاجاد في كل اعماله

في الزمن الذي يختلج فيه قلبكم تتكوَّّت فضيلتكم لأن هذا القلب يفيض باختلاجه كالنهر العظيم فيغمر القائمين على ضفافه بالبركة كما يهــددهم بأشد الأخطار

انما تنشأ فضيلتكم عند ما يعجز المدح والذم عن بلوغ شعوركم، فتطمح إرادة الرجولة فيكم الى السيادة على كل شيء الناسية من المسلمة الم

انما تنشأ فضيلتكم عندما تحتقرون النِّحَم والفراش الوثير وعندما لاتمجدون راحة الا بعيداً عن مواطن الراحة

-- 77 ---

۲ ~

وصمت زارا مرسلاً نظرات الحب الى اتباعه، ثم ارتفع صوته بنبرات جديدة قائلاً : --- أخلصوا للارض ، يا إخوتي ، بكل قوى فضائلكم . لتكن محبتكم الواهبة ولتكن معرفتكم خادمتين لروح الارض ، انني اطلب هذا متوسلاً لا تدعوا فضيلتكم تنسلخ عن حقائق الارض لتطير باجنحتها ضاربة أسوار الأبدية ، ولكم ضلّت من فضيلة من قبل على هذا السبيل ارجعوا الفضيلة الضَّالة كما رجعت بها إنا إلى مرتعها في الارض . عودوا بها

الى الجسد والى الحياة لتنفخ في الارض روحها ، روحاً بشرية لقد تاه العقل و تاهت الفضيلة فخدعتها آلاف الامور ، ولمَّا يزل هذا الجنون يتسلط على جسدنا حتى اصبح جزءاً منه فنحول فيه الى ارادة ع

لقد قام العقل وقامت الفضيلة معه بتجارب عديدة فضلاً على ألف سبيل ، وهكذا أصبح الانسان عبارة عن تجارب ومحاولات ألصقت بنا الجهل والضلال . وليس ما استقر فينا من التجارب حكمة الاجيال فحسب ، بل جنونها ايضاً . ولكم يتعرَّض الوارثون الى اخطار اننا لم نزل نصارع جبَّار الصدف ، ولم يزل العته سائداً على الانسانية حتى

اليوم ليكن عقلكم وفضياتكم بمثابة روح للأرض وعقل لها ، أيها الاخوة ، فتتجدد بكم قِيَمُ الاشياء جميعها ، من أجل هذا وجب عليكم ان تبدعوا إن الجسد يطهر بالمعرفة ، فيرتفع بمرانه على العملم ، لان من يطلب الحكمة يطهمر جميع غرائزه ، ومن ارتقى فقد ادخل المسرة في نفسه

- 14 --

أَعِنْ نفسك ، ايها الطبيب ، لتتمكن من اعانة مريضك . إن خير ما تبذله من معونة لهذا المريض هو أن يرى بعينه انك قادر على شفاء نفسك إن في الارض من السبل ما لم تطأًها قدم بعد ، فما اكثر مجاهلها وما اكثر خفاياها ! ! اسهروا وانتبهوا ايها المنفردون لأن من المستقبل تهبُّ نسمات سرية حاملة

بشائر لا تقرع الا الآذان المرهفة انكم في عزلة عن العالم، ايها المنفردون، ولكنكم ستصبحون شعباً في آتي الزمان، ومنكم سيقوم الشعب المختار لانكم اخترتم نفسكم اليوم. ومن هذا الشعب سيولد الانسان المتفوِّق والحق ان الارض ستصبح يومـاً مستشنى للأعلاَّء، فان في نشرهـا عبيراً جديداً هو عبير الاخلاص والأمل الجديد

- ٣ -

وسكت زاراكمن يقف عندكلة تتلجلج في فمه ، وبعد ان قلَّب عصاه طويلاً بين يديه ، أطلق صوته وقد تغيرت نبراته فقال : - سأذهب وحدي الآن ، ايها الصحاب ، وانتم ايضاً ستذهبوف بعدي وحدكم لانني هكذا اريد هذه نصيحتي اليكم ، ابتعدوا غني وقفوا موقف الدفاع عن انفسكم تجاهي ، بل اذهبوا الى ابعد من هذا ، اخجلوا من انتسابكم اليَّ فلقد اكون لكم على من يطلب الحكمة ألاَّ يتعلَّم محبة اعدائه فحسب بل عليه ايضاً أن يتعلَّم بغض اصدقائه . وما يعترف التلميذ اعترافاً تاماً بفضل استاذه اذا هو بتي ابداً له تلميذاً . لماذا لا تريدون ان تحطموا تاجي ؟ انكم تحوطونني بالاجلال ، ولكن ما هي الكارثة التي تتوقعونها من

إعراضكم عني، أن في رفع الأنصاب لخطراً فاحترسوا من أن يسقط عليكم التمثال المنصوب فيقضى عليكم تقولون انكم تؤمنون بزارا ، ولكن اية اهمية له ? تقولون انكم مؤمنون ، ولكن ما اهمية جميع المؤمنين ? ماكان أحد منهم فتش عن نفسه قبل اف

م د ك

•

هکنا تکل زرانشت

الجزء الثاني

-

م د ك

الفضيلة الواهبة الجزء الاول صفحة ٢٥

## الطفل حامل المرآة

ورجع زارا الى الجبال ، الى ُعزلة كهفه ليحتجب عن الناسكالزارع التى بذوره في اثلام أرضه وبات يتوقَّع نبتها ، ولكنه ما لبث ان حنَّت جوارحه الى احبابه اذ كان عليه ان يمنحهم بعدكثيراً من الهبات واصعب ما يلتى المحب اضطراره الى قبض يده إجابة لداعي محبته وتفادياً للمنة في عطائه

ومرت على المنفرد الشهور والأعوام وحكمته تزداد تمواً فتزيده الماً باتساع آفاقها

وافاق يوماً ، من نومه قبل انفلاق الفجر واستغرق في تفكيره وهو ممددعل فراشه وتساءل قائلاً :

— لماذا ارعبني هذا الحلم حتى استفقت منه مذعوراً ? رأيت كأن ولداً « يحمل مراآة » اقترب مني وهو يقول : — انظر في هذه المراة يا زارا

وما نظرت الى المرآة حتى صرخت وخفق قابي خفوقاً شديداً . لأن ما انعكس لي في المرآة لم يكن وجهي بل وجهاً تقطبت اساريره بضحكة شيطان ساخر

والحق ما يفوتني تعبير هذا الحلم وإدراك ما ُنبهت اليه فان تعاليمي مشرفة على خطر ، والزوان يريد ان ينتحل صفات الحنطة . لقد استأسد اعدائي فشوهوا تعاليمي حتى اصبح اتباعي يخجلون مما وهبنهم لقد فقدت صحبي وآن لي ان افتش عمَّن فقدت وانتفض زارا لاكمن استولى الذعر عليه بل كماً خوذ برؤى وكشاعر هزَّه

شيطانه . فوجم نسره وافعوانه وحدَّقا بوجهه وقد لاحت بوادر السعادة عليه كتباشير الفجر . فقال لهما :

- 79 -

عليٌّ كأنَّها عصفات الرياح ? لقد جنَّ شعوري بهذ، السعادة فلن يسلم بياني من اختلال هذا الشعور ، ان سعادتي لم تزل في حداثتها فتذرعا بالصبر معي عليها لقد أوجعتني سُعادتي فليكن أُساتي كل من ارهقتهم الاوجاع ان في وسعي الآن ان أنحــدر الى مقر صحبي والى مقرَّ اعدائي فقد اصبح زارا قادراً على استطراد القول والاحسان الى من يحب لقد آن لحبي ان يندفق كالنهر يندفع من الاعالي الى الاعماق، ويتجه من المشرق الى المغرب ان نفسى تندفع مرغية مزبدة في الوديان متملصة من الجبال الصامتة نصخب فوقها عواصف الآلام . ولطالما تعللت بالصبر ودلمقت ابصاري على بعيد الآفاق ، لقد ارهقتني العزلة فما أطيق السكوت بعد اصبحتُّ وكانُّني بأجمعي فم أو هدير جدول يتحدَّر من شامخات الصخور . اريد ان اقذف بكلماتي الى الاغوار . فيجري مرحي في المفاوز البعيدة ، ولن يضل هذا النهر سبيله الى مصبه في البحار ان في داخلي بحيرة وحيدة قانعة بنفسها ، غير ان نهر محبتي يجتذبها في مسيره ليقطع معها السيول ويترامى واياها في لجة البحر آني اتبع مسالك لم اعرفها من قبل فألهمت بياناً « جديداً » بعد إن اتعبتني اللهجات القديمة التي ترهق كل المبدعين وقد امتنع على فكري أن يقتني وواشم النعال المقطعة ما من لغة إلا واراها بطيئة تقصر عن مجاراة بياني سأقفز الى صبوتك ايتها العاصفة فألهبك انت ايضاً بسوط سخريتي اريد ان اقطع اجواء البحار كهتفة مسرة وحبور الي ان استقر على الجزائر السعيدة حيث يقيم احبابي ، وبينهم اعدائي ايضاً ، لشدُّ ما احب الآب جميع من يتسنى لي ان اوجه اليهم الكلام . وسيكون لهؤلاء الاعداء ايضاً قسطهم في ايجاد غبطتي عندما اتحفز لاعتلاء اشد جيادي جموحاً لا اجد لي معيناً اصدق من رمحى متكأ ارتفع عليه -- Y+ ----

هو رمحي اهدد به اعدائي ، ولكم يستحقون ثنائي اذا ما تمكنت من طرح هذا الرمح من يدي : لقد طال اصطبار غيومي بين قهقهة الرعود وقد آن لي ان أرشق الاعماق بقذائف بركتي ان صدري سيتعاظم بانتفاخه حتى يزفر بالعاصفة الهائلة على الشامخات وهكذا سأفرّج عنه إن سعادتي وحريتي سيندفعان اندفاع العواصف ولكنني اتمنى لو يحسب اعدائي ان ما يزمجر فوق رؤسهم انما هو روح الشر لا روح سُعادة وحرية وانتم ايضاً ايها الصحاب سيتولاكم الرعب عندما تنزل عليكم حكمتي الكاسرة ولعلكم تو أون هاربين منها كما يهرب الأعداء ليت لي ان استدعيكم اليَّ بحنين شبَّابة الرعاة ، وليت تتعلم لبؤة حكمتي ان تزأر بنبرات العطف والحنان ، فلطالما وردنا سوياً مري مناهل العرفان . ولكن حكمتي الوحشية تمخضت بآخر صغارها في الجبال السحيقة بين الجلامد الجرداء، وهي الآن تطوف بجنونها الصحارى القاحلة مفتشة على المروج الناضرة إنها لشيخة وحشية هذه الكلمة التي تقصد إنزال اعز ما لديها في مروج قلوبكم الناضرة هكذا تكلم زارا . . .

ها إن التين يتساقط عن أشجاره عَطِرَ النكهة حلو المذاق وقشوره الحمراء تتشقق بسقوطها ، وأنا هو ريح الشمال يهب على هذه الأثمار الناضجة . إن تعاليمي تتساقط إليكم أيها الصحاب كمثل هذه الأثمار فتذو قوها الآن عند ظهيرة من أيام الخريف وقد صفت فوقكم السماء .

سرحوا أبصاركم فيما حولكم من خيرات الأرض ثم مدوا بها إلى آفاق البحر البعيد فليس أحجل لمن فاض رزقه من أن يتطَّلع إلى الأبعاد لقدكان الناس يتلفَّظون باسم الله عندماكانوا يسرِّحون أبصارهم علىشاسعات.

البحار ، أما الآن فقد تعلمتم الهتاف باسم الانسان المتفوق ابصاره على شاسعات البحار ، أما الآن فقد تعلمتم الهتاف باسم الانسان المتفوق

- V\ --

إِن الله افتراضٌ وأنا أريد ألاَّ يذهب بكم الافتراض إلى أبعد مما تفترض إرادتكم المبدعة أفتستطيعون أن تخالموا الها؟ إذن أقلعوا عن ذكر الآلهة جميعاً، فليس لكم إلا إيجاد الانسان المتفوِّق ولعلكم لن تكونوا بنفسكم هذا الانسان ولكن في وسعكم أن تصبحوا آباء واجداداً له . فليكن هذا التحولِ خير ما تعملون إِنَّ الله افتراضٌ وَأَنا أريد الآَ يتجاوز بَكُم الافتراض حدود النصور، فهل تستطيعون أن تتصوروا الٍلهاَ ? فاعرفوا من هذا انَّ واجبـكم هو طلب الحقيقة فلا تطمحوا إلى مالايبلغه تصور الانسان وبصره رحسه المسكوا بتصوركم كيلا يتجاوز حدود حواسكم يتحتم عليكم إن تبدأوا بخلق ماكنتم تسمونه عالماً من قبل فيتكوَّن عالمكم من تفكيركم وتصوركم وإرادتكم ومحبتكم وعندئذ تبلغون السعادة يامَن تطلبون المُعرفة . وكيف تطيقُون الحياة إذا لم يكن لكم هذا الرجاء ? على مَن يطلب المعرفة الايتورَّط في ما يريده العقل من المعمَّيات لسوف افتح لكم قلبي فلا تخفي عنكم خافية فيه، فأقول لكم : لوكان هنالك ارباب اكنتُ أنحمَّل الآ اكون رباً ؟ إِذن ليس في الكون ارباب لقد استخرجت لذاتي هذه النتيجة وها هي تستخرجني الآن إن الله افتراض ولكن من له بتحمُّل كل ما يضمر هذا الافتراض من اضطراب دون ان يلاقي الفناء ? اتريدون ان تأخذوا من الخالق إيمانه ومن النسر تحليقه في اجواز الفضاء ? إِن الله عبارة عن إِيمان بِنكسر به كل خط مستقيم ويميد عنده كل قائم ، فالزمان لدى المؤمن وهم، وكل فانٍ في عينيه بُطل وخداع، فهل مثل هذه الأفكار إلا اعاصير تتطاير فيها عظام البشر وتورث الدوار لشاهدها ? تلك افتراضات يدور المُبتلى بها على نفسه كالرحى حتى يموت افليست من الشر والافتيات على الانسانية كل هذه التعاليم تقيم الواحد المطلق الذي لايناله تحوَّل ولا تغيير ? إن الرموز وحدها لاتتغير، وطالما كذب الشعراء، غير ان خير ما يُضرب من الأمثال مايصور الحاضر وآتي الزمان فيأتي حجة لكل زائل لا نقضاً له - 77 -

ليس في غير الابداع ما ينقذ من الأوجاع ويخفف اثقال الحياة ٬ غير ان ولادة المبدع تستدعى تحولات كثيرة وتستلزم كنيراً من الآلام ابها المبدعون ستكون حياتكم مليئة بمرير الميتات لتصبحوا مدافعين عن جميع ما يزول على المبدع إذا شاء ان يكون هو بنفسه طفل الولادة الجديدة ان يتذرع بعزم المرأة التى تلد فيتحمّل اوجاع مخاضها لقد اخترقت لي طريقاً في ميمّات النفوس والأسرّة واوجاع المخاض غير انني كثيراً ما نكصت على اعقابي لأنني اعرف ما تقطِّع الساعات الأخيرة من نياط القلوب . ولكن ذلك ما تطمح إرادتي المبدعة اليه ، وبنعبير اشد صراحة ذلك هو المقصد الذي تريده إرآدتي إِن جميع ما فِيَّ من شعور يتألم مقيداً سجيناً وليس غير إرادتي من بشير يؤذن بالمسرة ، ويأتي بالافراج عن الشعور إِن الارادة وحدها تحرر، وما بغير هذه الآية من شرعة صحيحة للارادة وللحرّية ، على هذا تقوم تعاليم زارا بعداً وسحقاً لكل وَهْن وملال يشلان الارادة ويوقفان كل تقديروا بداع ان طالب المعرفة يشعر بلذة الارادة والايجاد وبلذة استحالة الذات الى ما تحس به في اعماقها ، فاذا انطوى ضميري علىالصفاء فما ذلك الالاستقرار ارادة الإيجاد فيه . وهذه الأرادة هي ما أهاب بي للابتعاد عن الله وعن الآلهة أذ لو كان هنالك آلمة لما بقى شيء يمكن خلقه. إن طموح إرادتي الى الايجاد يدفعني ابداً نحو الناس اندفاع المطرقة فوق الحجر ايها إلناس انني المح في الحجر تمثالا كامناً هو مثال الأمثلة . افيجدر ان يبقى ثاوياً في اشد الصخور صلابة وقبحاً ان مطرقتي تهوي بضرباتها القاسية على هذا السجن فأرى حجره يتناثر اربد أن أكمل هذا التمثال، إن طيفاً زارني والطف الكائنات واعمقها سكوتاً قداقترب مني - \*\* --

لقد تجـلَّى بهـاء الانسان المتفوِّق لعيني في هذا الخيال الطـارق فما لي ِ وللآلهة بعد : (1) هكذا تكلم زارا . . . الر حماء لقد بلغني ، ايها الصحاب قول الناس : « افها ترون زارا يمر بنا كأنه يمر بين قطيع من الحيوانات » وكان اولى بهم ان يقولوا : انمن يطلب المعرفة عر بالناس مروره بالحيو انات ان طالب المعرفة برى الانسان حيواناً له وجنتان حمراوان ولمْ يراه هكذا ? افايس لانه كثيراً ما علته حمرة الخجل ? هذا ما يقوله طالب المعرفة ايها الصحاب : -- ان تاريخ الانسان عار في عار ولذلك يفرض الرجل النبيل على نفسه ألاً يلحق إهانة باحــد لأنه يستحيي جميع المتألمين إنني والحق اكره الرُّحَماء الذين يطلبون الغبطة في رحمتهم ، فاذا ما قضى عليَّ بان أرحم تمنّيت ان تُنجهل رحمتي والاَّ ابذلها إلا عن كنب أحب ان استر وجهي عند أشفاقي وإن اسارع الى ألهرب دون إن أعرف . فتمثلوا بي إيها الصحاب ليت حظي يسوقني ابداً حيث ألتتي أمثالكم رجالاً لا يتألمون وفي طاقتهم ان يشاركوني آمالي ووَلاَئْمي وملداتي لقد قت باعمال كثيرة في سبيل المتألمين ولكن كنت أرى ان الأفضل من هذا زيادة معرفتي في تمتعي بسروري ، فان الانسان لم يسرَّ الا قليلا منذ وجوده وما من خطيئة حقيقية الآ هذه الخطيئة اذا نحن تعلمنا كيف نزيد في مسرتنا فاننا نفقد معرفتنا بالإساءة الى سوانا وياختراع ما يسبب الآلام

م د ك

(١) ونحن نقول بدورنا لنيتشه متخذين قياسنا من قياسه : لو أمكن للانسان ان يخلق شيئاً لما كان هنالك اله ، وبما ان الانسان يقصر عن ايجاد ذرة وخطرة فكر في عالمي المادة والروح فالمكائن الأزلى مفروض فرضاً على الماقل وكل قول يخالف هذا القول ترثرة وجنون...

-- Y£ --

ذلك ما يدعوني الى غسل يدي اذا انا مددتها لمتألم ، بل والى تطهير روحي ايضًا ، لأنني أخجل لخجله وتؤلمني مشاهدتي لآلامه ولأنني جرحتُ معزَّة نفسَه بلا رحمة عند ما مددت له بدي إن عظيم الاحسان لا يولَّـد الامتنان بل يدعو الى إيقاد الحقد، واذا تغلُّب تافه الاحسان على النسيان فانه يصبح دوداً ناهشاً لا تقبلوا شيئـاً دون احتراس ، وحكَّموا تمييزكم عندما تأخذون ، ذلك ما أشير به على من ليس لهم ما يبذلونه للناس اما أنا فمن يبذلون العطاء وأحب ان اعطي الاصدقاء كصديق ، أما الابعدون فليتقدموا من انفسهم لاقتطاف الأثمار من دوحتي فليس في إقدامهم على الاخذ ما في قبولهم العطاء من مهانةٍ لكرامتهم غير أنه من اللازب أن يقطع دابر المتسولين لان في الجود عليهم من الكدر ما يوازي كدر انتهارهم وحرمانهم وكذلك هو حال الخطاة واهل الضمائر المضللة فانت تبكيت الضمير يحفز الانسان الى النهش وايقاع الاذي وشر من كل هذا الآفكار الحقيرة وخير للانسان ان يسيء عملا من ان تستولي المسكنة على تفكيره انكم تقولون « إِن في التفكير الملتوي كشيراً من الاقتصاد في شر الاعمال » وما يستحسن الاقتصاد في مثل هذا إِن لشر العمل أَكَلاناً والنهاباً وطفحاً كالقروح، فهو حرٌّ وصريح لأنه يعلن نفسه داءً كما تعلن القروح ، في حين ان الفكرة الدنيئة تختني كنوامي الفطر وتظل منتشرة حتى تودي بالجسم كلة ، ومع هذا فاني أسر في اذنَّ مَن تملَّكُه الوسواس الخنَّاس : « إِنَّ من الخيرُ ان تدع الوسواس يتعاظم فيك لان امامك انت ايضاً سبيلا بوصلك الى الاعتلاء » مما يؤسف له أن يكون جهل بعض الشيء خيراً من إِدراك كله ، غير ان من الناس مَن يشفُّ حتى تبدو بواطنه ، ولكنَّ ذلك لا يبررُ طموحنا الى استكناه مقاصده . ومن الصعب أن نعيش مع الناس ما دمنا نستصعب السكوت إن ظلمنا لا ينزل بمن تنفر منه اذواقنا بل يسقط على مَن لا يعنينا أمره وبالرغم من هـذا ، اذا كان لك صديق يتألم فكن ملجأ لآلامه ولكن - Yo -

م د ك

الكهنة

وتمثَّل زارا مرور رهط من الكهنة امامه ، فقال لاتباعه : هؤلاء ه الكهنة ، فعليكم -- وإن كانوا اعدائي -- ان تمروا امامهم صامتين وسيوفكم ساكنة في الممادها فان بينهم ابطالا و مَن تحمَّلوا شديد العذاب فهم لذلك يريدون ان يعذبوا الآخرين انهم لاعدا لاخطرون ، وما من حقد يوازي ما في اتضاعهم من ضغينة ، وقد يتعرَّض من يهاجهم الى تلطيخ نفسه ، ولكن بيني وبينهم صلة الدم وانا اريد ان يبقى دمي مشرفاً حتى في دمائهم وعاد زارا يتمثَّل انهم مروا وانصرفوا ، فشعر بألم شديد قاومه لحظة حتى سكن روعه ، فقال : — إنني اشفق على هؤلاء الكهنة ، وإنا لا إزال انفر منهم ولكنني تعودت الاشفاق مرغماً نفوري منذ صحبت بني الانسان ، ومع ذلك فأنا أتألم مع الكهنة لأنهم في نظري سجناء يحملون وسم المنبوذين في العالم ، وماكبَّلهم بالاصفاد إلا من دعوه مخلصاً لهم ، وما اصفادهم إلا الوصايا الكاذبة والكلمات الوهمية ، فليت لهؤلاء مَنْ يخلّصهم من مخلّصهم

لقد لاحت لهؤلاء الناس جزيرة في البحر على حين ثارت عليهم زوبعة فنزلوا اليها فاذا هم على ظهر تنين نائم على العباب

وهل من تنين اشد خطراً على ابناء الحياة من تنين الوصايا والكلمات الوهمية وقد كمن فيها المقدور طويلاً حتى حان وقت انتباه التنين ? وما هو يهب مفترساً جميع من بنوا مساكنهم على ظهره

انظروا الى المساكن التي بناها هؤلاء الكهنة وقد اسموها كنائس وما هي إلاكهوف تنبعث روائح التعفن منها . وهل للروح ان ترتفع الى مستواها تحت لألاء هذه الانوار الكاذبة وفي هذا الجو الكثيف ، حيث لا يسود إلا عقيدة ُ تَصِم الناس بالخطيئة وتأمرهم بصعود درجات الهيكل زحفاً على الركب

انني لأفضل ان انظر الى اللحظات الفاحشة من ان ارى هذه العيون اطبقت اجفانها معلنة خشوعها واستغراقها

من ذا الذي اخترع هذه الكهوف وهذه الدرجات يرقاهــا النادموت. زاحفين ، أهي من ايجاد من استحيوا من صفاء السماء فلجأوا الى الاستتار ?

لن اعود بقلبي لِألج مساكن هـذا الاله إلا اذا انثلمت قبابهـا واخترقها نور السماء الصافية لتتكشف عن الشقائق الحمراء النّابتة على جدرانها المتهدمة لقداراد هؤلاءالكهنة ان يعيشوا كأشلاء اموات فسربلوا جنْتُهم بالسواد

فاذا هم القوا مواعظهم انتشرت منها رائحة اللحود

أن من يجاور هؤلاء الناس فكاً نما هو ساكن على ضفة الانهار السوداء حيث لا يسمع إلا نقيق الضفادع الحزين ليسمعني هؤلاء الناس نشيداً غير هذا النشيد لأمِّرنَ نفسي على الاعتقاد بمخلِّصهم ، إذ لا يلوح لي ان اتباع هذا المخلص قد ظفروا بالخلاص لكم اتمنى ان اراهم عراة ، وهل لغير الجمال ان يدعو الناس الى التوبة ، ولكنهم عبارة عن فجائع مستترة لا يسعها ان تجتذب الى الايمان احداً

-- YY ---

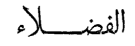
والحق ، ان مخلصي هؤلاء الكهنة نفسهم لم ينحدروا من ساء الحرية وما وطئوا مسالك المعرفة قط، فماكانت حكمتهم إلا نسيجاً ملاً ته الخروق رقَّعوه بما اوجد جنونهم من آلهة . لقد اغرقتهم حكمتهم في بحيرة الاشفاق فهم كلما زفروا فيها ارسلوا بجنة عظمى تطفو على سطحها

لقد زعق هؤلاء الرعاة بقطعانهم فمضت متدافعة في فجوة واحدة وقد علا صراخهاكاً ن التوصُّل الى مخارج المستقبل ممتنع من غير هذه الفجوة الضيقة . اما والحق ما هؤلاء الرعاة إلا فريق من هذه السائمة وقد ضاقت عقولهم ورحبت نفوسهم وسرعان ما تصغَّر العقول اذاكبرت النفوس

لقد تركوا على كل معبر اجتازته ارجلهم آثار الدماء، إذكانوا يستلهمون جنونهم ليعلموا الناس ان الدماء تقوم شاهدة للحق . وقد جهلوا ان افسد شهادة تقوم للحق إنما هي شهادة الدم ، لان الدم يقطر سماً على أنتى التعاليم فيحولها الى جنون والى أحقاد

أفتقيمون للحق دليلاً من اقتحام أحد الناس للهب في سبيل تعاليمه . وهل لمثل هذا التعليم ما للعقيدة التي تتولد متقدة من لهبها نفسه ? اذا ما تلاقى رأس بارد بقلب مضطرم نشأت من التقائهما تلك العاصفة التي يدعوها النساس مخلِّصاً ولكم وجد على الارض من رجل أعرق منشأ وأرفع مقامـاً ممن يدعوهم الشعب مخلصين ، وماكان هؤلاء المخلصون إلا عاصفات كاسحات تهب متوالية على الارض

اذا ماكنتم تنشدون سبل الحرية ، أيها الاخوة ، فعليكم أن تنقذوا انفسكم حتى ممن يفوقون هؤلاء المخلصين عظمة ومجداً . فان الانسان المتفوق لم يظهر على الارض بعـد . لقد حدّقت باعظم رجل وباحقر رجل عن كثب وهما عاريان فظهرا لعياني متشابهين ، بل رأيت اعظمهما أشـد توغلاً في المعائب البشرية من الآخرين هكذا تـكلم زارا . . .



لا ينبَّه الشعور الغافل إلا الإرعاد والإبراق ، وما تكلّم الجمال إلا بنبرات هامسة لا تنفذ إلا الى أشد الارواح انتباهاً

اسمعتني عصمتي اليوم ضحكة تعالت فيها قهقهة الجمال السامية . فجمالي يسخر بَكُم ، ايها الْفَضلاء ، إِذ سمعته يقول : – إِنَّهُم يطلبون لفضائلهم ثمناً إِنَّكُم تتقاضون ثمَّن فضيلتكم وتطالبونَ بِالجزاء، أيها الفضلاء، طامحين الى امتلاكَ الماكن في السماء ، بدلاً لمن اماكن في الأرض ، والى الظفر بالأبدية بدلاً من الدهر الزائل إِنْكُم لِتحقدون عليَّ لانني أُعلُّم الناسِ أَنْ ليس هِنالك لا حسيبٍ ولا مثيب، والحق انني أمتنع عن القول بالثواب بل أذهب الى أبعد من هذا فأقول ان ليس للفضيلة مآ تجزي به نفسها جميل الجزاء المفصيلة ما جزئي به هسه جميل الجزاء إِنِّ ما يؤلمني هو أن العقاب والثواب قد دُستا دَستاً في غاية كل أمر، بل حُشراً حَشراً في أعماق نفوسكم ، إيها الفضلاء . ولكن لكلمتي ان تَلِيجَ هذه النفوس ذاهبة فيها كقرن الوعل وكالسكة تشق الارض لتحرثها . فلتتكشف نفوسكم عن خفاياها امام النود ، لان الحقيقة لن تنفصل عن الضلال فيكم حتى تنظرحوا عراة تحت شعاع الشمس . ذلك لات حقيقة ذاتكم انمــا هي أطهر من ان تسمح بتدنسكم بكلمات الانتقام والعقاب والمكافأة والمقابلة بالمثلّ إِنكم تحبون فضيلتكم كما تحب الام طفلها ، وهل سمعتم ان أماً طلبت مكافأة على عطَّف الامومة فيها ? هل فضيلتكم إلا ذاتكم نفسها وهي اعز ما لكم ، وما امنيتكم إلاَّ امنية الحلقة التي لا تلتوني وتستدير إلا ليصبح اخرها اولاً لها إِن كُل عمل ينشأ عن فضيلتَكم إِنما هو بمثابة نور كوكب يعروه الانطفاء، فما يزال نوره يخترق مجراه في الافلاك، وليس من حد ينتهي سيره اليه . وهكذا لن تزال أشعة فضيلتكم سائرة في سبيلها حتى بعد انتهاء عمَّلها وتواريه في عالم النسيان، لان إشعاع الفضيلة مستمر لا يعروه زوال لتكن فضيلَّتكم تعبيراً عن ذاتكم وما تلك غريبة عن هذه فلا تحسبوا انها جلد ورداء هذه هي حقيقة روحكم الكامنة ، ايها العقلاء . ولكن من الناس مَن يخيِّل له أن الفضيلة عبارة عن تشنُّج تحت السياط الجالدة ، ولطالما سمعتم صياح هؤلاء الواهمين ومن الناس من يرى الفضيلة في الكسل والرذيلة ، وما ينتبه عدلهم إلا عند -- ٧٩ ---

من الناس من يطلب المعرفة وتقويم ما التوى فيه فيدعو هذه النزعة فضيلة، ومنهم مَن يطلب قلب كيانه رأساً على عقب فيدعو هذه الرغبة فضيلة ايضاً، وهكذا ترى الجميع يعتقدون بوجود الفضيلة في ناحية من نواحي كيانهم وتراهم يتجهون الى معرفة ما فيهم من خير وشر . غير ان زارا قد جاء الى جميع هؤلاء المخادعين والى جميع هؤلاء المجانين ليقول لهم انهم لا يعرفون عن الفضيلة شيئاً وان ليس في وسعهم ان يعرفوها

م د ك

ما اتى زارا إلا ليشعركم بأنكم تعبتم من تكرار الاقوال القديمة التي علَّمكم إياها المخادعون والمجانين، فينفّركم من كلمات المكافأة والمقابلة بالمثل والعقاب والانتقام في العدل لتقلعوا عن القول بصلاح الاعمال عند تجردها عن الغايات

لتكن ذاتكم متجلية في عملكم كما تتجلى الأم في طفلها وليكن هذا التعبير ما تعرِّفون الفضيلة به

والحق انني انترعت منكم كثيراً من اقوالكم وسلبتكم أعزّ ما تتلهون بمضغه عن الفضيلة ، لذلك اراكم تزور ونكالاطفال . وقد كنتم مثلهم تتسلون بالعابكم على الشاطىء فطغت موجة انترعتها من بين ايديكم وحملتها الى العباب ، فها انتم تعولون الآن كهؤلاء الأطفال ، غير ان الامواج ستكرّ راجعة حاملة اليهم العاباً جديدة ناثرة بين ايديهم الأصداف المخططة ، وانتم ايضاً ايها الصحاب ستسلون مثلهم حين تأتيكم التعزية ناثرة بين ايديكم الأصداف المخططة هكذا تكلم زارا ...

ما الحياة الاينبوع مسرة ، ولكن أيان شرب الوغد فهنالك جدولمسموم احب كل ما هو نقي ، ولكنني لا احتمل رؤية الاشداق تتشاءب معلنة ظما الارجاس ، وقد جاؤوا يسبرون اعماق البئر بأنظارهم فانعكست في قرارتها ابتسامتهم الشنعاء توجه سخرينها اليَّ . لقد دنَّسوا المياه المقدسة بارجاسهم ، وما تورَّعوا فدعوا احلامهم القذرة سروراً فدستَّوا سمومهم حتي في البيان . إن اللهب يتعالى مشمنراً عند ما يعرضون قلوبهم المائعة عليه ، والروح

نفسها تغلى وتتصاعد بخاراً عندما يقترب الاوغاد من النار ، والاثمار نفسها يفسد طعمها وتتراخى عندما يلمسونها بايديهم، واذا ما حدجوا بانظارهم الاشجار المثمرة فأنها لتجف على اعراقها . لكم من مُعرض عن الحياة لم ينفسّره منها سوى الوغد الزنيم ، فعافها اذ لم يشأ ان يقاسم هذا الوغد ما عليها من ماء ولهب واتمار . لكَمْ من شارد لجأً الى الصحراء متحملاً السُعَّار عائشاً بين الوحوش كيلا يجلس الى بئر يدور بها حداة العيس بما عليهم من اقذار . ولكم ْ جاء الارض من مكتسح اشبه بالبرَّد المتساقط من السحاب ولا امنية له سوى ضرب قدمه في اشداق آلاوغاد ليسد حناجرهم . ما صعب عليَّ الاعتقاد باحتياج الحياة الى العداء والقتل والاستشهـاد كما صعب عليٌّ التسليم بضرورة وجود الوغد الزنيم فيها . أمن ضرورة الحياة هذه الينابيع المسمَّمة والنيران المشبوبة تفوح بالروائح الكريهة وهذه الاحلام الرجسة وهذه الديدان ترتعي في خبز الحياة ? ليس العداء ما قرض حياتي بل الكراهة والاشمُّزاز . ولكم استثقلت الفكر نفسه عند ما رأيت شيئًا من الفكر في رأس الوغد الزنيم . لقد ولَّيت ظهري للحاكمين عند ما ادركت معنى الحكم في هـذه الازمان وتأكدت انه متاجرة بالقوة ومساومة الاوغاد عليها . استولى اليأس عليَّ فاجترت مراحل المــاضي والمستقبل وْانا اسدَّ انْغِيَ اذ انتشرت عليَّ منهم روّائُح البيان السخيفٌ لقد عشّت طويلاً كالكسيح إصابه الصمم والعمى والخرس كيلا اعايش اوغاد السلطة وزعانف الاقلام والمسرات ارتفع فكري درجة فدرجة وهو يعاني من حذره ما يعاني ولا عزاء له الا بالغبطة ، وهكذا مرت حياة الاعمى وهو يتوكأ على عصاه ما حدث لي يا ترى ? وما الذي انقذني من اشمَّزازي واعاد النور الى عينيَّ وكيف تمكنت من ارتقاء المرتفعات حيث الينبوع الذي لا يحيط به الاوغاد ? أهي الكراهة نفسها استنبتت جناحيَّ واوجدت َّلي القوة للاهتــداعُ الى إ مفجر الينابيع ? والحق اننى ارتقيت الذروَّة ، ولو لم ابلغها لما وجدت ينبوع الغبطة والسرور .

- \*\* --

لقد وجدته، ايها الاخوة، فرأيته يتدفَّق على الذروة غبطة وحبوراً ، فاهتديت الى المكان الذي يتاح فيه للانسان ان يروي ظمأًه دون ان يعكِّر عليه الاوغاد الادنياء

إنك لتسيل بشدة ، أيها الينبوع المتفجر بالغبطة فتفرغ الـكأُّس التي تَملاً ها دهاتا .

عليَّ ان اتمرَّن على الاقتراب منكبتؤدة ، ايها الينبوع فان قلبي يندفع بعنف الى مسيلك . لقد استولى اليأس مع الحبور على هذا القلب الذي تمرُّ عليه بحرِّها ايامُ صيفه فهو يتشوَّق الى مياهك تنزل عليه برداً وسلاما .

لقد انقضت احزان ترددي في الربيع واذاب الصيف ثلوج نقمتي ،فاصبحت وكل جوارحي تتوق الى الاصطياف . ان خير الراحة ما تُنتجع في اعالي الجبال قرب الينابيع الباردة . اليَّ ايها الاصحاب لنحوِّل هذه الراحة الى غبطة وحبور فهذه ذروتنا ، وهنا موطننا حيث نعتصم بالصخور فلايبلغها الأرجاس ولايصل اليها عطشهم المدنس .

ارسلوا انظاركم الطاهرة على ينبوع مسرتي ، ايها الاصحاب ، فأنها لن تعكره بل تُبقي على نقائه فيبتسم لكم .

هنا تتعالى دوحة المُستقبل، فلنبن لنا عشاً بين اغصانها فتجىء الينا العقبان حاملة لنا الغذاء ، نحن المنفردين .

ذلك عزاء لا يستطيع الارجاس مقاسمتنا إياه فهو النار تحرق اشداقهم . وما نعد هنا مساكن للمدنّسين ، فان سعادتنا تلفح اجسادهم وارواحهم . ونحن نريد ان نحيا فوقهم فنهب كالرياح في مسارح العقبان ومطالع الشموس . انني سأعصف كالريح الصرصر على الارجاس فأُخمد انفاسهم بانفاسي ، ذلك هو المقدور . فما زارا الاريح عاصفة ترهق الاعماق ، وهو ينصح اعداءه وكل متقيء نافث بألا يبصقوا في وجه الرياح .

العناكب

هكذا تكلم زارا ...

هذا هو العنكب ، فاذا كنت ترغب في مشاهدته فالمس نسيجه ليتحرك ويسرع بالظهور ، أهلا بك ايها العنكب ، إننى أرى على ظهرك شعاراً أسود مثلَّث . - ٨٣ - الزوايا، وما يخنى عني ايضاً ما تضمر من النقمة في سريرتك ان لسعادتك بقعاً فاحمة علىالجلود، ولها سمها المضلل في النفوس، ايها العنكب، انني اخاطبكم بالرموز ، أيهـــا العناكب المضللون المبشرون بالمساواة ، فمــا انتم في نظري إلا مستودع لعواطف الانتقام

م د ك

سأ كشف عن مكانكم وانا أواجهكم بتهقهــة تسقط عليـكم من الذرى آلتي أتسنَّمُها . وهأنذا أمنِّق نسيجكم حتى اذا تملـككم الغضب خرجتم من مغاور اكاذيبكم وتدفقت نقمتكم بكلمة العدل التي تنفو هون بها

لقد وجب عليَّ أن أنقذ الانسان من عاطفة الانتقام، وهذا الواجب هو المعبر المؤدي الى أشرف الآمال ينتصب فوقه قوس قزح بعد هبوب العواصف الكاسحات . ولكن إرادة العناكب لا تتجه الى هذه الغاية ، فهم يتناجون فيا بينهم قائلين : لا عدل إلا في عواصف انتقامنا تهب على العالم لتلتي العار على كل من ليس منا

وهم يقولون ايضاً : ما من فضيلة الٍلا في طلب المساواة ، فلنرفع عقيرتنا ضد كل سلطان

آي كَمَّان المساواة ا لقد تسلط عليكم جنون عجزكم، فهتفتم بهذه المساوة وقد كمنت شهوة عتوكم واستبدادكم وراء ما تعلنون من الفضائل

إنني أرى فيكم الغرور المتمرم، والحسد المقيم ، ولعل الحسد الذي رعى قاوب اسلافكم يتعمالى منكم الآن لهباً يندلع بجنون الانتقام ، وما الابناء إلا مظهر ما أضمر الآباء . ولكم أفشى الابنُ سرَّ ابيه !

إن لهؤلاء الناس مظهر المتحمَّسين ، وما تلهب حماسهم المحبة بل الانتقام . وإذا مابدت لك منهم رصانة ومزونة ، فما معمدرها فيهم العقل بل الحسد المهيب بهم الى التفكير . ودليل حسدهم هو أنهم يندفعون دائماً الى أبعد من مراميهم فيطرحهم العياء على وساد الثاوج

وما تسمع لهؤلاء الناس انيناً يخلو من نبرات الانتقام، فكل ما يصدر عنهم من مديح ينطوي على أذية ، فهم يرون منتهى السعادة في إقامة انفسهم قضاة على العالمين . فاصغوا الى نصيحتي ، ايها الأصدقاء : احذروا مَنْ تغلَّبت عليهم غريزة إنزال العقاب . لأنهم متحدرون من أفسد الانواع وعلى وجوههم سيماء الجلاً دينً

- 12 --

إحذروا مَن لاً ينقطعون عن ذكر عدالتهم فان نفوسهم خالية من كل صفة حميدةً ، واذا ما هم ادَّعوا الصلاح والانصاف فلا تنسوا انهم لم يتخذوا بين الفريسيِّين مقامهم إلا لما يشعرون به من عجز

إننى ارباً بنفسي ، ايها الصحاب ، ان تنزلوها بين هؤلاء الناس فلا تميَّزون بينى وبينهم . فهنالك من يذيعون تعاليمي عن الحياة وهم في الوقت نفسه ينادون بالمساواة وينتمون الى العناك المسمومة ، هم يدافعون عن الحياة ولكنهم يعرضون عنها قابعين في مغاورهم ليتمكنوا من اجتراح الشرور والايقاع بمن يقبضون على زمام السلطة في هذا الزمان ، وقد تعودوا إنذارهم بالسقوط ، ولو أن السلطة كانت في يد العناك لكانت تعاليمهم تتخذ شكلا آخر ، لأنهم عرفوا فيا مضى ، اكثر مما عرف غيرهم ، كيف يوقدون المحارق ويرهقون مخالفيهم اضطهاداً وتعذيباً

لا اريد ان آحسب من هؤلاء المنادين بالمساواة لان العدالة عمَّمتني : ( ان لا مساواة بين الناس ) وإنه من الواجب ألا يتساووا ، وليس لي ان اقول بغير هذا المبدأ وإلا فان محبتي للانسان تصبح ادعاءً وميناً . . .

على الناس أن يسيروا على آلاف الطرق وآلاف المعابر مسارعين نحو ٱتي الزمان فتنشأ بينهم الحروب وتتسع شقة التفاوت بينهم على ممر السنين ، ذلك ما الهمنى إياه حبي العميم

يجب ات يقيم الناس في اعماق سرائره مُنكلاً عليا واشباحاً يجاهدوذ، في سبيلها فيسير الصالح والطالح والغني والفقير والرفيع والوضيع الى التصادم بجميع ما في الارض من نظم فتضطرم الحروب سلاحاً لسلاح ورمزاً لرمن لان على الحياة ان تتفوق ابداً على ذاتها

إن الحياة تتجه الى الارتقاء بدعائمها ودرجاتها، فهي تتطلع الى الآفاق البعيد، ما وزاء الجمال المقتعد عرش غبطته ، لتبلغ مستقرَّها في أُعالي الذرى

إِنَّ الحياة بحاجة الى ارتقاء المرتفعات ، فلا غنى لها عن الدرجات والدركات. ليعارض المنخفضون المرتفعين ، إِنّها لني حاجة الى التفوق على ذاتها وهي متجبة الى الارتقاء

انظروا ، أيها الصحاب ، ها هي مغارة العناكب وقد لاحت فيهـا خرائم. هيكل قديم فارسيـاوا عليه نظرات المستلهمين

- 40 ---

م د ك

م د ك

مشاهير الحكاء

جميعكم إيها الحكماء المتمتعون بالشهرة ، قد خدمتم الشعب وما يؤمن به من خرافات ، ولو انكم خدمتم الحقيقة لماكرَّمكم احد، ومن اجل هذا احتمل الشعب شكوككم في بيانكم المنمق لأنها كانت السبيل الملتوي الذي يقودكم اليه . وهكذا

(١) ما تخبط زارا بمثل تخبطه في هذا الفصل ، فهو القائل بسحق الضعفاء وتطهير الارض من الدخلاء او الذين يدعوهم بهذا الاسم ولكنه الآن لا يريد ان يكون عاصفة واعصارا • فهو يكتفي بان يكون رقاصا لا نتيجة لحركته عند ما يقتحم مبدأه نصرة الضعفاء والمطالبة بحق الشموب • غير آنه لا يصل الى آخر فصله حتى ينقض بعبارة واحدة كل ما اراد اثباته

- 11 -

يوجد السيد لنفسه عبيداً يلهو بضلالهم الصاخب . وما الانسان الذي يكرهه الشعب كره الكلاب للذئب إلا صاحب الفكر الحر عدو القيود الذي لا يتعبَّد ولا يلذ له إلا ارتياد الغاب

إن ما حسبه الشعب في كل زمان روحاً للعدل إنما هو العدو الكامن المترصد لروح الحرية يستنبح عليها أشد كلابه افتراساً وقد قيل في كل زمان ( لا حقيقة إلا في الشعب فويل لمن يطلبها خارجاً عنه )

لقد أردتم ان تؤيدوا الشعب في ما يبدي من خشوع وإجلال ، فدعوتم هذه المذلة ( إرادة الحق ) فيا لكم من حكماء

غير انكم كنتم تقولون في انفسكم لقد نشأنا من الشعب وصوت الشعب هو صوت الله ، فكنتم كالحمار الصبور المراوغ تعرضون وساطتكم على الشعب ، ولكَم من ذي سلطان اراد ان توافق عجلته ذوق الشعب فقطر لجرِّها حمــارِآ ....فيراً ، حكياً مشهوراً ...

فيا مشاهير الحكماء ، إنني أطلب منكم ال مخلعوا عنكم ما تتلبسون به مون جلود الأسود وجلود الوحوش الكاسرة المخططة وفراء المستكشفين للمجاهل والفاتحين . إذ لا يسعني ان اؤمن بالحقائق التي تنادون بها ما لم تقلعوا عن بذل التبجيل والتعظيم ، فما رجل الحق إلا الضازب في القفار ولا إله له لأنه حطَّم بين جنبيه التبجيل والتعظيم واذا هو تلفت ورمال الصحراء تحرق قدميه الى الواحات حيث يتدفق الماء الزلال ، ويمند وارف الظلال ، وترتاح الحياة ملقية عصا الترحال ، فلا يقتاده الظمأ الى الاتجاه نحوها طلباً للاغتباط بين المغتبطين لأنه ومنزليه في القاوب ، ذلك ما يصبو رجل الحق اليه . وما عاش بن الرواب ومنزليه في القاوب ، ذلك ما يصبو رجل الحق اليه . وما عاش رجال الحق إلا في التمار يتعاده الظمأ الى الاتجاه نحوها طلباً للاغتباط بين المغتبطين لأنه ومنزليه في القاوب ، ذلك ما يصبو رجل الحق اليه . وما عاش رجال الحق إلا في القار يسو دونها بانطلاق تفكيرهم في مجالها الوسيع . وهل في المدن إلا م المحياء يتناولون خير الغذاء كذوات الضرع تعذي لتُنحلب. انهم يجزّون عجلة الشعب وقد كُدنوا بها كالحير الشعب وقد كُدنوا بها كالحير

- 11 -

م د ك

ولطالما اخلص هؤلاء الناس في خدمتهم فاستحقوا الثناء لان الحكمة تقضي بان يفتش الخادم عن سيد يستفيد من خدماته لقد وجب ان يتسامى عقل سيدك وتعلو فضيلته لانك بهما تعلو انت والحق انكم قد علوتم بارتقاء عقل الشعب وفضيلته ، إيها الحكماء الخادمون للشعب كما اعتلى هو بكم ، وما أعلن هذا لتمجيدكم ، فأنكم قد بقيتم انتم شعباً حتى في فضائلكم ، وما تزالون شعباً لا بصيرة له ولا يدرك للعقل معنى إنما العقُّل حياة تمزق الحياة تمزيقاً، وما تزداد الحياة معرفة إلا بما تتحمل من آلام ، فهل كنتم لهذه الحقيقة عارفين ? لا يُسعَدُ العقل إلا اذا مُسح بالدموع و تُوِّج بالتضحية فهل كنتم لهذه الحقيقة عارفين ? إِنْ عَمَاء الضرير وتلمسه لطريقه إِنَّمـا هو شهادة لقوة الشمس ، التي حدَّق بها فهل كنتم لهذه الحقيقة عارفين ? على طالب المعرفة ان يتعلم البناء باستخدامه الجبال حجارة لاقامة صرحه ، وما يصعب على العقل ان ينقل الجبال ، فهل كنتم لهذه الحقيقة عارفين ? إنكم لا تلمحوف من العقل إلا ما يقذف به من شرر ، فلا تعرفون أيَّ سِندَانٍ هُو هذا العقل، ولا تعرفُون ايضاً قساوة المطرقة التي تتهاوى عليه والحق إِنكم تجهلون كبر العقل ويصعب عليكم احتمال تواضعه لو اراد تواضع العقل ان يعلن حقيقته إِنَّكُم ما تمكنتم في أي زمان من إرسال عقلكم الى مهاوي الثلوج ، فما بكم الحرارَة الكافية لاقتحامها ، ولذلك لا تَدركون لذة من تنعشه لفحات هذه المبا**وي،** غير انني اراكم بالرغم من هذا تتقدمون على مداعبة التفكير، وقد جعلتم الحكمة ملجاً ومستشنى للمتشاعرين . . . لستم عقباناً ايها الحكماء المشتهرون ، فانتم إذاً لا تدركون ما يلد العقل من لذة في ارتياعه ، فلا يحق لغير المجنَّح ان يخترق الهواء فوق الوهاد ما انتم إلا فاترون ايها الحكماء، وفي كل معرفة عميقة يهبُّ تيار ُّمن الصقيع لان أينابيع العقل الخفية باردة كالثلج ولاتلذ ببردها غير الآيدي الملتهبة بحرارة جهادها

AA ----

م د ك

نشيك الليك

لقد أرخى الليل سدوله فتعالى خرير المياه المتدفقة ، ولنفسي ايضاً ينبوعها المتفجر

لقد أرخى الليل سدوله فتعالت الأناشيد من أفواه جميع المغرمين ، وما روحي إلا نشيد من هذه الاناشيد . إن في داخلي قوة ثائرة تريد إطلاق صوتها وهي شوق الى الحب بيانه بيان المغرمين . أنا نور وليتني كنت ظلاماً ، وما قضي علي بالعزلة والانفراد إلا لانني تلفّعت بالانوار . ولو انني كنت ظلاماً ، لكان لي ان ارسل بركتي أليك ايتها النجوم المتألقة كصغيرات الحباحب في السماء فاتمتع ما تذرين علي من شعاع . غير انني أحيا بانواري فأتشرَّب اللهب المندلع من ذاتي وقد حرمت لذة الآخذين ، وقد خطرلي مراراً أن في السرقة من اللذة ما ليس في الاخذ

إن يدي لا تقف عن البــذل وذلك هوفقري فأنا أنظر ابداً الى العيون يملاً ها الانتظار والى الليالي تلهبهــا الأشواق، وذلك هو الحسد الذي يقضُّ مضجعى

يا لَشَقاء الواهبين . . . يا لظلمة شمسي ويا لشوقي الى الاشتيـــاق ويا لشدة المجاعة في شبعي

إنهم يأخذون ما أهبهم ولكنني ابتى بعيداً عن ارواحهم فان بين البـاذل والآخذ هوة عميقة ، ولعل أقرب الأغوار قعراً أصعبها ردماً إن نوعاً من الجوع ينشأ في أحشائي فيحفزني الى إيلام من ارسل اليهم

انواري ، فأتوق الى سلب من أغدق عليهم هباتي وهكذا أتعطش الى إيقاع - ٨٩ ---

الأذبة فأرد بدي بعد ان أكون مددتها وأتردَّد تردد الشـلاَّل في تدفقه نحو مراميته إن مثل هذا الانتقام يراود عظمتي ، ومثل هذا المكرينشأ من عزلتي لقد فقدت السعادة في العطاء لوفرة ما أعطيتٍ وقد زهقت فضيلتي من نفسٍها ومن جودها ، إن مَنْ يستمرُّ على بذل الهبات مُهدد بفقد الحياء . ولا بدأن تتصلب راحته ويتصلب قلبه لم تعد ما قيَّ تذرف الدموع على خجل المسترحمين وها إِن يدي قست حتى امتنع عليها أن تشعر بارتعاش الايدي اذا امتلاً ت أين هي دموع عينيَّ واين رقة قلبي . فيــا لوحدة جميع الواهبين ويا لصمت كل متلفع بالسُناء إِن شموساً لا عداد لها تدور في قفار الأجواء مخاطبة باشعاعها لبدات الظلام وأنا وحدي محروم من حديث هذه الشموس وبيانها ويلاه ا اية علاقة يمكن ان تربط الأنوار بالأجرام المنيرة من نفسهـ ? فان الانوار تمرُّ عليها وهي تحدجها بلفتات الجفاء وتمضي ذاهبة في سبيلها ، وهكذا تسير جميع الشموس في أجوائهما نافرة من كل جرم منير باردة لا تحس اخواتها بحرارتهآ ان الشموس تندفع كالعاصفات في ابراجها متبعة ما اختطته إرادتها الجبارة وفي ذلك كتمان حرارتها وبرودتها هل غيرك أيتها الأجرام الملفعة بظلام الليل من يخلق حرارة من اللمعان ? أنت وحدك ترضعين أفاويق القوة من أثداء النور ويلاه ان الصقيم يدور بي ويدي تحترق من الفحــات الجليد ، فانا مشتعل بسُعَّارٍ لا يطفىء أوآره غير عطشكم ، لقد سادت الظلمة فلماذا قضي عليَّ ان اكون نُّوراً منفَرداً متعطشاً إلى الظَّلام ? لقدسادت الظلمة فتدفقت كالجداول اشواقي وهي تريدان تهتف بما تضمر لقد أرخى الليل سدوله ، فتعالى خرير المياه المتدفقة ولنفسي ايضاً ينبوعها المتفجر

## لقد ارخى الليل سدوله فنعالت الأناشيد من أفواه حميع المغرمين ، وما روحي إلا نشيد من هذه الاناشيد هكذا تكلم زارا . . .

م د ك

نشيد المقص

وم, زارا بالغاب يوماً ومعه صحبه فاكتشف وهو يفتش عن ينبوع مهجاً منبسطاً بين الاشجار والأدغال . وكان هنالك رهط من الصبايا يرقصن بعيداً عن اعين الرقباء . واذ لمحن القادم وعرفنه توقفن عن الرقص ولكن زارا اقترب منهنَّ وخاطبهنَّ قائلا :

--- داومن على رقصكن ؟، اينها الآنسات الجميلات ، فما القادم بمزعج للفرحين وما هو بعدو للصبايا . انا مَنْ يدافع عن الله امام الشيطان ، وما الشيطان الا الروح الثقيل فهل يسعني ان اكون عدواً لما فيكن ًمن بهاء ورشاقة وخفة روح وهل لي ان اكون عدواً للرقص الالهي ترسمه مثل هذه الاقدام الضوام,

الرشيقات . . . ?

لا ريب في انني غابة اشتبكت فيها قاتمات الاشجار وساد الحلك على ارجائها ولكن من يقتحم ظلماتي بلا خوف ليجدن تحت سرواتي الرهيبات طرقاً تحفُّ بجانبيها الورود .وليجدن ايضاً الاله الصغيرالذي تشتاقه الصبايا منطرحاً بسكون قرب الينبوع وقد اغمض عينيه

لقد نام في وقت الظهيرة ، هذا الاله المتراخي ، ولعله سعى طويلا ليصطاد من الفراشات عدداً كبيراً .

لا يكدركن مني ايتها الراقصات الجميلات تأديبي لهذا الاله الصغير ، ولعله يصيح ويبكي ولكنه اله يجلب المسرة حتى في بكائه . فلسوف اقتاده اليكنَّ والدموع سائلة على خدّيه ليطلب اليكنَّ ان ترقَّصنه ، واذا ما رقص فسأرافقه انا بانشادي فما تجيء نغماتي الا هزيجاً اصفع به الروح الثقيل ، روح الشيطان المتعالي الذي يقول الناس انه يسود العالم

وهذه هي الاغنية التي رفع زارا صوّته بها بينما كان (كوبيدون) إله الحب يرقص مع الصبايا الفاتنات : « لقدحدَّقت يوماً في عينيكِ ، اينها الحياة ، فسبتني هويتُ الى غور بعيد -- ٩١ --- القرار . غير انك سحبتني بشابك من ذهب واطلقت قهقهة ساخرة عندما قلت ُ إِن غدرك لاقرار له . وأجبتني : --- هذا ما تقوله الآساك جميعها ، فهي إذ تعجز عن سبر الاغوار تحسبها لاقرار لها . وهل انا الا المتقلَّبة النفور ؟ وهل انا الا امرأة ، وامرأة لا فضيلة لها . لقد تقوَّل الناس كثيراً عن صفاتي ولكنهم اجمعوا على انني غير المتناهية ، المليئة بالاسرار

م د ك

ايها الناسّ ، انكم ترون فضائلكم فيَّ ، فأنتم لا قِبَـل لكم بادراك شيء آخر غيرها ايها الفضلاء . . .

هذا ماكانت تقهقه به في سخريتها تلك الحياة، غير انني لا أثق بها ولااصدق ضحكها عند ما تهجو نفسها

وناجيت يوماً حكمتي النفورة فقالت لي غاضبة :— إنك تطلب الحياة وتشتاقها وتحبها وذلك ما يحفز بك الى بذل الثناء عليها

ولولا أنني تمالكت نفسي لكنت رددت بعنف على حكمتي وأعلنت الحقيقة لها وهي تغاضبني وهل من جواب أشد وقعاً على الحكمة من ان تهتك سرائرها ما أحب شيئاً من صميم الفؤاد الا الحياة ، ولا يبلغ حبي لها أشده الا حين اكرهها . واذا ما انا اندفعت الى الحكمة وأغرقت في الالتجاء اليها فما ذلك الا لأنها تبالغ بتذكيري بالحياة . فان للحكمة عيني الحياة ولها ابتسامتها ، بل لهما ايضاً شابكها المذهني ، فما حيلتي بهما اذا تشابهتا الى هذا الحد ?

وعند ما سألتني الحياة عن ألحكمة أجبتها : هي الحكمة يشتهيها الانسان بكل قوته ولا يشبع منها . فهو يحدِّق فيها ليتبَّين وجهها من وراء القناع ويمد اصابعه بين فرجات شباكها متسائلاً عن جمالها وما يدريه ما هو هذا الجمال ومع هذا فان اقدم الاسماك لاتنفك عن الانجذاب الى طعمة شباكها فهي متقلبة شديدة المراس . ولكم رأيتها تعض على شفتها وتسرِّح بِشعرها ، ولعلها شريرة ومخادعة، بل لعل لها صفات المرأة بأجمعها فهي لا تبلغ ابعد مداها في اجتـذاب القلوب الاعند ما تهجو ذاتها ...

وبعد ان قلت هذا عن الحكمة للحياة ، مرت على شفتيها ابتسامة شريرة وغيَّضت من جفنيها قائلة :--- عمَّن تتكلم . . . لعلك تتكلم عني انا . . . وهل للانسان ان يعلن مثل هذه الامور بوجه من تعنيه حتى ولوكان محقاً . فما قولك الآن في حكمتك يا هذا . . . ?

- 97 --

,

م د ك

•

#### وليس لي أن ادعوك خائنة وقد وصفتك بالأويقات الإلهية . لقد مهرت سراعاً ايتها الأويقات الهاربات وما هربت مني ولا انا هربت منك فما انا مسؤول ولا انت ايضاً عن خيانتك وعن خيانتي

لقد اماتوك طلباً لقتلي ، يا اطيار آمالي وصوبت الشرور سهامها تحوك لتصل محضبة ً بالدماء الى قلبي فاصابت هـذه السهـام مقتلاً مني لانك كنت اعز شيء لدي بلكنت كل ما املك ، لذلك تُقضى عليك بالذبول في صبـاك والزوال قبل اوانك

لقد مُوسِّبت السهامُ اليك وانت أنعم من الحرير واضعف من ابتسامة تمحوها نظرة قاسية

فليسمع اعدائي ما اقول :

-- 42 ---

--- إنَّ القتل اخف جرماً من جنايتكم عليَّ ، فقد سلبتموني ما لا قبل لي بالاستعاضة عنه بشيء ، ذلك ما اقوله لكم ، ايها الاعداء . افما قتلتم أحلام شبابي وحلتم دون اتياني بمعجزاتي ? لقد سلبتم مني تفكيري ، وهأنذا احمل هذا الاكليل لنذكاره حاملاً معه لعنتي لكم ، ايها الاعداء ، لانكم قصَّرتم مدى ابديتي فانقطعت كاً نها صوت ينقطع في الزمهريو تحت جنح الظلام فما تسنى لي ان انظر الى هذه الأبدية الاللحاً لأنها توارت عني بطرفة عين واتت ساعة ناجتني فيها طهارتي قائلة :

- يجب ان تكون جميع الكائنات إلهية ، وانتِ ارسلتِ اليَّ الأشباح المدنسة ، يا ايام الشباب ، فانقضت تلك السانحة وعادت حكمة الشباب تقول لي : ( يجب ان تكون جميع الايام مقدسة في نظري ) وما هذه الكلمة إلاكلة الحكمة المرحة . وعندئذ اتيم ايها الاعداء فحوائم ليالي راحتي الى أرق وهموم ، فأين توارت هذه الحكمة المرحة ?

لقدكنت فيا مضى اتوقع السعادة فأرسلتم على طريقي بومة مروعة مشئومة فتبددت امانيَّ العِـِذَاب

نذرت يوماً ان ارتجع عن كل كراهة ، فحولتم كل ما حولي الى قروح ، فأين مضت ُمخلصات نذوري الطاهرات ?

لقد مروت على سبيل السعادة كفيف البصر فرميتم على طريق الاعمى كوماً من الاقذار فأصبحت كارهاً للطريق القديم الذي تلمسته . وعند ما توصلت الى

القيام باصعب اعمـالي ، عند ما تمكنت من الاحتفال بالانتصارات التي تغلبت فيها على ذاتي إهبتم بمن يحبونني الى الهتاف قائلين بانني اوقعت بهم اشد الآلام والحق انكم لم تنقطعوا عن تشريد خير العاملات في قفيري وتحويل جناها الى علقم مرير، ولَـكَم ارسلتم الى احساني اشد المتسولين إلحاحاً ودفعتماهل القحة ليطوفوا باشفاقي وهكذا نلتم من فضيلتي وهي ممنعة بإيمانها وكنت كلا قدَّمت أقدس ما عندي محرقة للتضحية تسارعون في تقواكم الى إحراق أدسم ذبائحكم لتتصاعد ابخرة شحمها مدآنيسة خير ما قدست وطمحت يوماً ألى الرقص متعالياً بفنيَّ الى ما وراء السبع الطباق فافسدتم عليَّ اعز المنشـدين لديّ ، فرفع عقيرته بأفظع الاناشيد وقرع اسماعي بنغات الأبواق الحزينة الباكية لقد كنت قاتلاً إيها المنشد البريء، اذا غدوت آلة في يد الغدر فقضت نغماتك على خشوعي بينما كنت اتهيأ للقيام بأروع رقصي ما إنا بالمعـبُّر عن اسمى المعاني بالرموز إلا عند ما ادور راقصاً ، لذلك عجزت اعضائي عن رسم اروع الرموز بحركاتها . فأرتج عليَّ وامتنع عليَّ ان ابوح بسر آمالي . لقد ماتتْ أُحلام شبابي وفقدت معانيها المعزيات إنني لاعجب لتحملي هذه الصدمات وأعجب لصبري على ما فنحت فيَّ من جراح، فكيف أمكن لروحي أن تُبعث من مثل هذه القبور ? أجل إن فيَّ شيئًاً لا تنال منه السهام مقتلا، ولا قَبِل لأحد بدفنه لانه يزحزح الصخور عنه فتتحطم، وما هذا الشيء إلا إرادتي، والارادة تجتساز مراحل السنين صامتة لايعتريها تحول وتغير. إنَّ إرادتي قديمة لا تني تدفع قدمي الى السير فهي القوة المتصلِبة المتعالية عن الفناء ` ليس فيَّمن عضو لا يصاب إلا قدمي السائرة إلى الامام تدفعها هذه الارادة الثابتة الصامدة المتجلدة التي تخترق المدافن دون ان تنطرح تحت لحودها إن فيك وحدك يا إرآدتي يصمد ما لا تبدده ايام الشباب ، فانت لا تزالين حية وفتية تملأك الآمال، تجلسين على ركام المدافن وقد طبع الزمان عليها قبلاته الصفراء. إنك لن زالي ايتها الإرادة هدامة لجميع القبور، فسلام عليكيا إرادتي، لانه لا بعثَ إلاَّ حيث تكون القبور هكذا تكلم زارا . . .

- 90 ---

الانتصار على الذات

م د ك

ليست إرادة الحق في عرفكم ، ايها الحكماء ، إلا تلك القوة التي تحفزكم وتضطرم فيكم ، تلك هي إرادتكم التي اسميهما انا ( إرادة تصوُّر الوجود ) فانكم تطمحون الى جعل كل موجود خاضعاً لتصوركم ، وانتم تحاذرون بحق ان يكون هذا الوجود قد احاط به التصوُّر من قبل فتريدون ان تخضعوا لارادتكم كل كائن لتتحكموا فيه بالصقل ليصبح مرآة تنعكس عليها صورة العقل هذا ما تطمحون اليه ، يا أحكم الحكماء ، وتلك هي إرادتكم تجاه القوة والخير

والشر وتقدير قِيَهُمْ الأشياء والشر وتقدير قِيَهُمْ الأشياء

انكم تريدون خلق عالم يمكرف لكم ان تجنوا امامه ، تلك هي نهماية نشوتكم وآخر امنية لكم . ولكن البسطاء الذين يدعون شعباً يشبهون نهراً تخوضه ابداً ماخرة تقلُّ الشرائع، وقد جلسن عليها بعظمة وانزلن على وجوههن . الحجاب

لقد ارسلتم إرادتكم وشرعتكم على نهر الزمان ، ولكن إرادة القوة مثلت امامي وكشفت لي حقيقة الخير والشر في اعتقاد الشعوب

وهل سواكم ، ايها الحكماء ، مَن انزل بارادته المتسلطة هذه الشرائع في هذه الماخرة وقد حليتمو هنَّ بالجواهر واسبغتم عليهنَّ اروع الاسماء

لقد سارالنهر يحملهن بانسيابه وسهم الماخرة يشق امواجه ومَنْ يبالي بالموجة تقاوم عبثاً في إرغائها وإزبادها

إن الخطر الذي يتهدد خيركم وشركم لا يكمن في النهر، ايها الحكماء ،بل الخطر كل الخطر في إرادة القوة نفسها لانها الارادة الحية الدائمة المبدعة

ان ما سأقوله عن الحياة سيوضح لكم اعتقادي في الخير والشر عند ما اتناول ببياني ما تفعل العادات في الاحياء

لقد سايرت الكائن الحيَّ على معابره وأشواطه لاتعرَّف الى عادته ، وعند ماكانت الحياة صامتة نصبت امامها مرآة بألف ضلع لاستنطق عينيها فكلمتني لحاظها

في كل مكان عثرت فيه على حيّ . طرقت اذني كلمات الطاعة فما من حيّ يتعالى -- ٩٦ --- عن الخضوع ، وعرفت ايضاً ان ليس من محكوم في الحياة سوى مَنْ لا قبل له بإطاعة نفسه . . . تلك هي عادة كل حيّ . . وهذا ما سمعت أخيراً : إنّ توليّ الحكم اصعب من الطاعة لان الآمر يحمل اثقال جميع الخاضعين له وكثيراً ما ترهق هذه الاثقال كواهل الآمرين إن في كل امر خطراً ومجاذفة ، وكل مرة يصدر الحيُّ فيها امراً يقتحم خطراً

واذا ما تحكَّم الحي في ذاته فانه يؤدي جزية لسلطانه اذ يصبح قاضياً ومنفِّذاً وضحية للشرائع التي يستَّنها

و تساءلت عن علة هذه الامور وعن القوة التي ترغم الحي على الانقياد والتحكم فتجعله خاضعاً حتى اذا حكم . ولعلني توصلت الى سبر قلب الحياة الى الصميم ، فاصغوا الى قولي ايها الحكماء

لقد تيقنت وجود إرادة القوة في كل حي ورأيت الخاضعين انفسهم يطمحون الى السيادة لان في إرادة الخاضع مبدأ سيادة القوي على الضعيف ، فإرادة الخاضع تطمح الى السيادة ايضاً لتتحكم فيمن هو أضعف منها وتلك هي اللهة الوحيدة الباقية لها فلا تتخلى عنها

و بما أن الأضعف يستسلم للا قوى والأقوى يتمتع بسيادته على هذا الأضعف فان الأقوى يعرِّض نفسه للخطر في سبيل قوته فهو يجاذف بحياته مستهدفاً للأُخطار

ان إرادة القوة كامنة حتى في مجال التضحية والخدمة المتبادلة وبين نظرات العاشقين لذلك يتجه الأضعف الى السبل الملتوية قاصداً اجتياز الحصن والتربع في قلب الأقوى مستولياً فيه على قوته

لقد اودعتني الحياة سرها قائلة : لقد تحتم عليَّ ان اتفوَّق ابداً على ذاتي . وانكم لتحسبون هذا الاندفاع إرادة ابداع او غريزة تحفز بي الى الهدف الأسمى والابعد منالاً بعديد جهاته ، في حين ان ليس هنــالك إلا وجهة واحدة وسر واحد . وانني لا فضِّل العدم على التحوّل عن هذه الوحدة والحق انكم حيث تشهدون انحداراً وسقوط اوراق من الأدواح ، فهنالك

والحق أنم حيث لشهدون اتحدارا وسفوط اوراق من الم دواع ، فهايك تشهدون تضحية الحياة من أجل القوة لقد وجب عليَّ ان اكون انا الجهاد والمستقبل والهدف وان اكون في الوقت

--- 44 ---

نفسه الحائل الذي يعترضني في انطلاقي الى هدفي لذلك لا يعرف الانسان الطريق المتعرجة التي عليه ان يسلمكها اذا هو لم يدرك حقيقة إرادتي مهماكان الشيء الذي أُبدعه ومهما بلغ حبي له فان عليَّ ان انقلب له خصماً ، واتحوَّل عن حبي وحناني ، ذلك ما قضته إرادتي عليَّ

م د ك

وانت ، انت يا من تُطلب المعرفة ليس َلك مَن سَبيل غير سبيلي فعليك ان تقتني أثر ارادتي ، وماتقتني إرادتي الا آثار ارادة الحق

ما عثر على الحقيقة منَّ قال بارادة الحياة ، لأن مثل هذه الارادة لا وجود ُ لها ، وليس للعدم ارادة كما ان المتمتع بالحياة لا يمكنه ان يطلب الحياة

ولا ارادة الاحيث تتجلى حياة ،ومع هذا فان ما ادعو اليه ان هو الا ارادة القوة لا ارادة الحياة

ان هنالك اموراً كثيرة يراها الحي ارفع من الحياة نفسها ، وماكان ليرى اشياء افضل من الحياة ، لولم تكن هنالك ارادة القوة .

هذا ما علمتني اياه الحياة يوماً ، وإنا بهذا التعليم أهتك اسرار قلبكم ، ايها الحكماء ، فأقول لكم : إنه ليس هنالك من خير دائم وشر دائم ، لأن على الخير والشركليهما إن يندفعا ابداً إلى التفوّق والاعتلاء

وأنتم ايها الواضعون للقيم اقدارها بمقاييسكم وموازينكم وبما تقولونه عن الخير والشر هل كان لكم ان تفعلوا هذا لو لم تكن لكم ارادة القوة ? وماتطمحون في اعماق ضمائركم الا الى الشهرة والشعور بتأثركم وفيضائ ارواحكم . انكم تجهلون ان في الامور التي تخضعونها لتقديركم قوة اعظم من تقديركم تنمو وتتفوق على ذاتها لتحطم غلافهما وقشورها ، فمن اراد ان يكون مبدعاً سواء اكان في الخير أم في الشر فعليه ان يبدأ بهدم ما سبق تقديره وبتحطيمه تحطيماً . وهكذا فان اعظم الشر يبدو جزاء من اعظم الخير ، ولكن هذا الخير لم يُعط ادراكه الا للمبدعين

لقد حق علينا القول ايها الحكماء ، معما كلفنا الجهر به فان الصمت أشد وطأة علينا ، لأن كل حقيقة نكنمها انما تتحول الى سم زعاف فينا ، فلنحطم الحقائق التي نجهر بها ما يمكنها ان تحطَّم فان هنائك ابنية عديدة يجب علينا ان نرفعها . هكذا تكلم زارا ...

- 41 -

العظياء

إن فيَّ بحراً هدأت اعماقه ، فمن يظن انه يخفي مسوخاً دأبها المزاح ? ان اغواري صامدة لا تتزعزع ، غير انها تتماوج بالمعمَّيات وتتجاوب فيها من الضحك نبرات واصداء .

رأيت اليوم رجلا من العظهاء الأجلاء الذين يكفِّرون من اجل الروح فاستغرقت روحي في ضحكها هازئة بقبحه . غير ان هذا العظيم لم يُبد ولم يعد . بل انتفخ صدره كمن يتنفس الصعداء ، فلاح لي بحقائقه المروعة وباثوابه الممزقة غصناً كله اشواك وليس فيه ورود .

ما تعلَّم هذا القناص الضحك ولا عرف الجمال ، فانه راجع من غاب المعرفة أغبر الوجه بعد ان صارع فيها الوحوش فانطبعت صورهم على سيائه ، فهو كالنمر يتحفز للوثوب ، وما أُحب مثل هذه الارواح المنقبضة على ما تضمر .

تقولون ايها الصحاب ، انه لا جدال في الذوق وفي الالوان فكاً نكم تجهلون ان الحياة بأسرها نضال من اجل الاذواق والالوان .

ما الذوق الا الموزون والميزان والوازن . . . فويل لـكل حيّ يريد ان يعيش دون نضال من اجل الموزونات والموازين والوازنين

ليت هذا الرجل العظيم يتعب من عظمته ليظهر الجمال فيه فانه في ملاله من هذه العظمة يستحق ان أتذوَّقه فأجد له طعماً .

اذا لم يتحوَّل العظيم عن نفسه فلا يمكنه ان يقفز فوق خياله لتغمره أشعة شمسه . لقد تفيأً الظلَّ طويلا ، هذا المفكر ُ من اجل الروح ، فشحب وجهه وكاد في انتظاره ان يموت جوعا ، وهذه عيناه تشعَّان بالاحتقار وشفتاه تتبرماف بالاشمَزاز ، إنه يلتمس الراحة الآن ولكنه لم ينطرح تحت الشمس بعد .

ليت هذا الرجل يتمثل بالثور فيفوح من سعادته عبق الارض لا احتقار الارض . ليته كالثور الابيض يعج امام الحراث فيرتفع عجيجه تسبيحاً للارض وما عليها .

لقد أكفهر وجه هذا العظيم إذ تلاعبت على خديه أظلال يده فاختفت عيناه واعماله لم تزل كالخيال تلوح ولا تبدو عليه . فان اليد ترسل ظلا قاتماً على العامل اذا هو لم يتفوق على عمله .

- ٩٩ --

م د ك

إنني أُقدِّر احتمال هذا الرجل لنير الثور ولكنني اتمنى أُف تشعَّ نظرات • الملاك في عينيه ، ولن تشع هذ هالنظرات ما لم ينسَ ما فيه من إرادة الابطال . لأن ما اريد له هو ان يصير رجلا سامياً لا ان يبقى في مرتبة الرجل العظيم حيث يفقد الانسان ارادته فتتلاعب به اضعف النسمات .

م د ك

لقد تغلّب هذا العظيم على الجبابرة وتوصَّل الى حلَّ الرموز ولكن عليه إلآن ان ينقذ هؤلاء الجبابرة وهذه الرموز ليحوَّلها الى طفولة الالوهية .

ان معرفة هذا الرجل لم تتعلم الابتسام ولا الترفع عن الحسد كما ان موجة شهواته لم تسكن في خضم الجمال . وما عليه ان يدفع بهذه الشهوات الى سكون الشبع بل عليه ان يغرقها في الجمال لأن اللطف لا ينفصل عن مكارم مَنْ بلغوا الأوج بتفكيرهم .

على البطل ألا يستسلم للراحة ما لم يضع يده على رأسه ليتفوّق على راحتــه، وما يصعب على البطل شيءكادراكه الجمال ، لأن الجمال لا يُستسلم لأبناء العنف ان بين الافراط والتفريط قيد انملة ، فلا تحتقروا هذا المدى لأنه بعيد وان

قصر وفيه الاهمية الكبرى . ولكن عضلات العظهاء لا تلجأ الى السكون وارادتهم لا تنضب . وما من جمال الا في تنازل القوة الى الرحمة وحلولها في المنظور .

انني لا أطالب بالرحمة سواك، أيها المقتدر، فلتكن الرحمة آخر مرحـلة تقطعها في انتصـارك على ذاتك. وماكنت لأفرض الخير عليك لولا انني اراك قادراً على ارتكاب كل الشرور. ولكم اضحكني أولئك الصعاليك يعدُّون انفسهم رحماء وقد شلت يدهم ولا حَـول لهم ولا طَـول

عليك ان تتمَّثل في فضيلتك بفضيلة الاعمدة التي تزداد بهاء ودقة وصلابة في لبابها كلما ازداد ارتفاعها .

أجل ايها الرجل العظيم إنك ستبلغ الجمال يوماً فترفع المرآة الى وجهك لتتمتع برؤية جمالك وعندئذ تختلج روحك بالشهوات وعندئذ تتجلى العبادة في غرورك .

لا يقترب البطل في احلامه الى مرتبة البطل الكامل ما لم يُخفل الروحَ ويتحوَّل عنها . هكذا تكلم زارا . . . -- ١٠٠ ---

# فى بلان ألما نية

ذهبت بعيداً طائراً في اجواء المستقبل فارتعشت وذعرت عند ما نظرت ماحولي فما وجدت من مُعاصر لي غير الزمان . ولَّيت الادبار مسرعاً حتى وصلت اليكم ، يا رجال اليوم ، ونزلت بينكم في بلاد المدنية ، فألقيت عليكم اول نظراتي بصفاء نية لأنني جئتكم بقلب مصدوع ، ولا أعلم ما أهاب بي ألى الضحك بالرغم من ارتياعي ، فان عيني ما رأت من قبل مثل هذه الخطوط والالوان . ذهبت في ضحكي وقد ارتعش قلبي واصطكت رجلاي فقلت في نفسي ( لعل

دهبت في تحيي وقد أرتعش قلبي وأصطلاب رجاري ففلت في نفسي ( لعل هذه مصانع الآنية الملونة ) .

لقد برزتم امامي يا رجال اليوم ، وعلى وجوهكم واعضائكم من الالوان عشرات الانواع ، وحولكمعشرات المرايا تعكس تموجات الوانكم ، والحقانكم لا تستطيعون ان تجدّوا ما تنقنعون به أشد غرابة من وجوهكم نفسها ، فمن له ان يعرف من انتم ?

لقد حفر الماضي فيوجوهكم آثارهفأ لقيتم فوقها آثاراً جديدة ، لذلكخفيت حقيقتكم عنكل معَّبر وأعجزتكل بيان .

ولو كان لأحد ان يفحص الاحشاء فهل بوسعكم ان تثبتوا ان لكم احشاء وما انتم إلا جبلة هباب وقطع اوراق ألصقت الصاقاً . وهذه جميع الازمنة وجميع الشعوب تتزاحم ممسلة نظراتها من وراء قناعكم كما تفصح جميع حركاتكم عن تراكم كل العادات والمعتقدات فيكم . فاذا ما ُنزعت اقنعتكم وألقيت احمالكم و مُسحت الوانكم ووقفت حركاتكم فلا يبتى منكم الاشبح يُنصب مفزعة للطيور .

والحق ، ما أنا الا طائر مروَّع ، لأنني رأيتكم يوماً عراة لا تستركم الوانكم فاستولى الذعر عليَّ اذ انتصبتم امامي هياكل عظام تومىء اليَّ باشارات العاشقين انني افضل ان اكون من عمَّال الجحيم وخدام الاشباح ، لأن لسكان الجحيم ما ليس لكم من شخصية معينة ، وأمرُّ ما القاه هو ان انظر اليكم سواء استترتم أو تعريتم ، يا رجال اليوم . . .

ان جميع ما يدعو الى القلق في آتي الزمان وجميع ما ارتاعت له في المــاضي تائهات الطير ، انما هو ادعى الى الاطمئنان والارتياح من حقيقتكم ، لأنـكم

انتم القائلون : ( انما نحن الحقيقة الجردة عن كل خرافة واعتقاد ) وبهذا تتبجحون وتنتفخون دون ان يكون لكم صدور .

وهل من عقيدة لكم وانتم المبرقشون بجميع ما عرف الزمان من الوان حتى اليوم ? وهل انتم الا دحض صريح للايمان نفسه وتفكيك للافكار جميعها ? فأنتم كائنات أوهام يا من تدَّعون انكم رجال الحقائق .

لقد قامت العصوركاما تتعارك في تفكيركم ، وماكانت هـذه العصور في احلامها وهذيانها الا اقرب الى الحقيقة من تفكيركم وانتم منتبهون بليتم بالعقم ففقدتم الايمان وقدكانت للمبدع أحلامه وكواكبه قبلكم فوثق

من اعانه تربيب بلاي المحمد المسلم والمسلم والمحمد المحمد والم

ما انتم إلا ابواب"فتحت مصاريعها لحفار القبور ، وما حقيقتكم إلا القول بأن كل شيء يستحق الزوال

انكم تنتصبون أمامي كهياكل عظام متحركة ، ايها المبتلون بالعقم ، ولا ريب في ان اصتخركم لم يخف عليه امر عند ما تساءل : ( هل اختطف إله مني شيئًا وانا نائم ? والحق ان ما سُلب مني يكني لإيجاد امرأة، فما اضعف اضلاعي) هكذا يتكلم العدد الوفير من رجال هذا الزمان

إن حالكم ليضحكني ايها الرجال، ويزيد في ضحكي انكم لانفسكم مستغربون. ولشد ما يكون ويلي لو امتنع عليَّ ان اضحك من استغرابكم ولو اضطررت الى ازدراد ما في اوعيتكم من كريه الطعام

إنني أستخفُّ بَكْم لما على عاتقي مون ثقيل الاحمــال فما يهمني لو نزل عليها بعض الذباب فإنه لن يزيدها ثقلاً وما انتم مَنْ يحملَّني اشد الاتعاب ايها المعاصرون

واأسفاه ! الى اية ذروة يجب عليَّ ان ارتقي باشواقي فانني ادير لحاظي من أعالي الذرى مفتشاً عبثاً عن مسقط رأسي راوطاني ، فانا لا ازال في اول مرحلتي تائماً في المدن أتنقل امام ابوابها

لقد اندفعت بعواطني نحو رجال هذه الايام ، ولكنني ما لبثت ان تبيَّنت فيهم قوماً غرباء عني لا يستحقون إلا سخريتي، وهكذا اصبحت طريداً يتشوَّق الى مسقط رأسه وأوطانه . ولا وطن لي بعد الآن إلا وطن ابنائي في الارض -- ١٠٢ ---

المجهولة وسط البحار السحيقة ، لذلك وجب عليَّ ان اندفع بشراعي على صفحات المياه لأفتش عن هذا الوطن عليَّ ان أَكفِّر عن ذنبي إمام ابنائي لانني كنت ابناً لآبائي . عليَّ ان أَكفِّر عن حالي العتيد بكل جهودي في آتي الزمان هكذا تكلم زارا . . .

المعرفة الطاهرة

عند ما أطلَّ القمر عليَّ ليلة امس خيل اليّ انه أُنْثى أُنقلها الحبل وكأَن في احشائها كوكب النهار . وقد جاءها المخاض وانا أَميل الى تذكير القمر مني الى تأنيئه وان خلا من صفات الرجولة فانه رائد ليل يمر على السطوح وقد ساءت نواياه ، فهو كالراهب المتدفق شهوة وحسداً يتمنى لو يتمتع بمـلذات جميع العاشقين

لا، انني لا احب هذا الهر المتجول على مزاريب السطوح ، لانني اكره كل متلصص امام النوافذ التي لم يحكم إقفالها

ان القمر ليمير خاشعاً متعبَّداً على بساط النجوم وانا اكره كل من ينساب في مشيت فلا تسمع وقعاً لاقدامه . فان خطوات الرجل الصريح تستنطق الارض، وما يمشي الهر إلا متجسساً ، وهذا القمر لايتقدم إلاَّ بخطوات الغدر كالهر

ما اوردت هذا المثل إلا لكم وعنكم يا ابناء الخبث وقد ارهقكم احساسكم لطلب المعرفة الصافية ، وما انتم في نظري إلا عبيد الملذّات لانكم انتم ايضاً تحبون الارض وما عليها ومنها . لقد عرفت طويتكم فاذا في حبكم ما يخجل وما يفسد الاخلاق ، فما أشد شبهكم بكوكب الليل

لقد اقنعوكم بان تحتقروا كل ما ينشأ من التراب ، ولكن هذا الاقاع لم ينفذ الى احشائكم ، واحشاؤكم هي أقوى ما فيكم ، وهكذا اصبح عقاكم خصلاً من سيطرة احشائكم عليه ، فهو يتبع الطرق الخفية المضللة فزعاً من خطه . انصتوا الى مناجاة عقلكم لنفسه فهو يقول : ليت لي ان ارتتي الى حيث انظر الى الحياة محرراً من الشهوة فلا ألهث امامها ككلب يدلي لسانه وقد شفّه السغب من شهوته

-- 1.4

ليت لي ان أسعد بالتأمل متفوقاً على إرادتي متحرراً من خساسة الانانية ومطامحها فيسود عليَّ السلام ولا يبقى لعيني سوى لحظات القمر الثملة ان عقلك يطلب التملص من ذاته لانه طريد يشتهي ان يتعشَّق الارضكما يتعشَّقها القمر فلا تتمتع إلا عيونكم بجمالها ان المعرفة الطاهرة لا تحتلُّ عقولكم ما لم ينبسط امام الاشياء دون امتلاكها مكتفياً بانعكاس اشباحها عليه كما تنعكس الاشباح على مرآة لها مئات العيون

ايها الخبثاء المتحرِّقون بالشهوات ، لقد خات شهوتكم من الطهارة فلذلك تجدِّفون على الشهوة ، فأنتم لا تحبون الارض كما يحبها المبدعون والمجددون الذين يسرون بما يبدعون وبمسا يجددون . فلا طهارة إلا حيث تنجلي إرادة الابداع ، فمن أتجه الى خلق مَنْ يتفوق عليه فذلك عندي صاحب اطهر إرادة وانقاها .

طلبت الجمال فما وجدته إلا حيث تنصبُّ الارادة بأكملها الى المراد، وحيث يرتضي الانسان بالزوال لتجديد الصور وتبديلها ، فالمحبة والموت صنواف متلازمان منذ الازل فمن أراد المحبة فقد رضي بالموت . هذا ما اقوله كم ايها الجبناء

ولكن نظراتكم المنحرفة المؤنثة تحب الاستغراق في التأمل فتريدون ان يدعى جمالاً ما تحدجونه انتم بعين الحدّر والجبن، انكم لتدنسون أشرف الاسماء

ان اللعنة التي تحل بكم ، ايها السائرون وراء المعرفة الطاهرة آما هي عجزكم عن التوليد في حين أنكم تلوحون كالحبالى المثقلات على الآفاق انكم تحشون افواهكم بأنبل الكلمات لإيهامنا بأن قلبكم يتدفَّق عطفاً وما

انتم إلا منافقون

لقد أخشنت القول لكم فكلماتي مشوهة ذرية ، غير انني اتناولها من الفتات المتساقط من موائد ولائمكم فاستعملها حين أعلن الحقيقة للخبثاء وهذا ما بيدي من حسك وأصداف يخدش آنافكم ايها الخبثاء ان الهواء الفاسد يهب بلا انقطاع حولكم وحول مآ دبكم لانه مشبع من افكاركم الدنسة واكاذيبكم وخداعكم

عليكم أن تبدأوا باطراح خوركم لتتوصلوا الى الوثوق بأنفسكم فما ينقطع عن الكذب مَن لا ثقة له بنفسه لقد أخفيتم وجوهكم بأقنعة الآلهة ايها الرجال الاتقياء فأنتم ديدان قبيحة تتشح برداء الأرباب انكم لجد متبجحون يا رجال التأمل، حتى ان زاراً نفسه أخذ بمظاهر جلودكم ألالهية فخفيت عنه الافاعي الكامنة وراءها لقد كنت ادى في عيونكم روح إله ايها الطالبون المعرفة الطاهرة ، قبل ان تكشف لي تصنعكم فعرفت انكم أمهر المتصنعين لقد بعد المجال بيني وبينكم فما تميزت فيكم الثعبان القبيح ، ولا وصلت اليَّ رائحته الكريهة ، وما خطر لي أن امامي حرباء تتلون بشهواتها . ولكنني عندما اقتربت منكم تبددت الظلمــة حولي . وها إن الفجر يغمركم بأنواره فأكل قمر جنوح الى الغياب في شهوته . انظروا الى هذا القمر فهو في أفقه شاحب مذعور وقد باغنه الفجر بأنواره المرسلة ، فكل شمس يتجلى حبها الطاهر في تشوقها الى الاىداع اما ترون الفجر ينسحب على البحر وقد اهتاجه الشوق والحنين ? انما تشعرون بظمَّاه في حبه وحر انفاسه ، فكاَّنه يريد ارتشاف اللجج . وِها هي ذي تتعالى نحوه بآلاف نهودها ، واللجة نفسها متشوقة الى وصال كوكب النهار ليرشفها ارتشافاً فتتحول الى سحب ومسالك أنوار ، بل هي نفسها تفنى في النور متحولة الى نور واناكوكب النهار احب الحياة وكل لجة بعيدة الأغوار ، تلك هي معرفتي . انني اجتذب كل غور ليتعالى اليَّ... هكذا تكلم زارا . . . العلماء وكنت نامًا فاذا نعجة تتقدم فتقضم الغار المعقود إكليلاعلى رأسي ، فكانت تعمل انيابها فيه وتقول : لم يعد زارا من العلماء وذهبت بعد ذلك مزدرية متفاخرة . ذلك ما اخبرنيه احد الاولاد

احب ان استلقى على الأرض حيث يلعب الاطفال تحت الجدار المتهدم وقد

-- 1.0 ---

نبت في شقوقه العوسج والشقائق الحمراء . فانني لم ازل عالمًا في عيون الصغار وفي عيون العوسج والشقائق الحمراء . لانها طاهرة حَتَّى في أذيتها انا لم أعد عالماً في نظر النعاج . تبارك حظي فهذا ما قضي به عليَّ. والحقيقة هي انني هجرت مسكن العلماء فخرجت منه جاذباً بابه بعنف ورائي لقد جلست روحي الجائعة طويلاً الى الخوان، وما أنا كالعُلماء متطبع على المعرفة كمن أتخذ كسر القشور مهنة له ، فانا عاشق الحرية والسير في الهواء الطلق على الارض الباردة كما أفضل ان أتوسد جلود الثيران على افتراش أمجاد العلماء وألقابهم ابن إِنْ بِي مِن الحماس ومن لهب الفكر ما يقطع عليَّ انفاسي فلا يسعني الا الأندفاع الى رحب الفضاء هارباً من الغرف المكسوة بالغبار ولكن هؤلاء العلماء يتفيأون الظلال فلا يقتحمون السير على المسالك التي تلهبها حرارة الشمس ، بل يكتفون بالاستكشاف كالمتفرجين يفتحون اشداقهم وينظرون الى المارة في الشارع . هكذا يفتح العلماء أشداقهم وينتظرون اتقـاد شرارة الفكر في ادمغة المفكرين . واذا ما لمستهم بيدك تطاير الغبار ما حولهم كأنهم اكياس من الحنطة ، ولكن لا يظنَّن أحد أن هذا الغبار المتطاير منهم هو دقيق السنابل الصفراء التي يتشتح بها الصيف في زهوه إِذا ما تظاهر العلماء بالحكمة ، فإن حِقائقهم وأحكامهم تهزني برعشة البرداء إِذ تنتشر منها روائح المستنقعات ، وأَكْمَ اسمعتني حكمتهم نقيق الضفادع ان لهؤلاء العلماء مهارتهم ولاناملهم لبافتها ، فليس من نسبة بين صراحتي وتعقيدهم، فأناملهم لاتني تغزل وتحيك ناسجة للعقل ما يستره . فهم كالساعات اذا ما أحكم ربط رقاصها دلت بضبط على سير الزمان واسمعتك طقطقة خافتة . انهم يعملون كحجر الرحى فيطحنون كلٍّ ما تلتي اليهم من حبوب ، وكلَّ منهم يراقُب حركة أنامل الآخرين ، وجميعهم يتلُّمون بَالنكايات ويترصدون من يتعارج بعلومه، فهم أشبه بالعناكب في تلصصهم . ولَكَم رأيتهم يستقطرون سمومهم بكلِ حذر ساترين ايديهم بقفازات من زجاج. ولهم مهارة خاصة بلعب النرد المزور، ولكم أنحنوا فوقه والعرق يتصبب من وجوههم لأصلة بيني وبين هؤلاء الناس فان فضائلهم تبعد عن فضائلي بأكثر مما تبعد عنها اكاذيبهم ونردهم المزور

- 1.2-

م د ك

وما وجدت مرة بينهم إلا وكنت فوقهم ، لذلك ابغضني هؤلاء العلماء . فانهم لا يطيقون ان يسمعوا بمرور اي كان فوق رؤوسهم ، ولذلك وضعوا الاخشاب فوق رؤوسهم ، وأهالوا فوقها التراب والاقذار ليخنقوا وقع أقدامي، ولم يزل حتى اليوم اكثرهم علماً اقلهم إدراكاً لأقوالي

لقد نصبوا بيني وبينهم حائلا كُلَّ ما في الانسانُ من ضعف وضلال ، وهم يدعون هذا الحصن لمسكنهم بالسقف المستعار

ولكنى بالرغم من كل هـذا لا ازال أمشي فوق رؤوسهم وانا انشر افكاري . ولو اننى مشيت على عيوبي فلن أزال ماشياً فوق جباههم ، ذلك لانه لا مساواة بين البشر ، وهذا ما يهتف به العــدل ، فما أريده انا لا حق لهم بان يتناولوه بارادتهم هكذا تكلم زارا ...



وقال زارا لأحداتباعه : منذ بدأت اعرف حقيقة الجسد لم تعد الروح روحاً في نظري الاعلى اضيق مقياس ، وهكذا صرت ارى (كل ما لا يفنى ) رمزاً من الرموز .

فأجاب التـابع قائلا : لقد قلت هذا من قبل يا زارا ولكنك اضفت اليه قولك «وكثيراً ما يكذب الشعراء » فلماذا قلت هذا ?

فقال زارا : انت تسأل لماذا ، وما انا ممن يحق عليهم ان يُسألوا . ما انا ابن الامس وقد مم زمان طويل على ادراكي اسباب ما ارتأيه ، وهل انا خزانة تذكارات لأحفظ الاسباب التي بُنيت عليها آرائي ? انما يكفيني عناء ان احفظ هذه الآراء فسها ، أفليس في العالم عصافير تشرد من اما كنها ، ولكم وجدت في قفصي من طير غريب يرتجف اذا ما أمررت عليه يدي ومع ذلك فماذا قال لك زارا يوماً ? لقد قال ان الشعراء كثيراً ما يكذبون ، وهل كان زارا نفسه الأ واحداً من هؤلاء الشعراء ؟ أفتحسب انه بهذه الصفة قد أعلن الحق ؟ وما الذي يكرهك على تصديقه ? فقال التابع : انني مؤمن بزارا .

أما زارا فهز رأسه وابتسم قائلا : ليس الايمان ما يرضيني حتى ولوكان هذا

- \·Y ---

م د ك

الايمان معقوداً عليَّ ، ولكن اذا قال انسان بكل جد : ان الشعراء يكذبون ، فانه ليقول حقاً لأننا نحن الشعراء نكذب كثيراً ، ولابد لنا من الكذب ما دام ما نجده من العلم قليلا . ومَنْ من الشعراء بيننا لم يغشَّ شرابه وفي سراديبنا تستقط السوائل المسمومة ? ولكم فيها من امور يقصر عن وصفها البيان . ان افتقارنا في المعرفة يهيب بنا الى محبة مساكين العقول وبخاصة الى محبة مسكينات العقول الفتيات . . . فنحن نعود بشهو اتنا الى الامور التي تتحدث عنها العجائز في السمر ونقول ان ما نبحث فيه انما هو قضية المرأة الابدية .

يخيل لنا ان امامنا طريقاً سوياً يؤدي الى المعرفة وان هـذا الطريق لا ينكشف لمن يدركون الامور بالعلم ، فنحن لا نؤمن الابالشعب وبحكمته . فالشعراء جميعهم يعتقدون ان الجالس على منحدر جبل مقفر يتنصَّت الى السكون يتوصل الى معرفة ما يحدث بين الارض والسماء . واذا هم هَزَّهم الشعور المرهف خيل لهم ان الطبيعة نفسها اصبحت مغرمة بهم فيرونها تنحني على آذانهم لتلهمهم البيان الساحر والاسرار ، فيقفون مباهين بالهامهم امام كل كائن يزول .

وا أسفاه 1 ان بين الارض والسماء أموراً كثيرة لا يحلم بها الا الشعراء وهنالك أمور أخرى كثيرة فوق السماء، فما جميع الآلهة الآرموز ابدعها الشعراء والحق أننا منجذبون أبداً الى العليّاء، الى مسارح الغيوم فنرسل اليها أكراً منفوخة ملونة ندعوها آلهة وبشراً متفوقين . والحق الهم من الخفة على ما يجعلهم اهلا لاقتعاد مثل هذه العروش .

ويلاه ا لكم تعبت من كل قاصر يطمح الى جعل نفسه شيئًا معدوداً ? ولكم اتعبنى الشعراء ?

وما نطق زارا بهذا الكلام حتى ثارت نفس تابعه ، ولكنه كظم غيظه فسكت وسكت زارا ايضاً وغيَّض نظره كاً نه يسبّر أقاصي نفسه ، ثم تنفس الصعداء وقال : انا من الامس ومن الزمن القديم ولكنَّ في شيئاً من الغد و بعده ومن الآييالبعيد . فقد اتعبنى الشعراء الاقدمون منهم والمجددون فها هم في نظري الا رغوة لا صريح تحتها ، بل هم اسرَّة بحار جفت مياهها . ان افكارهم لم تنفذ الى الاغوار ، وقد وقف شعورهم عند اول جرفها . وخير ما ترى في تأملاتهم قليل من الشهوة وقليل من الضجر فليست بحورهم الا مجالات تنزلق على تفاعيلها الاشباح فهم لم يدركوا شيئاً بعد من القوى الكامنة في النبرات . لم يبلغ الشعراء درجة النقاء فهم يعكِّرون جداولهم ليخدعوا الناس ويوهموهم انها بعيدة الغور ، انهم يريدون أن يقيموا أنفسهم موفِّقين بين مختلف المعتقدات غير أنهم لا يزالون رجال العمل الناقص السائرين على السبل المتوسطة الحائرة فهم يعكِّرون المياه بِأَقذارهم .

وآسفاه لقد القيت شباكي في مجارهم آملا اصطياد خير الاسماك ولكنى ما سحبت هذه الشباك مرة الا وقد علق فيها رأس إله قديم . وهكذا كان يجود البحر بحجر على الجائع . ولعل الشعراء انفسهم خرجوا هم ايضاً من البحر وفيهم ولا ريب بعض اللاكىء ، فهم اشبه بنوع من المحار المنتَّع بأصدافه ، ولكم وجدت في داخلهم بدل الروح شيئاً من الرغوة المالحة . ان الشعراء يقتبسون من البحر غروره ، وهل البحر الا أشد الطواويس غروراً ? فهو حتى امام اقبح الجواميس يدحرج امواجه ويبسط أطالس مراوحه وأطراف وشاحه المفضض فيحدجه الجاموس بنظرات الغيظ لأن روحه المقتربة من الشاطىء لا تزال الموامية ععلفه ومرعاه فا يبالي بالجمال وبالبحر وببهاء الطواويس . هذا هو المثل الذي اضربه للشعراء . والحق ان فكرهم لطاووس مغرور بل هو بحر من الذي اضربه للشعراء . والحق ان فكرهم لطاووس مغرور بل هو بحر من الذي اضربه للشعراء . والحق ان فكرهم لطاووس مغرور بل هو بحر من الذي اضربه للشعراء . والحق ان فكرهم لطاووس مغرور بل هو بحر من الذي اضربه للشعراء . والحق ان فكرهم لطاووس مغرور بل هو بحر من الذي اضربه للشعراء . والحق ان فكرهم لطاووس مغرور بل هو بحر من الغرور ، ففكر الشاعر يطلب مَن يشاهده حتى ولو كان المشاهيد جاموساً . هذا الفكر من ذاته .

رأيت بعض الشعراء يتحولون عن الشعر ويوجهون النقمة الى ماكانوا عليه ورأيت من يقدِّمون كفَّارة للفكر ، وما نشأ هؤلاء المكفِّرون عن الضلال الا بين الشعراء .

هكذا تكلم زارا . . .

# الحادثات الجسام

على مقربة من جزر زارا السعيدة ، تقوم في البحر جزيرة فوقها بركان يقذف محمه عليها بلا انقطاع ، ويقول الشعب وبخاصة العجائز فيه : إن هذه الجزيرة منتصبة صخراً يسد باب الجحيم ، غير ان هنالك منفذاً ضيقاً يخترق البركان وينتهي الى هذا الباب في ذلك الزمان ، حين كان زارا يسكن جزره السعيدة ألتى مركب مرساته - 1.9 أمام الجزيرة التي يعلوها الجبل المشتعل . ونزل بحارته الى البر ليقتنصوا بعض الأرانب ، وما حان وقت الظهيرة واجتمع القبطان برجاله بعد ان لموا شعثهم حتى رأى هؤلاءالناس رجلاً يخترق الفضاء بغتة اليهم ثم اقترب منهم وصاح بهم بصوت جلي قائلاً : لقد حان الزمن ، لقد اقترب كثيراً...

وم، بهم الشبح مسرعاً وهو يتجه الى البركان، فتميزوا به شخص زارا لانهم كانوا رأوه من قبل جميعهم ما عدا القبطان وأحبوه كما يحب الشعب مَنْ يخشى

فقال شيخ البحارة – هذا زارا يسير الى الجحيم

وفي الزمن الذي نزل فيه البحارة الى جزيرة اللهب، كان شاع اختفاء زارا بين الناس وقال صحبه لمن سألوا عنه : انه ابحر على مركب تحت جنح الظلام ولم يعرف أحد الوجهة التي يقصدها

هكذا ساد القلق من اختفاء زارا ، وبعد ثلاثة ايام زاد هذا القلق بعد أن أخبر البحارة بما رأوا ، وشاع بين الشعب ان إبليس قد اختطف زارا ، ولكن صحب زارا لم يأبهوا لهذه الاشـاعة بل ضحكوا منها وقالوا : ان ما نعتقده هو ان زارا قد اختطف الشيطان

غير ان اختفاء زاراكان يشغل بال صحبه ، وما مضت خمسة ايام حتى عاداليهم، فكان سرورهم عظيما

وهذا ما نقله زارا لهم عنحديثه مع كلب النار. قال: إن للأرضجلداً ولهذا الجلد امراضه ، وأحد هذه الامراض الإنسان وهنالك مرض آخريدعى كلب النار ، وقد كان هذا الكلب السبب في تناقل الناس الاكاذيب وتصديقهم لهما . وما اجترت البحار إلا لاكشف هذا السر فرأيت الحقيقة عارية من أخمص قدميها حتى عنقها ، فما تخفي عنى الآن حقيقة كلب النار ، وحقيقة جميع أبالسة التمرد والأقذار التي لا تنفر د العجائز بالذعر منها

لقد هنفت قائلاً : اخرج من أغوارك ابها الكلب الناري وقل لي كم هي عميقة اغوارك ومن اين تأتي بما تنفئه علينا . انك تكرع من البحر بشراهة ، وذلك ما تم عليه مرارة الملح في ثرثرتك ، والحق انك وأنت كلب الاغوار لا تستمد غذاءك إلا من الاماكن السطحية ، فما انت إلا كالمتكلم من بطنه لاننى في كل مرة سمعت فيها اقوال أبالسة التمرد والاقذار تبينتهم أشبه بك في دناءتك

-- 11+ --

واكاذيبك . لقد اتفقت انت معهم على النباح واتفقتم جميعكم علىذر الرماد ونشر الظلام فأنتم اعظم المتفاخرين وتعرفون كيف تدفعون بالاوحال الى الفوران وحيث تكونون لابد ان تحيط بكم الوحول وكل ماهو إسفنجي مضغوط ضيق المسام وما يطلب الانطلاق إلا من اتصف بهذه الصفات . والحرية هي الصرخة التي تفضلونها غير اننى فقدت ايماني بالحادثات الجسام منذ رأيت الصراخ والدخان يتعاليان حولها

صدقنى يا إبليس الثورات الصاخبة الجهنمية ، ليست اعظم الحادثات في اكثر ساعاتنا ضجيجاً بل هي في أعمقها صمتاً . وما يدور حول موجدي الشغب الجديد بل هو يدور على محور موجدي النظم الجديدة

لا بدلك أيها الشيطان من الأقرار بسخافة ماكانت تنقشع عنه قرقعتك وضباب دخانك وهل من جسام لامور أن تتحول مدينة إلى مومياءوان يتداعى عامود إلى الأوحال ? وهذه كلة أخرى أوجهها إلى هداي الاعمدة : أن أقصى الجنون هو في إلقاء الملح إلى البحر وفي إسقاط الاعمدة إلى الوحول ، لان هذه الاعمدة كانت مطروحة على أوحال احتقاركم وها هي ذي تنهض بسياء الآلهية وقد أنطبع عليها الألم الساحر . فهي والحق تدين لكم بالشكر لانكم اسقطتموها إبها الهادمون

وهأنذا الآن اسدي النصح للماوك والكنائس ولكل من اضعفته الفضيلة او اهرمه الزمان فأقول : دع القوة تسقطك لتعود الى الحياة فترجع الفضيلة اليك

هكذا تكلمت امام كلب النار، فقاطعنى بهريره قائلا: ( الكنيسة، وما هي هذه الكنيسة ? ) فقلت : إن الكنيسة شيء أشبه بالدولة، بل هي من اكذب انواع الدول، ولكن صه أيها الكلب، فانك اخبر بنوعك من اي كان . انما الدولة حيوان خبيث على شاكلتك فهي تحب ان تتكلم فترسل بيانها دخاناً وهريراً لتخدع الناس وتجعلهم يعتقدون بأن اقوالها مستمدة من غور الامور . فهي تريد ان تكون أعظم حيوان على وجه الارض والعالم يراها على ما تريد (\*)

(\*) لا ريب في ان زارا لا يقصد بهذا الوصف الا الدول القابضة على عنق الشعب بالحكم المطلق

- 111-

م د ك

وظهرت على وجه الكلب افظع معاني الحسد فصاح: ماذا تقول وهل يعتقد احد ان الدولة هي أعظم حيو ان على الارض ?

قال هذا وخرجت من بين شدقيه إعصار من الدخان وازداد هريره حتى حسبته مقتولا بغيظه . ولكنه ما لبث حتى استعاد السكون فقلت له : -- لقد تملكك الغيظ ، ياكلب النار ، وذلك دليل على اننى اقول الحق عنك . وهأ نذا استمرُّ في إعلان الحقائق فأحدثك عن كلب آخر من اتباع النار وهذا الكلب يتكلم حقيقة من قلب الارض ، فلهائه من ذهب ، وما يحسب حساباً للرماد والدخان والزبد الحار فإن حوله ترتفع قهقهة تنتشر كأنها سحاب يزهو بعديد الوانه . وهو عدو هريرك وزبد شدقيك وما في احشائك من الاختلال . ان هذا الكلب يأخذ الذهب والضحك من قلب الارض لأن قلب الارض من ذهب ، فاعلم هذا أنت .

وغُلب الكلب على أمرة عند سماعه هذه الكلمات فارخى ذيله خجلاً وبدأ يعوي وهو يزحف زحفاً الى مغارته

هذا ما سرده زارا لأتباعه ولكن اتباعه ماكانوا يبالون بما يقول وقد اشتدَّ . شوقهم الى إخباره عما حدث للبحارة والرجل الطائر في الهواء

ولما سمع زارا ما قصُّوه عليه قال : ماذا عساني اظن بما قلّم ? أَفَأَ كُونَ شبحاً من الاشباح ? ولعل ما رأوه لم يكن سوى خيالي ولعلكم سمعتم حكاية المسافر وخياله ، غير انه من الواجب عليَّ ان اشدِّد النكير على خيالي فلا يذهب كما يشاء نائلاً من شهرتي

وهزَّ زارا رأسه بتعجب متسائلاً عما يقوله في هذا الحادث وهو لا يدري لماذا هتف الخيال قائلاً : لقد اقترب الزمان هكذا تكلم زاراً . . .

« . . . ورأيت الناس يستولي عليهم حزن عميق ، وقد وهنت قوى خيارهم فيا يعملون . فانتشر تعليم يؤدي الى الايمان في ان كل شيء باطل ومتشابه وقيد الزوال . فتجاوبت الاصداء في الهضبات مرددة :كل شيء باطل ومتشابه وقيد الزوال .

-111-

لقد حصدنا ولكن غلالنا اكمدلونها وتهرأت ، فأي شيء تساقط تحت جنح الظلام من وراء كوكبه اللئيم ? لقد ذهبت جهودنا سدى وفسد خمرنا فاستحال سماً زعافاً فكاً ن عيناً حاسدة اصابت حقولنا وقلوبنا فأذوتها جففنا جميعنا فاذا نزلت بنا حارقة فلا يتطاير منا غير الرماد . لقد تعب منا كل شيء حتى لسان اللهيب

غاضت الينابيع امامنا وتراجع البحر عنا وقد زلزلت الارض تحت اقدامنا ولكنها لم تفغرفاها لتوارينا . فمن لنا ببحر نغرق فيه ، اننا نصرخ طالبينالبحر فيذهب صوتنا بدداً على سطوح المستنقعات

والحق اننا بذلنا اقصى جهودنا طلباً للموت ولما نزل جثثاً تحيا وعيونها جاحظة طي اللحود . »

هذا ما قاله احد العرّافين فذهب قوله نافذاً قلب زارا فبدّله تبديلا ، واصبح زارا حزيناً متعباً يضرب في الارض شبيهاً بمن ذكرهم العرّاف في نبوءته

وَقَالَ زاراً لأتباعه : لن يمضي زمن طويل حتى ينسدل هذا الغسق القاتم على وجه الارض ، وإنا أحاذر الا أجد وسيلة للعبور بنوري إلى ما وراءه فأنقذه من الانطفاء . هل من حافظ له بين هذه الاحزان وإنا قد أعددته ليضيء في العوالم البعيدة ويشعَّ في طيات الظلام السحيق

وسار زارا شارداً يحمل همه في قلبه ، فأمضى ثلاثة ايام لا يذوق فيها طعاماً ولا شراباً ولا يعرف الراحة حتى وقف لسانه عن الكلام فاستغرق في نوم عميق وجلس صحبه حوله يسودهم القلق طوال الليالي متوقعين أن يفيق ليردوه عن احزانه.

وافاق اخيراً فخاطبهم بصوت كاً نه ترديد صدى بعيد قائلا : ( أصغوا اليّ ، ايها الصحاب ، لاقصَّ عليكم ما رأيت في حلمي وساعدوني على تعبيره ، فان حلمي قد أغمض عليَّ ولم يزل معناه كامناً فيه أسبب

رأيتنى هجرت الحيـاة واخترت مهنة حارس للقبور على الجبل المقفر حيث يرتفع قصر الموت، فكنت أحرس النعوش وهي اسلاب النصر تغص بها الدهاليز المظلمة، فكنت ارى الساقطين في معترك الحياة المسجَّين في التوابيت المغطاة بالزحاج يحدجونني بنظراتهم المروعة .وهنالك نشقت عرف الابدية غباراً

-- 114---

م د ك

يتطاير على روحي فيرهقها ولا أستطيع ان انفض عنها هذا الغبار الثقيل وكانت أصداء الليل تدور بي ومعها شبح العزلة والانفراد ، فكان رفيقي سكون الموت تتعالى فيه من حين الى حين حشرجة المدنفين

م د ك

وكنت احمل المفاتيح وقد علاها الصدأ اعالج بها اصلب الابواب فتصرف مصاريعها بصراخ أبحّ لئيم يذهب مدوياً في الدهاليز كأن الدرفات اجنحة اطيار تنكش وتنعق متماملة ممن يريد تنبيهها من رقادها

وعند ماكان يخيم السكوت بعد هذا الدويكان يبلغ رعبي أشده فأبقى وحدي محاطاً بهذا الصمت الرهيب

وم, الزمان متمهلاً ، لو صح ان في مثل هذه الرؤى زمان ، الى ان وقع ما افقت له مذعوراً .

قرع الباب ثلاث مرات بدوي كأنه الرعد القاصف ، فهتفت الدهاليز ثلاث مرات بصدى كأنه الزئير ، وتقدمت الى القفل اعالجه فلم يتزحزح قيد أنميلة ، وهبت العاصفة بشدة فدفعت بالمصراعين ورمت الي بنعش اسود وقد تصدَّع الهواء بالصفير والولولة وسقط النعش فانحطم وخرجت منه آلاف من القهقهات فرأيت آلافاً من الاطفال والملائكة وطيور البوم والمجانين والفراشات الضخمة يطفرون حولي ساخرين

واستولى الخوف عليَّ فاذا انا مطروح على الارض اصرخ صراخاً مريعـاً فانتبهت لصوتي مذعوراً .

وسكت زارا لحظة وهو حائر فاذا بأحب اتباعه اليه ينهض ويقبض على يده قائلاً : « إن تعبير رؤياك انما هو في حياتك نفسها يا زارا . أفلست انت النعش وقد حشدت الحياة فيها سيئاتها وعبوس ملائكتها ? أفليس زارا يجتاح اللحود مقهقهاً كالأطفال ساخراً بالساهرين على القبور الخافرين لها ، مستهزئا بكل مَنْ تقرقع المفاتيح في ايديهم .

لسوف يذعر هؤلاء الناس منك فيطرحهم ضحكك ارضاً فيغمى عليهم ثم ينتبهون وبذلك يثبت عليهم سلطانك .

لقد اطلعت لناكواكب جديدة في الآناق ونشرت من الليل ماكنا نجهله من البهاء . والحق انك مددت ضحكك فوق رؤوسنا فأظلنا بعديد الوانه . فمنذ – ١١٤ – الآن ستتعالى قهقهقة الاطفال من النعوش وستعصف من الجهود القاتلة الريح التي نتوقعها .

م د ك

لقد مشّلت نفسُك اعداءك فأزعجتك رؤياك، ولكنك انتبهت منسلخاً عنهم وعدت الى روعك، وهم ايضاً سينتبهون فيرجعون اليك.

لمحذا تكلم التابع، فدار سائر الاتباع بزارا يشدون على يديه محاولين اقناعه بالنهوض من فراشه والانسلاخ عن احزانه ليعود اليهم ، غير ان زارا بقي جالساً على فراشه وعيناه جاحظتان كائنه عائد من سفر بعيد لايعرف ممن حوله احداً ، ولكن اتباعه رفعوه وأوقفوه فانتبه فجأة وتغيرت سحنته فمد يده يداعب شعر لحيته ورفع عقيرته قائلاً : - كل هذا سيكون عند ما يحين زمانه . فأعَّدوا لنا غذاء طيباً الآف لأكفتر عن الرؤيا التي رأيت ، غير ان العرَّاف سيجلس الى جنبي لياً كل ويشرب معي وسأريه بحراً يغرق فيه نفسه . ولكنه حدَّق في وجه تابعه الذي عنَّر له حلمه ، حدَّق به طويلا وهو يهز رأسه ...

## الفداء

وسار زارا يوماً على الجسر فأحاط به رهط من اهل العاهات والمتسولين وتقدم اليه احدب يقول له :

التفت الى الشعب يا زارا فهو ايضاً يستفيد من تعاليمك وقد بدأ يؤمن بسنيًة . ولكن الشعب بحاجة الى امر واحد ليتوطد إيمانه بك : عليك يا زارا ان تتوصل الى اقناعنا نحن اهل العاهات . وامامك الآن نخبة منهم وما لك بعد مثل هذه الفرصة تنتهزها لتقوم باختبارك على مثل هـذا العدد من الرؤوس • مثل هذه الفرصة تنتهزها لتقوم باختبارك على مثل هـذا العدد من الرؤوس • يوسعك الآن ان تشني العميان والمقعدين فتخفف الاثقال ، وتريح المتعبين. تلك هي الطريقة المثلى لهداية بلغ المرابي على مثل هـذا العدد من الرؤوس • يوسعك الآن ان تشني العميان والمقعدين فتخفف الاثقال ، وتريح المتعبين. تلك في الطريقة المثلى لهداية هؤلاء القوم الى الايمان بزارا
 هي الطريقة المثلى لهداية هؤلاء القوم الى الايمان بزارا
 متن يوفع عن ظهر الاحدب حدبته فقد نزع منه ذكاءه . هـذه هي تعاليم من الشعب . وإذا أعيد النور الى عيني الاعمى فإنه ليرى على الارض كثيراً من الشعب . وإذا أعيد النور الى عيني الاعمى فإنه ليرى على الارض كثيراً من الشعب .

قبيح الأشياء فيلعن مَنْ سبَّب شفاءه . ومن يُطلق رجلَ الأعرج من قيدها فانه يورثه أذية كبرى إذ لا يكاد يسير ركضاً حتى تتحكمَ فيه رذائله فتدفعه الى غايتها . هذه هي التعاليم التي ينشرها الشعب . وهل على زارا إلا ان يأخذ عن الشعب ما اخذه الشعب عِنه ?

م د ك

غير أنني منذ نزلت بين الناس سهل عليَّان ارى منهم مَنْ تنقصه عين ، و مَنْ تنقصه اذن ، وآخر فقد رجليه ، وهنالك مَنْ فقدوا لسانهم أو انفهم أو رأسهم وهكذا رأيت اقبح الامور . وهنالك اشياء اشد قبحاً إِنَّ اعرضت عن ذكرها فلا يسعني السكوت عن اكثرها .

رأيت رجالاً فقدواكل شيء ، غير انهم يملكون شيئاً يسوده الافراط ، فهم رجالكاً نهم عين عظيمة او فم واسع أو بطنكبير أو عضو آخركبير لا غير وما هؤلاء الناس الا اهل العاهات المعكوسة .

وعند ما عدت من عزلتي لأجتاز هذا الجسر للمرة الأولى وقفت مندهشاً لا اصدق ما أرى فقلت : هذه اذن ، اذنوسيعة كاً نها قامة رجل ، وتقدمت اليها فلاح لي وراءها شيء صغير لم يزل يتحرك وهو ناحل ضعيف يستدعى الاشفاق فان الاذن الكبرى كانت قائمة على ساق دقيق . وما كانت هذه الساق الا انساناً ولو انك تفرَّست في هذا الشيء بنظَّارة لرأيت فوقه وجهاً يتقطب بالحسد وينم عن روح صغيرة تريد الانتفاخ وترتجف على قاعدتها

وقال لي الشعب : ان هذه الأذن ليست رجلاً فحسب ، بل هي ايضاً رجل عظيم بل عبقري من عباقرة الزمان . غير إنني ما صدقت الشعب يوماً اذا هو تكلم عن عظهاء الرجال ، فاحتفظت بعقيدتي وهي اف هذا الرجل ذو عاهة معكوسة إذ ليس له الا القليل من كل شيء والكثير من شيء واحد . وبعدان وجَّه زِارا هذا الخطاب الى الاحدب ومَنْ تكلم بالوكالة عنهم اتجه

وبعدان وجب رارا شدا الحطاب الى المحدب و من محمم بالولالة علهم الم نحو انباعه وقد تحكم الكدر فيه فقال :

والحق انني اسير بين الناسكاً نني امشي بين انقاض واعضاء منثورة عن اجسادها . وذلك افظع ما تقع عليه عيناي فانني ارى أشلاء مقطعة كاً نها بقـايا مجزرة هائلة . واذا ما لجأت عيني الى الماضي هاربة من الحاضر فانها لتُسصدم بالمشهد نفسه . فهنالك ايضاً انقاض واعضاء اشلاء وحادثات مهوعة ، ولكني لاأرى رجالاً أ...

-111-

ان أشد ما يقع عليَّ ايها الصحاب انما هو الحاضر والماضي وماكنت لأطيق الحياة لو لم اكن مستكشفاً ما لا بد من وقوعه في آتي الزمان ، وما زارا إلا باصرة تخترقالغيب فهو رجل العزم وهو المبدع ، هو المستقبل والمُعْسَبَر المؤدِّي الى المستقبل ، هو واأسفاه ذو عاهة ينتصب على هذا المعبر .

وأنتم ايضاً تتساءلون مراراً : من هو زارا ? وبماذا نسميه ? فلا تتلقون غير السؤال جواباً كما اتلقاه انا .

أهو من يَــعِدُ أم من ينفِّذ الوعد ? اهو فاتح ام وريث أهو الطبيب ام هُوَ الناقه ?

أشاعر هو أم رجل حقيقة ? ؟ أمحرر أم متسلط ؟ أصالح أم شرير ؟ ما إذا إلا با عند النا مما ترً

ما انا إلا سائر بين الناس شطرةً من المستقبل الذي يتراءى لبصيرتي وجميع افكاري تتجه الى جمع وتوحيدكل ما تفرَّق على اسرار وتبدّد على الصدف العمياء وماكنت لأحتمل ان اكون انساناً لو ان الانسا**ن** لم يكن شاعراً محللاً

للاسرار ومفتدياً لاخوانه من ظلم ما تسمونه صدفة ودهراً . وما الفداء الا في إنقاذ مَنْ ذهبوا ، وتحويل كل ماكان الى ما اريد لو انه كان ...

ما المخلص والمبشِّر بالغبطة الا الارادة نفسها وهذا ما اعلمكم إياه يا اصحابي، ولكن اعلموا ايضاً ان هذه الارادة لم تزل سجينة مقيدة .

إن الأرادة تنقذ، ولكن ما هِي القوة التي تقيّد المُنقِد نفسه ?

ان داء الارادة الوحيد انما هوكلة « قدكان » تقف الارادة امامها تحرق الإرَّم عاجزة عن النيل من كل ماكان ، فالارادة تنظر بعين الشر الىكل ما فات وليس لها ان تدفع بقوتها الى الوراء ، فهي اضعف من ان تحطّم الزمان وما يريده الزمان ، وهذا داء الارادة الدفين .

ان الارادة تُنقذ، ولكن ما هو تصوّر الارادة في عملها للتخلص من دائها وهدم جدران سجنها ?

واأسفاه ! ان كل سجين يصبح مجنوناً ، وما تنقذ الإرادة السجينة نفسها الا بالجنون .

ان الزمان لايعود أدراجه . ذلك ما يثير غضب الارادة وكيدها فهنالك صخر لا طاقة للارادة برفعه ، وهذا الصخر انما هو الامر الواقع . لذلك تهبُّ الإرادة وقد تملَّكها الغيظ مقتلعة الاحجار منتقمة من كل مَنْ

- 114-

لا يجاريها في كيدها وثورتها ، وهكذا تصبح الإرادة المنقذة قوة شريرة تصبّ جام غضبها على كل قانع بعجزها عن الرجوع الى ماً فات . وهل انتقام الإرادة إلا عبارةٌ عن كرهها للزمان لأنه أوقع ما لا قِبَل لها بِرَّده ?

م د ك

والحق ان إرادتنا مصابة بالجنون ، وقد نزلت لعنة على البشرية منذ تعلّم الجنون ان يتفكر. إن خير ما طرأ على الانسان حتى اليوم انما هو فكرة الانتقام، وهكذا سيبتى العقاب ملازماً للألم في كل زمان وفي كل مكان . وهل فكرة الانتقام إلا العقاب بذاته ، فماكلة الانتقام إلاكلة مكذوبة يقصد بها التعبير عن الضمير

إِن كُلَّ مُريدٍ يتألم لأنه لا قِبَـل له بالرجوع الى الماضي لردّ ما فات ، ولهذا لزم انَّ تكون الإِرادة بل كل حياة على الاطلاق كفّـارة وعقاباً

بمثل هذه الاعتقادات تلفّح العقل بالغيوم فانبثق منه الجنون هاتفاً:كلشيء يزول ، فكل شيء يستحق الزوال

إِن العدل نفسَه يقضي بأَن يفترس الزمان ابناءه ، هذا ما اعلنه الجنون لقد وضع الناموس الآدبي وفقاً للحقوق وللعقاب ، فأَينالمفرُّ مننهر الحياة الجارف وما الحياة إِلا عبارة عن عقاب ? وهذا ايضاً ما اعلنه الجنون

ليس من حادث واحد يمكننا ان نزيله من الوجود . فهل للعقاب ان يمحو الحادثات ? وهل من خلود لغير الأعمــال في وجود لا ينفك يحول العمل عقاباً والعقاب عملاً؟ ولا مناص من هذه الحلقة المفرغة مالم تتوصل الارادة الى الفرار من ذاتها فتصبح حينذاك إرادة منفية

ا نكم تعرفون ، ايهــا الاخوة ، هذه الاغاني التي يتشدَّق بها الجنون . وقد اقصيتُكم من سماعهــا عند ما علمِتـكم ان الارادة مبدعة .كل ما فات يبقى مبدداً منثوراً كانه اسرار ومصادفات رائعة الى ان تقول الإرادة : انني انا اردت. ثم تقول : وهذا ما اريده الآن وسأريده غداً

هــل نطقت الارادة بمثل هــذا حتى اليوم؟ وأي متى ستنطق به ؟ هل هي تملصت من قيود جنونها فأصبحت تفتدي الحادثات بعزمها وتبشر بالحبور ? هل هى اطرحت فـكرة الانتقــام وتوقفت عن حرق الأرم من كيدهــا ? مَنْ ترى تمكن من تعليمها مسالمة الزمان بل ما يفوق هذه المسالمة ? يجبعلى الارادة ولا أعني سوى إرادة الاقتدار ان توجّـه مشيئتها الى ماهو ِ

أعظم من المسالمة . ولكن أنىَّ لها ذلك و مَنْ سيعلُّمها ان توجه هــذه المشيئة الى ما فات ?

وتوقف زارا عن الكلام فجأة كأن رعباً شديداً حل به فاتسمت حدقاته وشخص باتباعه سابراً أفكارهم غير انه ما لبث ان عاد الى الضحك فقــال بكل هدوء :

- ما تهون الحياة بين النـاس لان الصمت صعب على المرء وخاصةً اذا كان ثر ثاراً

هکذا تکلم زارا . . . اک الک

ولكن الأحدب الذيكان يصغي الى هذا الحديث وهو يستر وجهه بيديه سمع قهقهة زارا ففتح عينيه مستغرباً وقال : --- لماذا يخاطبنا زارا بغير ما يخاطب به اتباعه

فقال زارا :--- وهل من عجب في هذا? أفا يصح ان يُخاطب الاحدب باقوال لها حدبتان

فقال الاحدب : — ولا عجب ايضاً في ان يخاطب زارا تلاميذه كمعلم اولاد، ولـكن لماذا يخاطب أتباعه بغير ما يخاطب به نفسه ?

حكمة البشر

ليست الأعالي ما يخيف بل الاعماق ، فعلى الجرف تحدّق العين في الهـاوية وتمتد اليد نحو الذرى قيقبض الدوار بالإرادتين على القلب

أفتعامون إيها الصحاب ما هي إرادة قلبي المزدوجة ? إن الخطر المحدق بي على منحدري أنما هو أنجاه نظري إلى الذروة بينما تتامس يدي مستنداً في الفضاء. وما أعلق إرادتي إلا على الانسان فتشدني اليه مرهقات القيود لانني منجذب منه إلى الأنسان المتفوّق فإليه تندفع إرادتي الشانية . إنما إنا احيا بين الناس كالضرير لا يعرف من حوله ،كيلا تفقد يدي ثقتها من الوقوع على مستند مكين

انا لا اعرفكم ، ايها الناس تلك هي ظلمتي اتلفَّع بها وتعزيتي الجأ اليها فأنا جالس امام البـاب متوجهاً الى الاوغاد صائحاً بهم : اليَّ يا مَن يريد ان يخدعني

- 119 -

إن اول حُكة بشرية أعمل بها هي ان استسلم لخيداع الناس فلا اضطر الى الوقوف ابداً موقف الحذر لأن في الناس كمنْ يخدعون ولو اننى وقفت هذا الموقف في العالم اكان يتسنى للانسان ان يثقل منطادي

م د ك

فيمنعه من الانفلات والانطلاق الى ابعد الآفاق ?

إِن اِغِفالي للحذر انما هو عناية تسهر عليَّ لا ِيصالي الى ما هو مقدور إِذا انت امتنعت عن الشرب من كل كأَ س فانك هالك ظماً ، فاذا اردت ان تبقى طاهراً بين الناس فعليك ان تتعود الإغتسال بالماء القذر

لبكم ناجيت قلبي لاعزيه ، فقلت له : صبراً ايها القلب الهرم ، انك لم تفلح بهذه النقمة فتنعَم بهاكاً نها نعمة

وهذه حكمتي البشرية الثانية: إنني اداري المغرور بأكثر مما اداري الفخور، لان الغرور الجريح مبعث كل النائبات، في حين ان العزَّة الجريحة تستنبتجر حها ما هو خيرٌ منها

اذا لم يحسن الممثلون لرواية الحياة ادوارهم فيها فخير لك الا تشهدها، وليس امهر من اهل الغرور في التمثيل لانهم يقومون بأدوارهم وكل ارادتهم متجهة الى اكتساب رضى المشاهدين وإعجابهم، وهم لا يدخرون وسعاً في سبيل خلق شخصيتهم وتمثيلها ، لذلك يلذ لي ان انظر من خلالهم الى الحياة فهم خير دواء للسوداء . إنني اداري اهل الغرور لانهم أساة احزاني المقيمون الانسان ممثلاً امام عياني

وفوق ذلك فمن له ان يسبر الاعماق في تواضع المغرور ? فانا اريد الخير لممثله واشفق عليه بسبب اتضاعه ، فهو يريد ان يقتبس منكم ثقته بنفسه متغذياً من نظراتكم ، متسوّلاً الثناء من تصدية اكفكم . ان المغرور ليصدّق اكاذيبكم اذا ما احسنتم إيرادها عنه ، فما هو إلا حائر يشك باعماق نفسه في قيمة نفسه اذا كانت الفضيلة الحقيقية تجهل ذاتها فالمغرور كذلك لا يعرف شيئاً عن تواضعه

اما حكمتي البشرية الثالثة فقائمة علىانني لا ادم لاستحيائكم سبيلا الى تنفيري من مشاهدة الاشرار ، فانا أُسرُّ بالنظر الى ما تخلق حرارة الشمس من عجـائب المخلوقات كالنمور واشجار النخل والافاعي ذوات الاجراس. ولكمَم بين الناسمن

-- 17+ ---

اَن اوفركم عقلاً لا يبلـغ في نظري منتهى الحكمة، كذلك لا ارى الشر أَلٍا مبالغاً في وصفه . ولـكم تساءلتمشكـكاً : لماذا لاتزال الافاعي تطنُّ باجراسُها ?

إِن لَكُل شيء مستقبله حتى الشرور ، فالظهيرة البالغة التناهي في إشراقها لم تنكشف للإنسان حتى اليوم . لكَم من امور تُعتبر شروراً في هذا الزمان وهي لا تتجاوز الثلاث عشرة قدماً حجماً ، ولا الثلاثة اشهر بقاء ، وغداً سيولد ما هو اعظم منها . ولا بد من ان تخلق الحياة التنتين المتفوق خليقاً بالانسان المنفوق ، فان شموساً محرقة ستُدخل حرارة الإبداع في الغابات الغضة الرطبة التي لم تمسسَّها يد بعد

لابد من ان تصبح وحوشكم نموراً وعقاربكم تماسيح، فيجد القنَّـاص في الغاب ما يرضيه

والحق ان فيكم كثيراً من المضحكات يا رجال العدل والصلاح . ولشد ما يضحكني خوفكم ممن دعوتموه إبليساً . لقد بعد المجال بين روحكم وكل عظيم ، فاذا ما لاح لكم الانسان المتفوق بصلاحه اورتكم خوفاً ورعباً . فانكم ايها الحكهاء والعاساء ، ستولَّون الإدبار اذا ما لفحتكم الحكمة المشعة على الانسان المتفوق في غبطته وعريه

لقــد وقعت عيني عليكم ، ايهــا العظهاء ، فادركت هذا السر ، وهأنذا اعلنه لـكم ، انكم ستصفون الانسان المتفوق الذي انبئكم به بانه شيطان الشياطين

اتعبنى هؤلاء العظهاء ، واشدهم إرهاقاً لي اوفرهم عظمة، فانا اتوقالى اجتياز مرتبتهم فأفوتها وانا اتجه الى الانسان المتفوق

لقد عرتنى هزة عند ما شاهدت خيار العظماء في عريهم فشعرت بجناحين استنبتهما ساعداي لاحلِّق بعيداً عنهم في آفاق الدهور الآتية . اننى اتوجه الى الدهور البعيدة ، الى الظهيرات الغارقة بانوار لم يحلم بها الفن من قبل ، فهنالك تتجلى الآلهة خجولة من كل ما يقع من حادثات على الارض

ليتني اراكم متنكرين، ايها الاخوة والاقرباء، اهل الصلاح والعــدل،

- 171-

م د ك

ماذا جرى لي يا صحابي ? لقد سادني الاضطراب فأضعت هداي واراني مندفعاً بالرغم منى الى الرحيل والابتعاد عنكم وآسفاه اجل ، على زارا ان يعود الى عزلته ، غير ان الدُّب يرجع الى مغارته كئيبــاً حزيناً . ماذا جرى لي ومن ُترى يضطرني الى الرحيل ? الها ( هي ) مولاتي الغاضبة ، لقد كلتني فأعلنت لي إرادتها وما كنت ذكرت لكم أسمها حتى اليوم، هي اعمق ساعاتي صمتاً وهي نفسها مولاتي القاهرة، کلمتنی امس وسأقص عليكم ماجرى فلا اخني عنكم شيئًا كيلا يقسو قلبكم عليَّوانا افاجئكم برحيلي عنكم اتعلمون ما هي خشية من يستسلم للكرى ? أنه الذعر يستولي على الانسان من رام سه إلى الخص قدميه، لأن احلامه لاتبتدىء ما لم تنسحب الارض من تحته إِنَّى اضرب لكم امثالاً ، فاصغوا الي : امس عند اعمق الساعات صمتاً خلت الارض من تحتى وبدأت احلامي وكان العقرب يدبُّ على ساعة حياتي في خفقانها ، وماكنت سمعت من قبل مثل هذا السكوت يسود حولي ويرويّع قلبي وسمعتها ( هي ) تقول لي ، ولا صوت لها : انك تعرف هذا يا زارا فصحت مذعوراً عند سماعي هذه النجوي وتصاعد الدم الى رأسي فعادت هي تقول ، ولا صوَّت لها : انت تعرف هذا يا زارا ولكنك لا تعلنه فانتفٍضت واجبت بلهجة المتحدّي : — اجل إِننى اعرف هذا ولكننى لا اريد ان أعلن ما اعرف - 177 ---

فقالت ( هي ) ولا صوت لها : أصحيح انك لا تريد ? لا تخف ِ نفسك وراء هذا التحدّي يا زارا فأخذت ابِكِي وارتعش كالطفل قائلاً : ويلاه ، اريد ان أُصرّح ، ولكن هل ذلك بامكاني ? أعفنى من هذه المهمَّة لانها تفوق طاقتيَّ فقالت ، ولا صوت لها : وما اهميتك انت يا زارا قل كلتك وتحطَّم فقلت : أهى كلتي ما يهم ، فمن اكون انا ? انني انتظَّر من هو أُجدر منى باعلانها وما آنا اهل لأصطدم بالمنتظر فأنحطم عليه فقالت ، ولا صوت لها : وما اهميتك انت ما دمت لم تصل بعد إلى ما اريده من الاتضاع ? وما اقسى ما يتشح الاتضاع به ، وما اصلب جلده فقلت : لقد تحمَّل جَلَدُ أتضاعي كَثيراً ، فأنا ساكن عند قاعدة ارتفاعي ولم يدلني احد بعد على ذراه العاليات، ولكنني تمكنت مُرْنِ سبر اغواريُّ ومعرفتها فقالت ولا صوت لها : اي زارا ، انت المعد لنقل الجبال من مكان الى مكان. أفما بوسعك ان تنقل أغوارك ومهاويك ايضاً ? . فقلت : لم تنقل كلمتي الجبال بعد ، فان ما قلته لم يبلغ حتى آذان الناس ، لقد اتیت الی العالم غیر انہی کم اتصل به بعد فقالت ، ولا صوت لها : وما يدريك . . . ? ان الندى يتساقط على العشب في أشد اوقات الليل سكوتاً فأجبت : لقد هزأ الناس بي عندما اكتشفت طريتي ومشيت عليها ، والحق ان رجلي كانتا ترتجفان اذ ذاك، فقال لي الناس : لقد صَّللت سبيلك يا زارا، بل اصبحت لا تعرف إن تنقل خطاك فقالت، ولا صوت لها : وابة اهمية لسخريتهم ? لقد تخلُّصت من الطاعة يا زارا فوجب عليك أن تأمر الآن . أفلا تعلم ان مَنْ يحتاج الجميع اليه باكثر من احتياجهم الى أي شيء انما هو مَنْ يقضى في عظّائُم الأمور ? ان القيام بالكبائر صعب ، وأصعب من هذا ان يأمر الانسان بها. انذنبك الذي لا يغتفر هو انك ذو سلطان ولا تريد أن تتحكَّم قلت : ليس لي صوت الاسد لاصدر اوامري فقالت--كأُنَّها تهمس عمساً-- : لا يثير العاصفةَ إلا الكلماتُ التي لاصوت - 174-

للها ، إن من يدير العالم إنما هي الافكار التي تنتشركاً نها محمولة على اجنحة الحمام. عليك أن تسير يًا زاراكاً نك شبح لِما سيكُون يوماً في آتي الزمان، هكذًا تندفع في سبيلك الى الامام وانت تنولى الحكم فقلت : ان الخجل يتولاني فعادت تقول ، ولا صوت لها : عليك ان تعود طفلاً فيذهب خجلك عنك، ان غرور الشباب لمَّا يزل مستولياً عليك لانك بلغت الشباب متأخراً،ولكن على مَنْ يريد الرجوع الى طفولته ان يتغلُّب على شبيبته واستغرقت في تفكيري وأنا ارتجف ، ثم عدت الى تكراركملتي الأولى قائلاً : لا اريد . وعندئذ ارتفع حولي صوت قهقهة منقت قلى وصدَّعت احشاقي وقالت(هي) للمرة الاخيرة : اي زارا ، إن اثماركٌ ناضجة ، غير انك لم تنضج انت لأثمارك، فعليك إذن ان تعود الى العزلة لتزيد في قساوتك ليناً وعاد الضحك يتعالى ، فشعرت انها انصرفت عني (هي ) وعاد الصمت يسو د باعمق مماكان حولي ، اما انا فبقيت منطرحاً على الأرض سابحاً في عرق والآن، وقد اعلنت لكم كل شيء ايها الصحاب، فهأنذا أعود آلى عزلتي وما اخفيت عنكم شيئًا. ارحل عنكم بعد أن عامتكم أن تعرفوا من هو أشد الناس تكتماً ومن يريد ان يكون كتوماً واأسفاه، ايها الصحاب ، إِن لديَّ ما أقوله لكم ايضًا ، ولديَّ ما ابذله ، فلماذا لا ابذله الآن ? ألعلني أصبحت شحيحاً ? وما نطق زارا بهذا حتى ارهقه سلطان حزنه لاضطراره الى الرحيل، فبكي منتحباً وما تمكن احد من تعزيته ، ومع هذا ما ارخى الليل سدوله حتى ذهب زارا وحده تحت جنح الظلام متخلياً عن صحبه

-- 172 ----

هکدا تکل زرادشت

الجزء الثالث

-----

« إنكم تنظرون الى ما فوقكم عندما
« تتشوقون الى الاعتلاء ، اما أنا فقد
« علوت حتى أصبحت أتطلّع الى ما
« تحت اقدامي فهل فيكم من يمكنه ان
« يضحك وهو واقف على الذرى .
« مَنْ يحوم فوق اعالي الجبال
« يستهزيء بجميع ما سي الحياة
« يستهزيء بسارحهابل بالحياة نفسها »
القراءة والكتابة . الجزء الاول صفحة
« ٣١ »

المسافر وكان قد انتصف الليل عنه ما توجه زارا الى أَكمة الجزيرة وهو يجدُّ في السير ليبلغ الشاطىء الآخر عند بزوغ الفجر إذكان يقصد الأبحار من هذه الجهة حيث ترسو بعض المراكب لتقلَّ طَلاب المهاجرة من الجزر السعيدة . وتذكّر زارا الرحلات التي قام بها منفرداً منذ صباه فمرت بمخيلت رسوم الجبال والتلال والذرى التي تسلـقها في حياته فقال : « ما انا إلا رحَّالة ومتسلقُ م تفعات وما تستهويني منّبسطات الارض ولا يستقر بي مقام . ومهما قُدِّر عليَّ ومهما وقع لي فلا تعدو الحوادث ان تكون في نظري رحلة واعتلاء . فما لي أنَّ ارى من آلآناق إلا ما انطبع منها في نفسي . ولقد مضى الزمن الذي كان لي فيه ان اتوقع الحوادث من خطرات الحظ . وهل لي ان انال من الدهر شيئًا لم يستقر في نفسي من قبل ? إِنْ كُلِّ ما يَطرأُ عليَّ بعد الآن إنما هو ذاتي العائدة تكراراً بعد انفراطهـا وتمازجها في الاشياء وتصاريف الزمان . غير انني اصبحت الآن على مدرج آخر الذرى امام اصعب مسلكٍ ما اقتحمت منله في حياتي، فأنا أبدأ الآن اشدَّ رحلاتي عناء واروعها وحشة . وأنيَّ لمثلى ان يتجنَّب مثل هذه الساعة التي تهتف قائلة : إنك على مبدأ طريق المجد حيث تنداخل الذرى في المهاوي . انت تُسير على هذه الطريق وكنت تراها قبلاً آخر ما تقتحم من اخطار فأصبحت لديك آخر مِلجاً تهرع اليه . إنك تسير على طريق المجد فعليك ان تتذرع بالحزم الأوفى لتقطع بنفسك خطَّ الرجوع على نفسك . إنك تسير على طريق المجد ، فأنت منفرد عليها لا يزحمك احد من ورائك ، وقد محت اقدامك آثار خطاك على ما وراءك من المسالك، ولاحت كلة المستحيل مخطوطة على آفاق هذه الطريق .

- 177 --

ولا بد لك إذا ما خلت المدارج تحت اقدامك ان تتسلق قمة رأسك إذ لا سبيل لك للاعتــلاء إلا اذا اتجهت اليه والى ما وراءه وانت تدوس على قلبك ، وهكذا سيُشقيك ماكان يحلو لديك .

م د ك

ان مَنْ افرط في ادخار جهوده لا يلبث حتى يُبتلى بالخول ، تبارك كلُّ جهد يشدُ العزم ، فلا خير في ارض تدُّر اللبن والعسل ، ومن يطمح الى الاحاطة بأمور كثيرة فليتدرب على ارسال ابصاره الى ما وراء حدود ذاته . وعلى كل متسلق للذرى ان يتعزز بمثل هذا الحزم اذ لا يسع من يتحرّى الامور متجسساً بفضوله الا الوقوف عند اسهل الافكار منالا . وانت يا زارا تطمح الى الاحاطة بالعلل والى نفوذ خفايا الامور ، فعليك ان تحلق فوق ذاتك فتجتازها متعالياً حتى ترى ما فيك من كواكب وهي تتصاغر في كل افق دون افقك الرفيع أجل ان ذروتي انما هي حيث اقف ناظراً الى الاعماق فأرى فيها ذاتي وكواكبها ، تلك هي آخر هضبة اطمح الى بلوغ قمتها »

بهذاكان يناجي زارا نفسه وهو يصعد المرتفع معللا بالتعاليم الصارمة مافي قلبه من جراح .

وعند ما بلغ الذروة انبسط البحر امام ناظريه فوقف مبهوتاً واستغرق في صمت طويل، وكانت السماء لا تزال تتــألق بالنجوم والهواء يهب بارداً على الاكمة .

وهتف زارا حزيناً :«لقد تبيَّنت ما قُـُدِّر عليَّ، وها أَنا ذا مستعد للاقدام فهذه آخر عزلة اقتحمها .

سأمحدر اليك ايها البحر المظلم المنبسط عند اقدامي ، انت الليالي المفعمة بالاحزان، انت القضاء والقدر ايها الخضّم البعيد . اننياقصد ارفع جبالي مقتحما ابعداسفاري فعليَّ اذاً ان اهبط الى مهاوٍ أبعد في اغوارها من كل ذروة رقيتها حتى الآن .

عليَّ ان اذهب من الأسى الى أغوار ما رسبتُ في مثلها من قبل فأصل الى قرارة ما في الاحزان من ظلمات . ذلك ما تُدر عليَّ فأنا على اهبَّة اقتحامه

لقد تساءلت فيا مضى عن منشأ الجبال فعرفت اخيراً أنها نهدت من البحار --- ١٢٨ --- كما تشهد صخورها وجروف ذرواتها ، فما يبلغ الأعلى مقامة إلا لانطلاقه مرز المقام الادنى »

هكذا تكلم زارا وهو ماثل على قمة الجبل تدور به لفحات الصقيع ، ولكنه مابلغ الشاطيء ووقف بين نتوءات صخوره حتى حل عليه التعب وتزايدت اشواقه فقال :

« إن البحر هاجع ايضاً فعينه الوسنى تحدجني بلفتات غريبةوانفاسه الحرَّى تهب عليَّ. انه مستغرق في احلامه يتقلب مضطرباًعلى جافيات مسانده. انني استمع لهديره كاَّ نه يئن بتذكارات مفجعات ، وقد يكون هذا الهدير نذيراً بالشؤم في آتي الزمان

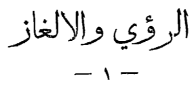
ا ٍنني اشاطرك الأسى ايهـــا المدى المظلم الوسيع ، فأنا بسببك ناقم على نفسي أتمنى لو طالت يدي فأنقذك من أصفاد أحلامك »

وانتبه زارا فاذا هو يضحك ساخراً من ذاته فتمرم, وتساءل عما اذاكان سيبلغ به حماسه الى اطلاق إنشاده لَتعزية البحار، وعما اذاكان سيستمر مضعضعاً في سكرة غرامه واستسلامه فقال :

« لقــد عرفتك في كـل زمان يا زارا تقتحم الامور الخطيرة بلا كلفة وبلا مبالاة ، وقد رأيتك طوال حياتك تدغدغ الوحوش المفترسة فكان يكفيك منها ان تهتاج حبك بأنفاسها الحرَّى وبنعومة مخالبها لتجتذبك اليها

ليس من خطر أعظم من الحب يحدق بالمستغرق في عزلته فان المنفرد يحبكل شيء يتنسّم فيه الحياة ، وما أعجب جنوني بالحب وتساهلي فيه »

هكذا تكلم زارا وقد عاد الى الهزء بنفسه، غير انه تذكر مَنْ هجر م خلانه فخيل اليه انه يسىء اليهم بتفكيره فيهم، فنقم على نفسه وانقلب من ضحكه الى البكاء فسالت دموعه مريرة يتمازج فيها الغضب والشوق



وعندما تناقل البحارة خبر وجود زارابينهم وكان بلغهم ذلك من رجل دخل السفينة معه قادماً من الجزر السعيدة ساد الجميع شيء من القلق وباتوا يتوقعون - ١٢٩ - حدثًا في وجوده ، غير ان زارا بتي يومين جامداً تساوره احزانه ، تحدق فيه الانظار فلا يلتفت ، وتوجَّّبه اليه الأسئلة فلا يجيب . واخيراً أصغى لما يقال حوله متوقعاً سماع أَبحاث لها خطورتها تدور على هذه السفينة القادمة من بعيد والمتجهة الى أماكن سحيقة . وماكان زارا لينفر من الاسفار البعيدة ومن الأخطار ، وبعد أن أصغى طويلاً كُملت عقدة لسانه فانطلق يقول :

م د ك

– اليكم ايها الشذَّاذ الجريئون اياً كنتم ، ايها المستسلمون للشراع الغدارعلى هائُجات الامواج

اليكم ايها الثملون بخمرة الاسرار ، المنجذبون بين خيوط الظلمات والانوار الى نغمات كل شبابة تنوح في المجاهل الخفية ، إنكم تنفرون من تملس طريقكم بيد مرتجفة على ما نصب من دليلات الحبال إذ تفضلون الإدراك بالحس على الادراك بالإستقراء

اليكم دون سواكم أوجه الخطاب لأخبر بما تحجلى من ألغاز وبما خطرمنرؤى لأشد الناس استغراقاً في عزلته

لقد اجتزت الغسق في أشد فتراته وجوماً . اقتحمته وقد تقاّصت شفتاي وعلا وجهي الاغبرار وكنت شاهدت من قبل شموساً كثيرة تجنح الى الغروب رأيت أمامي طريقاً يتسلل على جروف المرتفعات ، طريقاً وعراً تعرى جانباه من كل نبات فدفعت عليه اقدامي أتحداه فأسمع صريف حصاه تحتها مشيت صامتاً أحاول تثبيت الحصى المتطايرة بخطواتي لانجو من الانزلاق عليها

واعتليت فاذا بروح الكثافة وهو عدوي الألد يشدُّ بي الى الاعمــاق ، واعتليت ايضاً فاذا بهذا الروح المطبق عليَّ كالقزم من الناس والخلد من سكان الاوجار يسكب في اذني ودماغي كلمات ثقيلة كالرصاص فسمعته يقول لي متمهلاً هازئاً :

أي زارا ايها الحجر المدَّعي الحكمة، لقد رشقت نفسك الىما فوق، ولكن اي حجر ارتفع ولم يسقط عائداً الى مصدره ? أي زارا ايها الحجر الحكيم المنقذف الى العلا ليزعزع الكواكب في مدارها ما انت الا القاذف والمقذوف معاً فلا بدنك من السقوط ككل حجر

-- 14+ --

يرشق الى ما فوق . لقد حكمت بالرجم فكان حكه به على نفسك ، وهذا الحجر الذي فو قته سيرجع ساقطاً عليك . وسكت القزم طويلاً حتى ضاقت من سكوته انفاسي ، فالرفيق الصامت يشعرك بوحشة الأنفراد أكثر مما تشعر بها وانت وحدك لا رفيق لك . وارتقيت ايضاً وأنا تائه في تفكيري واحلامي شاعر بتزايد الضيق في صدري كأنني عليل نبَّهته اضغاث احلامه فاستفاق ليشعر بأوجاعه . غير انني اعهدُ بنفسي قوة اسميها شجاعة وهي القوة التي ارغمت بها كل وهن في نفسى ، بهذه الشجاعة تذرعت فصحت بالقزم قائلاً : إن واحداً منا يجب عليه ان يتوارى . ما من قاتل كالشجاعة التي تهاجم ، وما من فيلق يتقدم إلا وفي طليعتهالانغام الحاديات . ان اوفر الحيوانات شجاعة انما هو الانسان الذي قهر بشجاعته سائر الحيوانات وتغلُّب على جميع الأوجاع ماشياً وراء حاديات الانغام بالرغم من أن اوجاع الانسان اشد ما في آلكون من اوجاع . وللشجاعة إيضاً فضيسلة ردع الدوار المستولى على الرؤوس حين تحدِّق في الاعماق ، وما من موقف للانسان لا هاوية تحته وما عليه الا أن يحدِّق ليرى المهاوي من اي موقف في مواقفه . ان الشجاعة خير ما يقتل فأنها تقتل الاشفاق ايضاً ، وما من هاوية ابعــد قرارا من الاشفاق لأن نظر الانسان ليذهب وهو يسبر الآلام الى اقصى مدى سلغه عند سيره الحياة نفسها . ان خير ما يقتل أنما هي الشجاعة إذا هاجمت ، لأنها ستتوصل أخيراً إلى قتل

م د ك

ال خير ما يقتل الما هي الشجاعة اذا هاجمت ، لا مها سلسوصل الحيرا الى قس الموت نفسه لأنها تقول في ذاتها : « ياللعجب ! أهـذا ما كانت الحياة ؟ إذن لأرجعن اليها مرة اخرى» ان في مثل هذه العقيدة أشد يحداء يدفع الى الاقدام، مَنْ له اذنان سامعتان فليسمع .

واستوقفت القزم قائلاً : يجب ان يبقى احدنا ويفنى الآخر. انني انا الأقوى لأنك لا تدرك أعمق افكاري ، وما اعمقها الا فكرة لا قبل لك باحمالها . فارتمى --- ١٣١ -- القزم عن كتفي فخفَّ حملي ، فاذا بهذا القزم يجلس القرفصاء على حجر امامي، واذا نحن تجاه باب كأنه وجد صدفة هناك فقلت لرفيقي :

م د ك

انظر الى هذا الباب فان له واجهتين ، وهنا ملتقى مساكين لم يبلغ انسان اقصاهما ، احدهما منحدر يمند الى ابدية ، والآخر مرتفع يمتد الى ابدية اخرى ، والمسلكان يتعارضان متقاطعين عند هذا الباب وقد كُتب اسمه على رتاج واحد « الحين »

فقلت : أتعتقد ايهــا القزم ان من يتوَّغل في احد هذين المسلكين يبقى معتقداً بأن آنجاه احدهما معارض لاتجاه الآخر ?

فقال القزم بازدراء . ان كل أتجاه على خط مستقيم انما هو أتجاه مكذوب فالحقيقة منحرفة لأن الزمان نفسه خط مستدير اوله آخره .

فأجبته قائلاً : لا تستخف بالامر ايها الروح الكثيف وإلا غادرتك فتعطب رجلك حيث انت، ولا تنسَ انني انا حملتك الى الاعالي . تفكّر في «الحين» الذي نحن فيه الآن، فان من بابه يمتد سلك ابديلا نهاية له متراجعاً الى الوراء، فإنَّ وراءنا ابدية يا هذا

افمـاكان لزاماً على كل شيء ُمعزز بمعرفة السير ان يجتاز هذا المسلك فيا مضى ? افما تحتم على كل شيء له طاقة الوصول أن يكون قد وصل فيا مضى فأتم ؓ سيره وعبر ?

واذا كان كل موجود الآن قد وجد من قبل فما هو اعتقادك في هذا الحين? أفما كان لهذا الباب وجود سابق ?

أفما تری الاشیاءکلها متداخلة ، وان هذا « الحین » یجر وراءه کل ما سیکون ، بل یجر نفسه ایضاً ?

أفما يتحتم والحالة هذه على كل معزَّز بقوة السير ان يندفع مرة اخرى على هذا المسلك المتجه الى ما فوق ?

انظر الى هذه العنكبة التي تدب على مهل تحت شعاع القمر ا انظر الى شعاع القمر نفسه والى ذاتي وذاتك مجتمعين تحت هذا الباب تتهامسان باسرار الابد ا أفما تعتقد انه لا بد ان نكون وقفنا جميعاً من قبل في هذا المكان ? -- ١٣٢ --

## أفليس علينا ان نعود لنندفع تكراراً على المسلك الآخر الداهب امامنــا متصاعداً مستطيلاً مروعاً ? افما لزم علينا ان نعود تكراراً وابداً ؟ هكذاكنت اتكام بصوت يتزايد انخفاضه وقد ارعبتني أفكاري وماكمن وراء افكاري فاذا بي اسمع فجأة نباحكلب على مقربة منا

خيل اليَّ انني سمعت مَثل هذا النباح من قبل، ورجعت بنذكاريالى الماضي فإذا هو يسمعني هذا النباح في أبعد ايام طفولتي ويمثّل لي مثل هذا الكلب الَّذي اراه الآن وقد وقف شعره ومد رقبته مرتجفاً في أُشد الليالي سكونا حيث يتراءى للكلاب ايضاً ان في العالم اشبِاحاً

ونبّه نباح الكلب اشفاقي إذ تذكرت انه عندما عوى منذهنيهة كان القمر يطل من وراء البيت صامتاً كالموت ، ومنذ هنيهة كان هذا القمر يستقر فوق السطح كقرص ملتهب يراود ما ليس له، وذلك ما اثارغضب الكلبلان الكلاب تؤمن بالسارةين والاشباح

عندما سمعت هذا النباح للمرة الثانية عاودني الاشفاق تكراراً

اين توارى القزم الآن وَمعه الباب والعنكبة وأُحاديث المناجاة ? أكنت في حلم فاستفقت فأنا الآن وحيد بين جرداء الصخور لاسمير لي غير شعـاع القمر المنفرد في السماء

لكنني رأيت رجلاً مسجّى على الارض وكان الكلب يقفز وقد اقشعرً جلده وهو يهدر هديراً ، واذ رآني قادماً نحوه بدأ بالنباح فتساءلت عما إذا كنت سمعت من قبل كلباً ينبح بمثل هذا الصراخ المستغيث

والحق ان ما رأيت في ذلك المكانما كنت رأيت مثله ، لانني شاهدت امامي راعياً فتياً ينتفض محتضراً ، وقد ارتسم الروع على وجهه وتدلت من فمه أفعى حالكة السواد ، فتساءلت عما اذاكنت رأيت قبل الآن مثل هذا الاشمنزاز والشحوب على وجه من الوجوه . لعل هذا الراعي كان يغط في رقاده عندما انسلت الافعى الى حلقه وانشبكت فيه

وبدأت أسحب الافعى بيدي ، ولكنني شددت عبثاً ، فسمعت من داخلي صوتاً يهيب بالراعي قائلاً : عض عليها باسنانك ولا تني حتى تقطع رأسها ، وهكذا سمعت بهذا الهتاف أصوات رعبي واشمَزازي وضغينتي وإشفاقي كاً نهـا صوت واحد يتعالي مني

- 184 --

## فيا ايها الشجعان المحيطوڻ بي ، ايها الشذاذ المكتشفون يا من تقتحمون مجاهل البحار مستسامين للشراع الغدَّار وانتم تسرون بالمعميات والالغاز،عـبّروا رؤى المنفرد وحاوا ما رأى من معميات وقد كمن فيها ماكان وما سيكون ايُّ هذه الرموز يدل على ما فات وايُّها يدل على ما هو آت ?

من هو الراءي الذي اندسَّت الأفعى في فمه، ومن هو الانسان الذيسيصاب بمثل هذه الداهية الدهاء ?

على ان الراعي بدأ يشد باسنانه منفذاً ما اشرت به ، وما لبث ان تفل دافعاً براًس الأفمى الى بعيد ، ثم انتفض ووقف على قدميه

وتبدلت هيئة الراعي فلم يعد راعياً حتى ولا إنساناً ، إذ جلله الإِشعاع وضحك ضحكة ما سمعت حياتي مثلها

لقد سمعت يا إخواني ضحكة ليست من عالم الانسان ولم ازل منذ ذلك الحين احترق بشهوة لا اجد ما يطفئها . إن شهوة هذه الضحكة تنهش احشائي فكيف ارضى الموت بعد الآن هكذا تكلم زارا . . .

الغبطة القاسرة

وسار زارا يقطع ابعاد البحر تساوره مثل هذه الهموم ، وتدور به مثل هذه الاسرار ، حتى اذا تخطى مجال اربعة ايام عن الجزر السعيدة وما ترك عليها من صحبه ،اشتدت عزيمته فنغلب على الامه ، وثبَّت قدميه في موقفه متجهاً الى مقدراته مناجياً سريرته وقد عاد اليها مرحها وسرورها قائلاً :

لقد فزعت الىعزلتي لانني تقت اليها،فانا الآن منفرد امام صفاء السهاءومدى البحار ، وقد خطا النهار الى عصره وما التقيت باصحابي للمرة الاولى إلا في وقت العصر ، وفي مثل هذا اليوم اجتمعت بهم للمرة الثانية . والعصر هو الساعة التي يهدأ فيها اضطراب الانوار جميعها لان السعادة الذاهبة بدداً منشورة علىمسالكها بين السماء والارض تتجه الى الاستقرار في روح الضياء . وها إن السعادة تحوّل اضطراب النور الى سكون

- 145 ---

فيالعصر حياتي ا إنَّ سعادتي هي ايضاً قد أمحدرت يوماً الى الوادي تطلب مستقراً فلقيت هذه الأرواح النيَّرة تفتح لها الملجأً الأمين يا لعصر حياتي ا لكم تخليت عن اشياء في الحياة توصلاً الى مغارس افكاري الحية والى انوار الصباح تدور في ذراتها أسمى امانيَّ وآمالي لقد طلب المبدع يوماً رفاقاً له وفتش عن ابناء آماله فأدرك انه لن يجدهم اذا

هو لم يخلقهم خلقاً .

لقد اتممت نصف مهمتي بأتجاهي نحو ابنائي وبعودتي اليهم ، وقد وجب على علىزارا ان يُبليغ نفسه الكمال من اجل هؤلاء الابناء . ومايحب الإنسان من صميم قلبه إلا آبنه ونتيجة جهوده ، وحيث يتجلى الحب الأشد فهنالك تكمن القوة المولِّدة ، ذلك ما ادركته بتفكيري

إِن ازهار ابنائي لا تزال تنفتق في الربيع والريح تهبُّ على صفوفهم فتهزّها، فأبنائي اشجار حديقتي ونبت خير اراضيَّ

إن هذه الاشجار متراصّة في منابتها على الجزر السعيدة ، ولسوف اقتلعها واحدة فواحدة لأغرسها متفرقة فنتعلم احتمال العزلة وتنشأ فيها الأنفة والحزم لينتصب كل منها تجاه البحر وقد تصلبت جزوعها وتعقدت اغصانها كمنائر حية للبقاء القاهر

على كل شجرة ان تشخص في مهب العواصف المترامية الى البحر حيث يتدافع الغمر الى قاعدة الجبل فلا تغفل ليلاً ونهاراً عن تفحص سرائرها . عليها اف تتحمل التجارب ليُعلم انها من سلالتي وانها تحدَّرت من اصلي تعززها الإرادة المجالدة فتبدو صامتة حتى عند ما تتكلم ، واذا ما استسامت تبدو معطية وهي آخذة . وهكذا يتحَول مَنْ يمشي على اثر زارا باضرابه وبابداعه الى شخصية تحفر شريعتي على الواحي فيكتمل بذلك كل شيء

وهأنذا من أجل هذه الشخصية وأمثالها أسعى الى تكوين شخصيتي فأمتنع عنورود السعادة مقتحاً كل شقاء في آخر تجربة اتحملها لأدرك سريرتي لقد آن الأوان لرحيلي وقد نبَّهني الى وجوب الرحيل خيال المسافر وأطول الازمان واعمق الساعات صمتاً إذ نفخ الريح في فتحة القفل فتراجعت درفة الباب قائلة : هيَّا

--- 140 ---

ولكنني كنت مقيداً بحبي لابنائي يأسرني تشوقي الى هذا الحب لاصبح فريسة لهؤلاء الابناء فأضحي من اجلهم نفسي ، وما الشوق عنــدي إلا صورة ظاهرة لحقيقة فنائي . ان ابنائي لي وفي هذه التملك يجب ان يضمحل كل شوق مستحيلاً الى عقيدة مكينة

وكان رأسي يلتهب بشمس محبتي فاتحرَّق بحرارة دمي فرأيت اشباح الشكوك تدور بي من كل جهة فتمنيت ان يلفحني قرُّ الشتاء حتى تصطك اسناني من رعشة الصقيع ، وما عتم ان اكتسح نفسي ضباب الجليد ، فشق الماضي لحوده و ُبعثت منه الآلامُ التي ُدفنت وهي حية فيها ، وما تناولها الفناء لانهاكانت نائمة على اكفانها

وكان كل شيء يشير اليَّ بان قد حان زمن الرحيل ولكنني كنت لا انتبه الى هذه الدعوة حتى تحركت اعماقي ولسعتني ثائرات افكاري . ويا ليت لي القوة للتغلب على ارتعاشي عندما أشعر بقوة التفكير في اغواري تحاول ان تخترق لها منفذاً ، فانني لا ازال احس باختلاج قلبي عندما اتنصت لدبيب افكاري وهي تحاول الانجلاء لي . إن في صمتك نفسه ايتها الفكرة ما يشد على عنتي وانت أشد صمتاً من اغواري . ولكم حاولت ان استخرجك من الاعماق ايتها الفكرة فخانني العزم واكتفيت بإضاري إياك في ذاتي . إنني لم اتصل بعد الى جرأة الأسد والى منتهى إقدامه

إنكِ لجدَّ ثقيلة في اغواري ايتها الفكرة ولسوف أُجد يوماً قوة الأسدو آتخذ لصوتي زئيره فأرفعك من الغور الى المنبسط ، حتى إذا ما تغلَّبت بذلك على نفسي تدرجت الى انتصار أعظم اختتم به اعمالي . والى أن ابلغ هذا الظفر سأبقى تائهاً على بحار لا اعرف لها ساحلاً تداعني خطرات الأحداث فأتلفَّت الى ما ورائي والى ما امامي ولا اعلم اين المنتهى

ألم تحن بعد ساعة جهادي الاخير أم هي ماثلة امامي الآن ? والحق ان البحر والحياة يحيطان بي بجهالهما الفتّــان ويعلقان ابصارهما عليَّ

فيالعصر حياتي ، يا للسعادة تنقدم ساعة المساء، يا للمرسى في وسط العباب، يا للسكون في قلب الارتياب ، إنني احاذركنّ ولا اثق بكنّ جميعاً

اما والحق إنني اخشى جمالكن الغدّاركما يخشى العاشق ابتسامة تجاوزت حد --- ١٣٦ --- التلطف في افترارها. إينى ادفع عنى ساعة السعادة كالغيور يصدُّ عن تحبو بنه ولما بزل العطف يتحلى في قسوته وحفائه ُبِعِداً لك ايتها الساعة السعيدة ! فقد اجتاحتني بحلولك غبطة قاسرة وانا اتوقع اعمق الاحزان . لقد جئتني في غير الأوان بُعداً لكايتها الساعة السعيدة! اذهبي واطلى لك ملجأ هنالك في مقرٍّ ابنائي، سارعي اليهم وباركيهم قبل حلول المساء وانيليهم سعادتي لقد اقترب الغسق وجنحت الشمس الى الغروب فتوارت عني سعادتي هكذا تكلم زارا . . . وباتٍ يتوقع نزول شقائه به طوال ليله ، غير انه انتظر عبثًا إذ بتى الليل منيراً ساكناً وأستمرت السعادة تخطو مع الساعات مقتربة اليه . وما لاح الفجر حتى بدا زارا يتضاحك قائلاً : إِن السعادة تتأثر ني لانني لا اتأثر النساء ، وهل السعادة إلا امرأة ? قبل بزوغ الشهس اينها السماء الرافعة قبابهـــا فوق رأسي نقية صافية ، إيتهـــا السماء السحيقة وقد غادرتُ في ابعادك الأنوار ، إِنني اشخصاليك فتتمـَّلكني رعشة الأشواق الإلهية أنا لا اسبر اغواري إلا اذا سموت الى عليائك ، ولا اشعر بطهارتي إلا حين يجللني صفاؤك انك تحجبين نجومك كما يتلفَّع الإله بسنائه . انت صامتة وبصمتك تذيعين لى حكمتك لقــد تجليت لي اليوم في سكونك على زبد الآفاق فأُعلنت لروحي المزبدة ما فيك من حب وعفاف . جئت اليَّ جميلة مقنعة بجمالك تخاطبينني بلا كلَّام وتعلنين حكمتك وماكنت اعلم ما في روحُك من عفاف . اتيت اليَّ قبلٌ بزوغ الشمس انا المنفرد في عزلتي انا وانت صديقان منذ الازل فأحزاننا واحدة كارتياعنا ، وعمق اغوارنا وشمسنا واحدة ايضاً . وما نتناجى إلا لوفرة ما نعلم ثم يسودنا الصمت فنتبادل -- 147-

ما اعرف وما تعرفين بلغة البسمات . الها ُبعثت انوارك من مكمن انواري أفليست فكرتك اختاً لفكرتي ?

لقد تعلمناكل شيء سوية وتدربنا سوية على الاعتلاء فوق ذاتنا متجهين الى صميمها مبتسمين بافترار لا تعكره الغيوم وبلفتات صافية نغرقها في سحيق الابعاد في حين تتدافع كالامطار تحتنا النزعات المكبوتة واهداف الخطيئة .

الى م كانت تتوق نفسي عندما كنت اذهب في الليل شارداً على مسالك الضلال وماذا كنت اطلب في تسلقي الجبال نحو قممها ؟ أفما كنت انت مقصدي ايتها السماء. وهل كانت اسفاري جميعها إلا ذهاباً مع حافز التدرب ؟ وهل كان لارادتي من هدف غير التحليق في الاجواء ؟ وهل ابغضت شيئاً بغضي الغمام وكل نقاب يلفع الضياء ؟ لقد كرهت بغضي نفسه لآنه يعكر صفاءك ايتها السماء .

إنني انفر من هذه الغيوم تمركاً نها قطط برية تزحف زحفاً لأنها تختلس مني ومنك أيتها السماء الحقيقة الايجابية الثابتة في كل شيء ، فأنا وأنت ننفر من هذه الدخيلات الممكرات من هذه الغيوم الكاسحات ، فما هي الاكائنات مختلطة في نوعها يسودها التردد فلا تعرف ان تلعن باخلاص ولا أن تبارك باخلاص . وخير لي ان الجأ الى مغارة او اسقط في هاوية من ان اقف امامك يا سماء الضياء وقد عكرت صفاءك الغيوم الكاسحات.ولكم وددت لو انني أسمتر اردانها على أفاقك بسهام البروق الذهبية ثماً نزل عليها الرعود تهوي قاصفة على مراجل احشامها إننى اود قرعها بعصا الغيظ لأنها تحجب عني حقائقك اينها السماء المتدة بأغوار انوارها فوق رأسي كما تحجب حقيقتي عنك .

للجيرٌ لي ان اسميع هزيم الرعودَ وولولة العواصف من ان أتنصت الى مواء هذه الهررة الزحافة المترددة . فني المجتمع امثالٌ لهذه الغيوم يسيرون مترددين بخطوات الذئاب وقد وقفت اشد بغضي عليهم .

« على من لا يعرف ان يمنج البركة آن يتعلم إنزال اللعنات » ذلك ما ألهمتنيه
 السهاء الصافية مبدأ ينير "تمائي كالكواكب في أشد الليالي قتاماً .

ما دمتِ فوقي ايتها السّها الصافية المتألقة بالأنوار فانني لا أنقطع عن منح البركة وايراد بياني ايجاباً وتأكيداً لأنير بعقيدتي جميع الاغوار المظلمة .

لقد جاهدت طويلاً حتى اصبحت مباركاً ومَؤْكَداً . وما ناضلت الأ لأحرر ذراعيَّ فأُ بسطهما للبركة ، وتقوم بركتي على الاعتلاء فوق كل شيء كما

-- 147 ---

تعتلي السهاء والسقوف المكوَّرة وقباب الاجراس والغبطة الدائمة . فطوبى لمن يبارك هكذا . لأن كل الاشياء قد تعمَّدت من ينبوع الأَبدية وما وراء الخير والشر ، وما الخير والشر الا خيالات عابرة واحزان بليلة وغيوم متراكضة الى الفناء .

والحق ان من البركة لا من اللعنة ان نعلِّم بأن فوق كل شيء تمتد سماء الصدفة وسماء البراءة وسماء الحيرة وسماء الاضطراب .

ان كمة الصدفة لأقدمُ ما في العالم من نسب للاشياء، وقد ارجعتُ كل الاشياء الى هذا النسب النبيل فانقذتها من عبودية المقصد والهدف . وهكذا رفعت الحرية والغبطة السماوية عالياً ونصبتها كالقباب فوق جميع الاشياء اذ علَّمتُ ان ليس من ارادة ابدية تعلو بها لتبسط مقاصدها فوقها .

لقد وضعت حداً لهذه الارادة بل لهذا الجنون وهذا الاضطراب عند ما علَّمتُ ان الوقوف عند الحقيقة كان مستحيلاً وسيبقى مستحيلاً . فما هنـاك الا قليل من التعقل وذرات من الحكمة تتلقفها الكواكبكخميرة امتزجت بالاشياء جميعها ولو لا الجنون لما امتزجت بها .

ليس للانسان ان يُعطي من الحكمة الا قليـلاً . غير انني وجدت في كل مكان عقيدةً لها سعادتها وهي تفضيل الرقص على ارجل الصدفة العمياء .

فياايتها السماء الممتدة فوق رأسي ، ايتها السماء الصافية المنعالية ،لقد اصبح كل صفاءك فيك قائماً على اعتقادي بأن ليس في الكون عنكبة خالدة ، وليس فيه من الحكمة ما تنسجه العناكب . فلتكن مجالاتك ايتها السماء مسرحاً لخطرات الصدف الألهية ، او فلتكن خواناً يدحرج عليه الآلهة نردهم ، فلماذا يعلو اديم وجهك الاحرار ? اترى جاء بياني مبهماً ام وردت بركتي لك لعنة عليك ؟ ام اخجلك ان انفرد بك فأردت ان اتوارى واكف عن الكلام لأن الفجر قد لاح على الآفاق ؟

ان في العالم من الاغوار ما لا يدركه النهـار ، ومن الاشياء ما يجب كتمانه امامه ، وقد باغتنا النهار ، فلنفترق •

ايتها السماء الممتدة فوق رأسي بطهرها واضطرامها • ايتها الغبطة المتجلية قبل بزوغ الشمس ، لقد باغتنا النهار فلنفترق • هكذا تكلم زارا . . .

- 149 -

الفضيلة المصغر ة

ولما وطىء زارا اليابسة . لم يتجه تواً الى جبله وغاره بل ذهب يضرب في الآفاق مستفسراً عن كل ما يرى فكان يقول عن نفسه : ما انا الاّ الجدول يتلوّى على منعطفاته متجهاً الى مصدره لا الى مصبّه .وما قصدزارا من تجو اله الا معرفة ما آلتاليه حالةالناس اثناء غيابه ، وهو لايدري اتعاظم الانسان ام تصاغر ،وسار زارا حتى ادَّى به المطاف الى مُسلسل من الابنية الحديثة فوقف امامهـا وهو يعلن دهشته بقوله :

— الى مَ ترمن هذه المساكن ? والحق انها ليست من صنع روح جبارة تعلن ذاتها بما تصنع ، ولعلها أخرجت من حقيبة طفل ، فيرجعها طفل آخر الى مستودع الألاعيب .

أبوسع الرجال ان يدخلوا هذه الُحجَر ويخرجوا منها وهي كأنّها مُعدَّة لصغيرات الدُمى الرافلات بالحرير أو لصغار الهررة النهمة التي تحشر ذاتها لتفترس فتصبح فريسة .

وشخص زارا ملياً ثم قال والحزن يهمَّدج صوته : لقـد اصبح كل شيء صغيراً ، فانني حيثًا اوجه انظاري لا ارى غير ابواب خُفضت أرتاجها فاذا شاء امثالي ان يجتازوها تحتَّم عليهم ان ينحنوا . أيطول بي الزمان حتى اعود الى وطني حيث لا أُرغم على الانحناء امام كل

صغير : قال هذا وارسل نظراته تخترق الآناق البعيــدة وهو يدفع بزفرة الشوق العميق.

وتمالك زارا نفسه فوقف يلقي خطابه عن الفضيلة الْمُصَّغِرة .

أمرُّ بهذا الشعب مفتحاً عيني منتبهــاً الى نفسي فان رجاله لا يغتفرون لي إِغضائي عن فضائلهم وترقُّعي عن حسدهم عليها . ١٤٠ — انهم يلحقون بي نابحين إذ اقول لهم لا يليق بصغار الناس الا صغيراتُ الفضائل . انهم ينبحون اذ يقصر بي فهمي عن ادراك الفائدة من وجودهم في الحياة . وما اشبهني بديك غريب تثور الدجاجات عليه بمناقيرها ، فلا احقد عليها لأنني تعودت على احتمال النافه من المزعجات وما فوَّقت قطُّ سهامي نحو اي صغير حقير فما ينتفش بريشه لأية حركة الا القنافذ .

إن صغار الناس يتحدَّثون عني في سُمَرهم دون ان يفتكر احدهم بي ، فتذهب ضجتهم تحوك دثاراً لتفكيري فاتمتع بنوع من السكون ماكنت اعرفه من قبل .

ان واحدهم يقول لرفيقه ماله ولنا ، انه الغمامة الربداء وقد تحمل باهدابهـا وباءً كاسحاً فلنحذرها .

وقد رأيت امس امرأة تجتذب طفلها اليها لتردَّه عن الاقتراب مني ، شدَّت به وهي تصيح : ابعدوا الاولاد فان هاتين العينين تحرقان روحهم الغضَّة .

إنهم يتكلَّفون السعال اذا ما تكلمت حاسبين ان سعالهم يقف بوجه العاصفات فيردها ، وقد خشنت آذانهم فامتنع عليها ان تحس بنبرات السعادة في صوتي .

يقولون لا وقت نقفه على زارا ولكن ما اهمية جيل لا يتسع وقته لزارا ?

وهب ان هؤلاء الناس جاءوا اليَّ لتمجيدي فهل يسعني ان استنيم الى امجادهم وليس ثناؤهم عليَّ الا منطقة اشواك لو لمست حقويَّ لما تخلصت من أثارها حتى بعد طرحها عني .

لقد تعامت بين هؤلاء الناس حقيقة اخرى وهي ان مَن ْ يسدي الثناء يتظاهر باعادة ما بُذل له وهو لا يرمي في الواقع الآ الى الاستزادة لنفسه من المديح والاطراء .

سلوا قدميَّ، هل غرَّهما مثل هذا التزلف ? ان قدميَّ تمتنعان عن الاخذ بأي وزن مقيد حين يحلو لهما الرقص كما تشتهيان . انهم يصورون فضائلهم الصغريرة بأروع بيان لاجتذابي اليها كما ينقرون على دفّ سعادتهم الحقيرة استفزازاً لرجليَّ الى الرقص . وانا امرُّ بهؤلاء الناس مفتحاً عينيّ منتبهاً الى نفسي لأنهم صغروا ولا يزالون يتصاغرون وما أوردهم هذا الصغار الاَّ ما اتخذوه قاعدة لسعادتهم

- 121 --

وفضيلتهم ، لأنهم طلبوا الراحة في الفضيلة فحشدوها تواضعاً وهكذا تمرنوا على الإقدام كما يحلو لهم فمشوا متعارجين متماهلين واقاموا من زرافاتهم عقبة في سبيل من يقدمون على الاسراع في سيرهم .

ان من هؤلاء مَـن ْ يتجه الى الامام ولكنه لا يفتأ يتطلَّع الى الوراء مُمتلعاً عنقه معرقلاً سير التابعين .

على الاعين وعلى الارجل الاَّ تكذِّب ذاتها وما اكثر الكذَّابين بين الوضعاء .

ولقد يكون بين هؤلاء الناس من يريد ولكن اكثرهم منقاد تعمل ارادة غيره فيه ، ولقد ترى بينهم مخلصاً غير ان اكثرهم من حُثالة الممثلين ، فمنهم من يمثِّل دون ان يدري ومنهم من يمثل دون ان يريد وما اقلَّ المخلصين من هؤلاء القوم بخاصة بين فئة الممثلين منهم .

هنا تسترجل النساء لقلة ما يتصف بالرجولة الرجال ، وما يحرر المرأة من خلالها ليخلق فيها المرأة الحقيقية الآ مَنْ تكاملت الرجولة فيه .

واخبث ما رأيت بين هؤلاء الناس تظاهر حاكمهم بفضيلة محكومهم فلا يزال أولو الامر فيهم يترَّغون بتصريف مصدرالخدمة :

« خدم ، خدما ، خدموا — نحن نخدم » وويل لسيد الاول بينهم اذا لم يقل انه اول الخادمين .

لقد ذهب نظري المتجسس، وأسفاه ! يرود مكامن خبثهم فما خفيت عني سعادتهم فاذا هي سعادة ذُباب يترامى بطنينه الى زجاج النوافذ تتكسر عليه اشعة الشمس، وما رأيت بين هؤلاء القوم اشفاقاً الا وتبيِّنت إزاءه ما يوازيه ضعفاً فتراهم يتعاملون بالانصاف والعطف كحبوب الرمال تعطف واحدتها على الاخرى

وما رأيترجلاً فيهم الا وهو يدَّعي القناعة فيما اصاب من نذر السعادة غير انه لا يني في قناعته يحدج بعين الشهوة قليلاً من السعادة يضيفها الى ما يملك وما يطمع هؤلاء الناس الاَّ بان يتقي بعضهم شرَّ البعض الآخر فهم لذلك يلجأًون الى التعامل بالحسنى . اما انا فلا ارى الا الخَوَر والجبن في هذه الطريقة وال كانوا يعرِّفونها بالفضيلة فيما بينهم .

واذا صدف وتخاطب هؤلاء النــاس بشيء من الخشونة فانني لا اتميَّـز في

- 127 -

نبرات صوتهُم الا اثر التهاب الحلق ، فإن اقل لفحة تصيب هـذه الاعناق تبتحُ اصواتها ، وما اشد هؤلاء القوم حين يحتالون ويمكرون ، فني اناملهم كل الرشاقة ولـكنَّ في قبضة يدهم شللاً وليس لأصابعهم ان تنطوي على راحتها . وما الفضيلة في عرفهم الا ما يولد الضعة والتا لف وبهذا المبدأ توصلوا إلى جعل الذئب كلباً بل حتى الى جعل الانسان خير الدواجن الخاضعة لتسلّط الانسان .

انهم لمغتبطون ، انهم يضحكون قائلين : لقد اتخذنا مقامنا على الحالة الوسطى بين مصارعي الثيران يردون المهالك وبين الخنازير سارحة كا تبالي . وما هذه الحالة التي يدعونها اعتدالاً الاَّ حالة انحطاط وخمول .

---- ٣ ----

لقد القيت الى هـذا الشعب بكلمات كثيرة فما وسعه إدراك كنهها ولا حفظها ، وكل ما بدا منه هو استغرابه ألاَّ اكون اتيت اليه بألمواعظ لمكافحة الفحشاء والرزائل ، والحق إنني ما جئت نذيراً يدعو القوم الى الاحتراس ممن ينشلون الاموال من الجيوب

لقد استغربوا ألاَّ اكون مستعداً لتنبيه الغافلينءن الحكمة وتسديدالنفكير في الحكماء فكاَّمهم لا يزالون بحاجة الى مهرة المعلَّمين تخدَّش اصوا ُتهم الآذان كاَّنها صريف أَقلام الحجر على اللوحات السوداء

فاذا صرخت بهم قائلاً : أنزلوا لعناتكم على ما فيكم من جبناءِ الأبالسة الذين لا يحلو لهم غير الأنين وضم السواعد الىالصدور للعبادة ، هبّوا منادين بكفر زارا وإلحاده وارتفعت فوق اصواتهم أصوات من يعامّونهم الاستكانة والصبر، فلا املك نفسي من ان اهمس في آذان هؤلاءِ المعلمين لاقول لهم : انا هو زارا الكافر الملحد ، ولولا شعوري بالاشمتراز منهم لكنت اسحقهم سحقاً لانهم اشبه بالقمل لا يدُّبون الاحيث تبدو الحقارة وينتشر الجرَب

أَجل لقد همست في آذان هؤلاء المعلَّمين قولي إنني انا زارا الكافر القائل : ارشدوني الى مَنْ هو اشد كفراً مني لاتمتع بتعالميه وأُسرَّ بها انا هو زارا الكافر ، فاين اشباهي ، وما اشباهي إلا من يهبون من ذاتهم لذاتهم ارادةً مطَّرحين الصبركارهين الاستسلام

- 124-

انا هو زارا الكافر ، انا الصاهر في مرجلي كل ما يدعى صدفة فلا ازال به حتى ينضج ليصلح لي غذاءً ، و لَكَمْ رأيت الصدف تتقدم اليَّ كَأْنِها السيد المطاع فترغمها ارادتي على الركوع أمامي خاشعة مسترحمة طالبة اليَّ أن اجد لهما مأوى عندي قائلة : ما يلجأ الصديق الآ الى صديق وليكن لمن اوجه الخطاب اذاكانت كلماتي لا يطرق اسماعاً تشبه اسماعي?غير اننى سأرسل صوتي في الفضاء لنهبٌّ به الرياح قائلاً : — ايها القوم الوضيع انك لتزيد حقارة من يوم الى يوم انك سائر الى الذوبان فالاضمحلال، وما يوردك الفناء إلا صغيرات فضائلك وتساهلك وصبرك إنكم تدارون كثيراً، ايها الناس وتنخلُّون عن الكثير وما الارض التي تنمون عليها إلاَّ من تراب المداراة والضعف وهل يشتد جزع الدوحة فتتعالى اذًا هي لم تنشب أصولها في الأرض القاسية ملتفة حول صلب الصخور ? إِنَّكُم تنسجون باهمالكم كفناً لمستقبل الانسانية فانتم العناكب العاملة فيما لا يجدي وهى تتغذى من دم الأنسال المقبلة . فيالكم من لصوص بما تأخذون ، ايها المباهون بحقيرات الفضائل ، انكم تسلبون وتهدمون في حين ان للسمارقين انفسهم بقيةً من الشرف تقف بهم عند حد السلب اذا لم يكن من موجب للهدم والتحطيم انكم تأخذون بماديء صبركم فتقولون انِ ما تستولون عليه هو مما يُعطىوانا اقول لكم انه مما يؤخذ و يُسلب وما انتم إلاَّ سالبو انفسكم لو تعلمون فعلىٰ مَ لا تقلعون عن هذا التذبذب في ارادتكم ولماذا لا تختارون الذهاب الى صميم الكسل او الى صميم العمل ? ليتكم تفهمون ما اقوله لكم : افعلوا ما تريدون ولكن تعلَّموا اولاً ان بريدوا حبَّوا قريبكم كأنفسكم ولكن حبَّوا انفسكم اولاً وَهُل بِينَكُم مَن يحب نُفسه بالحب الأعظم والاحتقار الاعظم ? وهل يجدي القول وليس لكم الاذن التي اسمع بها انا ? إِنَّ سِاعتي لم تحن بعد، وقد جئت بينكم بشيراً لذاتي فانا الصبح وانا الديك الصائح ولمَّا يزل الظلام منتشراً على السبل - 122 -

ان ساعتكم تقترب باقتراب ساعتي ، فانكم تنصاغرون مع مرور الزمان فيزداد فقركم وتزدادون عقماً فما انتم إلاَّ اعشاب مسكينة على ارض أُشد مسكنة من اعشابها لسوف لا يطول الزمان حتى تتعب هذه الاعشاب من نفسها فتحتقرق وهى عطشى الى النار لا الى الماء

مسلمي الى المار عامل الما المساعة التي تنقضُّ الصاعقة فيها ، ويا لهسا من سرَّ انها لأسعد ساعة تلك السساعة التي تنقضُّ الصاعقة فيها ، ويا لهسا من سرَّ يستبيق الظهيرة ، فانني سأرسل من هذا السر ومن تلك الصاعقة جداول من نارً سارسل انبياء يتكلمون بالسنة اللهيب منذرين بالظهيرة العظمى هكذا تكلم زارا ...

على جبل الزيتون

لقد نزل الشتاء ضيفاً ماكراً عليّ ، فمددت يدي ً يلوّحهما الازرتاق لمصافحته ، و لَكَم ْ اود ان افلت من هذا الضيف بالرغم من محبتي له ولا سبيل لي للانعتاق منه إلا تبلجري على قدمي فتدّب الحرارة فيها وفي افكاري ، فانا اتجه هارباً من الصقيع الى حيث ينقطع هبوب الريح فأصل الىجبل الزيتون ، الى مطرح شعاع الشمس ، وهنالك استقر ضاحكا من ضيني القاسي الرابض في مسكن يتلهى بالقرقعة وقتل الذباب ، وضيني ينفر من طنين ذبابة واحدة او ذبابتين فهو يطمح الى جعل كل مكان مقفراً حتى يرى اشعة القمر نفسها ترتاع من ظلمات

انه لشديد الوطأة هذا الضيف ، ولكننى احترمه ولا أفزع منه الى اله النار كما يفعل المخنَّثون ، لانه خير للانسان ان تصطك اسنانه برداً من اف يلحاً الى الاصنام ، ذلك ما تقول به غرائزي فانا عدو كل صم ناري يضطرم في وجومه

اذا ما احببت احداً فان حبي له في الشناء لأشد منه في الصيف وفي الشناء اراني اقوى على الاستهزاء باعدائي ، فاشعر بالشجاعة عندما التفُّ بدثاري على فراشي لأن سعادتي الموليّة تأخذ بالترَّنم ضاحكة فنضحك معهاكاذبات احلامي اي شيء يكرهنى على الزحف ، وما زحفت يوماً سعياً الى اقدام الاقوياء ؟

- 120 --

وأذاكنت لجأّت احياناً الى الكذب` فما كان كذبي إلاًّ وليد محبتي وذلك ما يجعلنى مرتاحاً الى نفسي حتى وانا على فراشي والسماء معتكرة بالغيوم اننى لادفأُعلى الفراش الوضيع البسيط باكثر مما ادفأُعلى الفراش المزاَّين الوثير

م د ك

التي لا ذلك على الفراس الوصيع البسيط با كبر مما اذله على الفراس المزين الوبير فانا حريص على فقري وما يخلص الفقر لي في اي فصل إخلاصه لي في الشتاء، افيق كل صباح للمشاكسة فابدأ بالاستحمام بالماء البار دلاهزاً بالشتاء فيز مجر بوجهي هذا الصديق القاسي، وعندئذ يلة في ان اداعب ظلامه بانوار شمعة ضئيلة لا هيب به الى ارسال شرر النور من رماد آفاقه

ان روح الاذية لا تنتبه بي في اية ساعة انتباهها عند الفجر عندما تحتك الآنية بالآنية امام سبيل الماء وتصهل الخيلوهي تضرب يحو افرها ارض الشو ارع الدكناء عندئذ اقف شاخصاً الى السماء متوقعاً انبثاق انوارها فتبدو كالشيخ تمازج

السوادُ بالبياض في لحيته ونصعت بالشيب قمة رأسه

فيا لماء الشتّاء مرف آفاق صامتة تتغلب احياناً على الشمس فتدعها ملفَّعة بصمتها ، فهل اقتبستُ من هذه السماء الانقباض على النور في السكون الطويل أم هي تعلمت ذلك مني ? ولعل كلاً منا اوجد هذا الوجوم الصامت لنفسه ؟

ان للاشياء الحسنة مصادرها المتعددة لانها تطفر مرحة في الوجود فلا يمكن ان تلوح وشيكا وتتوارى

وما الصمت الطويل إلاَّ في عداد هذه الاشياء الحسنة المرحة لذلك صفا ادم وجهي كاً ديم السماء بعد إمطارها واستقرت اللحظات الهادئة في عيني. فانا احجب شمسي كما تحجب سماء الشتاء شمسها فاخني ارادتي وقد تعلّمت هذا المكر من الشتاء فبلغت من فني مرتبة منعت بها صمتي ان يفضح بالصمت نفسه ، فاصبحت ألهو بمخادعة المتعظمين وأشغال انتباههم الصارم بالتكلم وباللعب بالنرد وهكذا لن يتمكن احد من سبر اعماق حكمتي واقصى ارادتي . وذلك ما رميت اليه عندما اوجدت السكون الطويل

ولكم رأيت من رجل ماكر يضع نقاباً على وجهه ويعكِّر المياه في اعماقه كيلا يتمكن احدَّ من نفوذ اقصى سريرته فالتف حوله كبار الماكرين روَّاد المصاعب فاصطادوا جميع ما اخلى من اسماك في قعر مياهه

ان مَنْ لا يفضحهم الصمت انما هم من نقت نفوسهم وشفَّت قلوبهم غير ان أَقصي سرائر هملاتنكشف للنظروهي السحيقة الاغوا رتحت اطباق المياه الشفافة الصافية

إنك رمز لنفسي يا سماء الشتاء بأديمك الابيض وعيونك البرّاقة الصافية وورائك مثل ما تضمر هذه النفس من ثورة واضطراب ولقد حقَّ عليّ ان احتجب كمن ابتلع الذهب كيلا اعرِّض روحي لمباضع المتجسسين ، ولقد وجب عليَّ ان انتعل القباقب المرتفعة لاخني طول قائمتيَّ عن أعين مَنْ يدورون بي من لؤماء الحاسدين . أنها لن تحتمل النظر الى سعادتي هذه النفوس الجافَّة العنيقة المتهرئة المفستخة . .

من اجل هذا لا أظهر لهم غير شقائي والناوج المكلة لذرواتي مخفياً عنهم ان جبلي تمنطقه الشمس بجميع انوارها ، واذا هم سمعوا من مرتعي شيئاً فلا يسمعون الا ولولة الزوابع ادفع بها اليهم فلا يخطر لهم ببال انني امرًّا يضاً على الامواج الحارة فاحمل منها لفحات ريح الجنوب

ان هؤلاء الناس يشفقون عليَّ لما يطرأ لي مري الحادثات ومن تصاريف الزمان في حين انني اهتف قائلاً دعوا الصدفة تأتي اليَّ فانها طاهرة كالاطفال .

اكان لهؤلاء الناس ان يطيقوا تمتعي بالسعادة لولا انني لم احط سعـادتي بحادثات الشتاء ومصائبه ولم اتدثر بالفراء وعباءة الشتاء ?

انني ان اشفقت لاشفاق هؤلاء المتألمين في كيدهم وان ارتجفت من البرد امامهم ورضيت بان تدور رحمتهم بي فما ذلك الا لحكمة مهحة في نفسي لا تخفي ما يدور بها من عاصفات الشتاء ولا تستر ما المَّ بها من قروح الصقيع .

ان بعض الناس يطلب العزلة بالهرب من المريض والبعض الآخر يطلبهـا بالوقوف امامه .

لأدعهم يصغون الى انيني وشكايتي لصقيع الشتاء، انني بممثل هـذا الانين افزع من غرفهم الدافئة فليشفقوا عليَّ وليقولوا اننى سأقضي بالصقيع في برد معرفتي . اما أنا فأركض برجليَّ الدافئتين على جبل الزيتونوأطلق صوتي بالانشاد في مطارح شعاع الشمس هازيئاً بكل إِشفاق <sup>(١)</sup> هكذا تكلم زارا . . .

(١) لقد تكون هذه المبالغات في الوصف وهذه المغالات في الاستعارات المبهمة من محاسن البيان في اللغة الالمانية ، غير انها ليست على ما نرى من روح الادب العام على بلاغة يستسيغها كل بيان ، وعندنا ان اللغة العربية خير ما تختبر به عبقرية الـكاتبين بكل لسان .

على الطريق

وكان زارا وهو يقصد كهفهوجباله يمرُّ بشعوب عديدة ومدن كثيرة متمهلاً في رحلاته حتى وصل فجَّاة الى مدينة عظيمة واذ دخلها انتصب بوجهه مجنون فامحاً ذراعيه ليصدَّه عن التقدم والزبد يرغي على شدقيه ، وماكان هذا المعترض الاَّ مَنْ لقَّبه اهل المدينة بسعدان زارا لأنهكان يقلِّد حركاته ولهجته ويستعير شيئاً من كنوز حكمته .

وخاطب المجنون زارا قائلاً :

ان هنا المدينة العظمى وما لك ان تظفر منها بشيء بل عليك ان تفقد فيهـا كثيراً .

ما الذي يضطرك في الانغماس فيهذه الاوحال ، فاشفق على قدميك وقف عند بابها تافلاً عليه وعُـد ادراجك .

هنا جحيم كل فكرة فريدة ، هنا تصهر الافكار السامية حتى تصبح مزيجاً مائعاً .

هنا تتهرأ كل عاطفة شريفة ولا يسمح الآ للعواطف الجافه بان تعلن عن نفسها بخشيش اصطدامها .

أفما بلغت انفك رائحة المجازر حيث تنحر الافكار ومطاعم السوقة حيث تباع بأبخس الاثمان ، افما ترى ابخرة العقول المضَّحاة تتصاعد منتشرة كالدخان فوق هذه المدينة .

أفما تلوح لك الارواح معلقة معروضة كأنها خرق قذرة بالية فاذا هي تنقلب مُحُفاً تنشر بين الناس .

افلا تسمع البيان الطلي يستحيل هنا الى تلاعب الفاظ وسخائف تغصُّ بهــا جداول الصحف فاذا هي مصارف اقذار .

ان بعضهم يتحدَّى البعض الآخر ولا يعلمون على ما يختلفون ، يأخذ بهم الغيظ كل مأخذ وقد غاب عنهم سببه ، فلا يسمعونك الا طقطقة فلوسهم ورنين دنانيرهم . إقداستهما ، ما بساله د فلا با فأوذ الآَنك ، ما الخور أوادا ما دراً ما لما ي

لقد استولى عليهم البرد فلا يدفأون الآ بكرع الخور واذا ما دبَّت الحرارة --- ١٤٨ --- فيهم لجأوا الى مهبِّ الافكار الباردة ، فهم ابداً مسوقون بالرأيالعام مأخوذون بدرجة غليانه .

هنا مقام جميع الرزائل والشهوات ، وهنا ايضاً فضائل عديدة لها مهارتها ولها مشاغلها ، ولتلك الفضائل الجمة انامل للكتابة واردأف من رصاص وللمتحلين بها وسادات من الجلد علقت عليها الأنواط ولهم ايضاً بنات هزلت اردافهن فاصطنعن لهن من القش ارداغاً .

وانك لتجد هنا كثيراً من الاشفاق والاحتشام وكثيراً من الاتضاعامام رب الجيوش، لأنمن مقامه الأعلىنتهاوى الكواكب ومعهها النفثات، وكل صدر عاطل عن الكواكب يرسل نحو هذا المقام زفرات شوقه .

ان للقمر جوَّه وفي هذا الجو تدور اتباعه ، والشعب المتسول لا يفترُّ مع الفضائل المتسولة يرفع الصلاة الى كل ما يلتمع في مدار القمر ، وما الصلاة الا كلمات : خدَدَمَ ، خدما ، خدموا ، نحن نخدم . يترَّنم بها اهل الفضائل وهم يتجهون الى الحاكم الاعلى متوقعين سقوط الانواط المتوهجة على صدورهم الضيقة غير ان القمر نفسه يدور حول الارض وما عليها من نتاج التراب والحاكم ايضاً يدور حول كل ما هو ارضي وما من شيء اعرق في الارض من ذهب بائعي السلم، ان رب الجيوش ليس رباً للسبائك فاذا ما الحاكم دبَّر، جاء بائع السلع فقرر .

أي زارا، استحلفك بكل ما فيك من نور وقوة وصلاح أن تتفل علىهذه المدينة ، مدينة بائمي السلع وتكرَّ راجعاً الى الوراء ، ان الذي يجري في عروق سكامها إنما هو دم مفسود ، فاتفل على المدينة الـكبرى لأنها المزبلة التي تتراكم فيها الاقذار .

اتفل على مدينة النفوس الضعيفة والصدور الضيقة ، مدينة العيون الحاسدة والانامل اللزجة ، مدينة الوقحين والفجار والمعربدين والطامعين اليائسين، المدينة التي يتكدس فيها من تأكَّلهم سوس الفساد من اهل الشهوات المضروبين بالقروح المتآمرين .

ابصق على هذه المدينة وعُـد أدراجك .

ومدَّ زارا يده مطبقاً فم المجنون المزبد في حدّته قائلاً له – اما آن لك ان تصمت لقــد تحملت طويلاً حركاتك واقوالك ما الذي دعابك الى الاقامة على ضفاف هذا المستنقع حتى اصبحت انت ايضاً ضفدعاً وعقرباً ?

-- 129---

افما تسيل في عروقك انت ايضاً دماء المستنقعات الفاسد، فها انت تحسن النقيق وتجيد اللعن لماذا لم تطفر الى الغاب ، لماذا لم تذهب لحرث الأرض? افليس في كلجهة من البحر جزّرة خضراء? انني آحتقر احتقارك وقدكان عليكان تبذل نصحك لنفسك قبل انتجود به عليَّ . فأن احتقاري وهو الطائر النذير لن يتعالى من اقذار المستنقعات بل يهبُّ من مواطن ٍ الحب والاشواق لقد لقَبوك بسعدان زارا، ايها الجِنون المزبد اما انا فادعوك خنزيري ، الافانقطع عن هذا الخوار والأَ دفعت في الى استنكار ما مدحتُ به سكرات الجنون ما الذي يهيب بك الى رفع هذه الاصوات المنكرة ? ان الناس لم يوَّجهوا اليك ما كنت تنوقع من ثناء، لذلك جلست إلى اكوام الاقذار من عجراً صاخباً، مفتشاً فيها على ما تسلِّح به انتقامك انظن أن أمرك قد خفي عليَّ ? وهل هذا الازباد إلاَّ من ارغاء الضَّغينة في قلبك ? اصمت فان كلماتك تلحق الضرر بي حتى ولو كمنت الحقيقة فيها ولو انطوت ألف حقيقة في ما اقول ، لانك تسِيء اليَّ باقوالي نفسها هكذا تُكلم زارا، وهو يتلفَّت إلى المدينة متنهداً، ثم صرخ بعد صمت طويل : — لقد كرهت هذه المدينة العظمى إنا إيضاً وليس هـذا المجنون مَنْ يثيركراهتي فحسب افهي مشله وهو مثلها وليس فيهما ما يقبل اصلاحاً او زيادة فساد ويل لهذه المدينة العظمى، وليت تجتاحها اعاصير النار فتذريها رماداً. اذ لا بدَّ من انطلاق مثل هذه الاعاصير منذرة بالظهيرة العظمي ، ولـكن انطلاقها مهمون بزمانها ومقدراتها اما انت ايها المجنون فانني استودعك بهذا التعليم :- اذا امتنع على الانسان ان يبذل حبه فعليه ان يذهب في سبيله ا هكذا تكلم زارا ، وسار في سبيله متجاوزاً المجنون والمدينة العظمى

م د ك

- 10+ --

مثالي ان يولي هذه الفئة عواطفه لان العارف بضعف الانسانية وتقلبها لا يثق بدوام زهو المروج ايام الربيع

م د ك

ولوكان هؤلاء المؤمنون على غير ما هم عليه من غريزة لتبدلت ارادتهم ، وليس للنقص أن يجاري الـكمال ، فعلى مَ نشكو اذا صـارت ناضرات الاوراق الى الذبول ?

دع الأوراق تنتثر ، دعها تذهب مع الريح ، اي زارا ، وكفَّ عن الشكوى، في لك ان تساعد بزفيرك الرياح الهابة على اغصانها

انفخ على هذه الأوراق، يا زارا، ليتبدد من حولك كل شيء عراه الذبول

يقول الآبقون انهم الى التُنقى راجعون واكثرهم جبان لا يجسر حتى على التعلل بتقواه في خروجه ، ولكنني انظر الى هؤلاء الخائفين وأعلن لهم بوجههم أنهم قد عادوا الى الركوع والصلاة . فأقول لكل منهم : اذا لم تكن اقامة الصلاة عاراً على الناس فهى عار على امثالك وامثالي ممن تنبَّه شعورهم في تفكيرهم ، ان صلاتك تُعدُّ مُنكراً عليك لانك تعلم أن الشيطان الكامن فيك الذي يحلوله كتف ذراعيه تائقاً الىحياة الرخاء يوسوس في روعك قائلاً لكان الله موجود . فانت آبق يهرب من النور لانَّ النور يشغل تفكيره فاذهب الآن في ضلالك سادراً . وتوغَّل ْكل يوم في لبدات الظلام

والحقانك احسنت اختيار الحين للانطلاق وقد بسطت طيور الليل اجنحتها فهذه ساعة ابناء الظلام المضربين عن الاعمال لقد حانت ساعة الاصطياد وما هذا الصيد الذي تقدم عليه مهاجة وعراكاً بل هو انزواء في كمين وتراخ وصمت لا يسمع فيه غير همسات الصلاة ذلك هو صيد ادعياء الحكمة ينصبون فيه شراكاً للقلوب فكلما هتكت ستراً رأيت وطواطاً صغيراً ينطلق من ورائه ولعله كان مختفياً مع وطواط صغير آخر لأنني في كل جهة ارى جماعات تستتر وما ينبعث عنها من رائحة التُقمى يستجلب اليها رهطاً جديداً من المنقين . فهم يجتمعون بعد ان تكون معدهم امتلاً ت بالحلوى من صنع اهل التقى . وهم يجتمعون احياناً في اوقات السمر ليشهدوا حركات عنكب محتال يقف وراء الكين ملقياً على رفاقه العناكب مواعظ الحكمة قائلا لهم : ان خير ما يرتاح العناكب اليه انما هو حبك نسيجها في ظلال الصليب .

أَتُراهم يقضون اياماً طويلة يلقون الشباك في المستنقعـات معتقدين انهم يسبرون الاغوار ولا يعلمون ان من يمضي الوقت بالصيد حيث لا اسماك لايصح ان يدعو عمله حتى محاولة سطحية .

وتراهم احياناً يمزجون تقواهم بالسرور فيتلقون دروساً للعزف على القيشارة عند موسيقي يتلمس الطرق الموصلة الى قلوب الصبايا وقد اتعبه ثناء العجائر .

أو يذهبون الى حكيم لم يستكمل جنونه ليتمرَّنوا على الرهبة والخوف فيقف معهم في غرفة مظلمة منتظرين ظهور الارواح وقد طارت ارواحهم شعاعاً . أو هم يتنصَّتون الى دجَّال هرم يتجول منشداً بنبرات لقَّنها الريح الانين فهو

يقلِّد الرُيح داعياً الى الحزن بصوتُه الحزين . ولقد أتخذ بعضهم مهنة الحراسة في الليل فتعاموا النفخ في الابواق ليذهبوا

في الظلمة ويبعثوا كل قديم طواه الزمان في الظلمة ويبعثوا كل قديم طواه الزمان

مهرت امس قرب جدران الحديقة وقد اخلقها الدهر فسمعت من حارسين خمس كلمات تدور على القديم البالي .

قال احدهما -- ان هذا الإله لا يعتني برعاية ابنائه فالآباء من البشر أشد عناية منه بابنائهم .

فأجاب الآخر — لقد أدركه الهرم فهو لا يهتم لهم .

--- وَهل لهذا الآب من اولاد ؟ -- من سيئبت هذا اذا هو لم يثبته بنفسه. ولطالما تقت ان اراه آتياً ببرهانه عن جد .

--- أهو يأتي بالبرهان ، وفي أي زمان اقام شيئاً من الأدلة ? إنه ليستصعب الاثبات ولكنَّه يتمسك بأن يؤمن الناس به .

— أجل 1 ان الايمان ينقذ هذا الأب ، واذا قلت الايمان فاتما اعني إيمانه هو بنفسه، وتلك شيمة من بلغوا من العمر عتيًا . أفا نحن شيوخ وكلنا اشباه? بهذاكان يتحدث حارسا الليل ، وحرَّاس الليل اعدا للنور . ونفخ كل منهما في بوقه بالنغم الحزين .

هذا ما شهدت امس في الليل وانا سائر قرب الجدار القديم ، فكنت أحسُّ بقلبي يتفجَّر ضحكا ويهزُّ أحشائي هزَّاً ، والحق اننى سأموت مختنقاً بضحكي من

104 ---

م د ك

لقد انقضى عهد قدماء الألهة فطوتهم الاحقاب وقد كان لهم الفناء بالمرح الألهي الذي يليق بهم ، لأنهم لم يمروا بالغُسَق ليتراموا الى ظلمة الموت وقد كذب من يدَّعي عكس ما اقول ، فقدماء الألهة انتحروا انتحاراً وهم بضحكهم يختنقون ، انتحروا عندما تلفَّظ أحدهم با ية الجحود الكبرى قائلاً : انا هو الرب إلهك لا يكن لك آلهة أخرى أمامي ، فكاًن هذا الأله قد أخذ بغضبه وغيرته في شيخوخته فذهل هذا الذهول حتى أضحك جميع الآلهة فتمايلوا على عروشهم هاتفين—افليس في هذا النهي اعتراف بان هنالك ألوهية لعدة ارباب ، وليس هنالك ربٌّ واحد

من له آذان صاغيتان ، فليسمع <sup>(1)</sup> هكذا تكلم زارا في مدينة — البقرة العديدة الالوان— التي يحبها وكان لم يبق امامه سوى مسافة يومين سيراً ليصل الى مغارته ويلتقى نسره وأفعوانه، فامتلأت روحه مسرة وحبوراً

العودة

أنتِ وطني ، ايتها العزلة ، لقد طال اغترابي في بلاد المتوحشين فهاأنذا أعود اليك ايها الوطن وعيناي تذرفان الدموع

(١) ورد في الاصحاح العشرين من سفر الخروج : « انا الرب الهك الذي اخرجك من ارض مصر من بيت العبودية ، لا يكن لك آلهة اخرى أمامي ، لا تصنع لك تمثالا منحوتاً ولا صورة ما تما في السماء من فوق وما في الارض من تحت وما في الماء من تحت الارض ، لا تسجد لهن ولا تعبدهن . . »

فيا لامانة نيتشه في وضعه اساس برهانه .

ان هذا الفيلسوف لم يتورع من بتر الـــكلام لتحويل معناه الى ما يريد ، فما اشبهه بمن ينادي المؤمنين الى الامتناع عن الصلاة با ية « لا تقربوا الصلاة — وانتم سكارى — » واقفا عند النهى اطلاقاً

افليس من الغريب ان يعمد فيلسوف الى اثبات تعدد الالهة من نهي النـــاس عن الضلال وعن اقامة المعلول مقام العلة واتخاذ الفاني معبوداً امام مبدأ الآزال والآباد ؟

- 102 -

إرفعي شاهدك وهدديني ، ايتهـا العزلة ، تهديد الأم وانظري اليَّ مبتسمة بابتسامتها ، وسليني عن حال من هرب منك الى بعيد كأُنه العاصفة الجامحة ، مَنْ أفلت منك وهو يصيح : لقد طال انفرادي فنسيت الصمت ، سليني هل تعلمت الصمت الآن وقولي لي :

--- اي زارا لم تخف عني منك خافية ُ فقد كنت تشعر انك وحيد بين الجميع فيسو دك من الوحشة ما لم تعرفه وانت في احضاني

ان الفرق بين الوحدة والوحشة لبعيد، هذه هي الحكمة التي تعلمَّنها الآن فادركت انك ستبتى ابداً الغريب المستوحش بين النـاس، حتى ولو بذلوا حبهم لك لانهم يطمعون منك بمداراتهم قبل كل شيء

انكُ هنا تأوي الى مسكنك فيمكنك ان تقول ما تريد ، فني العزلة لا يخجل الانسان من خطرات سريرته المتصلَّبة

كل شيء هنا ينقاد الى بيانك متحبباً طائعاً لان الاشياء كلها تقصدك لتعتليك وتعـاو انت رموزها كمطايا تذهب بك مطلوقة العنـان نحو الحقائق جميعها

همنا ، لك ان توّجه خطابك الى كل الاشياء لأن كل كلمة اخلاص تقال لها تتلقاها حمداً لها وثناء عليها

ان العزلة شيء والوحشة شيء آخر ، وهلاً ذكرت يا زارا صرخة طيرك فوق رأسك عندماكنت مضعضعاً امام جثة ميت في الغاب ولا تدري الى اين المصير، فتتمنى ان يأتي نسرك وأفعوانك لهدايتك بعد ان لاقيت بين الناس اخطاراً لم تشهد بين الحيوان مثلها ، تلك كانت الوحشة بعينها إ

افما تذكر يا زارا زمناً توسطت فيه جزيرتك كاً نك ينبوع خمر يتدفق بين الدنان الفارغة فيملاً ها موزعاً خمره على العطاش بلا حساب، حتى امسيت وحدك الظاميء بين المرتوين . فرفعت صوتك بالـشكوى تحت جنح الليل متسائلاً عمـا اذا لم يكن في الأخذ سعادة أوفر من سعادة العطاء واذا لم يكن من السعـادة في السرقة ما ليس في الأخذ ، تلك كانت الوحشة بعينها

افما تذكر الزمن الذي طردتك فيه من نفسك أعمق الساعات صمتاًوهي تقول لك همسها : تكلَّم واهدم ، فدفعت بك الى كره صبرك وسكوتك فقضت على ما فيك من شجاعة متواضعة . تلك كانت الوحشة بعينها ---

- 100 -

ايتها العزلة لكم في صوتك من نبرات السعادة في عطفه وحنائه ليس بيني وبينك من شكوى ولا عناب فكلانا نمرُّ صريحين من الابواب المشرَّعة . لان كل شيء لديك مضي<sup>ي</sup> والساعات تمر فيك عجلى خفيفة ، وما تتثاقل الساعات في النور تثاقلها في الظلام

إننى اشعر ههنا بان لكل شيء روحه ومعناه فكل كائن يريد ان يعبَّر عن سريرته وكل ما سيكون يطمح الى تعلُّم البيان مني، أما هنالك فكل قول عبث وهرام وخير حكمة للناس هي النسيان والفناء، وهذا ما تعلمته منهم . واذا ما اراد احدهم ان يفهم كل شيء وجب عليه ان يستولي على كل شيء، وما تمتد الى الأخذ يداي الطاهرتان . لقد تولاَّني الاشمَّزاز من رائحة انفاسهم فوأسفاه على زمن طويل قضيته حيث يضجون ويتنفسون

يا للعزلة السعيدة اتمتع بها، ويا للعرف الزكي يتضوَّع حولي ، انني انشق بمل رئتيَّ هذا الهواء النتي في هذا السكون المتنصّت . اما هنالك فكل شيء يتكلم ولا سميع فاذا ما اذاع احدُ فضائله بقرع الاجراس خنق الدويَّ في الساحات رنينُ الفلوس الكبيرة تقلَّبها أيدي البائعين . هنالك يتكلم الكل وليس من أحد يفهم ما يقال فكل شيء يقع في المياه الجارية ولا ينسرب شيء الى اعماق منابعها . هنالك كل شيء يتكلم ولا شيء يبلغ نجاحاً او تكاملاً . كلُّ يصيح وليس من يوضى باحتضان البيوض في الاعشاش ، كلُّ يتكلم وكل كلام متراخ مديد وماكان يقسو من البيان على افواه أبناء الامس أصبح ليناً تلوكه الاشداق في هذا الزمان

هنالك كلّ يتكلم ولم يبق من مستور لم يهتك فما كان يُعد أبالامس سراً كميناً في اعماق النفوس تتناوله اليوم مقارع الطبول وحناجر الصائحين، فياللطبيعة البشرية ، ماانت الاضجة في المسالك المظلمة ، لقد تجاوزتك فتركتك ورأي خطراً أنقذت منه . وقد كانت المداراة والرحمة أشد ما تعرَّضتُ له من اخطار وكل كائن في البشر يطلب ان يتعامل بالمداراة والرحمة . وما عشت بين الناس الا وانا أحفظ حقائتي في قلبي ويداي واحشائي ترتعش ارتعاش الجنون لا كاذيب الرحمة والاشفاق .

هكذا عشت بين الناس ، جلست بينهم متنكراً اكاد اجحد ذاتي لاحتملهم مقنعاً نفسي بقولي انني مجنون لا ادرك حقيقتهم .

-- 101 ---

اذا أنت عاشرت الناس فانك لتنسى ماتمرفه عنهم . لأن ما ينطح بصرك من المشاهد الخارجية يصدُّه عن سبر أبعادهم وأعماقهم .

لقد جهلوا حقيقتي فدفعني جنوبي الى مداراتهم بأكثر من مداراة نفسي لأنني تعوَّدت ان أقسو عليها فأصبحت هذه المراعاة انتقاماً منها لها .

حجلست بين الناس تلذعني حشراتهم السامة وتنال مني شرورهم نوال قطرات الماء المتوالية الانسكاب على الحجر فكنت اقول لنفسي « ان الحقارة تحمل برآتها في ذاتها »

وما رأيت بينالناس حشرات أشد فتكاً بسمومها من الصالحين لأنهم يغرزون حُماتهم بكل صلاح ويكذبون بكل صلاح فكيف أتوقع منهم عدلاً وانصافاً . ان الرحمة تعلم الكذب لمن يعيش بين اهل الصلاح وهي تضغط بجوَّها الثقيل على الارواح الحرة اذ يُمنع عنها أن تتفَّهم جهل الصالحين .

ان ما تعلمته هنالك هو ان آستر نفسي واخني ثروتي لأنني رأيت كل غني بين الناس فقيراً بعقله . وقد أضلَّني إشفاقي فقادني الى النظر في الخفايا وتقدير مازاد وما نقص في عقل هذا وعقل ذاك ، دعوت الحكماء المتعصبين حكماء ولم أزد فتعلمت ان اقتضب كما تعلمت استبدال السكلمات فدعوت حفاري القبور مُنقِّبين وعلماء .

ولطالما مُني الحفّارون بالامراض، فني المثاوي ما ينبعث كريهاً قاتلاً وخيرٌ الاَّ نثير من المستنقعات كوامنها، وما الحياة الحياة الاَّ على القمم، وها انذا انشق الهواء الطلق على اعالي الجبل حيث لا أشتمُّ روائح المجتمع الانساني . إن الهواء الحي يدغدغ معاطسي فتتسع لاستنشاق القوة والحياة .

الثلاثة الشرور

-1-

ورأيت في آخر احلامي هذا الصباح إننى واقف على جرف ينهار الى ما وراء هذا العالم وقد نصبت بيدي ميزاناً طرحت الدنيا باحدى كفتيه . أواه ! ليت الفجر لم يباغتنى بعنفه فانه لغيور ٌ عليَّ من احلام صباحي وعنف أشباحها .

-- 104 ---

لقد أراني حلمي أن لمَنْ مَلكَ الزمان ان يقيس الدنيا ولمن أحسن الوزن ان يزينها ولمن له جناحان جبار ان أن يجتاز مداها وكل بصيرة حديدة تقتحم المعضلات بوسعها ان تدرك ما تضمر هذه الدنيا .

بأي صبر تذرَّع حلمي اليوم ليزن الدنيا وهو المركب نصفه شراع ونصف عاصفة ، وهو السابح صامتاً بجناح الفراش والمنقض متسارعاً بمخالب الصقور ?

هل اسرّت حكمة نهاري نجواها الى هــذا الحلم وهي الحكمة الهازيئة بكل « العوالم التي لا حدّ لها » وأنا القائل : حيث توجد القوة فهنالك يتسلَّط الـكمُّ فالعدد هو الاقوى .

لقد أحاط حامي بكل وثوق بهذا العالم المتناهي فها ذهب مع سائق الفضول ولا التِجسس وما ارتعد ولا توسّل .

رأيت الدنيا على متناول يدي كتفاحة ناضجة ذهبية ناضرة المنظر العمة الملمس .

رأيت الدنيا على الجرف العالي المشرف على البحر كانها شجرة تومي الي ً وقد انبسطت أفنانها والتوى جزعها كمتكاً للمسافر وقد انهكه التعب .

رأيت العالم يتقدم لملاقاتي كأنه يدان تحملان طبقاً نثر عليه كل ما تشتهي الاعين المتعففة الخاشعة .

ان العالم الذي طالما كان بغيضاً مذموماً تجلَّى لي اليوم طيباً في انسانيته فهو لا يصدُّ الناس بإنكماشه على اسراره ولا يخدِّر حكمتهم بالاغراق في ابهامه .

انا مدين بالشكر لحلم صباحي لأنه وزن العالم في الساعة الاولى فبدأ لي العالم طيباً في انسانيته وهكذا جاء الحلم معزياً لقلبي ، وهاأنذا أقتدي به وقــد طلع النهار فاضع في الميزان الثلاثة الشرور العظمى .

ان ألّذي علم الناس ان يباركوا علّمهم ايضاً أن يلعنوا فما هي الاشياء الثلاثة المستحقة اللعنة في الارض ، انها الثلاثة التي أريد وزنها : الشهوة والتحكم والانانية ، وهي التي استحقت أشد لعنات الناس حتى اليوم .

هذا هو الجرف الذي وقفت عليه في حلميوهو يشرف على البحر المتدحرج بقطعانه البيضاء نحوي وما البحر الآذلك الكلب الهرم الامين وذلك المسخ الرائع يشمخ بمئات الرؤوس .

هنا اريد ان انصب ميزانى فوق البحر الهائج واختار شاهداً عليَّ هـــذه -- ١٥٨ -- الشجرة المنفردة الوارفة الظلال المالئة الفضاء بعبيرها الشديد . على أي جسر يتجه الحاضر الى المستقبل وما هي القوة التي تُكره المرتفع الى الانخفاض الى الادنى وتدفع بالارفع الى مرتبة أُعلى .

م د ك

تساوت كفتا ميزاني فقد طرحت في احداهما ثلاث مسائل ثقيلة فاذا في الكفة الاخرى ثلاثة اجوبة تضاهيها ثقلاً .

- 7 ---

الشهوة -- هي للمتقشفين المتقمصين الصوف الخشن والمحقِّرين للجسدالحافزُ والمعذِّبُ في وقت واحد وهي للمستغرقين في بحران العالم الثاني لعنةُ هذا العالم الاول ، لأنها تهاجم اهل الضلال فتقصيهم وتطردهم طرداً .

الشهوة للئيم نار ُيتحرَّق فيها اللؤماء، نار ُ بطيئة الاحراق يتصاعد منها إشد الروائح كراهة .

الشهوة للقلوب الحرة عاطفة بريئة حرة فهي سعادة الجنة الارضية وعرفان المستقبل جميل الحاضر .

الشهوة سُمُ حلو المذاق لحكل من عراه الذبول غير أنها شراب القوة وخمرة الحمر للاساد يكرعونها بشمل الخاشعين .

الشهوة اعظم لذة ترمن الى السعادة والامل الأسمى لأن في الحياة اشياء كثيرة حقَّ لها ان تتمتع بالاقتران بل باكثر منه ، فهنالك اشياء بعدت شقة الانفصال بينها باكثر من انفراجها بين الرجل والمرأة ومن تُرى تمكَّن يوماً من ان يدرك حقيقة تباعد احدها عن الآخر ومدى الشقة بينهما ? إن الشهوة . . . سأضع حصوناً بين افكاري وأمتنع عن الكلام كيلا يجتاح جنتي الخنازير والمتهوسون . أما الطموح الى التحكم فسوط يلهب أشد القلوب قسوة وعذاب استشهاد أما الطموح الى التحكم فسوط يلهب أشد القلوب قسوة وعذاب استشهاد أما الطموح الى التحكم فسوط يلهب أشد القلوب قسوة وعذاب استشهاد أما الطموح الى التحكم فسوط يلهب أشد القلوب قسوة وعذاب استشهاد أما الطموح الى التحكم فسوط يلهب أشد القلوب قسوة وعذاب استشهاد أما الطموح الى التحكم فسوط يلهب أشد القلوب قسوة وعذاب استشهاد أما الطموح الى التحكم فسوط يلهب أشد القلوب قسوة وعذاب أستشهاد

- 109 -

م د ك

وتستعبدهم وتهوي بهم الى دركة أحط من دركة الخنزير والأفعى الى ان يأتيهم الاحتقار بالسكون

ما الطموح الى الحكم إلاَّ المعلم المخوف يلقنالازدراء الأعظم صارخاً بوجه المدن والم<sub>ا</sub>لك : أفسحي لي المجال ولا يزال <sub>يم</sub>تف حتى تنادي قائلة : انني أفسح لك مجالا

ان الطموح الى الحكم يتعالى إيضاً نحو الأنقياء والمنعزلين ليستهويهم فيذهب الى ذرى الاعتزاز بالنفسكاً نه غرام مشتعل يرسم في الخيال المسرّات الحمراء الساحرة

ومن له ان يدعو هذه الشهوة للتحكم طموحاً وما هى إلاَّ اندفاع من الاعالي الى الاعماق طلباً للقوة ، وما ارى في مثل هذا الانحدار شيئاً من حرارة الحَمَّى ولا من أعراض الادواء

ليس للذُرَى المنفردة ان تبتى ابداً منقطعة الى نفسها ، فلتنحدر الأنجاد الى الاغوار ولتهبَّ الرياح العالية في مناسف الاعماق

إِن مثل هذا الطموح لأسمى من ان يصفه بيان فهو « الفضيلة الواهبة » كما دعاه زارا من قديم الزمان. فكان بوصفه هذا يوجِّه الثناء لاول مرة الى الانانية وما الانانية الا توكيد للذات يتفجَّر من الروح المقتدرة ، من روح جبَّارة اتحدت بجسم متكامل في جماله وانتصاره فأصبح كل ما حولها يستمد القوة منها ويعكس كالمرأة خيالها

وما الجسم المرن الذي ينطوي على قوة الاقنــاع الاَّ كالراقص الذي يرمز بحركاته عن مسرَّة نفسه وهل المرَح الانانيُّ في مثل هذه الارواح والجسوم الاَّ الفضيلة بعينها

ومهما يقل هذا المرح الآناني عن الخير والشر فانه يحوط نفسه بما يقول بغابة مقدسة لوقايتها ، فهو يتمتم باسماء السعادة كتعويذة ترد عنهكل ما يستحق الاحتقار

- 17+ -

انه ليقصىكل ما هو دني؛ اذ يعتبره شراً وما الدني؛ المحتَـقَـر لديه الا المتألم لا ينقطع عن الشكوى والأنين ولا يتأخر عن التقاط أية فائدة معها صغرت وهذا المرَحُ يكره كل حكمة معولة لان من الحكمة ما لا تنوَّر إلاَّ في الظلام فتلوح كأشباح الليل هاتفة - كُل شيء بأطل -وهو لآ يحترم أبنآء الريبة القلقة يطلبون من الناس الايمانات المغلّظة بدلاً من النظرة الصريحة واليد الممتدة باخلاص كما أنه لا يحترم الحكمة المدَّعية الحزم بسوء الظن لان عِثل هذا تنمُّ النفوس عن خَوَرِها وجبنها وليست المجاملة باقل دناءة في عينه فهي كالـكلب ينطرح متصاغراً على ظهره و لَكَمْ من حكة كهذا الكلب زحَّافة خأَشعة متلاطفة ولكن ما يكرهه المرّح الاناني فوق كل كره الرجلُ المستنيم للضيم المتنع عن الدفاع المزدرد ما يتفل الناس على فمه من سموم وما يلتى عليه من النظر الشذر، الرجلُ الموغل في صبره المتحمِّل لكل شيء والقــانع بكل شيء، تلك شيمة المُستعبّد المأجّور إنَّ هذه الأنانية السعيدة تتسفل فيوجه كل عبودية فتزدري بكل متصاغر امام الأرباب يركلونه بارجلهم وامام الناس وآراء الناس إِنَّ هذه الأَنانية تعـد شراً كل متَّدنٍ منكسر يستسلم للعبودية بعين منخفضة وقلب منسحق وكل مُصانع ٍ ينحني مقبلاً الراحـات بشفاه متراخية مر <u>ب</u>جف**ة** انها لندعو حكمة مضلًّاة كل كلة ناعمة يتلفَّظ ما المُستبعَدون ومَنْ دبٌّ اليهم الهرم ومَنْ أرهقتهم العلل، وتدعو بهذا الوصّف ايضاً ما يتفوه الكهَّان في جنوبهم وادعائمهم إِنَّا الحكماء الكذبة جميعُ الكهنة وجميع من سئموا الحياة وكلَّ مَنْ تَجولُ إِنَّا الحكماء الكذبة جميعُ الكهنة وجميع من سئموا الحياة وكلَّ مَنْ تَجولُ فيهم أرواح النساء والمُستخدَمين ، ان مثل هؤلاء النــاس يدسو ّن للأنانية . ويتأمرون عليها، مدعين أن محاربتها هي الفضيلة بعينها، ولهذا طمح جميع الجبناء والعناكب المتعبة من الحياة الى الادعاء بالننزُّه عن كلَّ مأرب في أعمالهم سيتدفق النور مكتسحا لهؤلاء الناس جميعاً، وعندئذ يلمع سيف الظهيرة

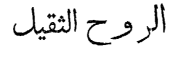
الكبرى ، سيف الدينونة الفضَّاح

- 111-

اما من يمجِّد الذاتية وينادي بالأنانية فذلك وحده يقول بما يعلم عندما يهتف : لقد لاحت تباشير الظهيرة العظمى ولن يطول الزمن حتى تتوهيج أنوارها في الآناق

م د ك

هكذا تكلم زارا . . .



ليس في إلاَّ فم الشعب ، فكلماني تاسية تخدَّش اسماع المتأنقين . وهي أشد وطأةً على اسماع زعانف الكتَّاب المسلَّحين بالأقلام ما يدي إلاَّ يد مجنون ، فويل منها لألواح الشرائع ومنيعات الحصون ، وويل لكل ما يتسع لزخارف الجنون وغرائب سطوره وما قدميَّ إلاَّ حافرا جواد يتراكضان على الأنجاد وفي الاغوار فاحس بروح أما معدتي فلعلَّها حوصلة عقاب لأَن أفضل ما تشتهيه لحوم النعاج ، وان أما معدتي فلعلَّها حوصلة عقاب لأَن أفضل ما تشتهيه لحوم النعاج ، وان من كل طاهر لذيذ فاتوق ابداً الى الاختطاف والانخطاف ، لانني اتغذَّى شيء من الطير وانا اهفو الى هذه الحياة شيء من الطير وانا اهفو الى هذه الحياة لوح الكثافة بل العدو المقسم الأَكول عن كرهه وقد تكوَّن معه في رحم امه، لوح الكثافة بل العدو المقسم الأَكول عن كرهه وقد تكوَّن معه في رحم امه، المقل العداوة لن تطبر ولن تتبدد

لَكَمْ في الأرض من منشد لا ينطلق الصوت الشجي مري حنجرته ولا تطابق التوقيع حركة يده ولا تشع عيناه ولا ينتبه قلبه الا اذا غص البيت بالسامعين ، وما آنا من امثال هذا المنشد

- 117 -

إن مَنْ سيعلِّم الطيران للنـاس في آتي الزمان سيدفـع كل ما ُضرب حولهم من حدود بل سيذري معالمها هباء ويبدّل اسم الارض باسمٍ يدل على زوال ڪثافتها وثقلها

Y -

م د ك

ان النعامة تعدو باسرع ما تعدو الخيول الضوام, غير آنها لا تزال كالانسان تغرس رأسها الثقيل في التراب الثقيل ، وما الانسان بافضل منها ما زال يجهل كيف يطير ، وما زال يشعر ان الحياة ثقيلة كالارض

مَنْ بِرِيد أَن يشعر من نفسه بخفة الطير فعليه ان يتوسَّل بالأنانية للانعتاق من كثافته . ليحبَّ الانسان نفسه : هذا ما اعلَّم به انا

وما ادعو الناس الى إثارة حب الذات بعاطفة المرضى والمحمومين ،فان رائحة السقام تنبعث من المانية المريض والمحموم

تعلَّموا الأنانية الصحيحة السليمة لنتمكنوا من احمال ذاتكم فلا تضلكم انانيتكم . هذا هو تعليمي

وما ضلال الانانية الآً بذهابها الى « محبة الغير » فان القائلين بالغيرية قد أتوا بأمهر تمويه وما ارهق الغير اجد ُ بمثل إرهاقهم

ليس القول بوجوب التمرن على الآنانية وصيةً من الوصايا تُنفَّذ بين عشية وضحاها فالتدرب على محبة الذات أدق الفنون واصعبها وما يملك زمامه إلاً المتحيل الجلود، لان روح الكثافة يجعل المالك في غفلة عما يملك ويعمي صاحب الكنوز طويلاً عن مثاويها. فاننا لا نكاد نُطرح على السرير حتى نُجهَّز بالكلمنين الثقيلتين : « الخير » و « الشر » ، ذلك هو ميراثنا ، بل تلك هي الوصية التي لا تُتغتفر لنا الحياة إلاً باتباعها . واذا ما قال قائل : دعوا الاولاد يأتون الي فا يدعوهم إلاً ليمنعهم في الزمن المناسب من أن يحبوا ذاتهم . تلك هى ما تي الروح الثقيل

اما نحن، فنذهب ساحبين ما اثقلت به كواهلنا الصلبة الى الجبال الجرداء، حتى اذا شكونا اللغب والسغب قيل لنا : انتم محقون بشكواكم فالحياة اعباء واثقال

والحق ليس في الحياة من اعباء على الانسان غيرُ الانسان نفسه لانه يوقر -- ١٦٣ --- كاهله بما لا طائل تحته، فهو نفسه قد استناخ كالجمل مسلماً ظهره، فأُثقل بأشد الاحمال . واكثر الناس استسلاماً الرجل الصلب الجلود يوفع على كاهله جماً من الكلمات والوصايا الثقيلة فتنبسط الدنيا امامه صحراء قاحلة مترامية الاطراف

م د ك

وما يثقل كاهلكم كل دخيل عليكم فحسب، فهنالك ما يرهقكم وهو منكم وفيكم فداخل الانسان شبيه بحشوة المحار فهو قذر متراخ لزج ينزلق تحت اناملك اذا حاولت إمساكه، لذلك تتكفل القشور والظواهر المزخرفة بستر ما وراءها وما يسهل على المرء ان يستنبت لنفسه قشوراً متعامياً بحكمة عن دخائله ، إن هذا إلاً فن لابدً من التدرب عليه ، و لكم على الناس من قشور تنم على المسكنة وقد وضح عليها التمويه و لكم من قوة ومن صفة طيبة تبتى غائرة فلا يامحها احد وكم من طعام شهي لا يرغب احد فيه . وما خفيت هذه الحقيقة عن النساء فهن يعامن ان بين المترهلة والنحيلة مجالاً لتمني المتعنين وقد يتوقف حظهن من الاستغواء على شيء من الترهم وشيء من النحول

إن اكتشاف خفايا الآنسان لمن صعابٌ الامور وأصعب الامور ان يكتشف الانسان نفسه فكثيراً ما ُيضلل العقلُ الشعورَ ، وما ذلك الامن تأثير الروح الثقيل

ليس من مكتشف لحقيقة ذاته الا مَنْ يقول في نفسه : هذا هو خيري وهذا هو شري ، وبهذا القول يُخرس الخِلدَ والقزمَ القائلين بان الخيرَ خيرُ لاكل والشرَ شرُ للجميع

والحق انني آكره ايضاً من يرون كل شيء حسناً ويرون هذا العالم خير العوالم ، إنَّ هؤلاءِ الاَّ القانعون يرتاحون لكل شيء ويتذوَّقون كل شيء وما بهذا يُستدلّ على الذوق السليم، اما انا فأُجلُّ الفم الحساس المتصعِّب الذي يعرف ان يقول « انا » واريد ولا اريد ومامَنُ يلتهم كمل شيء ويهضم كمل شيء إلاَّ من قطيع الخنازير فكل

ناهق بالرضى سائر <sup>ت</sup>حماراً بين الحمير أحب من الالوان الأصفر القاتم والاحمر الفاقع لانهما يُدخلان لون الدَّم على جميع الالوان ، و مَنْ موَّه جدران بيته باللون الابيض يدل على انه موَّه نفسه بهذا اللون ايضاً إنني أحب الدماء وما ينفق ذوقي واذواق مَنْ يعشقون الجئث المحنطَّة --- ١٦٤ --- من جهة و مَنْ يعشقون الاشباح من جهة اخرى لان الفئتين معاديتان لـكل ما هو لحم ودم ، وانا لا اريد الوقوف حيث يصيبني رشاش من بصاق الثرثارين ومايسيل النضار من أشداقهم كما يدَّعون ، وخير كي من المثول امامهم ان اعاشر اللصوص والخونة

واذا ماكرهت الثرثارين فانني اشدكرهاً لمن يتلقون رشاش بصاقهم وما رأيت في الناس مَنْ تشمئز لهم نفسي كمن لا اجد لهم شبيهاً غير الطفيليات ، فمثل هؤلاء يطلبون الحياة من الحب وهم لا يشعرون به

ان مَنْ ادعوهم ايضاً اشقياء في الحياة هم الآلى لاخيار لهم الآً بين حالتين فاذا لم يكونوا حيوانات مفترسة كانوا مذللين لها . وما انا بالضادب خيـامي في جوار هؤلاء الناس

وانا ادعو اشقياء ايضاً من يكرَ هو ن على الانتظار ابداً فما أُحبِّ ذحياة الجُباة والتجار والملوك وكل من يقف حارساً لحانوت او لقطر من الاقطار

وانا ايضاً تعامت الصبر والانتظار الى زمان طويل ولكن ما انتظره انما هو « انا » وما تمرنت عليه هو ان اقف وامشي واركض واقفز وانسلَّق وأرقص . لان تعليمي هو هذا : من يريد ان يتعلَّم الطيران يوماً فعليه ان يتدرَّب اولاً على الوقوف فالركض فالقفز فالتسلق فالرقص ، وليس لاحد ان يطفر الى الطيران طفراً

ما تعلَّمت التسَّلق الى النوافذ إلا بنصب الحبال وما ارتقيت مرتفعات الصواري إلاَّ بعد ان تقوَّت عضلات ساقيَّ ، ان اعظم اللذات هي اعتلا<sup>ي</sup> صارية المعرفة، والاتقاد بلهب يتلوه لهب فان في هذا الاشعاع المتردد هداية السفرف الجانحة وأمل المشرفين على الهلاك

لقد بلغتُ الحقيقةَ حقيقتي بسلوكي ُطرُقاً عديدة واتخاذي وسائل جَّـةً فما ارتقيت المدارج من ُسلَّـمٍ واحدة لابلغ القمة التي اتسنَّمها الآن وارسل منها نظراتي الى بعيد

واذا كنت سألت احياناً عن الطريق فما سألت إلاَّ مكرهاً لانني فضلت في كل زمان ان استنطق السبيل عن وجهته فاختبره بنفسي وهكذاكان تقدمي سؤالا وتلَّـمسا وما يتوصل الانسان الى استنطاق نفسه

- 170 -

م د ك

الوصايا القديمة والوصايا الجديدة

ها أنذا جالس أنتظر بين ركام الالواح القديمة المحطَّمة والالواح الجديدة ولَّـا نُستكمل كتابة الوصايا عليها . فأي متى تأتي ساعتي : ساعة انحداري وجنوحي ، فانني أريد ان انحدر الى الناس ثانية . وذلك هو سبب انتظاري اذ لا بد ان تُعلن لي علامة اقتراب الساعة فأرى الاسد الضاحك وسرب الحمام الزاحف . والى ذلك الحين اتكام كمن له سعة من وقته فاخاطب نفسي وأقص عليها ما اعلم اذ لا يقص عليَّ احدٌ شيئًا جديداً .

عندما اتيت الى العالم وجدته جالساً على افتراضات قديمة واثقاً انه عرف كل شيء وميز َّ بين خير الحياة وشرِّها . ورأيت الناس يعتقدون ان كل بحث عن الفضيلة قد انقضى زمانه ، وبالرغم من هذه العقيدة كان كل منهم يأتي على ذكر الخير وهو متجه الى سريره طلباً للنوم الهنيء . فوقفت أنبه الغافلين وانا أعلن ان ليس من احد عرف حقيقة الخير والشر لأن المبدع وحده يعرفها ، وهو من يخلق اهدافاً للناس ويولي الارض معناها ومُقدَّراتها فليس سواه من يوجد لكل شيء خيره وشرَّه . وأمرت الناس بأن يهدموا كل قديم وان يقفوا امام كل عقيدة هرمة ضاحكين مستهزئين بمعلَّ ميهم وقد يسيهم وشعرائهم ومخلصي عالمهم . امرتهم بان يهزأوا بصرامة حكمائهم وحذَّرتهم من المفزعات السوداءالمنصوبة على شجرة الحياة .

امرتهم ، واتخذت لي مقعداً عند حافةمضيقهم وقد حفل بالنعوش والأشلاء وحامت فوقه الغربان ، وبت اضحك هازئاً بماضيهم المتداعي وقد تناثرت أمجاده وإثوركمن أعطي سلطاناً على الخير والشر وكمن مسَّه الجنون صابَّا جام الغضب واللعنة على كل كبائرهم وصغائرهم ، وما هزئت الاباحقر ما في خيرهم وشرهم .

لقدكانت اشواقي تتدفق مني لهتافاً وضحكا وما اشواقي الآ الحكمة المتوحشة التي نشأت في اعالي الجبال بجناحين يملأ حفيفهما الفضاء ولكم تسامت هـذه الاشواق بي الى ما فوق الذرى فاندفعت معها كالسهم المرتعش يهزُّه حنينه الى مصدر النور ، الى مجاهل المستقبل التي لم تبلغها الأحلام ، الى الظهيرات التي لم يلمس الوهم حرارتها ، الى حيث يرقص الآلهة وقد استحيوا من الاستتار بأي رداء .

لقد لاح في فل شيء رفضا و دلاك الهيد لا ل العام قد الطبق من . كل قيد فالتجأ الى نفسه ، فازعاً اليها كما يفزع الآلهة ابداً الى ذاتهم مفتشين عليها . بانكارها وبتكرار العودة اليها .

هنالك لاح لي الزمان سخرية بالازمان المجزَّأَة ورأيت واجب الوجود عبارة عن حرية سعيدة تداعب الحرية نفسها .

هناك وجدت شيطانى القديم وعدوي الحديث روح الكثافة وما ابدع من قبور وشرائع وضرورة ونتائج وأهداف وارادة وخير وشر . وجدت كل هذا ميداناًمهداً لأقدام الراقصين .فليس من مرقص بلامسرح وليس من روح خفيفة لا تزحف عند اقدامها الخيلدانُ والاقزام .

هنالك ايضاً ظفرت بكلمة « الانسان المتفوِّق — وبالتعليم القائم على ان الانسان كائن يجب ان ينشأ منه ما يجتازه ، ليس الانسان هدفاً وغاية ان هو الا عاپرُ يدَّعي السعادة في ظهيرته ومسائه .

- ٣ --

- 117-

ان كلماتُ زارا عن الظهيرة العظمى وجميع ما رفعه فوق العالم إنْ هو الآ غروب ارجواني ُ ثان ينفلق من ورائه الفجر الجديد . لقد عرضت لانظار الناس كواكب جِدِيدة وليالي لا عهد لهم بهـــا ونثرت

الضحك على غيوم الليل والنهار فضربت قبَّةً زاهية بعديد الوانها .

عـَّامتُ الناسُ جميع افكاري وأبنت لهم جميع رغباتى اذ اردت ان اجمع وأوحد ما في الانسانية من بَدَدِ الاسرار وتصاريف الحدثان فقمت بينهم شاعراً احلُّ الرموز وافتديهم من الصدف العمياء لاعلَّمهم ان يبدعوا المستقبل وينقـذوا بابداعهم ما انصرم من الاحقاب .

لقد وجهت الناس الى انقاذ الانسانية مما أدرج الماضي في اغوارها بتغيير كل « ماكان » الى ان تنتصب الارادات معلنة ان ما تمَّ هو ماكانت تريد اف يكون وان هذا ما ستريده في كل زمان .

بهذا رأيت السلام للناس وهذا ما عدَّمتهم ان يدعوه سلاماً .

وأنا الآن اتوقع السلام لي لأعود للمرة الأخيرة للناس لانني اريد ان اذهب من بينهم الى الفناء فاودعهم أثمن كنوزي أسوة بالشمس تلتي على البحار نضارها وهي تتوارى في الظلام ، حتى ترى افقر الصيَّادين يداعبو ف صفحة البحر بالمجاذيف المذهبة .

لقد تعلمت هذا الجود من الشمس عندما كنت اشخص اليها غاربة فتندفق الدموع من عينيَّ .

هكذا يريد زارا ان يتوارى فيغربكما تغرب الشمس ، وها هو ذا جالس<sup>"</sup> ينتظر بين ركام الالواح القديمة المحطمة والالواح الجديدة . ولما <sup>°</sup>تستكمل كتابة الوصايا عليها .

-- ٤ ---

انتبهوا ، اننى آتيكم بلوح جديد . ولكن اين هم اخوتى يحملون معي هذا اللوح الى الوادي لتحفر وصاياه على اعشار القلوب . ان محبتي لمن سيأتون فيا بعد تقضي بهذه الوصية : – لا تدار قريبك – لان الانسان معبر يجب علينا اجتيازه للتفوق عليه . وقد أعطي للانسان ان يجتاز نفسه على طرق عديده وبوسائل عديدة ، فما -- ١٦٨ – عليك الا ان تتجه للوصول وليس غير الممثل المضحك مَنْ يقول بامكان التنموق على الانسان طفراً وقفزاً . تفوَّق على نفسك في ذات قريبك فلا تدعه ينيلك حقاً بوسعك ان تأخذه اقتداراً فان ما تفعله لا يبادلك اياه احد لان ليس من مكافأة في العالم ، ومن لا قِبَـلَ له بحكم نفسه وجبت الطاعة عليه . ان في العالم كثيرين يعرفون ان يتحكموا بانفسهم ولـكنهم لا يعرفون كيف يطاوعونها .

ان النفوس النبيلة تأنف ان تأخذ شيئًا بلا بدل فهي تردُّ الحياة قبل كل شيء اذا هي لم تكتسب عيشها ، اما القطيع البشري فيريد الف يعيش دون ان يبذل شيئًا .

لقد وُهبت لنا الحياة فعلينا ان نفكر في كل حين بخير ما يمكننا ان نبذل لقاء هذه الحياة ، وهل اشرف من ان نقول : يجب ان نحقق للحياة ما وعدتنا به

ليس للمرء ان يتمتع بلذة اذا هو لم يبذل لذة ، فما اللذة عبارة عن التوجه للتمتع بها ، لان التلذذ كالطهارة كلاها حيٌّ مُنَع وليس لاحد ان يفتش عليها اذا هو لم يملكها امتلاكا . وخيرُ له ان يفتش في هذه الحال على الدنس والاوجاع

كل طليعة تُضحَّى، ايها الاخوة، وهل نحن الاطليعة مُنذرة . تنزف جراحنا دماً في هيكل الاسرار وُنقداًم محرقة يذوب لحمها تمجيداً للاصنام القديمة ان خير ما فينا لم يزل غضاً رطيباً وذلك ما يهيج شهوة الاشداق الهرمة ، فلحمنا طريٌّ وجلودنا جلود حملان، فكيف لا نثير جشع الكهَّان في هياكل الاوثان ?

ان كاهن الاوثان الهرم لم يزل يسكن ذاتنا الخفية وهو ينهيأ لاقامة وليمة يبتلع فيها خير ما فينا — فكيف تسلَّمُ الطليعة ، ايها الاخوة ، من ان تصبح ضحية وقرباناً ? ولكن بهذا تقضي مهمتنا وانا احب مَنْ لا يتمسك بالبقاء ، ومَنْ يتوارون أرفقهم بكل عطني لانهم يذهبون الى الجهة الاخرى

- 129 -

م د ك

ما أقل من يعرفون الصدق والاخلاص والعارف لحقيقة الصراحة لايريدان يكون صريحاً فاكثر النـاس تمويهاً هم المشفقون لانهم لا ينطقون ابداً بالحق ، ومثل هذا الاشفاق مرض كامن في العقل

إن الرحماء يرضخون ويستسلمون للقلب يملي ارادته فيهم على العقل والعقل يمتثل دون ترو وادراك، فما تتكون الحقيقة في الرحماء إلاً من تراكم كل ما هو شرَّ في عينهم ، فهل لديكم من الشر ما يكني لايجاد مثل هذه الحقيقة ، ايها الاخوة!

لا تولد الحقيقة إلاَّ مر تزاوج الوقاحة وسوء الظن والرفض القـاسي والكره والشقـاق في الحيـاة ، وما أصعب ان تتوافق وتنحد حجيع هذه المقدمات

ان الضمير الشامل قد نشأ حتى اليوم قرب الضمير الشرير فهيتًا ايها الأخوة الى تحطيم الالواح القديمة اذا كنتم تفتشون عن مبدأ المعرفة

- 1 -

اذا رأيت المعابر منصوبة فوق مجاري المياه والجسور معقودة فوق الآنهار فهل تصدق من ينــادي بالثبور وُينذر بالغرق ? اذا كان الحكماء انفسهــم يكذبونه ?

ان كل ما يعلو النهر من معابر، كل ما هو خير وكل ماهو شر ثابت مكين. وعندما يجيء الشتاء المتسلط على الأنهار يرتاب في ثبات كل الاشياء اشدُّ الناس فطنة . غير ان من يحبون الاستغراق في نوم الشتاء والاستسلام الى بطالته يحلو لهم ان يعتقدوا برسوخ المعابر وسكون كل حركة في الاعماق ، ولكن الهواء المذيب للجليد يكذب هذه الطمأنينة اذ يهبُّ كاً نه الثور الهائج ضارباً الجليد بقرنيه واذ يتحطم الجليد تتداعى الجسور ، وعندئذ تغرق في المياه كل المعابر فلا يجد احدٌ ما يستند اليه من الخير والشر

يا لشقائنا ، بل يا لسعادتنا ! لقد هبت الارياح تذيب الجليد . فاذهبوا يا اخوتي على الطرق مبشرين بهبوبه

ان من الجنون جنوناً قديمـاً ُعرِّفَ بالخير والشر فدار حتى اليوم على محور العرَّافين والمنجمين

- ٩ ---

م د ك

لقد ساد الاعتقاد فيما مضى بالعرافة والتنجيم ، لذلك أمن النـاس بالقضاء المحتوم فقـالوا بالواقع وجوباً وداخلهم الشك في الـكشف فارتدوا الى الارادة الحرَّة ينادون بها قائلين : اذا انت اردت فقد قدرت

ايها الاخوة ، كل ما بني حتى اليوم على استنطاق النجوم والمستقبل لم يكن الاَّ افتراضاً يقوم على افتراض ، لذلك لم يعرف احد شيئاً عن الخير والشر وماقيل عنهما لم يتعدَّ حدود الرجم بالغيب

- 1+ -

لا تسرق ، لا تقتل : تلك كمات كانت مقدسة في غابر الزمان ، اذا سمعها انسان جنا على ركبتيه . واحنى رأسه وخلع نعليه غير انني أسألكم فاجيبوا : --- هل ُوجد في الدنيا لصوص وقتلة اوفر سرقة وأشد فتكاً ممن استفزَّتهم هذه الكلمات المقدسة ? أفليست السرقة والقتل من طبيعة الحياة نفسها ? وهل كان تقديس هذه الكلمات النافية الاً قتلاً لحقيقة الحياة ؟ والفناء

إنني لاشعر باشفاق على الماضي وقد اصبح متروكاً مهملاً . معرَّضاً لما سينشأ في الاجيال الآتية من اعتبار وتفكير وجنون فان هذه الاجيال ستصطنع لنفسها جسراً من كل قديم مضى عهده لقد يجيء طاغيةٌ له روح إبليس يتسلَّط على الماضي بلطفه وعنفه فيعالجه حتى يصبح معبراً لاقدامه وشعاراً له ومكاناً يصيح عليه ديك فجره غير ان إشفاقي ينطوي ايضاً على توَّقع الخطر : لان تفكير من ينشأ من الغوغاء لا يذهب الى عهد أبعد من عهد جده وهنالك يتناهى في تقديره الزمان القديم

م د ك

الا ان الماضي اصبح متروكا — وقد تسود الغوغاء يوماً فتدفع الى اللجج بميراث العصور

لذلك وجب ان تقوم فئة ّ لها نبلها الحديث تناويء الغوغاء وتصدُّ الطُغاة ، فئة نبيلة تنزلْ الشرف وصية محفورة على الواح جديدة

لا يقوم النبل ان لم يكثر عدد النبلاء وقد اوردت هذا المبدأ ورمزت اليه عندما قلت : بتعدّد الآلهة لا بالإله الواحد تقوم الألوهية

- 17 --

انني اوليكم النبل الجديد، ايها الاخوة ، عندما أقتضي منكم ان تبدعوا وتعلَّموا وتلقوا بذوركم لآني الزمان تلك كرامة لا يسعكم ابتياعها بذهب التعامل كالمتاجرين وما ازهد قيمة ما يباع ويشرى لن يكون حسبتكم بعد الآن مشرِّفاً لمكم بل الهدف الذي تتجهون اليه إن شرفكم كامن في ارادتكم وفي الخطوة التي تندفعون بها الى التفوق على انفسكم واجتياز حدودها ، ذلك هو شرفكم الجديد ان خدمتكم لامير لا تنيلكم شرفاً ، وما هو قدر الامراء ، وهل يشرِّفكم ان تقفوا كالحصون حول ما هو كائن لتزيدوا في مناعته وتطيلوا بقاءه ? انسحبوا من السلالة التي تعمَّمت التلوّن في القصور وتعودت الوقوف ابداً امام المياه الآسنة ، ان علم الوقوف على القدمين يُعد فضيلة لحدَّام القصور وهم لا يتوقعون الحصول على لذة الاستراحة الا اذا طرحهم الموت عن مواقفهم القدس الى ارض الميعاد ، الى الارض التي لا اجداد قذف بهم روح يدعونه روح القدس الى ارض الميعاد ، الى الارض التي لا اجد فيها ما يُممَد وهل تحمد تربة القدس الى ارض الميعاد ، الى الارض التي لا اجد فيها ما يميد وهل تحمد تربة أنبتت أسواء الاشجار : عود الصليب<sup>(1)</sup> وهل سارت فيالق الفرسان ايان كان يدفعهـا هذا الروح القدس الا ومن ورائها قطعان الماعز والبط ورهط المجانين والمعتوهين أي ، اخوتي ، ليس الى ما ورائكم يجب ان يتطلع 'نبـّلكم بل الى ماهو خارج عن سبيلكم ، عليكم ان تنفوا نفوسكم من جميع البلدان والمواطن التي سكنهـا اجدادكم اجدادكم المركم بنشر شراعكم للتفتيش على مراسيها . آمركم بنشر شراعكم للتفتيش على مراسيها . الكفتّارة لن تنقذوا الماض ابنائكم عن ذنب تحتّدُركم من ابائكم وبغير هـذه الكفتّارة لن تنقذوا الماضي . هذه هي الوصية الجديدة أعلّت لوحها فوق رؤوسكم

م د ك

لماذا نحن نحيا ، وكل شيء باطل ! وهل الحياة الاَّ عبارة عرف دق سنابل والاصطلاء قرب نار تحرق ولا تدفي

-- 1" ---

هذه هي الترثرة القديمة لا تزال تُحسب حكمة والناطقون بها شيوخ تفوح منهم رائحة الانزواء، والنعفن ُ يكسب نبلاً فهؤلاء الشيوخ لنعفنهم يكرَّمون وما يقصر الاطفال عن الاتيان بمثل وصاياهم، لقد لذعنهم النار فهم يخافونها، ان كتب الحكمة القديمة مشحونة بكثير من الاوهام الصبيانية

ان من يدق السنابل لا يحق له ان يهزأ بمن يستخرج القمح منها ، اف هؤلاء المستهزئين لمجانين يجدر بنا تقييدهم ، فأمثالهم يجلسون الى الموائد دون ان يأتوها بشيء حتى ولا بشهية للطعام . فهم يجدفون قائلين : ان كل شيء باطل صدقوني أيها الاخوة ان من يحسن الاكل والشرب لا يمتلك فناءً باطلاً

(١) ان كل ما أمكن للفلسفة المستفرقة في الآرية ان تدركه من حياة عيسى هو ما حوله الغرب الى معميات ... وماكان اجدر بنيتشه وهو المتهم المسيح بادخال الاشفاق التاتل للمجتمع الايرى الصليب مقتطعاً من شجرة السوء لانه قتل المشفق الاكبر ولكن التناقض شر بلايا الفكر واسهل ما يقم المفكر فيه اذا هو مد بمقياسه الى ما يعلم والى ما لا يعلم دون تحقيق

## حطَّموا ، حطَّموا ألواح الوصايا التي كتبها مَنْ لا يزالون أبداً ساخطين متذَّم ين متذَّم ين « ان الطاهر يرى كل شيء طاهراً » هذا ما يقول به الشعب أما أنا فأقول لكم ان كل شيء خنزيري في عين الخنازير ولذلك يقف المأخوذون بالتواضع وانسحاق القلب داعين الناس الى الاعتقاد بان العالم مستنقع أوحال وأوضار ، وما الاوضار الآ في عقول هؤلاء الوعَّاظ الذين لا يحلو لهم ان ينظروا الدنيا الاً مدبرة فما يستهويهم منها الا قفاها . . . الا انني اصرخ بوجه هؤلاء المأخوذين وان جنحت عن حدود المياقة لاقول لمم ان العالم لشبيه بالانسان فله ايضاً قفاه ، وفي هذا العالم كثير من الاقذار ايضاً ولكنه ليس مستنقعاً يغص بالاوضار على رحبه منها فان الكراهة تستنبت الاجنحة وتولَّد الشوق الى صافيات الينابيع منها فان الكراهة تستنبت الاجنحة وتولَّد الشوق الى صافيات الينابيع ان خير مَنْ في الحياة لا يخلون مما يوجب الاشمَزاز بل في ارتاهم ما يجب

م د ك

اجتيازه والتفوق عليه ، فمن الحكمة اذاً ، يا أخوتي ، ان تُكون الاقذار كثيرة في هذا العالم

— ١٥ — لـكم سمعت الاتقيـاء المأخوذين بالعالم الآخر يناجون ضمائرهم بأقوال سداها الضلال ولحمتها الشر ، يقولونها مصدقين بها لا مواربين ولا مازحين

« دع العالم على حاله ولا تحرك اصبعاً لاعتراضه في سبيـله . دع الناس يستسلمون لأية يد تشدعلى خناقهم ، دعهم يتناحرون ويتضاربون ويتعـاملون بالسوءويتسالخون ، اياك ان تحرك اصبعاً لردعهم ، دعهم وما يفعلون فانهم بذلك ينتهون الى الزهد بهذا العالم

« احذر حكمتك لأنها هي ايضاً من هذه الدنيا وعليك ان تكبتها وان تنحرها نحراً لأنك بذلك تتعلم أنت ايضاً الزهد بهذا العالم » أي اخوتي ، تقدَّموا الى هذه الالواح القديمة ، الواح وصايا الاتقياء

وحطموها تحطيما ، بل اقضموا الى هندة المروض الصحيف ، الوض وصايع الم لليما وحطموها تحطيما ، بل اقضموا باسنانكم هذه الوصايا فلا تتفوه شفاهكم بها لأنها كلمات المشتِّعين بالحياة

- 175 --

سمعت الناسٍ يتهامسون في الأزقة المظلمة قائلين : « من يتعلّـ كثيراً يفقد شهواته العنيفة كلها ورأيت الواح وصيةجديدة تعلق حتى في الساحات العمومية وقد كُتب عليها « الحكمة ُ مرهقة ٌ . ولا شيء يستحق العناء ، فلا تعلِّق شهو تك على شيء» سارعوا ، أيها الاخوة الى تحطيم هذه الألواح الجديدة ، وما علقها فوق الرؤوس الاكمنْ تعبوا من الحياة ، مَاعلَّتها الآكَمَّان الموت وحرَّاس المواخير وهل هذه الوصية الآ دءوة الى العبودية لقد تعلم هؤلاء الكهنة والحراس ولكنهم اتبعوا منهجاً سيئاً فاغفلوا من العلوم خيارها ، تعاموا قبلالاوان متسرِّعين ، فأزدردوا ما تناولوا حتى استحكم في مِسَعَدهم الداء. وماعقلهم الامعدة عايلة ساء هضمها ولهذا ينادي عقلهمبالفناء ان الحياة ينبوع مسرَّة ، ولكن المنتصت الى عقله المعود وقـد ساء التمثيل فيه وحكمته السوداء يخيل له أن في كل ينبوع سموماً ان المعرفة مسرة لمن تعززه ارادة الأسد، وما المتعب تسيره ارادة سواه إلاَّ قطعة ْعائمة تتقاذفها الأمواج . وهل الضعف الامن أضلوا سبيل حتى اذا نفدت قواهم وقفوا متسائلين عمن دفع بهم الى السير قائلين ان لا شيء يستحق الاهتمام . هؤلاء هم مَنْ يلذ لهم سماع الداعين الى الاستعباد بقولهُم : لا شيء يستحق الاهتمام ، فعليكم ان تشاوا ارادتكم اي اخوتي ، ان زارًا يهبُّ كالهواء اللافح مدغدغاً معاطس كل مَنْ أتعبهم السير على طرقهم ، وهذا الهواء الطلق يُخترق حتى جدران السجون ويبلغ حتى سجناء التفكير لا مُخلَّص إلاَّ الأرادة لان الارادة مُبدعة ، هذا هو تعليمي . وعلى الانسان ان يتعلم ليُبِدع . وعليه ان يأخذ عني دون سواي الطريقة التي تُبلغه العلم من له أذنان سامعتان فليسمع -- 17 --لقد أُعدَّت السفينة فهي متجهة الى بعيد ولعلها سائرة الى لجة العدم، فهل فيكم مَنْ يريد السفر الى المجهول المفترض ?

ليس منكم واحد يريد أن يركب هذه العائمة ، سفينة الموت فعلى مَ تريدون اذاً ان تسئموا الحياة ? ايها المتعبون من الدنيا قبل ان يستعيدكم ترابها ، ما عهدتكم الأ متشوقين للارض عاشقين لمتاعبكم منها هذه شفتكم تتدلى بشهوة ترابية تعلقت فيها وهذه نظراتكم تجول فيهما خيالات ملذات أرضية لمماً نسيتموها بعد إِن على الارض مُبْدَعات وفيرة بعضها للف ائدة والبعض الآخر للتنعم، فأحبوا الارض من اجل هذه المبدعات ، وفيها ما جمع كنهود الكواعب بين ما يفيد الحياة ويبهج الحياة اما انتم ، ايها المتعبون من العالم ايها المتكاسلون ، فقد حق عليكم ان تدغدغ جلودكم السياط لتشتد عزائمكم وقوائمكم . لانكم اذا لم تكونوا ممن نُفدت قواهم فنعبت الارض منهم فانتم ولا ريب من فئة المحتالين المتكاسلين او من المنتقمين المنقطعين الى اللذات كالهررة الجشعة الخبيثة . اذا انتم اصررتم على اختيــار الجمودوامتنعتم عرف الركض بفرح وحبور ، فما الــكم إلاً ان تتواروا عن الوجود لا دواء للداء المُقام، هكذا يعلُّم زارا، فاغربوا إذاً عن الحياة ولـكن الاتيان ببيت الختام في قصيدة أصعب من نظم بيوت جديدة فيهـا ووضع حد للحياة يستلزم من الشجاعة ما لا يقتضيه البقاء فيها ، وذلك ما يعرفه الشعراء ولايجهله الاطباء -- \\ -أي اخوتي ، لقد كتب التعب وصاياه كما كتب الكسل وصاياه ايضاً وبالرغم من ان نص كليهما واحد فان معنى كلِّ منهما يختلف عن الآخر وهل كالـكسلّ ما يدخل التعفن الى النفوس انظروا الى هذا الرجل وقد تراخت عزيمته ولم يبقَّ بينه وبين هدفه الاقيد شبر واحد ولكن التعب اضناه، فاصبح وهو الجسور المقدام منطرحاًعلى الرمال متبرماً حانقاً

م د ك

- 171 --- .

ها هوذا يتنأب من لغبه وقد سئم الطريق والارض والهدف حتى سئم نفسه، فهو لا يريد ان يخطو خطوة واحدة بعد ان الشمس ترشقه بسهامها وقد دارت به الكلاب متحفزة لتلغ ما تصبب من عرقه وهو لا يزال ممدداً ممنَّعاً بعناده مفضلاً على النهوض ان تنثره الشمس رماداً يا للغرابة أن يفنى الانسان وهو على قيد شبر من هدفه ! تقدموا وجرَّوا البطل بشعره لابلاغه الجنَّة التي تاق اليها ولكن لا ! خير ُ هذا الرجل ان تَدَعوه حيث انظرح ليأتيه الوسن المزِّي ويتساقط عليه الرذاذ المبرّد من السحاب كل ما علَّمه ان يتعب ولكن الرداد المبرّد من السحاب ولحن الرداد المبرّد من السحاب ولحكن اطردوا من حولة الكلاب الخبيئة الكسولة واسراب الذباب الماليئة جوَّه بالطنين ، وما هي الا أرهاط المثقَّفين المتغذين مما تنضحه رؤوس الاطال

- 19 -

انني ارسم حولي خطوطاً وانصب التخوم حدوداً مقدسة ، لذلك يتناقص عدد من يتسلقون الجبال معيكلا از ددت ارتفاعاً نحو الذرى، لخاذروا،يا اخوتي، في اي مرتق ان يندَّس بينكم الطُفيليون، ان الطفيلي حشرة تتغذى من كل خلية عليلة فيكم ، فهي تهتدي بالغريزة الى مواطن ضعفكم وتدرك بسليقتها الزمن الذى تهي فيه عزائمكم ، فلا تلبث ان تعشش في مكامن استيائكم ووهن معزتكم إنَّ مثل هذه الحشرة لا تتخذ مقرَّها الكريه الا في مكامن الضعف من القوياء وفي مواطن الاشفاق من النبلاء ، وحيث تلوح لها علَّة حقيرة لعظيم فهنالك تتخذ مسكناً لها

ان أدني فئة وأحطها في اي نوع انما هم الطفيليون وما يغذّي هذه الفئة الدنيئة الا أرفع ُ فئة وأشرفها في ذلك النوع . وكيف لا يتراكم العدد الاوفرمن الطفيليين على نفس طال سُلَّمُها فطال المدى بين احط مدرج وأعلى مدرج فيهما كيف لا يتراكمون على نفس رحب مداها فتراكضت فيه تائهة مستسلمة

- 144 --

للطاريئات ، على نفس تستغرق في آني الزمان وتندفع الى أغوار الارادة والشوق، على نفس تفزع من ذاتها وتفزع الى ذاتها مندفعة منجذبة في افسح دائرة وابعد مجال ، على نفس تناهت في الحكمة فراودتها على مهل طلائع الجنون ، وتلك هي النفس التي أحبت ذاتها فوق كل حب فبدت فيها مصاعد ومنازل لكل الاشياء واتسعت لكل جزر ومد فكيف لا تعلق باكبر النفوس أحقر فئات الطفيليين . . .

- 4+ -

ما احسبني قاسياً عاتياً . ومع ذلك فانني اقول لكم : اذا ما رأيتم متداعياً الى السقوط فادفعوه بايديكم واجهزوا عليه ان كل شيء يتفسخ ويتداعى في هذا الزمان، فمن ترى يحاول دعم ما هوى? اما انا فانني اريد سقوطه واذا كنتم لم تتذوَّقوا لذة دفع الصخور من ذرى المنحدرات فانظروا الى رجال هذا الزمان يتدهورون الى اغواري ما انا الا اول المدحرجين وسيأتي بعدي من تفوق مهارته مهارتي ، فاقتدوا الآن بي ما انا الا ول المدحرجين وسيأتي بعدي من تفوق مهارته مهارتي ، فاقتدوا بولان بي

- 11 --

انني احب الشجعان، وما يقنع اعجابي منهم بإحكامهم ضرب السيف اذعليهم ايضاً ان يمهروا في اختيار مَنْ يضربون ولقد يكون الإقدام الأوفى في الإحجام احياناً وفي الاحتفاظ بالةوة لمن يستحق ان تبذل له لا تتخذوا لكم من الاعداء الا مَنْ يستحق البغضاء وتجاوزوا عن عداء من لا يستحق الا الاحتقار اذعليكم ان تباهوا بعدوكم وما هذه اول مرة آتيكم فيها بهذه الوصية احتفظوا بقوتكم وما اكثر مَنْ يجب ان تمروا بهم متغافلين وأحقُّهم احتفظوا بقوتكم وما اكثر مَنْ يجب ان تمروا بهم متغافلين وأحقُّهم

بإغفالكم اولائك الزعانف الذين يخدَّشون اذآنكم بما يتصايحون به عن الامم والشعوب أعرضوا عمايهاجمونبه من ُحجج وعمايدافعونبه من براهين فما اقوالهم الإ مزيج ' توافر حقه وباطله ، و مَنْ أُصغى اليها لايأمن نورة غضبه ، فاذا هو منقاد ' الى إرسال ضرباته بمنة ويسرة في الجموع ، لذلك سـارعوا للالتجاء الى الغابات ودعوا سيوفكم مرتاحة في أغمادها سيروا في طريقكم ودعوا الأمم والشعوب تتبع مسالكها، انها لمسالك جدهما الظلام فلن ياوح عليها بارق لأمل على تلك السبل لا يسود الا المتاجرون بالسلع حيث لا بارقةً الا من لمعان دنانيرهم، فقــد انقضي عهد الملكية وما هذه الـكتل التي يسمونها شعوباً لتستحق قيادة الملوك انظروا الى هذه الأمم وقد اصبحت تمثُّل دور بائع السلع بمجموعها تروها تجمع حقيرات الأرباح من اقذار أية دمنة لاحت لها، لقد انتصبت كل أمة تترصد الأخرى وتقلِّدها وتدَّعي جميعها حرمة الجوار . فيا له عهداً سعيداً ذلك الزمان الذي كان يهبُّ فيه شعب معلناً ارادته بان يسود غيره من الشعوب اقول هذا ، يا اخوتي ، لأن من حق الأفضل ان يحكم ولأنه يريد أن يحكم ، ولا تسود قاعدة عير هذه القاعدة الاحيث لا أفضل منها يعمل بها --- 77 ---

م د ك

ويل لمؤلاء الناس لو ان خبرهم يوزع مجًاناً عليهم ، فأنهم لا يجدون من يصبُّون غضبهم عليه ، باي حديث يتحدَّثون اذا حرموا قساوة الحياة ? إن هؤلاء الناس الآ وحوش كاسرة ، في اعمالهم ترصد واختطاف وفي ارباحهم مراوغة واحتيال ، فكيف تهاذ لهم الحياة اذا هي خلت من الشدة والقسوة ، وهم يرون الارتقاء في النفوَّق على الحيوانات افتراساً ومراوغة لأن الأنسان في اعتقادهم افضل حيوان كاسر

من حياة أية فئة منها ، ولكنَّ الأنسان لم يرتفع فوق الأطيار بعد ، وويلُ له اذا هو تعلَّم الطيران ايضاً ، اذ لا نعلم الى اي ارتفاع سيندفع بجشعه وحرصه - ١٧٩ --

--- YW ----

م د ك

انتبهوا لـكل زواج تعقدونه واحذروا العقود الفـاسدة لانكم اذا تسرعتم بها لا تجنون غير حلِّها . على ان فسخ الزواج خيرٌ من تحمَّله بالمصانعة

-- 72 ---

والمخادعة والمخادعة قالت لي أمرأة : « ما حطمت ُ قيود َ زواجي حتى حطمت ٌ هذه القيو دحياتي » ما رأيت زوجين لاتكافوء بينهما الاَّ وتبينت فيهما عاطفة الانتقام اذ يتحوَّل نفور كل منهما الى عداء للناس وقد امتنع عليه أن يسيرَ طليقاً لوحده لذلك وجب على أَهل الاخلاص ان ينقوا بصدق ما يشعرون به وان يوجهوا قواهم للاحتفاظ بعو اطفهم كيلا ينخدعوا بما يعاهدون عليه . وليطالبوا بالاتحاد الى حين ليثقوا من امكان اتحادهم الى امد طويل فليس من هيَّنات الأمور ان يجتمع اثنان الى مدى العمر ذلك ما اوصي به المخلصين لانني ان قلت بغير هدذه الوصية عدمت محبتي للانسان المتفوِّق ولكل ما اتوقعه لآني الزمان

ليس ما ُفُرض عليكم أن تتناسلوا وتَتكاثروا فحسب بل عليكم أن ترتقوا أيضاً، فلتكن جنة الزواج مدخلكم إلى المرتقى

-- 40 ----

ليس إلا<sup>®</sup> لمن اختبر حادثات الزمان القديم ان يدرك في الينابيع العتيدة ما سيندفق منها من حادثات لمستقبل الازمان لن يطول الزمن ، ايها الأخوة ، حتى تنشأ شعوب جديدة وتبدأ ينابيع جديدة بالهدير في مجاهل الأغوار

- 1/1 -

تزازل الارض زلزالها فتكرع المياة الدافقة فيكثر عدد الظامئين ولكنها في الوقت نفسه تقذف من باطنها الى النور بالقوى الخفية وبكثير من الاسرار ، وهنالك زلازل تفصِّحر من الاعماق على الارض ينابيع جديدة ، فاذا ما انخسفت البسيطة بالشعوب القديمة تدفقت تلك الينابيع

في ذلك الحين اذا ما وقف رجلٌ يدعو الناس هاتفاً : تعالوا ! همنا عينٌ تروي كثيراً من العطاش فتشدد القلوب الواهية وتخلق العزم فيمن فقدوا إرادتهم ، يهرع الشعب اليه طالباً ان يجرّب وما يطمح الناس في تجاريبهم الآً الى التمييز بين من له أَن يأمر ومن عليه أن يطيع ، ولكم ستقتضي هذه المحاولة من تفتيش واستقراء ومشاورة واختبار

ان ما يرسو عليـه المجتمع الانسـاني انما هو المحاولات لا النظام المبرم بالعقود ، هذا ما اعلَّمه انا وما هدف هذه المحاولات الأً وجود من يحسن الحـكم

فاعرضوا يااخوتي عنكل قول اخر مصدره القلوب الخائرة والافكارالعاجزة عن وجود الطرق الحاسمة

-- 77 ---

اين يكمن الخطر الاعظم المهـدد لمستقبل الأنسانية ، يا اخوتي ? انني اراه كامناً في نفوس أهل الصلاح والعدل ، وهم القائلون في نفوسهم « اننا نعرف ما هو صلاح وعدل وهو كائن فينا فويل لمن يريدون ان يوجهوا أبحائهم اليه » ان ما يرتكبه الاشرار من الماتي لا يوازي بضرً ما يرتكبه الاخيار فأن وطأتهم لأشد على العالم من وطأة المفترين عليه أي اخوتي ، لقد تطلَّع يوماً أحدُ الناس الى قلوب اهل الصلاح والعدل ليفهموه ايضاً لأن عقلهم سجين في ضميرهم إنَّ حماقة الصالحون العادلون احد . ولكن لامفر لهم من وصفهم بالفريسيين ، وقد قضي عليهم ان يصلبوا كل من يبتدع لنفسه فضيلتها . تلك هي الحقيقة لا مرّية فيها لقد جاء رجل آخر فاكتشف مواطن الصالحين وما خفيت عنه أرضهم ولا قلوبهم فاورد سؤاله واجاب عليه :

- 111-

م د ك

(١) ما لصاحبنا نيتشه يعترف بتمرد عيسى على شر من يدعوهم اهل الصلاح والعدل ، وما له يباهي باقتفاء اثر هذا السامي الضعيف ، على ان عيسى ما جاء ناقضاً بل مكملا وما جاء محطما للوحي الوصايا ولا مبتدعا فضيلة لنفسه على ما يقصد نيتشه بل رفع منار فضيلة يهتدي بها الناس الجعون

- 141 -

.

- 114 -

م د ك

## النقاهة

-- 1 ---

وما كانت مضت ايام طويلة على عودة زارا واستقراره في غاره، حتى هب يوماً من رقاده كالفاقد الرشد واخذ يصيح ويعربد مشيراً الى مرقده كاًنَّ عليه شخصاً غريباً يحاول طرده، وساد القلق حيواني ّزارا فدارا حوله وحكم الرعب جميع الحيوانات الاخرى فاذا هي تدب وتزحف وتتطاير هاربة الى بعيد وبتي زارا في موقفه قائلاً : هيا ا أنهضي ايتها الفكرة الرائعة المنبثقة من اعماق ذاتي لقد كنت لك فجراً واعلنت أنجلاءك كالديك الصائح، وانت لاتزالين منطرحة كالتنين ،افتحي اذنيك واهمعي ، لانني اريد ان تطاقي صوتك انت ، أنهضي فان هنا من الصواعق ما يعلَّم حتى القبور ان تصيخ سمعاً

- 145 -

افركي اجفانك واسمعي بعينيك ما اقول لك فان صوتي يهب النظر حتى لمن ولدوا عمياناً، فاذا ما انتبهت مرة فلن يعاودك الرقاد لانني ماتعودت إيقاظالجدود الأقدمين لأسميح لهم بالرجوع الى نومهم العميق اراك تتحركين وتتئا بين ، فاتهضي وتكلمي ، ان زارا يدعوك إن مَنْ يهيب بك للنهوض الما هو الكافو زارا انا هو زارا مؤركد الحياة ، مؤكد الالم ، مؤكد الدائرة الأبدية ، أدعوك يا اعمق فكرة بين افكاري يا لابتهاجي ا انني أراك قادمة فهاأ نذا اسمع صوت هاويتي لقد نفضت نحو النور آخر اغواري يالسروري ا تقدمي الي . . . هاتي يدك لا . . لا . . ارجعيها . . . يا للكراهة . . . ويا لشقائي

وما نطق زارا بهذه الكلمات حتى سقط على الارض كالميت وطالت غيبوبته حتى اذا ثاب اليه روعه حكمه ارتعاش شديد وشحب وجهه وانطرح سبعة ايام على فراشه لا يتناول طعاماً ولا شراباً وكان تابعاه من الحيوانات لا يبارحانه ، ولكنَّ نسره كان يذهب في طلب الغذاء ويعود حتى كدَّس انواع البقول والفاكهة حول المرقد وطرح امامه نعجتين اختطفهما بكل عناء من القطعان السارحة وقد نام عنها رعاتها

وبعد سبعة أيام جلس زارا على مرقده واخذ تفاحة ينشق نكهتها فخيل لحيوانيه ان الزمن قد حان فقالا له :

لقد مرت سبعة أيام يا زارا وانت مثقل الأجفان افما آن لك ان تنهض . اخرج من غارك فأن كل شيء يتشوق اليك فالهوا يهب بالعطور نحوك والغدران تتسارع الى لقياك . وكل شيء يتوق الى معالجتك وشفائك

هل أتاك يقين ٌجديد. فارهقك بثقله وفعلت خميرته فعلها فيك ? فقد رأيناك ساكناً كالعجين المنتفخ باختماره وشعرنا بروحك تتدفق من جنبيك

فأجاب زارا : اذهبا في ترثر تكما ، يا حيوانيَّ ودعاني أشدَّد عزمي بالاصغاء الى هذه الروح . إن الثرثرة لتبسط العالم كله امامي كحديقة مترامية الاطراف

ان العذوبة كلهاكامنة في الكلمات والاصوات فما هي الاجسور من الوهم ممدودة بين الكائنات المنفصلة الى الابد لكل نفس علمها فهي تجد في كل نفس اخرى عالماً آخر . وكما ازداد التشابه بين الاشياء ازداد خداع السراب بينها . وأصعب المآزق اجتيازاً اضيقها انني لا ادرك كيف يمكن ان يوجد شيء ليس فيَّ انا ، لأنَّ نبى الذات ممتنع ، غير ان جميع الاصوات تُنسينًا هذُه الحقيقة وخير ٌ لنَّا إن نتمكن مَّن نسيانها ما أُعطيت الاسماء والاصوات الا لتشديد عزم الانسان ، وهل اللغة إلا جنون له لذنه ? أفما ترى الانسان ُيرقص بيانه على كُل شيء ما ألد الـكلمات وما احلى خداع الاصوات فانها ترَّقِص حبنا على جميع ما في قوس قزح من الالوان فاجاب الحيوانان قائلين : « إن من له عقليتنا يرى الاشياء متراقصة لنفسها لأنكل الاشياء تتقدم الى مسرح الوجود فتتصافح وتضحك وتنسحب ثمتعود الكل يذهب والكل يرجع وعجلة الكون تدور الى الابد .كل شيء يموت وكل شيء يعود فتنَّور ازهاره ودوائر الوجود لا انتهاء لها تتحطم الأشياء فتتبدد ثم تعود فتلتئم لتجديد بناء الوجود. يتفرَّق الشمل على وداع فاذا بعده تسليم فحلقة الكون أمينة لذاتها الى الأبد ان الوجود يبدأ في كل لحظة فعلى محور « هنا » تنفتح دوائر الأجواء « هنالك » فالمحور مرتكز في كل مكان وطريق الابدية كله تعاريج » وعاد زارا إلى انتسامه قائلاً: « يا لطيشكما ! انكما تعامان جيداً ما وجب ان يتمَّ في سبعة ايام . ويا للمسخ الذي زحف الى داخل عنتي ليكتم انفاسي ، غير انني قضمت عنقه بأسداني فقطعت رأسه ولفظته الى بعيد ، فاتيما تعيدانه آلى نصابه انا الآن متعب مما قضمت ولفظت ، ولا ازال مريضاً من اجهاضي لقد شهدتما كل هذا ، فهل اردتما التلدذ بأشد اوجاعي أسوة بالناس ? والانسان اقسى حيوان في الوجود . لأنه لا يجد ارتياحاً على ألارض الابمشاهدة المآسي ومصارعة الثيران والصلب وما تمتع بلذة الجنان على ارضه الا يوم اخترع الجحيم -- 141 ---

اذا ما صرخ رجل عظيم سارع صغير الى نجدته والحسد يكاديدلي لسانه من فمه ولكنه يسمي هذا الحسد رحمة واشفاقاً

م د ك

انظر الى صغّار الناس وأخص منهم الشعراء باي بيان ملتهب يشكون الدهر وتصاريفه ، واذا ما اصغيتالى هذا الانين الشاكي فلا يفوتنك ان تنصت لنبرات اللذة في كل شكوى

انَّ الحياة تقول لمن يشكو وهي تتحكم فيه بغمزة من عينيها : انك عاشقي فانتظرني لحظة لأتفرَّغ لك

ما يقسو حيوان على نفسه قساوة الانسان ، فاذا ما سمعت أنين من يدَّعون انهم مرتكبو آثام وحَمَلةُ صلبان وتائبون فتنصَّت الى أنينهم وشكواهم تسمع فيها شهقات الشهوة المتلذذة

وهل اقصد انا الآن بما اقول ان اشكو الانسان ? أي نسري وافعواني ان الشرالاعظم ضروري للخير الاعظم بين الناس هذا ما تعلَّمته وما تعلَّمت سواه حتى الآن

ان الشر الاعظم لخير ما في قوة الانسان لانه الحجر الأشد صلابة لنحت المبدع ، وعلى الانسان ان يتكامل في خيره وفي شره

لم احمل على عاتقي صليباً لأذهب مفتشا عما اذاكان الانسان شريراً ،بلوقفت هاتفا بما لم<sub>ام</sub> يهتف سواي بمثله فقلت :

« يا للأُسف ! ان يكون اعظم شر في الانسان واعظم خير فيه لا يتجاوزان هذه الصغارة »

ان هذا الاحتقار العظيم للناس هو الثعبان الذي تغلغل في حلتي فكاد يخنقني كما كاد يخنقني ايضاً ما انباً به العراف اذ قال :كل الاشياء متساوية ولا شيء يستحق العناء، فالمعرفة تخنق طلاً بها وهكذا رأيت الغستق ينسحب متعارجاً امامي وسمعت صوتاً حزيناً متعباً كأنه نبرات سكران يراوده الموت يقول لي : « سيعود دوراً فدوراً الى الأبد الانسان الذي يرهقك : الانسان الصغير » ذلك كان حزني المتعارج غسقاً طال انسحابه فأورثني الأرق ورأيت ارض

م د ك

ولقد رأيت الناس من قبل ، رأيت كبيرهم وصغيرهم، فما اشبه الآكبر بالأصغر فيهم فكلهم مستغرق في بشريته ما اصغر الأكبر بين الناس ! ويا للشقاء في أن يعود الصغار ابداً . إنَّ هذا ما يرهقني من الوجود واندفع زارا يردد قوله : يا للكراهة . . . يا للكراهة وهو يتنهد ويرتعش

متذكراً داءه واوجاعه

وقاطعه نسره وافعوانه قائلين :

- توقف عن الكلام ، ايها الناقه ، اخرج من هنا واذهب الىحيث تنتظرك الدنيا في حدائقها ، الى الورود والنحل والحمام ، وقف عند أسراب الاطيار المترنمة لتتعلَّم أناشيدها . وما اجدر الناقهين بالانشاد فاف المتمتعين بالعافية يتكلمون واذا هم تغنَّوا فبغير ما يتغنى به الناقهون

فقال زارا — اسكتا ابها الاحمقان اراكما عرفتما السلوى التي اوجدتها لنفسي في سبعة ايام . ولسوف أُعود الى الانشاد الذي اوجدته للسلوى فيكون لي منه الشفاء ، افتريدان ان أُعدل عن هذا ايضاً

فصاح الحيوانان : انقطع عن الكلام أنسيت انك ناقه ? أُعدَّ قيثارة جديدة لنفسك ، فما تجاري القيثارةُ القديمة انشاداً جِديداً

أطلق اغنينك ، يا زارا ، ولتذهب داوية كَالعواصف ، أَشفِ نفسك بها لتنهض بما ُقدِّر لك وما ُقِدِّر لاحدٍ قبلك

ان حيوانيك يعرفان مَنْ انت ، يا زارا ، وما ستكون ، فما انت الا النبي المعلن تكرار عودة الاشياء الى الابد . وهذا ما ُقدِّر عليك القيام به منذالآن : ان تكون اول من ينشر هذا التعليم وكفاك بهذا العمل علة ً واخطاراً

ما غرب عنــا تعليمك يا زاراً فانت تقول بان جميع الاشيــاء تعود ابداً

- \M -

ونحن معها عائدون وبأننا وجدنا من قبل مهاراً لا عداد لها ومعنا جميع الاشياء ايضاً

انت تقول بالسُّنة العظمى المتكررة وهي كالساعة الرملية تنقلب كلما فرغ اعلاها ليعود ادناها الى الانصباب مجدداً ، وهكذا تتشابه السنوات كلما باجمالها وتفصيلها كما نعود نحن مشابهين لأنفسنا اجمالاً وتفصيلاً في هذه السنة العظمى اذا ما شئت ان تموت الآن يا زارا ، فاننا نعلم ما ستناجى به نفسك ، ولكن

نسرك وافعوانك يرجوانك الاً تضع حداً لحياتك الآن اذا انت عزمت على الرحيل ، فانك لتدفع بزفرة الارتياح لا بأنين الالم اذ

تطرح عن عاتقك وانت الصلب الجلود وقِرَكَ النقيل وكربنك المضنية ، قائلاً : ها أنذا اموت واتوارى وعمدا قليل اصبح عَدَماً فان الارواح تفنى كما تفنى الجسوم ، غير ان شبكة العلل الدائرة بي ستعود يوماً فتخلقني مجدداً فا انا الاً جزئ عن علل العودة الابدية لكل شيء

ساعود بعودة هذه الشمس وهذه الارض ومعي هذا النسر وهذا الافعوان سأعود لا لحياة جديدة ولا لحياة أفضل ولا لحياة مشابهة بل انني ساعود ابداً الى هذه الحياة بعينها اجمالاً وتفصيلا فأقول ايضاً بعودة جميع الاشياء تكراراً وأبداً ، وابشِّر ايضاً بظهيرة الارض والناس وبقدرم الانسان المتفوِّق

هذه هي كلمتي نطقت بها وقد حطمتني هذه الـكلمة ، ذلك ما ُقدِّرعليَّا ابداً، فانا اتوارى مُنذراً و بشيراً

لقد حانت الساعة الآن ، الساعة التي يبارك فيها نفسه مَنْ يتوارى . وهكذا ينتهي جنوح زارا الى المغيب »

قال النسر والافعوان هذا وتوقعا ان يجيبهما زارا بشيء ولكنّ زارا لم يعلم ان حيواناه سكتا عن الكلام لانهكان قد استغرق في مناجاة نفسه فظهركاً نه نائم وماكان نائماً

ووجم النسر والأفعوان امام سكون زارا وذهبا على مهل من قربه الامنية الحظيمي

اي نفسي ! لقد علَّمتك ان تقولي كلمة « اليوم » كما تتلفظين بكلمتيَّ « امس وما قبله » وان ترقصي فوق كل مندثر اينما كان

- 119 -

أي نفسي القد حرَّرتك من كل قيد خنى وطهَّرتك من الأدران واقصيت عنك العناكب وكل نور يخالطه ظلام أي نفسى ! لقد نفضت عنك صغائر حيائك وكمينات فضائلك واقنعتك بالخروج عارية امام عين الشمس لقد نفخت عاصفة الفكر على بحرك المضطرب وجلوت الغيوم السوداء من . اً فاقك وقضيت فيك على الأثم القاتل أي نفسي ! لقد او ليتك ألحق بان تقولي «لا» كما تقول العاصفة وان تقولي « نعم » كما تقول صافيات الآفاق ، فاصبحت ِ هادئة كالنور يجتاز العواصف النافيأت المانعات أي نفسي ! لقد اطلقت لكِ الحرية تتسلَّطين بها على ما هو كائن وعلى ما لم يتكوَّن بعد ، فما شعرت نفس مثل ما تشعرين من ملذات آتي الزمان أى نفسى القـد علمتك ان تحتقري احتقاراً لا ينخر كالسوس علمتك الاحتقار الذاهب الى أقصى المحبة او الى اقصى التحقير أي نفسي ا لقد علمنك الإقناع حتى خضعت الاسباب والمقدمات لما ترتأين فاصبحت كالشمس تقنع البحارَ بأن تتعالى الى مدارها أي نفسى.! لقد نزعت منككل خضوع وخنوع ومتسابعة واستعباد حتى رأيتك سائدة لكل شقاء ومتحكمة في الدهر لانك انّت هي المقدور أى نفسى ! لقد منحتك اسماء جديدة ومتَّعتك بالعراب متنوعة فدعوتك المقدور ومحيط المحيط وقطب الزمان ومأذنة الآفاق أي نفسى، لقـد أغدقت الحكمة كلهـا على مملكتك الأرضية وأترعت كؤوسها بخمرة المعرفة المعتَّقة منذ اقدم العصور أي نفسي ! لقد غمرتك بجميع الأنوار والظلمات وكل ما في الكون من سكنات وشهوات ، فرأيتك تنمين ا ماي كما تنمو الجفنة في الكروم أي نفسى ! ما انت الآن الأَّ دالية في الكرمة اثقلك جنيك ونهدت

اي نفسي إما أن الآن الآن الآذالية في الصحرمة الفلك جبيك ويهدن اثداؤك عناقيد يلوَّح سمرتها النضار، لقد ارهقتك السعادة الكامنة فيك فانت صابرة خجولة من صبرك

أي نفسى ! ليس في الكون من نفس اشد منك حباً ورحابة وحناناً فاين يتقارب الماضي والمستقبل ان لم يتقاربا في مجالك

-- 19+ --

أَيَّ نفسي ! أنني ادرك مفزى ابتسامتك ومعنى شَجونك فانت الآن تمدين راحات اقبالك مترعة بشهوة العطاء ، وتمدين أبصارك على البحار المزبدة وقد ابتسم في عينيك صفاء السماء

مَنْ له ان يردَّ دموعه عن الفيضان ، اذا لاحت له ابتسامتك يا نفسي ? ان ما في هذه البسمة من العطف والحنان ليستهوي الملائكة للبكاء

إن عطفكِ وقد تجاوز حدَّه يمتنع عن النواح والعويل في حين اذابتسامتك تتشوق الى البكا ونحرك يتهدج بالنحيب

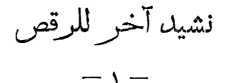
انك تتناجين قائلة : ان كل دمعة فيها انين وفي كل أنين شكاية – ولذاك تفضلين الابتسام على الجهر بما تتحملين من خيراتك ، ومن شوق يهزُّ جوارحك بارتعاش الكرمة تتوق الى مقاطع القاطفين

فاذا ماكنت تمتنعين عن البكاء، يا نفسي ، مُغضيةً باجفانك الحمراء، فعليك ان ترفحي صوتك بالإِنشاد

انظري اليَّ في ابتسامي وانا منبئُك بانك ستطلقين اناشيدك بصوت مرعد يجعل البحار تتنصت لنبرات شهوتك، الى ان تسبح عليه العائمة المذهبة والمحلاّة بكل ما هو حسن في روغانه وغرابته ، حيث ينتصب السيد المجمَّل بالعزم وفي يده المقطع الماسيّ لعناقيد الكروم ، ذلك هو مخلِّصك ومحررك يا نفسي، ذلك هو الكريم الذي أضمر اسمه في اناشيد المستقبل ، والحيق ان في انفاسك شيئاً من اريج هذه الاناشيد . فانت الآن مستسلمة للاحلام تنقعين غليلك من الآبار حيث يدوي السكون وتلقين باشجانك الى اناشيد آتي الزمان لتجدي فيها الراحة من العناء

أي نفسي : لقد وهبتك كل شيء حتى فرغت يداي وآخر ما وهبتك إهابتي بك للانشاد ، فقولي لي الآن مَنْ منا وجبت عليه كلة الشكر تغني يا نفسي ( اطلقي اناشيدك من اجلي ودعيني أوجّه اليك آيات شكراني هكذا تكام زارا . . .

- 191 -



أرسلت نظراتي الى أعماق عينيك الساهدتين ، ايتها الحياة ، فوقف نبضان قلبي اذ رأيت الذهب متوهجاً فيهما ورأيت مركباً ذهبياً يشعُّ على بحر الظلام يشدُّ بمهدٍ مذهنَّب مشرف على الغرق

ورشقت قدميَّ المصابتين بجنون الرقص بنظرة مسكرة مذيبة ضاحكة مستفهمة ، وما قرعت يداك الصغيرتان ضربتين على دفّك حتى تحفزت قدماي للوثوب وتنصَّت عَقَب كل منهما لاوزانك ، وأذن كل راقص مفتوحة في عقب قدمه

وثبتُ اليك، ايتها الحياة، ولكنك تراجعت عني وتوليت فاذا بغــدائر شعرك المتطاير تسمعني فحيح الافاعي وتريني من السنتها نصالا

قفزت متراجعاً عنك وعن افاعيك ، فآذا بك متعالية تتحولين مقبــلة عليَّ وقد تدفقت بالشهوات عيناك ، مشيرتين اليَّ بنظراتهما المنحرفة ان اتبع السبل الملتوية ، وهكذا تعلمت قدماي المراوغة على منعرجات الطريق

انني أخشاك قريبةً واحبك بعيدةً ، ايتها الحياة ، فيجذبني إعراضك عني ويوقفني اقبالك نحوي ، فانا معذب بك وأي عذاب لا اتحمَّله من أُجلك ، انت المحرقة ببردك ، الساحرة بكيدك ، الجاذبة بإدبارك المحيَّرة بسخريتك

أيُّ إنسان لا يكرهك ، ايتها الآسرة العامرة الساحرة التي لا يفوتها مقصدٌ تتجه اليه ، ومن لا يحبك وانت البريئة الرَّعْناء المسارعة الى المعصية والاثموفي عينيك لفتات الأطفال ?

الى أين تقودينني الآن ايتها الطفلة المهذبة الشاردة ? اراك تفرّين من امامي حلوةً طائشة أيتها الجاحدة الفتيّة . وها أنذا اتبعك راقصاً حتى الى الما ذق التي لا أعرف لها منفذاً

اين انت ? مدي اليّ يدك او اصبعاً من كفك . فليس امامي الآ مغاور ومضائق ، قني . . . افلا ترين البوم والوطاويط تتطاير حولنا مهلاً يا طير الظلام ، أفأنت ساخر ُ بي ؟ اين نحن الآن ? لقــد تعامت َ من

- 197 -

مَر الكلاب نباحهم فاراك تكشّر عن أسنانك الصغيرة وتحدجني بنظراتك المتقدة من وراء لبدتك الصغيرة الجعداء أنة رقصة تريد أن أرقص ، أجبليّة أم بحرية ? إنا هو الصياد ، إذا يحلونك ان تكون كلى أم تفضل ان تكون طريدتي ? أنتِ هذا الطير ايتها الحياة فتعالي الى جنبي الآن اينها القفَّازة الشريرة : ارتفعي وسيري الى الجهة الاخرى وَيلي لقد قفزتُ فوقعت ، فانظري اليَّ طريحاً يتوسَّل اليك افما كان خيراً لي ان اتبعك على مسالك اجمل من هذه ? على مسالك الحب بين الشجيرات الزاهية بعديد الوانها أوعلى شاطىء البحيرة حيث تتراقص الأسماك المذهبة لقد اضناك التعب الآن وهنالك خرفان ترعى عند الغروب أفلا يلدُّ لك ان نرقد حيث تصدو شبًّابة الراعي انني سأحملكِ إلى هناك فمَّدي معصميك اليَّ . لعلك عطشي ولقد اجد ما اروى به ظمأكرٍ ولكن شفتيك تتحولان عن كل شراب لقد انقلبت أفعى ، هذه الساحرة الرشيقة الوثَّابة الزاحفة فلا ادري في أي الأوكار تغلغلت، بعد ان صفعت وجهي وأُبقت عُليه طابع يدها الحمراء لقد تعبت من رعايتك والسير ورائك ، ايتها الساحرة لقد اسمعتك اغاني ً حتى الآن فلسوف تسمعينني صراخك ، هيَّا : ارقصي على نقرات سوطيألهبك به ، فانني ما نسيت سوطي -- Y ---وسدت الحياة أذنيها واجابتني قائلة : « لا تقعقع بسوطك ، يا زارًا ، فانت تعلِّم ان الضجة تشلَّ النفكير وقد بدأت تتوارد عليَّ الخواطر ، فما انت وإنا الآ من زمزة المتكاسلين ، لقد وجدنا جزيرتنا ومروجنا الخضراءما وراء الخير والشر، وما اكتشفها معنــا احد، لذلك وجب علينا ان يحب احدُنا الآخر . وهب ان حبنا لا يخرج من صميم القلب أفيحق لنا ان نتبادل من اجل هذا عاطفة النفور أنت تعلم انني كثيراً ما احبك واتجاوز الحد في حبكْ وما ذلك الالغيرتي من حكمتك فياويلاه من هذه الحكمة المجنونة الهرمة ، ولكن اذا ما هجرتك هذه الحكمة أ وماً فلا يطول الزمن حتى تهجرك محبتي ايضاً »

- 194 -

وادارت الحياة انظارها ما وراءها وما حولها وقالت : لست بالامين الوفي يا زارا فمحبتك أبعد من ان تصل الى الحد الذي تصف باقوالك . وانا اعلم أنك تفكر في هجري عما قليل

ان على المرتفع جرساً ضخماً قديماً يدق ساعات الظلام فيصل رنينه الى اعماق غارك ، وعندما يؤذن بانتصاف الليل يخطر لك ان تغادرني في مدى الساعة الاولى من الهزيع الثاني ، انني اعلم ذلك يا زارا فانت مصمم ُ على هجراني

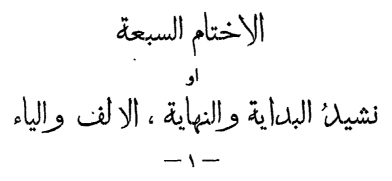
فاجبت متردداً « أجل » ولكنك تعرفين امراً آخر ، وتقدمت أسرُّ في أذنها كلة اخرى بين غدائر شعرها الذهبية المتطايرة ، فقالت :

« اذاً ، انت تعرف هذا ، يا زارا ! وليس من يعرفه سواك »

وتراشقنا اللحظات وعدنا نسرِّحها على المروج الخضراء وقد دغدغها نسيم المساء البليل واستخرطنا كلانا بالبكاء . وعندئذ شعرت ان الحياة اعزُّ عليَّ من حكمتي هكذا تكلم زارا . . .

\_ ۳ \_\_

- 192 -



انا العرَّاف الممتلي<sup>ي</sup> بالروح الكاشفة الذاهب صعّداً على السلسلة المتعالية بين بحرين ، السائر بين ما مضى وما سيأتي كغ<sub>ا</sub>مة كثيفة متملصة مر<u>ن</u> جميع الاحماق الخانقة والمعادية لكل متعب ليس له ان يحيا وليس له ان يموت

انا تلك الغمامة المُعدَّة صدرها المظلم للمعات الانوار المنقذة ، المتمخَّضة بالبروق المُشيئة الضاحكة مما تثبت ، انا الغمامة الحاملة للصواعق الكاشفة ، ويا لسعد مَنْ تُمَخَّض بمثل هذه الصواعق ! ولكنه ملزمُ بان يلتصق طويلاً بالدروة كما تلتصق الغمامة المثقلة إذ عليه أن يشعل يوماً انوار مستقبل الزمان

كيف لا أحنُّ الى الابدية وكيف لا اضطرم شوقاً الى خاتم الزواج الى دائرة الدوائر حيث يصبح الانتهاء عودة الى الابتداءِ انني لم اجدحتى اليوم امرأة اريدها أماً لابنائي الاَّ المرأة التي احبها، لانني احبك أيتها الابدية ا إننى احبكِ ايتها الابدية

اذا كنت تهجيمت بغضي على القبور فانتهكت حرمتها ونبذت قصياً معالم الحدود وألقيت بألواح الشرائع فحطمتها على مهاوي الاغوار واذا كنت بسخريتي نثرت السكلمات المتداعية وهببت كالريح أكسح نسيج العناكب وأطهتر مغاور الموت المتعفنة القديمة واذا كنت جلست مَر حاً مسروراً حيث ُدفنت الهة الازمان المنصرمة لابارك العالم واغمره بالحب قرب أنصاب من افتروا عليه، فما ذلك إلاً لانني أتوق الىرؤية المعابد ومدافن الآلهة عندما تخترق عينُ السماء الصافية قبابها المحطمة ،

فأجلس على الركام المتهدمة كالعشب الاخضر والشقائق الحمراء

- 190 -

---- W ----

اذا كانت هبَّت عليَّ نسمة من نسمات الإبداع الإلهية التي تكر محتى الصدف العمياء على الدوران راقصة كتراقص الكو اكب في الافلاك اذاكنت ضحكت بقهقهة البرق المبدع يسحبه إرماد العمل واذاكنت تراشقت الزهر مع الآلهة على نرد الأرض حتى ارتجفت الارض وتشققت قاذفة لهاث النار في الاجواء، فما ذلك إلاَّ لأن الارض نرد الهي ير تعش لوقع الكلمات المبدعة الجديدة ولتساقط الازهار الالهية فكيف لا أحنُّ الى الابدية ولا اضطرم شوقاً الى خاتم الزواج ، الى دائرة الدوائر حيث يصبح الانتهاء غودة الى الابتداء انهى لم اجد حتى اليوم امرأة اريدها أماً لابنائي الاالمرأة التي أحبها، لانني احبك ايتها الابدية إنهى احبك ايتها الابدية

اذاكنت كرعت ما في هذه الـكأس من دواء تمازجت جميع العقاقير فيه ، واذاكنت مددت يديَّ فضمهت الأبعد الى الأدنى وجمعت بين النار والتفكير وبين المسرات والاحزان مازجاً أقبح الاشياء باحسنها

- 2 -

واذا كنت انا ذرَّة مفتدية في بحر الرمال أعمل على مزج الاشياء في كأس العقاقير، فما ذلك إلاَّ لأن في الوجود ملحاً يلتحم به الخير مع الشر وما الشر الاَّ احد التوابل التي تُزيد الكاس فترغي طفاحاً فكيف لا أحنَّ الى الابدية ، ولا أضطرم شوقاً الى خاتم الزواج الىدائرة الدوائر حيث يصبح الانتهاء عودةً الى الابتداء

- 197 -

اذا كنت احببت البحر وكل ما يشبه البحر وما اشتد هيامي به الآ عند مقاومته لي بزوابعه ، واذا كنت احملُ في نفسي غبطة المستكشف ، الغبطة التي تدفع بالشراع الى المجاهل وتملأً روَّاد البحار حبوراً ، واذا كنت قد صرخت في حبوري : لقد توارت أواخر الشواطىء عن عياني ، فتحطمت بتواريها آخرُ حلقة من قيودي ، فها أنذا الآن في وسط المدى الفسيح الصاخب بعيداً عن توالي الأمكنة والأزمان ، فهيًا بنا ، يا قلبي الهرم الى الامام !

أواه اكيف لا اتوق الى الابدية واضطرم شوقاً الى خاتم الزواج، الى دائرة الدوائر حيث يصبح الانتهاء عودةً الى الابتداء إنني لم اجد حتى اليوم امرأةً أريدها أماً لابنائي الاَّ المرأة التي احبها، لانني احبك ايتها الابدية إِنني احبك ايتها الابدية

اذا ماكانت فضيلتي فضيلة الراقصين ، واذاكنت كنيراً ما رقصت مأخوذاً باشعاع الزمرد والنضار واذاكان شرّي شراً ضاحكاً يأنس الى حقول الزنابق واغصان الورود ، فذلك لان كل ما هوشريريتحد بالضحك ولكنه يتحد مبرَّراً ومحرراً بغبطته نفسها

ان الالف والياء عندي ها ان تتحول كل كثافة الى لطافة فيصبح كل ثقيل خفيفاً وكل جسم راقصاً وكل فكر طائراً . والحق ان في هذا كل بداية وكل نهاية فكيف لا أتوق الى الابدية واضطرم شوقاً الىخاتم الزواج ، الىدائرةالدوائر حيث يصبح الانتهاء ابتداء انني لم اجد حتى اليوم امرأةً اريدها أماً لابنائي الاَّ المرأة التي أُحبها،لانني أُحبك ايتها الابدية إِنني احبك ايتها الابدية

--- \٩Y ---

·---- V -----واذا ماكنت بسطت فوقي سماوات يسودها السكون واطلقت جناحى في مجالات سماواتي ، واذا ما كنت سبحت في أعماق مدى الأنوار فملكت حكمة الطيور في حريتي ، فما ذلك الأَّلانُ حَكمة الطيور تقول : « ليس في الكون فوق ولا تحت ، ألق بنفسِك هنا او هناك، اذهب الى الامام او تراجع الى الوراء ما دمت خفيفاً ، أُطلق صوتك بالتغريد ولا تتكلم بعد . أفليس التكلم شيمة اهل الكثافة والثقل ، وهل يتصاعد كل قولٍ الآُّنحو الخفيف اللطيف، غرّد ولا تتکلیم بعد » أواه اكيف لا أحنُّ الى الابدية واضطرم شوقاً الى خاتم الزواج، الى دائرة الدوائر حيث يصبح الانتهاء ابتداء إِنِنِي لَم أُجد حتى اليوم امرأة أريدها أَماً لابنائي الآ المرأة التي أُحبها ، لانني أحبك ايتها الابدية إننى احبك أيتها الابدية ! . .

~<u>S</u>

-- 19.4 ---

هکدا تکل زرادشت

الجزء الرابع

 ٩ أَين تجبَّل الجنون في الارض باشد 
 ٩ مَا تجبَّل بين المشفقين ، بل أي ضرر
 ٩ محق بالناس أشد من الضرر الناشى
 ٩ حين جنون الرُّحاء ، ويل لكل محب
 ٩ عن جنون الرُّحاء ، ويل لكل محب
 ٩ عن جنون الرُحاء ، ويل ليغها إشفاقهم
 ٩ ليس في محبته ربوة لايبلغها إشفاقهم
 ٩ تعن جنون الرُحاء ، ويل ربعة
 ٩ للرب جحياً هو جحيم محبته للناس
 ٩ للرب محياً هو جحياً مو محيم محبته للناس
 ٩ للرب محياً هو جحياً مو جحيم محبته للناس
 ٩ للرب محياً مو جحياً مو جحيم محبته للناس

 ٩ للرب محياً مو جحياً مو جحيم محبته للناس

 ٩ للرب محياً مو جحياً مو جحيم محبته للناس
 ٩ للرب محياً مو جحياً مو جحياب

## تقدمة العسل

وكرَّت الأشهر وتوالت السنون على زارا وهو لا يشعر بها ، مع أنها جلَّلت بالساض ناصبته وفوديه وجلس زارا يوماً على حجر أمام غاره وأرسل نظراته الى بعيد ترود تعاريج الأودية وقد ظهر شيء من افق البحر عند منتهاها السحيق ، وبينا هو مستغرق في تفكيره دار حوله نسره وأفعوانه ثم مثلا أمامه قائلين له : –- علام ترسل نظراتك ، یا زارا ، أُتراك تفتش على سعادتك ? فاجاب -- مالي وللسعادة ، لقد انقضى الزمان الذي كنت أتوقع السعادة فيه فما أُتشوَق الآن الآ الى أعمالي فقال الحيوانان — إنك تتكلم كمن تغلغل الخير فيه أفما أنت عائم على بحيرة من السعادة ينعكس على صفحتها أديم السماء ? فاجاب زارا وهو يبتسم – لقِد أجدتما التشبيه و لـكنكما تعلمان ايضاً ان سعادتي ثقيلة ولاشبه بينها وبين الأمواج هجوماً وتراجعاً فهي تزحمني ولاتبتعد عنى وتلتصق بي كأنها الراتنج المذوب ودار الحيوانان مرة ثانية حول زارا وعادا يتفرَّسان به قائلين له — لقــد عرفنا السبب اذاً في اصفرار لونك واكمداده وتحول لون شعرك الى لوف القنَّب ، أفلا ترى أنك غارق في المادة الراتنجية اللزجة وفي شقائك ? وتضاحك زارا قائلاً — والحق انني جدَّفت عندما ذكرت المادة الراتنجية فما حدث لي الا ما يحدث الحل ثمرة يتداركها النضوج ان العسل هو ما يختر دمي ويزيد نفسي استغراقاً في صمتها وتقرَّب النسر والافعوان من سيدها وقالا -- إن الامركما تقول ولكن أفلا تريد اليوم ان تصعد الى الجبل العالي فالهواء نقيٌّ يشعرك بلذة الحياة

- 1+1-

فقال — انكما تعربان عن مشتهاي فانا اتوق اليوم الى تسلق المرتفع ولكن عليكما ان تتداركا لي عسلاً من القفير الذهبي ، عسلاً اصفر وابيض من أجوده وأبرده لأنفي اريد ان ابذله تقدمة الى الذُرى

ولما وصل زارا الى القمة واطلق للحيوانين سراحهما رأى نفسه منفرداً فابتسم وأدار لحاظه ما حوله قائلاً :

لقد تعللت بتقدمة العسل لأتمكن من الانفراد بنفسي فاتكلم حراً طليقاً على القمة بعيداً عن منازل النُّساك وحيواناتهم عندما كنت أذكر التضحية كنت أُبدّد ما و هِبَ لي بأَلف راحة منبسطة فكيف اجسر ان ادعو هذا العمل اليوم تضحية ? انني عندما طلبت العسل لم اطلب سوى طعمة للشَّرك فاردت أُخذها منالقفير المذهب الذي تتشوَّق الى التلذذ به الأطيار والدببة

طُلبت خير طعمة يستعملها الصائدون على اليابسة وفي البحار . فان الدنيا عبارة عن غابة تغص بالحيوانات وحديقة يتنعَّم بها كل صائد وحشي ولعلها أشبه ببحر زاخر لا قعر له . فهي والحق بحر محتشد بالأسماك على انواعها وعديد الوابها مما يثير شهية الآلهة انفسهم حتى انهم ليصبحوا صيادين يرمون بشباكهم الى هذا العالم المليء بالعجائب والغرائب كبيرها وصغيرها : واخص من الدنيا عالم الناس برَّهم وبحرهم فانا ارسل في مجالاته شبكتي المذهَّبة هاتفاً ، انفتحي ايتها الأغوار البشرية

انفتحي واقذفي اليَّ باسماكك اللامعة فلسوف اتمكون اليوم بخير طعمة استهوي بها الأسماك البشرية من اصطياد خيارها . وما هذه الطعمة الا سعادي نفسها انشرها الى الابعاد بين المشرق والجنوب والمغرب وانظر ما اذاكان العدد الغفير من الاسماك البشرية يتعلمون تذوَّق سعادتي والاشتباك بها ، حتى اذا تغلغلت في حناجرهم طعمتي يضطرون الى الارتفاع محو مستواي وهكذا يرتقي أشد الأسماك تعلقاً بالاغوار الى قرب اشرِّ صياد يصطاد بني الانسان . وما انا الآذلك الصياد منذ نشأتي وفي أعماق روحي فانا الجاذب المستهوي المزحزح الرافع والمثقف المعلمي . انا من قال من قبل — يجب عليك ان تصير مَنْ انت فليرتفع الناساني الآنلاً نني أنتظر الاشارات التي تعلن لي ان زمن نزولي قد حان ، فانني لم انزل بين الناس بعد كما وجب عليَّ ان انزل ، لذلك انتظر هنا على

قمة الجبل مراوغاً مستهزئاً دون ان أُعيل صبري ودون ان يعيل هو ، انتظر كمن نسي الصبر لأنه لا شفقة فيه

لقد اوسعت مقدَّراتي مجالَ الزمان أماي ، فهل هي تناستني فشُغِلَت بإصطياد الذباب مستظلة وراء صخر كبير ? والحق انني ممتن لما قدّر الأبد علي لأنه لا يزحمنى بل يترك لي متسعاً من الدهر لأتلاعب وأرتكب الشرور حتى انه اجاز لي اليوم ان اتسلَّق هذا الجبل لاصطاد عليه الاسماك . وهل سمعتم بانسان يصطاد الأسماك على الذُرى ? لقد يكون ما طلبته جنوناً على انه خير لي ان يحكمني الجنون من ان يسودني الجمود فاتلوّن بالاخضرار والاصفرار وانا ساكن على الانتظار في الاعماق . فانا لا اريد ان اكون كهؤلاء المتحرقين في غيظهم لطول انتظارهم كاً نهم عاصفة مقدسة تصيح بالوديان : أصغي الي والاً فانني اجلدك بسياط الله

ما يكيدني مثل هؤلاء الثائرين فانني اقف باعتباري لهم عند حد الاستهزاء ولا يفو تني سبب غضبهم لأننى اعلمانهم ان لم يقرعوا طبولهم اليوم فلن يقرعوها الى الابد

اما انا ومقدَّراتي فما نوجه خطابنا لا الى اليوم ولا الى الابد وبوسعنا ان نصبر على الصمت لان امامنا مدى طويلاً وسيأتي زمن لن يكون فيه للقادم ان يعبر ويتوارى . ومن هو هذا القادم ? إن هو الاَّ الصدفة العظمى اي مُلك الانسان إذ يحكم فيه زارا الف عام

واذا كان هذا الملك لم يزل بعيداً فما يهمني هذا البعد وانا الواثق من أنه لا بدَّ قادم . اننى استند من هذه الثقة الى الأسس الابدية ، الى هذه الصخور والجبال القديمة المنتصبة بين الرياح مترصدة ماكان وما سيكون

فاضحك آيها الشر الكامن في وارسل قهقهتك الهازئة من اعالي هذه الجبال والقي بشبا كك لاصطياد خير الاسماك البشرية ، اذهب رائداً جميع البحار فان كل ما فيها هو لي التقط الجميع وارتفع به الي ً. ان هذا ما يتوقعه اوفر المنصيدين شراً

اذهبي في عرض البحار أيتها الطعمة وغوري في الاعماق لاصطياد سعادتي ، واقطر احلى قطراتك المعسولة ايها القلب ُطعمةً شهية تحلُّ في احشاء المصائب المروَّعة الدكناء

ان أنظاري تمتهد الى اعمق الآفاق فياللبحار تتسع امامي ويالمستقبل الانسانية يَفلق الضُحى وما فوقي ينبسط السكون على تورّد الآفاق ، فيالاصفاء لاتكدَّره الغيوم

م د ك

استنجاد

وفي صبيحة اليوم التالي ، جلس زارا على مقعده الحجري أمام غاره ، وسار نسره وأفعوانه يتجوّلان في الارض لتدارك اطعمة جديدة وعسلاً جديداً لان زاراكان بدَّد حتى آخر قطرة من العسل القديم

وبينماكان مستغرقاً في تفكيره وهو متكي<sup>ي</sup> على عصاه يتفرَّس في ظلَّ جسده، انتفض فجاًة اذ لاح له ظلُّ آخر يرتسم قرب ظله . ووقف متلفتاً الى ما وراءه فاذا بالعرَّاف واقفاً على مقربة منه وهو مَنْ قاسمه الغذاء يوماً على مائدته فأهاب الى الحمول قائلاً « إن كل الامور متشابهة ولا شيء يستحق العناء لأن لا معنى للوجود والحكمة خانقة قاتلة »

ولكن ملامح هذا العرَّافكانت تبدَّلت منذ ذلك العهد وما امعن زارا النظر فيه حتى استولى عليه زعرُ ثما رأى على سحنته من طلائع الشؤم تُسلمان أن ساب أن ساب ما با ما ما ما ما ما ما م

وأدرك العرَّاف ما يمرُّ في خاطر زارا فبسط كفه ماسحاً وجهه كاً نه يريد محو ما ارتسم عليه ومسح زارا وجهه ايضاً حتى اذا عاد الاطمئنان الى كليهما تصالحا فقال زارا :

اهلاً بك يا بشير التراخي والجمود ولعلك استفدت شيئاً من نزولك ضيفاً عليَّ فيما مضى، فاجلس اليوم ايضـاً الى مائدتي واسمـم ان أُجالسك انا الشيخ الممتليء غبطة وحبوراً

قَهزَ العرَّاف رأسه قائلاً — يخيل اليك انك شيخ يتدفَّق غبطة وحبوراً ولكنك على اي حال كنت وأياً كنت يا زارا ، لن يطول زمن حبورك على هذه الدرى فلسوف تجتاح سفينتك العواصف عما قليل

فقال زارا — وهل آنا بمأمن من هبوبها فقال العرَّاف — أين الأمواج تدور بجبلك من كل جانب فهي تعلوو ترتفع دون انقطاع وعما قليل ستبلغ هذه الأمواج ، أمواج الشقاء والآلام ، هذه الذرى فتذهب بسفينتك وتذهب بك ايضاً

وصمت زارا متعجباً فاستطرد العرَّاف --- افلا تسمع الآن شيئاً؟ الها يبلغ اذنيك صخب الأغوار وهديرها وبتى زارا باهناً يتنصَّت فاذا به يسمع صوتاً مديداً تتلقفه اصداء المهاوي كاًن لا هاوية منها تطيق الاحتفاظ بمثل هذا الندا الفجيع ! فصاح زارا بالعرَّاف — أجل يا نذير الشؤم ، انني أسمع صوت استنجاد يصرخ به انسان . ولعلَّه آتٍ من بحر الظلمات ، ولكنَّ مالي ولمدَّد الناس! افما تعلم ما هي آخر خطيئة أُقدر "تُ على ؟ فاجاب العراف \_\_ بلي إنها الرَّحمة وتدفق قلبه سروراً فرفع ذراعيه هاتفاً - لقد جئت لاسقطك في هذه الخطيئة وعاد الصوت يدوي اوسع امتداداً واشد ارتياعاكاً ن مصدره يقترب فقال العراف – اتسمع يآ زارا ، ان النداء موجه اليك ، تعال ، تعال . . . فقد لا تصل إلا بعد فوات الاوان وبتي محتفظا بصمته ولكنه شعر باضطراب زعزع إرادته فسأل متردداً – ومن ذا يناديني من بعيد ? فأجاب العرّ اف -- انك تعرفه فعلى مَ تتجاهل ? ذلك هو الانسان الراقي يناديك مستنحدا وارتعش زارا قائلاً — ماذا يريد مني ? ماذا يطلب الانسان الراقي هنا ? وبدا جلده يتصبَّب عرقاً اما العرّاف فلم يأبه لاضطراب زارا بل أنحنى فوق الهاوية متنصتا واذ طال السكوت في الغور ادار ظهره فرأى زارا لم يزل منتصباً مكانه وهو يرتجف فقال له بصوت حزين -- لا يلوح لي انك الرجل الراقص لسعادته ، فارقص اذا شئت الآ تقع على الارض ولو انكَ رقصت بَكل حركاتك إمامي الآن فاننى لا أُصدّق انك آخر من يتمتع بالسعادة بين الناس . واذا ما تسـَّلق احدٌ هذه الذرى آملاً ان يجد آخر السعداء فأنه ليفتش عبثا عليه اذ لا يجد سوى المغاور يختى؛ فيها من يحب ---- 7+0 ----

الاستتار ان مكامن السعادة ليست في هذه الارجاء . وهل من سعادة ترتجي بين من دفنوا انفسهم وتنسّـكوا ? فهل وجب عليّ ان افتش على السعادة في الجزر السعيدة بعيداً وراءَ البحار ?

ولكن مالي ولهذا مادام لا شيءَ في الوجود يستحق العناء والاهتمام وعبثـا نفتش فان الجزر السعيدة قد توارت من الوجود

وبعد ان أنهى العرّاف خطابه ودفع آخر زفرة مري صدره عادت الغبطة الى زارا فاذا به ينتفض كمن يخرج من الظلمة ليستقبل النور ويقول وهو يلعب بلحيته

لا وألف لا . . . انني أعلم منك ، فالجزر السعيدة لاتزال مكانها فاصمت ايها الندَّاب ما انت إلاَّ غمامة تتمطر على بسمة الصباح وقد بللتني دموعك ولكننى أَنفضها عني وافزع منك الى بعيد ، أفما تراني أعاملك بالحسنى ? لا تعجب لهذا لانك نازل في مملكتي

ها أنذا ذاهب الى مصدرصوت الاستنجاد في هذا الغاب لافتش على الانسان الراقي فلعلَّه معرَّض للخطر بين الوحوش الضارية ، وانا احاذر ان يلحق به ضرر في مملكتي وما اكثر الضواري فيها

وما تحفَّز زارا للسير حتي قهقه العرَّاف ضاحكاً وقال :

أي زارا ، ما انت إلاَّ مراوغ محتال ، انك تقصد التخلص مني فتفضل مطاردة الوحوش ، ولكن هربك لن مجديك شيئاً فلسوف تجدني محتلاً خارك عند رجوعك ، ستراني متربعاً فيه كحزمة حطب ثقيلة

فقال زارا وهو سائر نحو الغاب --- ليكن ما تريد ان كل ما في غاري هو لك ايضاً لانك ضيني . واذا ما وجدت فيه شيئاً من العسل فلك الــــــ تلحسه لتخفف ما في نفسك من المرارة ايها الدبُّ المزيجر لاننــا سنفرح ونطرب سوية هذا المساء لانقضاء هذا اليوم فتشترك معي بالغناء والرقص دباً مثقَّفاً

أراك تهز رأسك كأنك لا تصدق ما اقول ، فاذهب في سبيلك اذاً ايها الدب الهرم ولكن اعلم اننى عرَّاف انا ايضاً هكذا تكلم زارا . . .

--- ۲+٦'----

محادثة مع الملكين

وما مضت ساعة على سير زارا وتوغله في جباله واحراشه حتى اعترضت طريقه قافلة غريبة . فرأى ملكين كل منهم متوَّج وممنطق بالارجوان، يسوقان أمامهما حماراً محمَّلاً . فقال زارا في نفسه : ماذا يطلب هذان الملكان في اراضيًّ ، وأسرع الى الاختفاء وراء عوسجة حتى اذا اقتربت القافلة من مكنه تمتم بصوت خافت — يا للغرابة ! اننى ارى ملكين ولا ارى غير حمار واحد

وتوقف الملكاف وهما يبتسمان ويلتفت ان الى مصدر الصوت الخمافت فقال ملك الميمنة — ان مثل هذه الافكار تمرُّ في الخاطر عندنا ولكن لا يعبَّر احدُ عنها

فهزَّ ملك الميسرة كتفيه وقال — لعل المتكلم راع او ناسك عاش طويلاً بين الصخور والاشجار فالابتعاد عن المجتمع مفسد للأخلاق المهذبة

فقال الملك الآخر وقد ظهرت عليه إمارات الكدر : الاخلاق المهذبة ! وهل غادرنا مجتمعنا الآ هرباً من اخلاق المهذبة ؟ لخيرُ لنا ان نعيش بين النسَّاك والرعاة من ان نعيش بين قومنا وقد اتشحوا المذَّهبات واستعادوا من الطلاء ملامحهم الكاذبات ، ما تجدي الانساب العريقة اذاكان من يباهون بها قد تهرأوا وغدا أفسد ما فيهم دُمهم لِلا عات فيه من امراض قديمة ولِلا ادخله عليه الأُساةُ الجاهلون

لخيرٌ من هؤلاءِ القوم الفلاّح السليم فهو بخشونته واحتياله وصبره ومجالدته أشرف انواع الانسان في هذا الزمان

ان فلاّح هذا الزمان خير ما في المجتمع وطبقته اولى بالحكم ولكنَّ الشعب هو الحاكم وما أنخدع به بعد الآن فهو عبارة عن غوغاء من جميع الطبقـات يختلط فيه القدّيس والسافل والصعلوك المغرور واليهودي فكاً نك منهم تجاه ما جمعت سفينةُ نوح

كيف نذكر العادات الحسنة وليس عندنا الآ الرياء والفساد وقد نسي الجميع معنى الاحترام . لقد اردنا ان نهرب من كل هذا فلا نعود نرى الكلاب يقتلها الجشع والفضول وتبهرها السُعُف المذهَّبة لقد بلغ الاشمَّزاز مني مداه لاننــا نحن ايضاً اصبحنا كاذين نرفل ببرود

- 4.4 --

اجدادنا وقد اخلقها الزمان ونتقلَّد الانواط لنبهر اجهل القوم واشدَّهم احتيالاً ولنماليءَ جميع من يتعاملون بالربا الفاحش مع كل سلطة . لسنا أول المالكين فعلينا الاَّ نكون على ماكانوا . لقد تعبنا وشبعنا مخادعة واحتيالا لقد أُعرضنا عن الشعوب وتولينا عن هؤلاءِ المشاغبين وهذه الهوام القابضة على الاقلام فهربنا من رائحة الحوانيت الكريهة ومن الانفاس الخانقة تحشرج في مدور الجهود القاصرة أف للحياة بين الشعوب ويا لشقاء مَنْ يمشون في طلائعها ، اية اهمية للملوك! ما لك ولهم فقال ملك الميسرة : لقد عاودك داؤك القديم ، لقد استولت نوبة الاشمراز عليك يا اخي ، ولكنك نسيت ان هنا من يسمع حديثنا . وخرج زارا من مكنه وقد سمع كل ما دار من حديث بين الملكين فتقدم اليهما وقال :

م د ك

إِنَّ من أصغى اليكما فراقَه ما سمع إِنما هو رجل ُ يدعى زارا . وانا هوزارا القائل :

— اية اهمية للملوك بعد

فاغتفرا لي مسرَّتي لسماعي منكما ما قلته من قبل

انتما الآن في مملّـكتي وَتَحت سلطاني ، فماذا عساكما تطلبان فيها ? لعلكما وجدتما في طريقكما من أفتش عليه ، فانا أُفتِشٍ على الانسان الراقي

وقرع الملكان صدريهما قائلين— لقد كُشف أمرنا . فقد اخترقت بكلمتك هذه اعماق قلبنا وادركت سبب بلوانا . نحن ذاهبون للعثور على الانسان الراقي، الانسان الذي يفوقنا بالرغم من اننا في مرتبة المُلك وقد اتينا اليه بهذا الحمار لان على الانسان الاعلى ان يكون المعدم الاعلى

إن أقسى ما يجتاح الارض من نوازل ان لا يكون اصحاب السلطان على الناس أفضل الناس كيلا يسود الكذب والفظائع فتلتوي الامور ذاهبة علىغير مجاريها، لانه عندما يكون ارباب الساطان من زعانف القوم بل ومرف حيواناته يتعالى الشعب ويتعالى حتى ليسمعك صوته تائلاً إنني أنا هو الفضيلة

فهتف زارا : ماذا أسمع أعند الملوك مثلَّ هذه الحكمة ? لقد اثارت هذه --- ۲۰۸ ---

واستحسن الملكان نشيد زارا ، وقال ملك الميمنة – لقدكان من حظنا إن خرجنا على الطريق فلقيناك ، وقدكان اعداؤك عكسوا لنا صورة منك على مرايا نفوسهم فرأيناك شيطاناً ضاحكاً ساخراً ادخل الرعب الى قلوبنا . ولكنَّ كلماتك ومباديك كانت تخترق آذاننا لتهزَّ احشائنا فتغلَّبت على ما ادخلت صورة وجهك من الاضطراب في روعنا . فقررنا ان بجيء اليك وأنت القائل « عليكم ان تحبوا السلم كوسيلة توصلكم الى حروب جديدة وان تفضّلو ا فترة السلام القصيرة على الهدنة الطويلة الامد . وما نطق احد قبلك بآية حربية حقولك « لا خير يضاهي الشجاعة وغاية الحرب الحُسنى تبرركل واسطة »

أي زارا أن دم اجدادناً قد ثار في عروقنا عندما سمعنا آيتك فكأنه الحمر المعتق يغلي في الدنان لسماعه همسات الربيع . وهل كان اجدادنا يشعرون بلذة الحياة الآً عند اشتباك النصال اشتباك الاناعي تقطر دماً ، وهل كانت شمس السلام في اعينهم الا نوراً خاسئاً ، فكل هدنة طويلة الامدكانت تلفّعهم بالعار

لكم من زفرة دفعها آباؤناً وهم ينظرون الى النصال المرهفة تتدلى صابرة على جدران القصور فانهم كانوا يشعرون في احشائهم بظمأ النصال نفسها وما لمعان الحديد الآً وهج شهوته وتحرقه الى شرب الدماء

وبينما كان الملكان يتحدثان بحرارة عن سعادة آبائهما ، ثارت عوامل النهكم في زارا وهو ينظر الى ملامح الملكين التي تنمّ على الدعة والسكون غير انه

- 7+9 -

امتلك حوافزه وقال : هيَّا بنا الى الذروة . الى غارزارا فسيعقب هذا النهارسَمَرُ طويل ، وانا مضطر لمغادرتكما لان صوت مستنجد يدعوني من المدى البعيد ستنال مغارتي الشرف من نزول ملكين فيها ، حيث لا بد لهما من الانتظار طويلاً . ولرف يصعب الانتظار عليكما وقد تعودتماه في بلاطيكما . وهل بقي للملوك من فضيلة سوى فضيلة الصبر والانتظار ?! هكذا تكلم زارا . . .

م د ك

## العلقة

وتابع زارا طريقه وهو مستغرق في تفكيرة فانحدر من الاعالي حتى بلغ المستنقعات فاذا به يصطدم وهو ذاهل برجل هز ته الصدمة فصرخ متألما وأتبع صرخته بالشتائم تترى قبيحة سمجة . وبوغت زارا في استغراقه فرفع عصاه على الرجل ولكن روعه عاد اليه فسخر من نفسه وقال : --- ارجو عفوك واستميحك أن أضرب لك مثلاً عما وقع لنا

بينما كان رجل سائراً في طريق مقفر وقد سرحت افكاره في مجالات بعيدة عثر بكلب نائم تحت شعاع الشمس فوقفا الواحد بوجه الآخر كعدوين لدودين يرتعشان خوفاً وحذراً . ولو ان الصدف تحوَّلت قيد انملة لكان تداعب الكلب والمنفرد ، أفماهما في القفر فريدان »

فقال الرجل المصدوم والغضب لا يزال آخذاً منه مأخذه ، -- كُن مَنْ تشاء يا هذا ، فما انت الا معتدعليَّ بمَنَىلَك بأكثر مما اعتديت بصدمتك ، انظر اليَّ ، أَفكابُ أَنَا ?

وكان هذا المتكلم جائماً على الارض وقد غرس ذراعه في المستنقع كاً نه يتصيد منه شيئاً فنهض ساحباً ذراعه العاري من الاوحال ورأى زارا دماً غزيراً يقطر من ذراع الرجل فصاح به --- ماذا جرى لك

ايها التعس، هل لسعُك حيوان فاجاب غضوباً هازئاً وهو يدير ظهره ليذهب في سبيله :

بب مربع ومرويد ومرويد ومرويد ومرويد ويسبب في سبيه . --- ما يعنيك يا هذا ، انني مقيم في ملكي وليس عليَّ ان أرد على أهوج وأمسك زارا بالرجل وقد اشفق عليه فقال له --- لقد اخطأت فلست في ملكك بل انت في ملكي حيث يجب ان لا يضار احد . ادعني بالاسم الذي تشاء -- ٢١٠ -- فما انا إلاَّ مَنْ يجب ان اكون وقد أسميت ذاتي زارا . تعال اتبعني الى مغارتي لأضمّـد جراحك ، فما انت الاَّ تعسُّخانك الحظ ، لقد لسعك الحيوان ثم جاء الانسان بعد ذلك يدوس عليك

م د ك

وما سمع الرجل اسم زارا حتى تبدلت سحنته وهتف قائلاً : --- أي شيء أهتم له في الحياه غير هذا الانسان الفريد « زارا » وغير هذا الحيون الفريدالذي يعيش من غبّ الدماء « العَـلَـقة »

ما انطرحت على الارض الاَّ طلباً لهــذا الحيوان فقُرصت يدي عشر مرات وإذا بزارا نفسه يقرصني ايضاً

يا لسعادتي ، إذ قضي لي أن اكون اليوم في هذا المستنقع لأبارك خير حجًّام بين الاحياء ، لأبارك زارا اعظم من علق على الضمائر للميتصَّ منها

وفرح زارا لسماعه هذه الكلمات فقال للرجل وقد مدَّّ اليه يده ليصافحه – من انت يا هذا ? ان ما بيننا اموراً كثيرة يجب ان نجلوها ، غير انني لا اجد مشقة في الايضاح وها قد وضح بيننا النهار

فاجاب الرجل—أنا« ضميرالفكر» وليسمن عامل أشدصلابة واكثر تقيداً مني غير زارا معلمي . وقد تعلمت منه انه خير ٌ للانسان ان يكون مجنوناً في عين نفسه من ان يكون حكياً في نظر الناس

انا هو الذاهب الى الاعماق ولا ابالي بضيق المدى أو باتساعه ولا فرقعندي أكان الغور مستنقعاً أم سماء ، وانه ليكفيني من الارض سعة الكف اذا جمدت وصلحت مستقراً للقدم فليس امام السِعلم الموالي للضمير من شيء يعدُّه صغيراً او كبيراً

فقال زارا — لعلك اذاً مَنْ يحاول إدراك منشأ العلقة ، فتذهب الى الغور في بحثها جرياً مع ضميرك

فأجاب -- لا يا زارا ، كيف لي ان اقوم بهذا العمل الفظيع ولا معرفة لي الا بدماغ العلقة وفي دماغها ينحصر الكون في نظري ، افليس هذا الحيز كوناً بنفسه ? ارجوعفوك اذا ما اظهرت كبرياءً بقولي انني انا الاستاذ في هذا المطلب ولذلك قلت لك ان هنا مُلكي . لقد مرَّ عليَّ زمان طويل وانا احصر اهتمامي في بحث دماغ العلقة كيلا تفوتني الحقيقة في دقائقها ، ان في هذا المطلب تمتد سلطتي وقد اعرضت عن كل ما عداه ، لذلك يتمشى علمي موازياً لجهلي . وقد قضى علي - ٢١١ --

ضمير تفكيري ان اعرف شيئًا واجهل سائر الاشياء فاصبحت كارهاً لكل عمل فكريٌّ لا يتعدَّى نصف مرحلته ولكل انسان اعتكر فكره في حماسه وتردده ان عماوتي تبدأ حيث يتناهى اخلاصي لعقيدتي وانا راض ٍ بالعمى واذا ما اردت معرفة شيء انصرفت اليه قاسياً طالباً متعصباً لا الوي على شيء في سبيل محضته أفما انت القائل يا زارا : ان الحياة نفسها مبضع يشق الحياة ان قولك هذا قد جعلني تابعاً لتعليمك ، فتمكنت بذلك مرب اكتساب معرفتي ببذل دمي فقَّال زارا -- ان الواقع يثبت قولك وأشارالى ساعد الرجل وهي تدمي وعليها عشر علقات تمتص منها ، واردف قائلاً : — إن في حالك عِبَراً ، ايها الانسان ، فانت بنفسك تعليم ولن اقدم على اسماعك كل تعاليمي لنفترق هنا ، غير انني أود ان القاك بعد الآن ، ان هذه الطريق المرتفعة تؤدي ألى غاري فانزل فيه إهلاً هذا المساء بين ضيو في . لأننى اريد ان استرضيك عما الحقته بك من اهانة عندما دست عليك بقدمي ، فانا افكر بهذه الترضية الآن ولكننى مضطر الى مبارحتك الى حيث يستنجدني الصوت البعيد هكذا تكم زارا . . . الساحر وما دار زارا بالصخر على منعطف طريقه حتى لاح له رجل يأتني بحركات غريبة ثم يدور كالمجانين وينطرح زاحفاً على الأرض ، فوقف وقال في نفسه : لعل هذا هو الانسان الراقي الصارخ المدد ، ولعلني أوفَّق الى نجدته . واذ وصل اليه رآه شيخاً ارتجفت اعضاؤه وجحظت عيناه ، فهرع اليه محاولاً رفعه عن الأرض ولـكنه حاول عبثًا ، فبقي هذا الشيخ كأنه في غيبوبة لا يحس بوجود احد قربه واستمر ۖ يتلفت الى ما حوله ويبدي اشارات اليائس المتروك، وبعد ان تمامل

- 414 -

وانطوى على نفسه بدأ يرسل أنينه وشكواه قائلاً :

- 714-

•

آواه . ُعد اليَّ ، يا الهي المجهول ، يا ألمي يا منتهى سعادتي ا وبلغت الثورة في زارا حدَّها فرفع عصاه واخذ يقرع بها الرجل الذاهب بنواحه وشكواه ، قائلاً له بضحكة ملؤها الغضب : --- توقف ايها المشعوذ ، أبها المزيَّف ، ابها الكذاب ، لقد عرفت من انت سألهب ساقيك فانا اعرف كيف اعامل امثالك . فانتصِب الشيخ وصاح : توقف عِنْ ضربي يا زارا ، فان ما شهدته مني لم يكن الأَّ مزاحاً ولعباً ، وما اللعب الآفن من فنوني . لقد اردت ان اعرَّضك للتجربة . والحق انك نفذت الى أعماق سريرتي ، فأبنت لي ايضاً ما تنطوي انت عليه ، انك لحكيم قاسٍ يا زارا وعصاك ذات العقد تضطرني الى ان اقول لك انك تجلد النــاس بحقائقك جلدا فقال زارا وهو لا يزال على حنقه: لا تداهن يا مشعوذ الارواح ما أنت إلاَّ مظهر لا ينم على حقيقته فليس لك ان تذكر الحقائق بفمك باي دوركنت تقوم امامي يا طاووسالطو اويس، ايها البحر الزاخر بالأباطيل، ايها الساحر المشتوم . أظننت أنني كنت مصدقاً أنينك وشكاياتك? فقال الشيخ - كنت أمتَّل دور كفارَّرة العقل، أفا انت المخترع لهذا التعبير ? فتكلمت بلسان الشاعر الساحر الذي ينقلب عليه عقله بعد تبدُّله لأدراكه فساد عمله وفساد ضميره أَفَمَا خُدعتَ بتمثيلي يا زارا ? وهل تَكَشَّف لك خداعي قبل أنب آمنت بشقائي والقيت راحتيكٌ على رأسي ? وقد سمعتك تقول آسُفٌ « لم يُمتَّع من . الحب الاَّ بالنذر اليسير » فرقص شرَّي حبوراً في داخلي فقال زارا - لا ريب في انك خدعت من قبلي مَنْ مِ أقوى فراسةً مني وِما انا مَنْ يتحوَّط لنفسه تجاه المخادعين لان من وأجبي الأَّ احاذر احداً، هكذاً تُضي عليَّ أما أنت فقد تُضي عليك بان تخدع الناس فما يخفى أمرك عليَّ فانا اعرفك واعرف ان لكل كلة من كلماتك معنيين بل ثلاثة واربعة معاني،حتى أنما اعترفت به الآن ليس فيه الصدق كله ولا الكذب كله وهل موسعك ان تكوف على غير ما انت عليه أيها الشرير الكاذب ايها -- 410 --

المزيف، وانت اذا ما وقفت عاريا امام طبيبك يوما فانك لتجعل داءك نفسه يتنكّر عليه، هكذا موَّهتَ أمامي كذبك نفسه ونكرّته عندما قلت لي : --- ان ما شهدته مني لم يكن إلاَّ مزاحاً ولعباً . فقد ضمَّنت كذبك شيئاً من الحقيقة وانت شبيه من بعض الوجوه بالمكفِّر عن ذنوب العقل

م د ك

لقد تكشفت لي سريرتك فانا اراك بلغت من السحر ما تستهوي به النـاس ولـكنك لا تمجد من الـكذب والرياء ما تستهوي به نفسك ، لقد انكسر خيالك وعثرت اما لك لانك لم تجن غير الكره حقيقةً لا حقيقةً لك سواها فاصبحت ولاكلة صادقة عندك ، فكلَّ شيء من يَفٌ فيك الاَّ شفتاك او بالأحرىماالتصق بهما من كره او اشمَّراز

وصاح الساحر بصوت جلجلت الكبرياء فيه – مَنْ انت يا هذا ليحق لك ان توجه اليَّ مثل هذا الخطاب وإنا أعظم الاحياء في هذا الزمان ?

ونزل الساحر على زارا بنظرة التمعت باشعتها الخضراء ولكنه وجم بغتةً واردف قائلاً بصوت حزين :

-- آي زارا . . . لقد تعبتُ من كل هذا . . . لقد كرهتُ جميع فنوني فما أنا بالعظيم وما يجدي النظاهر شيئاً . ولكنني طلبت العظمة كما تعلم . اردت ان أمثل دور الرجل العظيم فتمكنت من اكتساب ثقة الكثيرين ولكن اكاذيبي تجاوزت طاقتي ووقفتُ دوني حائلاً اصطدمت به فانحطمت

آي زارا . . . ان کل ما في اکاذيب باکاذيب . . . ولا حقيقة عندي سوی انحطامي

فاجاب زارا وهو ينكث الارض بنظراته : لقدكان طلبك للعظمة مشرٍّفاً لك وقدخانك مقصدك فما انت بالعظيم

ان ما اكرّم فيك وما أراه خير صفّة لديك هو تعبك من نفسك وهتفتك « انني لست عظياً » . لذلك اكرّمك كمكفّر ٍ عن العقل ، وهب ان تكفيرك هذا لم يدم الأَّ لحظة واحدة فانككنت في هذه اللحظة صادقاً

ولكن قل لي مااتيت تطلب هنا في غاباتي وبين صخوري واذاكنت انطرحت على طريقي لتلقاني فاي برهان قصدت نواله مني ? باية وسيلة اردت ان تنصب شركَ تجربتك لي ? هكذا تكلم زارا وعيناه تقدحان شرراً ، فوجم الساحر الشيخ ثم قال : وهل

- 117 --

حاولت تجربتك? ما كنت الأ مفتشاوما (فتش عليه هو الانسان السادق المستقيم الانسان الذي لا يُظهر الا ما يضمر ، ان ما اطلبه هو إناء الحكمة الصادقة هو الرجل العظيم افما تعلم يا زارا اننى اطلب زارا وساد السكوت على المتخاطبين ، وأغمض زارا عينيه مستغرقاً بالتفكير ، ثم قبض على يد الساحر وقال له بكل تأدب – هنالك على المرتفع الطريق المؤدي إلى مغارتي ، وفي هذه المغارة ستجد مَرْنِ تَطلب، فاذا ما بلغتها سَلْ نسري وافعواني ليساعداك بالتفتيش في طولها وعرضها لا اكتمك انني ما رأيت الرجل العظيم حتى الآن لأن العيون لا تزال في خشو نتها قاصرة عن تفحُّص اية عظمة ، فاننا في عهد سيادة الشعوب ولكم رأيتمن متعاظم يتمطّى وينتفخ والشعب يصيححوله هذا هو الرجل العظيم وأكن ما يفيد منفخ الحداد تمدده اذا كان الهوا لا يلبث فيه هُكذا يخرج الهواء ايضاً من الضفدع حين ينتفخ لينشقٍّ . وليس من لعبة أُشد تسلية من غرز مِنصلٍ في جلد منتفخ فاسمعوا هذا يا أبنائي ان يومنا هذا يوم الشَّعوب فمن له ان يميزُ بين الكبير. والصغير فيها ومِن له أن يطلب العظمة فيظفر بها غير المجانين وهل من ظافر غير مرب فقد رشده اراك تفتش على الرجل العظيم ايها المجنون الغريب فمن ترى اوعز اليك بذا ? أفي مثل هذا الزمان يوجد العظيم ، ايها المراوغ ? لماذا تحاول نصب شراكك امامي ? هكذا تكلم زارا وقد سلا همومه فضحك وسار في طريقه المعتزل

م د ك

وما سار زارا شوطاً في طريقه حتى لاح له رجل كبير الهامة يتشح السواد جالساً على جانب السبيل وعلى وجهه نحول وشحوب ، فازعجه هذا الشبح وقال . في نفسه ويل<sup>4</sup> لي انني ارى قناع الاحزان ، فهذا الرجل من طغمة الكهنة، وما يطلب هؤلاء الناس في مملكتي ?

م د ك

لقد تخلّصت مرف ساحر لأقع على مناج للاموات ، على ساحر آخر يأتي بالعجائب بنعمة الله وهو يذم الحياة ! فليت الشيطان يختطفه ، ولكن الشيطان متغيب ابداً عند الحاجة اليه ، واذا ما لبي ً هذا الملعون الطلب جاء متأخراً

وكان زارا يتمتم بهذه الكلمات وهو يفكر في وسيلة تمكنه من المرور امام الرجل الاسود دون ان تقع انظاره عليه ولكن هذا الرجل لمح زارا من بعيد فنهض كمن يظفر بما يتوقع واسرع الى ملاقاته قائلاً له :

-- ايها المسافر المتجوّل أياً كنت ، أنجد هذا التائه الشيخ المعرَّض للمخاطر في هذه الارجاء ، إنني أسمع زئير الوحوش من كل جانب ، وقد كان هنا رجل بوسعي ان الجأ اليه ولكنه توارى وعبثاً فتشت على مستقره ، وهذا الرجل هو آخر الاتقياء ، هو الناسك الصالح الذي لم تبلغ أذنيه الكلمات التي ذاعت بين الناس في هذه الايام

فقال زارا — وما هي هذه الكلمات ? لعلمها قولهم بان الاله القديم الذي كانوا يؤمنون به من قبل قد مات

فاجاب الرجل بلهجة حزينة – لقد قلتها وإنا قد خدمت هذا الآله حتى الساعة الاخيرة من حياته . وهاأنذا أعتزل الآن ولاسيد لي ولكنني لم أنل حريتي ، لذلك أصبحت ولا أمل لي بالسعادة الآ اذا تلمستها بايامي الماضيات.وقد اتيت الى هذه الجبال لأقيم شعائر الدين وأحتفل بالعيد على ما يليق برئيس أعلى وأب من آباء الكنيسة الأقدمين ، فأنا هو اخر « البابوات »

ولكن الناسك الذي كان هنا ، القدّيس الذي كان يسبّح الله بصلواته وأناشيده قد مات وقد فتشت عليه في كوخه فما وجدت الآ ذئبين يعويان أمام بابه ناديين فقدكانت جميع الحيوانات تحنُّ اليه في حياته . لذلك ذهبت في طريقي تائهاً وانا مصمم الآ أعود بصفقة المغبون فبدأت افتش على رجل آخر هو في تقديري أتتى الجاحدين ، بدأت افتش على زارا

قال الشيخ هذا وهو يحدج ُمخاطبه بنظرات حادّة فمد زارا يد• وقبض على راحة الشيخ وبعد ان قلـبها وتفرَّس فيها ملياً قال له :

--- ما اجمل يدك ايها المحترم فانها والحق يد تعودت ان تبارك ، وما هي ذي الآن في يد زارا نفسه

انا هو زارا الجـاحد القائل : اين اجــد من يفوقني جحوداً لافــرح بتعاليمه

وارسل زارا نظراً كالسهم يخترق عيني الشيخ سابراً افكاره وما وراءً افكاره الى ان قال الشيخ :

ما فقد الله أحدُّ باكثر مما فقده مَنْ تناهى في حبه له وفاق الكل بامتلاكه انظر اليَّ ، ا فما ترى ا نني أَشد جحوداً منك ، ولكن مَنْ منا اشد سروراً بذلك من الآخر ?

وفكر زارا لحظة ثم قال — أخدمتَه الى آخر حياته ? اذاً قل لي بأية ميتة قضي ، أصحيح ما يقال من أن الرحمة قد قبضت على عنقه فاردته مخنوقاً اذ رأى الانسان معلَّقاً على الصليب فثقل عليه ان يصبح حبه للناس جحياً يور ده الفناء ?

وسكَت الشيخ وهو يتلفت ما حوله مرتعشاً وقد اكفهر وجهه وبدت دلائل الألم عليه

فاستمر زارا في كلامه :

— دعه وشأنه ، دعه يذهب ، فانه هالك لا محاله ، وانت تعلم ، وإن حق الآ يُذكر الاموات الا بالخير ، انه كان يتبع مسلكاً غريباً

فقال الشيخ — اذا لزم ان نتكلم بين ثلاثة عيون «وكان المنكلم أعور » عن احوال الله واموره ، فانا احق بذلك لأننى أُخبر من زارا بهذه الأمور بعد ان خدمت الله سنوات طويلة واستسلمت لمشيئته ، وكم يعلم الخدَّام من احوال ساداتهم ما يخفونها هم عن انفسهم . . .

لقد كان إلهاً خفياً ملفَّعاً بالأسرار ، وفي الحقيقة ان ابنه لم يأتِ اليه الاعن الطريق الملتوي ، لذلك كان الزنا اول مرحلة من مراحل الايمان به \*

- 119- "

<sup>\*</sup> الى مثل هذه النتائج دفع لا هوت الغرب وفلسفته الدينية عن رسالة عيسى بالمدد النفير من جبابرة التفكير بين شعوبه . اما والله ان كفر نيتشه فيما يقول عن هذه المرحلة من الايمان انما هو كفر بالصورة المشوهة التي عرضت عليه لا بالمسيح الذي عني أمثاله بقوله « اغفر لهم يا رب لانهم لا يدرون ما يفعلون »

من يسبّح الله كاً نه رب المحبة فقد قصرت مداركه عن بلوغ مرتبة الحب السامية . افما اراد هذه الاله ان يقيم نفسه قاضياً ? والمحب يجتاز اي حد من حدود العقاب والثواب

لقدكان هذا الإلهُ الشرقيُّ في شبابه قاسياً تجول فيه روح النقمة فاوجد جحياً لتسلية صحبه، ولكنه شاخ مع الايام فاصبح متراخياً رحياً وانقلب جداً بعد انكان أباً بل انقلب جدةً هرمة تتداعى

وجلس يوماً قرب الموقد يصطلي وقد تجعَّدت أسارير وجهه وتقطَّبجبينه لشعوره بوهن رجليه ، فأحس بتعبه من ارادته ومن العالم وما عتم حتى قضى مختنقاً بعميم رحمته

فاستوقفه زارا قائلاً --- أرأيت ذلك بعينك ? فلقد يكون قضى على هذا الوجه كما يكون قضى بصورة اخرى فان الأرباب اذا ماتت تموت باسباب متنوعة وعلى كل فأياً كان السبب ? فانه قد قضى ، وشرُّ ما اذكره به هو انه كان يشوّش عليَّ ابصاري وأسماعي ، فانا احب كل من صفت نظراته وكلماته وقد كان هو كما تعلم على شيء مما تتصف به انت ايها الكاهن الشيخ وما يتصف به كل كاهن ، فقد كان مبهماً فامضاً

افما كان في تفكيره كثير من الإبهام ? ولـكم ثار علينا بغضبه لأننا لم ندرك غوامض اقواله وكان الاجدر به ان يأتي ببيان صريح لا يحتمل تأويلاً

واذا كانت اذاننا هي التي اساءت سماع اقواله فعلى مَ جهزَّنا باذان لا تحسن السمع ، واذاكان في آذاننا طين ٌ يسدها فمن ترى وضع هذا الطين فيها ؟ ولسكم انحطم من اناء تحت بد هذا الخزاف الذي لم ُ يتم ّ تعلَّمه ولم يتقن صنعته ، فعلى مَ ينتقم من مخلوقاته التي أبدعها اذاكانت خرجت مشوَّهة من بين يديه ?

افما كان هذا العمل خارجاً على ما يليق ؟ حتى ان اللائق نفسه في الرحمة هنف قائلاً انقذوني من هذا الاله فخير لي الا يكون لي اله فاتحكّم في مقدراتي ، خير لي ان اصاب بالجنون فاقيم نفسي الها . . .

إيمانك نفسه قد صدَّك عن الاعتقاد بالله ولسوف يقودك اخلاصك اخيراً الى ما وراء الخير والشر

لقد ُقدٍّر لك ان ٰتأتي بالبركة الابدية بعينيك وبيدك وفمك فليست اليـــد وحدها اداة للبركة

انك تحــاول الظهور امامي كأشد الناس كفراً ولــكنني أشتم منك عطر البركة المستمرّة فاشعر منها بلذة يخامرها الألم . دعني انزل ضيفاً عليك ولو ليلة واحدة فليس في الارض مكان ُ ارتاح فيه ارتياحي بقربك

واستولت الدهشة على زارا فقال --- ليكن ما تريد، فهناك على القمة الطريق المؤدي الى مغارة زارا . وكنت أود ان اذهب بك اليها، ايها المحترم، فانني احب جميع الاتقياء ولكنني مضطر الى الاسراع نحو صوت ٍ تعالى مستنجداً بي

اذهب الى مغارتي حيث لا يتعرَّض احدُ لضرر فهي ميناء السلام الحل قاصد وإنا أود ان يستقر على ارضها الجامٍدة كل حزين

ولكنني ارى فسي أضعف من انأ بدَّد أحزان روحك ولقد يمرزمان طويل قبل ان يجيء احدُ بوسعه ان يقيم إلهك من الموت ، وقد مات هذا الاله القديم ولن يحيا بعد

هكذا تكلم زارا

. اقبح العالمين

وعاد زارا يتوَّغل في الاحراش وبين الجبال مرسلاً ابصاره الى كل جهـة دون ان يعثر على الصارخ المستنجد غير انه كان يقفز في سيره فرحاً وهو يقول لقد كفَّر هذا النهار عن سيئات صباحه فما اغرب مَنْ تحدثت اليهم في طريقي ولسوف ألوك كلماتهم وأمضغها حتى ازدرها غذاء لنفسي

ولما وصل زارا الى منعطف سبيل تصدُّه صخرة عالية انكشف له مشهد جديد رأى فيه نفسه في مملكة الموت ، اذ صدمت ابصاره مهاو حمراء دكناء ليس عليها شجرة ولا نبتة ولا يُسمع فيها صياح طير أو زقزقة عدندور وقد نفر من ذلك الوادي كل ذي حياة حتى الوحوش فماكان يرتاده من حين الى حين

- 171 --

الا الأفاعي الجسيمة الخضراء عندما كانت تحس بالهرم وتطلب الفناء . ولذلك دعى الرعاة هذا الوادي مقبرة الأَفاعِي

وراودت مخيلة زارا تذكارات قديمة وشعر بأنه قد مرَّ بهمذا الوادي فيما مضى ، فأثقل دماغه وبدا يتباطىء في سيره حتى امتنع عليمه نقل قدميه فاذا به يفتح عيليه فجأة فيرى على حافة الطريق شخصاً له وجه انسان وليس له من هيئة البشر شيء كائناً لا اسم له بين اسماء الكائنات . واستولى على زارا نوع غريب من الخجل فاستحت عيناه مما رأتا فاحمر وجهه حتى منابت شعره الابيض فتوكَّ وأراد ان يبارح هذا المكان فاذا به يسمع صوتاً كالهدير أو كبقية المياه اذا سدت مجاريها وما عتم حتى استحال هذا الصوت الى نبرات تشبه الكلام وهي تقول- أي زارا ... أي زارا ... حلَّ رمزي اذا قدرت واعلن الحقيقة عن « الانتقام من الشاهد »

قف مكانك وتراجع الى الوراء فالأرض متجَّلدة أمامك ، حاذر ان ينزلق غرورك عليها فتنكسر قوائمه

انت تحسب نفسك حكيماً يا زارا ، فحلَّ الرمز المعروض عليك . اذا كان لك ان تكسر أصلب القشور لاكتشاف نواتها فقل لي مَنْ انا

وما سمع زارا هذه الـكلمات حتى هزَّه الإشفاق هزاً فهوى على الحضيض ِ كشجرة توالت على جزعها ضربات الفؤوس ، ولُكنه ما هوى حتى نهض وقد ارتسمت القساوة على وجهه فقال :

--- لقد عرفتك يا هذا فأنت قاتل الإله ، دعني منك فانا متولّ عنك . لقد ثقل عليك ان يكون هنالك من لا يزال ينظر اليك ويتفرَّس في قبّحك ، وأنت أقبح العالمين ، فأقدمت على الانتقام من هذا الشاهد

قال زارا هذه الكلمات وتحقّز للسير ولكن الكائن الذي لا اسم له تمسَّك برجليه وصاح به متمام — لا تذهب . ابق هنا فقد عرفت ما هي الصدمة التي . ألقتك صريعاً ، مرحى لك لا لك تمكنت من النهوض . لقد ادركت ما يشعر به قاتل إلهه ، تعال واجلس الى جانبي ، انك لن تضيَّع اويقاتك معي سدى ً. لانني اذا لم انوجه اليك فألى من أكبه ، اجاس ولكن لاتنظر اليَّ ، فانك لتكرَّم قبحي باغضائك عنه

انهم يطهدونني ، وقد أصبحت أنت الآن ملجأي الأخير ، أنهم يطهدونني --- ٢٢٢ -- لا بحقدهم ولا بقوة جندهم وما تهمني هذه القوة بل انني لأفخر بمصادمتها لي وأُسرُّ وهل في العالم نجاح يضاهي نجاح المطَّهكدين مجداً ? ان المُطَارِدَ ينتهي بالمتابعة وهو الراكض دوماً وراء متبوعه.ان ما يؤلمني منهم هو انهم يُطهدونني باشفاقهم . وما اهرب الآمن هذا الاشفاق طالباً ملجاً في اكنافك ، فاحمني يا زارا ! انك ملجاًي الوحيد وقد نفذت سريرتي وعرفت ما يشعر به قاتلُ إلهه. ابق هنا واذا ما اردت الارتحال ايها الرَّحالة اللجوج فلا تنصرف من الطريق التي اتبعتها انا لأصل إلى هذا المكان ، انها لبتس الطريق

لعلك لا تنقم عليَّ لتوجيهي هذه الـكلمات اليك ولاسدائك نصحي . إن انا الاَّ أقبحُ المالمين . ان رجلي أضخم الارجل وأثقلها فما مررتُ على طريق الا ودَّمرتها

لقد رأيتك متجها تحوي وانت تقصد المرور بي خلسة ولاح الاحرار على وجهك فعرفت انك انت زارا . ولو ان غيرك مرَّ بي لكان نفحنى بصدقة او بذل لي إشفاقه بنظرة او بكلمة ، ولكننى كما عرفت لم أصل من التسوَّل ألى درجة أرضى فيها بتصدّق الناس عليَّ

ان لدي َّ ثروة وافرة من العظامُ بَلَ من أُقبِحها وافظعها لذلك شرَّفني خجلك يا زارا

وما توصلت الآ بشق النفس الى التخلص من إزعاج الرحماء لأجد الانسان الوحيد القائل في هذا الزمان بان الاشفساق نقمة وليس نعمة ، وهل من قائل بهذا سواك ، يا زارا ?

ان الاشفاق إهانة للكرامة سوالا أصدر من الناس أم من إله الناس . ولعلَّ في حبس المعونة من النبل ما ليس في المسارعة الى بذلها

ولحكن صغار البشر يحسبون ان في هذه المسارعة الى الإشفاق فضيلة لا تضاهيها فضيلة . فهم لا يحترمون الشقاء اذا تعاظم ولا القبح اذا تناهى ولا التشويه اذا لم يُبق ولم يذر

إن أنظاري تمرُّ على هؤلاءِ الرحماء كا يمرُّ نظر الـكلب على ظهور الأغنام المتزاحمة فما اراهم إلا صعاليك ترَّمد صوفهم وامتلاًت رؤوسهم بافىكار الانعام انني اقف كـالبجعة تحدج المستنقعات بنظرات الاحتقار لارسل أُنظاري على تدافع صغيرات الامواج وكل ارادة واهية وكل نفس حقيرة

- 444 ---

لقد طال زمن الاعتقاد بهؤلاء الاصاغر وأُولاهم الناس الصواب حتى تولوا القوة واصبحوا يقولون بان لا خير الا ما يرونه هم خيراً ان ما يُعتبر حقيقة في هذا الزمان إن هو الاَّ ما عـاَّمه ذلك البشير الذي نشأ

م د ك

بين هؤلاء الصعاليك، ذلك القديس الغريب الاطوار الذي وقف مدافعاً عن قومه وهو يشهد لنفسه قائلاً « أنا هو الحق »

ان هذا المدَّعي قد أفسح المجال منذ زمان طويل لهؤلاءالصعاليك فتطاولوا منتصبين على اظلافهم ، ان هذا القائل انا الحق قد علمَّهم ضلالاً عظيماً

لقد أورد قوله هذا فما تلطَّف احد ٌ تلطفك بالرد عليه يا زارا اذ مررت امامه وصحت به -- لا . . . لا . . . والف مرة لا . . .

لقد حذَّرت الناسمن ضلاله، فكنت اول المحذِّرين من الاشفاق ،وماوجهت خطابك للمجتمع ولا للفرد بل وجهته لنفسك ومن هم من مرتبتك، فانت تبدي استحياءك من خجل الآلام العظمى فتقول «كونوا على حذر ايها الناس ان الغهامة الواسعة تمتد من منشأ الاشفاق »

ثم تقول ( ان المبدعين قساة ، والمحبة العظمى تتعالى فوق إشفاقها »

ای زارا لقد کنت مدرکاً إِنذارات زمانك عند ما نطقت بهذا

ولكن عليك ان تحاذر انت ايضاً ما فيك من إشفاق ، لان كثيرين خرجوا على طريقهم يقصدونك وما اكثر الغارقين ومن جـَّدهم الصقيع

ولادعو َّنك حتى الى الاحتراس مني ، فانك قد حلسَّت لغزي من وجهتيَّ حسنه وقبحه وعرفت مَنْ انا وما فعلت فعرفت من ذلك ما يمكنه ان يصدمك ويصرعك

وعلى كل ، فقد وجب على الإله أن يموت لانه كان يحدَّق بعين نافذة لاتخنى عليها خافية فيسبر اعماق الانسان وأغواره مستكشفاً جميع ما كمن فيه من قبح وعيوب

لقدكان اشفاقه خالياً من الحياء ، فكان يذهب هاتكا الأستار عن قبائح ذاتي ، افما حقَّ على هذا الفضولي الرحيم ان يموت ، افماكان لي ان انتقم ممن تحرَّش بخفاياي او اختارُ الموت تخلصاً منه

- 445 ---

ان إلهاً يرى كل شيء حتى الانسان لاجدر به ان يفنى وما يحتمل الانسان مثله شهيداً هكذا تكلم أقبح العالمين ، فنهض زارا وقد أحس بالصقيع في أحشائه وقال: — يا مَنْ لا يُعَرَّف ولا يُسمى، لقد حولتني عرن آتباع طريقك وأنا ادعوك مكافأة لك الى اتباع طريقي، انظر الى الذروَّة ، هنالك مغارة زارا ان مغارثي متسعة مديدة كثيرة السراديب يجد فيها طالب الخفاء خباء. وعلى مقرية منها ُحفر وأوجار لكل حيوان من الزحَّافات والدبَّابات والأطيار . فاقتد بي يا مَنْ هجرت العالم وكرهت الحياة بين الناس وارهقك إشفاق الناس تعلُّم كما تعامت إنا فلا يتعلم الا العامل المختبر ليكن أول ما تتعلمه التحدّث مع نسري وأفعواني فالاول أعظم الحيوانات كبراً والثاني أشدهم مكراً . فليكو نآلك ولي خير مَنْ نستشير هكذا تكلم زارا وسار في طريقه وقد ازداد تفكيره إسراعاً ومشينه تمهلا اذكان يسآئل نفسه عن امور كثيرة فلا يجد لها جواباً وقال في قلبه : ما أشتى الانسان وما أقبحه مليئًا بالضغينة والعيوب الخفية قيل لي إن الانسان محب لذاته ، فأية درجة يجب إن تبلغ الأنانية لتتغلُّب على ما في الذات من صفات حقيرة لقد مهرت الآن بكائن يحب ذاته وهو يحتقرها فهو في نظري متناهٍ في عشقه واحتقاره . لأنني ما عثرت قط من قبل بمثله كائناً يحتقر ذاته الى هذا الحدّ إن في مثل هذا الاحتَّقار تعالياً وسموراً ولعلُّ هذا الانسان هو الانسان الراق الذى أرسل بصرخة الاستنجاد انني احب رجال الاحتقــار العظيم لأن على الانسان ان يفوت ذاته ويتفوَّق عليها مختار التسول

م د ك

وعندما بارح زارا أقبح العالمين أحس بوحدته ومشى الصقيع في أعضائه لما مرَّ في رأسه من افكار غريبة لافحة ، ولكنه ذهب يجدُّ السير تارة على المراعي المخصبة المشرفة على البحر وطوراً وراء الجبل حيث جفَّ النهر فانكشف مسيله الموحش تحفُّ به الصخور ، فتشددت عزيمته وعادت اليه حرارته فقال في نفسه: « لعلني على مقربة من إخوان لا أعرفهم يدورون في هذه الارجاء ولعلَّ ما احس به من أنس بعد الوحشة ومن حرارة بعد الصقيع يهبُّ من انفاسهم فتهش لها نفسي »

م د ك

وتطلّح من موقفه الى ما حوله فاذا به يرى قطيعاً من الأبقـار على مرتفع فادرك ان ما ضاع من لهاث هذه القطيع قدكان السبب في انعاش قلبه

وما احست الابقار بقدومه اذكانت موجهة انتباهها الى خطاب كان يلتى عليها . وما تقدم زارا بضع خطوات حتى سمع صوت انسان يرتفع من وسط الحلقة وقد ادارت الأبقار رؤوسها الى مصدر الصوت فاسرع زارا الى اختراق الحلقة فاذا برجل جالس على الحضيض يتكلم محوِّلاً كل جهده لاقناع الابقار بالاً تنفر منه

وكان المتكلم احد انصار السلام ومن وعَّاظ الجبال المتصفين باللطف وقد أشم العطف من عينيه

وتقدم زارا وسأله بدهشة عما يفعل ، فاجاب الرجل -- إنني اطلب هنـا ما تطلبه أنت ، فانا أفتش على سعادة الحياة ، وقد اردت ان تعامني الابقار حكمتهـا فمضت نصف الصبيحة وانا أهيب بها الى التكلم حتى كادت تنطق فأتيت أنت تكدر صفونا

اذا نحن لم نرجع فنصير مثل هؤلاء الابقار فلن ندخل ملكوت السماء ... لأن علينا ان نقتبس من الأبقار اجترارها

والحق لو أن الانسان ربح العالم كله ولم يتعلم الإمعان في تفكيره كما تمعن الابقار في مضغها فأية فائدة له من الحياة ? لانه أذا لمَّ يجترَّ بتفكيره فلا شفاء له من أشد ادوائه وداء الانسان العقام اليوم انما هو داء الاشمئراز و مَنْ من ابناء هذا الزمان لا تتقزز نفسه وعيناه وفه ، أفا انت كسائر الناس يا هذا ? أنظر الى الابقار

قال واعظ الجبل هذه الكلمات ثم أمعن النظر في زارا بعد انكان يعلقه على أبقاره فتغيرت سحنته وهتف قائلاً --- من هو مَنْ أخاطب ? ونهض عن الارض فجأة وهو يقول :

- هذا هو المتعالي عن كل اشمَّزاز ، هذا هو زارا بعينه ، هذه عينه وهذا فمه وهذا قلبه

- 777 -

وسارع الى تقبيل يدي زارا وعيناه تفيضان بالدموع كأُنه لتي كنزاً ارسلته السماء ووقفت الأبقار ِتنظر الى الرجلين مندهشة حائرة

م د ك

وتباعد زارا قائلاً — مالك والتكلم عني ، تحدَّث عن نفسك ، أفا انت َمنْ اختار التسوّل متخلّياً عن ثروته الكبرى ، أفا انت من رأى العار في الغنى وأربابه ففزع الى الفقراء ينشر عليهم نعمته ويجود عليهم بقلبه ، فردَّه الفقراء خائباً ?

فاجاب المتسوّل --- أجل لقد عدت بالخيبة فلجأت الى هذه الابقار، وانت تعرف ذلك يا زارا

فقـال زارا — وهنا تعـلَّمتَ فعرفت أن الإجادة في العطـا أصعب من الإجادة في الأخذ وأن العطاء فن يتوقف إتقانه على إدارة العطف والنحكم في خطراته

فقال المتسوّل -- بخاصّة في هذه الايام التي ثار فيهاكل سافل نفور منكبر مباهياً بطبقة الغوغاء التي ينتمي اليها ، وما خني عليك ان الساعة قدّدنت لثورة طبقات المُستبعَدين وهي ثورة سيطول أمدها ومداها

إن الصغار يتمرَّدون على كل ما هو إحسان وتصَّدُق فلينتبه أرباب الثراء وليحذروا

الويل لحكل وعاء متضخّم لا يتسرب ما فيه الاَّقطرة فقطرة من فوهته الضيقة فان أعناق هذه الآنية معرضة للكسر في هذه الازمان ، وقد اصطدمت بالحسد الفاحش والشهوة الغاضبة والظمأ الدافع الى الانتقام وبكل ما في الغوغاء من غرور ، لقد كذب من قال انالسعادة سائدة بين الفقراء منالناس ، فما يتمتع غير الأبقار بملكوت السماء

وسأل زارا — ولماذا لا يتمتع الأغنياء بالملكوت

فاجاب المتسوّل- لماذا تجرّبني يا هذا وانت أدرى بالأمر مني. وهل فزعت الى الفقراء الآكرهاً لاغنيائنا ? وهم أسرى اموالهم وعبيدها وهم ذوو العيون الباردة والقلوب التي تقرضها شهوة الأثراء فتوحي اليهم بكل وسيلة يستغاّون بها أية كومة من كوم الاقذار ، أفما هربت من هؤلاء الناس وسفالتهم الصارخة بوجه السماء ، كما هربت من الطبقة الموشاة بالذهب والمزوّرة تزويراً المتحدَّرة من جدود كانت اصابعهم مخالب من حديد فعاشوا عقباناً او جامعي خرق ، من الطبقة التي ماتت النخوة في رجالها فسرحت نساؤها ُ فاحشـات ٍ سائبات لا فرق بينهنَّ وبينٍ البائحات في المواخير

م د ك

لقد رأيت الغوغاء في الطبقة العلياكما رأيتها في الطبقة الدنيا فلا فرق بين الاغنياء والفقراء في هذا الزمان ، لذلك هربت وامعنت في الهرب حتى أدَّى بي المطاف الى هذه الأبقار

هكذا تكلم رسول السلام والعرق يتصبب منه لاندفاعه بتيارخطابه،فو جت الابقار مضطربة ، غير ان زاراكان لا يزال يحدّق بالمتسوّل وهو يبتسم حتى اذا وقف عن الـكلام قال له :

— لقد أُجهدتَ نفسك بعنف خطابك فما لفمك ان يتفوَّه بهذه الـكلمات الجافية وما لأذنيك ان تسمعاها . وما ارى معدتك نفسهـا قادرة على هضمها وتحمُّل مثل هذا الغضب المتدفق ، فمعدتك بحاجة الى غذاء أُخف وما انت بالرجل الشره ولعلك من اكلة الأعشاب والبقول تحب مضغ الحبوب ولعق العسل

فقال المتسوّل – لقد اصبت فانا احب العسل وامضغ الحبوب فافتش على ما لذَّ طعمه وطابت نكهته ، وما يساعد بمضغه على امرار الزمان شأن الكسالى وليس امهر في الاجترار من الابقار فهي التي اخترعته كما اخترعت التمدد تحت شعاع الشمس فتخليَّصت من كل تفكير جديّ عميق مضخَّم للقلب

فقال زارا — اذاً عليك ان تشاهد نسري وأفعواني فايس لهما على الارض نظير . تلك هي الطريق المؤدية الى مغارتي فانزل فيها ضيفاً عليَّ هذا المساء لتتحدث مع النسر والأفعوان عن سعادة الحيوانات ، وهنالك تنتظرني الى ان اعود لأن صوتًا استنجدني من بعيد وانا ذاهب الى مصدره . ولسوف تجد في المغارة عسلا جديداً أخذ من القفران الذهبية وهو بارد كالثلج فلك ان تأكله

استأذن ابقارك الانصراف ايها الرجل الغريب فانها خير مَنْ أَخلص لك واصدق من علَّمك الحَّكة فقال المتسوّل — ما هي أَخلص واصدق منك يا زارا فأنت بطيبة قلبك خيرٌ من الابقار -- ۲۲۸ ---

## فقال زارا --- سحقاً ، ايها االمداهن ! لماذا تقصد إفسادي بمعسول القول والثناء ? اذهب بعيداً عني ، ورفع زارا عصاه غاضباً فاسرع المتسوّل بالهرب الظـل

وما تواری المتسوّل وشعر زارا بانفراده ، حتی سمع صوتاً آخر یهتف بهمن ورائه قائلا له — توقف وانتظرني ، انا ظِـلُك ، یا زارا

ولكن زارا لم يصخ سمعاً وقد ازعجه ان تكون جباله آهلةً بمثل هذا العدد من الناس ، وتسأل عما آلت اليه عزلته فقال ان مملكي ليست من هذا العالم فلاذهبنَّ مفتشاً على جبالٍ جديدة

ها ان ظلي يدعوني ، ولكن ما يهمنى هذا الخيال وعليه هو ان يتبعنى ، إما انا فاهرب منه

ومشى زارا فاذا به يرى المتسوّل يركض امامه وظلَّه يجدّ في السير من ورائه ، غير ان زارا ادرك ان الجنونكاد يستولي عليه فوقف فجأة ينفض<sup>أً</sup> عن نفسه ما علق بها من كيد واحتقار ، وهو يقول : افما يتعرَّض امثالي القدّيسُون الشيوخ الى اغرب الحادثات ?

والحق إن جنوني قد تزايد في هذه الجبال وها أُنذا اسمع قرقعة ستة أقدام حكمها الجنون

لا حق لزارا ان يخاف من خيال فيسطو عليه الوهم حتى يرى رجليَّ خيساله اطول من رجليه

ووقف بغتةً والتفت الى ما ورائه فاذا بظِلَمه يصطدم به فيكاد يسقط الى الارض ، وتفرَّس في هذا الخيال فساده الرعب كأنه يرى شبحاً من وراء القبور لما رأى من هزاله وهرمه ، وصرخ قائلاً :

— من انت، ولماذا تدَّعي انك ظِلّي . ومنظِرك لا يروقني

فأجاب الظلّ — اعذرني آذا اصررتّ على ما ادَّعي واذا كَان حالي لا يروق لك ، فأنني اهنيك على حسن ذوقك . ما انا الا جوَّابة آفاق اقتني خطواتك منذ

--- 779 ---

زمن بعيد فاذهب على طريق لا تنتهي عند حد ولا مسكن لي فكاً نبى اليهو دي التائه الى الأبد بالرغم من اننى لست يهو دياً ولا خالداً

م د ك

لماذا قضي عليَّ أن ابقى دائماً على سفر دون قرار فتحملنى عواصف جميع الأرياح ، حتى تعبتُ من ذرع هذه الكرة الارضية التي لا اول لها ولا آخر ليس من سطح لم انطرح عليه كالغبار المتهاوي بعد ثورته على المرايا وزجاج

ليس من مطح م الطرح عليه فالعبار المهاوي بعد لورد في الراي ورجع. النوافذ، وكل شيء المسه يختلس منى ولا آخذ منه شيئاً فهاانذا ناحل واكاد اكون هباء

انت يا زارا متبوعي الذي سرت وراءه ولم يرني . خفيت عنك و لمسحننى كنت اصدق ظل لك فما حططت رحالك مرة الا و حططت قربك رحالي ، ثم هببت معك أُجول في ابعد العوالم واشد ها صقيعاً كالأشباح يلذ ُلها ان تنطرح على السطوح المثقلة بالثلوج

ذهبت في إنرك متشوقاً الىكل محظور بعيد والىكل شر"، فاذا كنت ُ اكتسبت من الفضائل شيئاً فما اكتسبت الا اقتحاميكل ممنوع . وفي إثرك حطمتكل ماكان يعبده القلب وقلبتكل معالم الحدود ومحوتكل الصور وانا اتهافت على اشد الشهوات خطراً . والحق انني ارتكبت هذه الجرائم كلها . وفي إنْرك ايضاً فقدت ثقتي في معاني الكلمات وفي الشرائع المقدسة وفي الاسماء العظمى ، الها يبدّل الشيطان اسمه كلما استبدل جلده ، وهل الاسماء الا جلود ، بل لعل الشيطان نفسه جلد ُليسُ الا

وكنت أحث نفسي على السير فاقول «لا حقيقة في الوجود وكل شيء جائز» فاندفعت أشق برأسي وقلبي اشد المياه صقيعاً . ولـكم خرجت بعدها عارياً وقد لوَّح الصقيع جلدي بناره

ويلاه ! ماذا فعلت بالعطف وبالحياء وبالاعان بالصالحين وأين توارى الطهر الكاذب الذي كنت اتشتح به من قبل ، طهرُ الصالحين في اكاذيبهم الشريفة ? لكم اتبعت الحقيقة وإنا اترسَّم خطاك فرجعت الحقيقة اليَّ لتصفعني على وجهي وما لمست الحقيقة حين لمستها الا عندماكان يلوح لي انني اقول الكذب لقد أنجلت امور كثيرة أمامي لذلك لم يعد لي شيء وكل ما احببته قد مات فكيف يسعني إن أُحب نفسي بعد ! ان ما اريده هو إن اعيش كما اشتهى والاَّ فخيرُ لي الاَّ اعيش ، وتلك هي - ٢٣٠ --

- 141 --

وذهب زارا راكضاً في سبيله فلم يصادف عليه احداً، فلذاً له الأنفراد بنفسه واستغرق مفكراً ساعات طويلة بما يسر هواذ تبكدت الشمس السماء مرسلة أشعتها ممودياً على رأس زارا رأى أمامه شجرة هرمة تعقدت أغصانها وقد النفات عليها جفنه كرم طواقتها من كل ناحية حتى اختنى جزعها وتدالت من أعاليها العناقيد صفراء ناصجة فاهاب الظماً به ليميداً يده ويقتطف عنقوداً يطني إواره ولكنه أحس بحافز آخر يدعوه الى التمدد تحت ظل الدالية طلباً للراحة والنوم، فانطرح على العشب وما عتم حتى نسي ظماه فاستسلم للوسن ولكن عينيه بقيتا مفتوحتين تحدقان بجفنة الكرم والشجرة وقد شاقه عشقهما ، فقال في نفسه:

سكوتاً . . . لعلَّ العــالم قد أُكمل الآت فانني اشعر بما لا عهد لي به من قبل

أحس بالوسن يهبُّ عليَّ كنسمات تخطر على مويجات البحر اللامعة ، فهو لا يغمض أجفاني بل يترك لروحي انتباهتها ولكنه يتوغل فيها فكاًنها تتمدد وتتسع مجالاتها وقد اضناها التعب فهل حان مساد يومها السابع في وسط النهار ? ان روحي الغريبة تنطرح ممددة بطولها فكاًنها بعد ان ذاقت ألذ الأشياء لا يحلو لها الاسى بعد فهي تبدي امتعاضها

وها هي تلتصق بالتراب كقارب دخل ُفرضته متعباً من أسفاره على البحار المجهولة ، أفليست اليابسة أصدق من غادرات البحار ? انها تستغني عن حبل يشدها الى مرساها فخيط عنكبة يكفيها ليصلقها

بترابها ها أنذا كالقــارب في ُفرضته أرتاح على التراب الأمين مشدوداً اليه بأوهى

ها أندا كالفسارب في فرضته أرتاح على التراب الأمين مشدودا اليه بأوهى الخيوط

يا لسعادتي ! على مَ لا ترفعين صوتك بالإنشاد يا نفسي وأنت منطرحة ُ على العشب في الساعة التي لا يعزف فيها راع على شبًّا بته الاستحديد وان تَ الناسية ما ما الله من المعنية المعنية الم

لًا . لا تنشدي ا ان حرَّ الظهيرة برتاح على المروج فاحفظي الصمت يا نفسي لأن العالم قد أُكمل

- 787 -

لا... لا تنشدي ! ان عصافير المروج نفسها صامتة لا تزقزق ، انظري ! هذه الظهيرة الهرمة راقدة تحرك شفيتها . أُتراها ترتشف قطرة من السعادة ? قطرة معتَّقة من الجر الذهبي تحمل السعادة الى هذه الظهيرة فتبتسم ا سكوتاً . إبها لابتسامة الآلهة كنت اعتقد من قبل وإنا احسبني حكيماً إن السعـادة تنشأ من أقل الاسباب ولكن الزمان علَّمني انني كنت مجدِّفاً واذ مجانين الحكاء لا يرتكبون مثل هذا الخطأ لقد عرفت الآن ان على الأقل من القليل يتوقف خير الشعور بالسعادة لانها تقوم على ألطف الاشياء واعمقها صمتاً . على حركة حرباء بين الاعشاب، على لفحة نسيم ، على لحظة سكوت ، على طرفة عين ماذا جرى لي ? تنصَّتي يا نفسي : هل توارى الزمان ? أُتراني اهوي ساقطا في غور الأبد أحس بطعنة في صميم قلبي : فأنحطم ايها القلب ، خيرُ لك ان تقف عن نبضاتك بعد أن شعرت بهذه السعادة وبعد أن نزلت الطعنة النجلاء عليك ياللعجب الم يكتمل العالم الآن افما اتمَّ استـدارته ونضوجه ? الى اين تطير هذه الأكرة المذهبة ? وهل إنا ذاهب وراءها ? سكوتاً ! . . . وعندها احس زارا بأنه نائم فتثاءب وشدت به عضلاته ، فقال في نفسه : — انهض ابها الكسلان النوَّام ! أف لكما أبها الساقان الهرمان لقــــ دهمنا الوقت وامامكما شقة طويلة بعد لقد نمت مدة تبلغ نصف الابديا هذا فانهض ، أنهض أيها القلب الشيخ فلقد تحتاج الى زمن طويل لتعود إلى انتباهك بعدهذه الرقدة وتسلُّط النعاس على زإرا ثانياً فالطرحت روحه بالرغم منــه تطلب الراحة قائلة : اسكت ودعني افما أكمل العالم ايا لجمال هذه الكرة المذهبة وصاح زارا بروحه - الهضي ايتها الكسولة ، ايتها المختلسة، مالك تتنا عين وتزفرين وتتهاوين الى الاغوار مَنْ أنت ايتها الروح ? وانتفض زارا مذعوراً اذ وقعت اشعة من الشمس على وجهه 

وصاح --- أُيتها السماء المنبسطة فوقي، انك تنظرين اليُّ وتصغـين الى روحي الغريبة آي متى تتشرَّبين قطرة الندى التي تساقطت على كل شيء في هذا الوجود ? أى متى تتشرَّ بين هذه الروح الغريبة ? أيتها الأغوار الأبدية ، ايها القاع المليِّ جزلاً ، أيتها الظهيرة التي يرتعش لها هل شيء ، أما آن لك ان تتشرَّ بي روحي فتندغم فيك ? هكذا تكلم زارا ونهض من مرقدة تحت الشجرة كأنه يفيق من سكرة فاذا بالشمس لا تزال في كبد السماء فعرف انه لم ينم الاَّ زمناً قصيراً السلام وكان العصر قد خطا خطوة كبرى نحو المساء عندما بلغزارا مغارته بعدطول المسير وبعد ان ذهب جهده في التفتيش على المستنجد عبثاً ولكنه ما أصبح على قاب عشرين قدماً من مسكنه حتى وقف مذعوراً اذ سمع صوت الاستنجاد يدوي في اذنيه وازدادت دهشته اذيًّا كد إن الصوت خارج من مغارته نفسها . غير أن الهتاف كان يصل اليه كاُّ نه هتافات عديدة يدفعها فم واحد واسرع زارا فولج مغارته فاذا هوماثل امام جميع من التقاهم في طريقه: ملك الميمنة وملك الميسرة والساحر الشيخ ورئيس الاحبآر والمتسوَّل والظِل وضمير العقل والعرَّاف الحزين والحمار وكان اقبح العالمين واضعاً تاجاً على راسه وملتفاً بدنارين من القرمز، لان هذا الرجل كران يحب ان يتنكَّر وينجمَّل ككل قبيح وكان نسر زارا منتصباً بين هذا الجمع وقد انتفش ريشه ولاح الاضطراب

ولي المرادة الى ابداء الجواب على مسائل تنال من غروره وكان الأفعوان ملتفاً حول عنقه

ودهش زارا مما رأًى وذهب نظره يتفرَّس في كل وجه من وجوه ضيوفه ويطالع صفحات نفوسهم ، وكان هؤلاء الضيوف وقفواعن مقاعدهم وكل منهم ينتظر بخشوع خطاب زارا

وبعد صمت قصير قال زارا : --- ماكان صوت الاستنجاد الاَّ صوتكم اذاً . . . فانا اعلم الآن اين يجب ان أُفتش على الانسان الراقي

إنه جالس في مغارتي هذا الانسان ، وما أعجب لهذا لانني انا دعوته واهبت به للحضور وقد وعدته بالعسل والسعادة . ويلوح لي انكم لا تنصلون الى الاتفاق فيا بينكم فكل منكم يسبب الكدر لرفاقه وانتم مجتمعون هنا في حين انكم تستنجدون بصوت واحد فانتم بحاجة الى من يعيد ضحككم اليكم ، الى رجل مرح رقاص استولى عليه الجنون

اغتفروا لي هذه اللهجة التي لا تليق بضيوف مثلكم يستسلمون لليأس ولكنكم لا تعلمون ما يشدَّد العزم في قلبي ، ان مشهد اليائسين يدفع بكل انسان الى محاولة مواساتهم وتعزيتهم وهذا ما اشعر به الآن وانا مدين لكم بهذا الشعور . لذلك اقدم لكم ما أملك . فأنزلوا على الرحب في مغارتي هذا المساء وليقم نسري وأُفعواني بخدمتكم

ولكُن عليكم أن تردوا عنكم كل يأس فانتم في منزلي حيث يسود الاطمئنان والسلام

فاناً إذاً أُقدم لكم الأَمان اولاً ثم اقدم لكم خنصر يدي لانكم اذا ما قبضتم عليه تقبضون على ساعدي ، فأنا لا اتردد في تقديم قلبي لكم ، فأهلاً وسهلاً بكم

هكذا تـكلم زارا وهو يضحك ضحكة الحب والشر ، فأنحنى الضيوف يردون السلام باجلال واحترام وتكلم ملك الميمنة باسم الجميع قائلاً :

--- لقد عرفنا انك انت زارا من طريقة تقديم يدك واهداء سلامك لقـد تواضعت امامنا حتى كدت تُخجل حرمتنا لك ، وما سواك من يعرف التواضع فيقف منه عند حد العزة ، فقد اتيتنا بقدوة تُصلح من أخلاقنا فتسدد نظرنا وتشدد قلبنا

اننا لن نتردد في تسلق جبال أعلى من هذا الجبل اذكان من اعتلائنا ما يبسط امامنا مشاهد تقشع الغشاء عن العيون وتجعل بصرها حديداً

لقدانقطعنا الآن عنالصراخ في طلب النجدةلان قلوبنا قد تفتحتوامنلاً ت حبوراً ونكاد نستعيد قوانا وشجاعتنا

- 740 - "

أي زارا ، ليس في الارض شيء أدعى الى السرور كالارادة القوية السامية فهي أشرف ما يُنبت التراب ، فاذا ما نمت دوحة واحدة من هذا النبات سرت القوة في كل ما حولها من حدائق ومروج

م د ك

ان من يعلو مثلك يا زارا لشبيه ٌ بشجرة الصنوبر ترتفع صامتة فريدة صلبة العود وتمدُّ فروعها القوية الخضراءكاً نها تريد اللحاق بما تنشر من سيادة وكاً نها تستنطق الرياح والعواصف وكل ما يبدو على الذرى العاليات ، واذا ما أرسلت جواباً ارسلته بنبرة عالية ظافرة آمرة

مَنْ يتردَّد في تسلَّق الذروة ليشاهد مثل هذه الدوحة ? ان كل من يسوده الأسى القاتم يطرح عنه الاستسلام اليــه اذا هو نظر الى دوحتك يا زارا ، وفي النظر اليك طماً نينة مَنْ لا قرار له وشفاء القلوب الحائرة

والحق إن عيوناً كثيرة تتجه اليوم نحو جبلك ودوحتك وقد تنبّسهت الاشواق اليك وقد تسآءل الكثيرون عن حقيقة زارا . وجميع من وصلت معسولات الشيدك الى اذانهم ، جميع المنفردين افراداً وازواجاً يقولون – اترى لم يزل زارا في الحياة ? اذا نحن لم نعش معه كانت الحياة باطلة لا خير فيها . لماذا لا يجيء الينا بعد ان اعلن قدومه طويلاً . أَذَكَبَ فريسة عزلته ، أم علينا ان نسعى نحن اليه

إن العزلة نفسها قد تراخت وتفككت في هذا الزمان فكأنها قبر ٌ ينشَق عمن ثوى فيه ، فني كل بقعة بعث ٌ ونشور

وها ان الأموآج تتعالى حول الجبل وبالرغم منارتفاع ذروتك لقد حق على الكثيرين ان يرقوا اليك وقدحان الزمن لاطلاق سفينتك من مأواها

اذا كنت تُرانا الآن امامك نحن مَنْ حكمنا اليأس فتغلَّبناً عليه الآف فما ذلك الا دليل على ان من هم خير منا قد خرجوا الى طريقهم متجهين اليك ، ان البقية الاخيرة من اتباع الله بين الناس يسيرون اليك ايضاً وهم مَنْ تناهى فيهم الشوق والكره والتخمة من الدنيا ، هم مَنْ لا يريدون الحياة الا اذا أُعطي لهم أن يتدرَّبوا على الأمل ، الا اذا تعلَّموا منك الأمل الأعظم يا زارا

هكذا تكلم ملك الميمنة وقد قبض على راحة زارا قاصداً تقبيلها ولكنَّ زارا تراجع عنه وابتعد عن الجميع في صمته العميق ثم عاد اليهم يحدجهم بلفتاته الخارقة لسرائرهم فقال :

- 141 -

---- أيها الرجال الراقون، ايها الضيوف، اصغوا اليَّ انني سأَخاطبكَ بِالألمانية وبكل صراحة فأقول لكم إن مَنْ أنتظرُ قدومه الى هذه الجبال ليس أُنتم فقال ملك الميسرة : أنه سيخاطبنا بِالالمانية وبصراحة . . . أفلا ينضح أن هذا الحصيم الشرقيَّ لا يعرف مَنْ هِم الألمان . وكان الاجدر به أن يقول

سأخاطبكم بالالمانية الخشنة ، وما هي بأقبح ما في هذا الزمان فاردف زارا قائلاً : لقد تكونون جميمكم رجالاً راقين اما انا فلا اراكم بلغتم ما يستلزمه التفوُّق من العظمة والقوة . هكذا انتم في تقديري أو بالحري في تقدير الارادة الصارمة الكامنة في نفسي وهي صامتة الآن ولكنها لن تست ابداً . لقد تكونون من اتباعي ولكنكم لستم مني في مقام ساعدي الايمن . لأن مَنْ يمشي على ارجل مريضة كا رجلكم يحتاج الى عناية ومداراة سواء أعرف نفسه أم خفيت حاله عليه ، وإنا لا أداري ساعدي أو لا إداري المجاهدين تحت أمرتي . فكيف تقتحمون ما أصلي من معارك

اذا انا أعتمدت عليكم عرَّضت للفشل أنتصاري لأن اكثركم ينطرح صريعاً لأول قرعة تهدر بها طبولي

ما انتم من البهاء على ما ارجو ولا من النَسَبِ على ما أُطلب وانا اطلب المرايا الصافية لأعكس عليها تعاليمي ، فاذا ما انعكست صورتي على مراياكم جلتها مشوَّهة للناظرين

ان كواهلكم منقلة بعديد الاحمال وبخيالات الزمان المنصرم وفي خباياكم شرور ٌ كثيرة ففيكم من الغوغاء خصال مستترة فانتم وإن صلحتم وحَسُنَ أصلكم لا تزال فيكم عيوب ٌعديدة وأمهر حدَّاد لا يسعه تقويم اعوجاجكم المات الا

ما انتم الاجسور يعبر عليها من <sup>ه</sup>م خير منكم ، ما انتم الا مدارج يرقاهما المنجه الى الاعتلاء فوق ذاته ، وعليكم ان تلينوا له ظهوركم ، لقد يولد منكم يوماً من يصبح وارثاً لي ولكنَّ هذا اليوم لا يزال بعيداً في مجال الزمان أما أنتم فه لكم ان تحملوا اسمي ولا ان ترثوا خيراتي في هذه الحياة لستم أنتم مَنْ أنتظر هنا في هذه الجبال ، لستم انتم مَنْ سأستصحب عندما أهبط بين الناس للمرة الاخيرة ، فما أنتم الا طليعة القادمين اليَّ وهم اعظم منكم لأنهم من غير مَنْ تناهى فيهم الشوق والكره والتخمة من الدنيا ومن غير الفيئة التي تدعونها البقية الأخيرة من اتباع الله على الارض

- 747 ---

لا . . والف لا . . . اننى انتظر سواكم هنا على جبالي العالية ولن أتحرك للخروج الى العالم قبل ان يصَّلوا الي . فهم ارْفع منكم واقوى ، هم رجال المرح الأصحاء من رأسهم الى اخمص اقدامهم ، ولا بد ال يأتي اليَّ هؤلاء الاسود الضاحكون افما بلغكم ايها الضيوف خبر ابنـــألي وهم قد خرجوا على طريقهم يقصدون مقرّي ? حدَّثوني عن حدائتي وجزري السعيدة ، حدثوني عن نوعي الجديد . لمـاذا لا تحدّثونني عن كل هذا ? استحلفكم بحق ضيافتي لكم ان تذكروا لي ابنائي ، فما جمعت الثروة الأ لهم وما تحمَّلِت للفقر الآمن أجلمهم فامتنعت عن العطاء انني أَفدي بكل شيء هؤلاء الابناء وهم النبت الحي ، أدواح الحياة المجسِّمة لاعز آمالي وتوقف زارا فجأة عن الكلام لتغلب شوقه عليه فأغمض عينيه وأطبق فمه متنصئاً لخفقان فؤاده وساد الصمت جميع مَنْ في الغار غير ان العرَّاف الشيخ أخذ يرسم بيديه إشارات غريبة

العشاء السري

وتقدم العرَّاف كمن عيل صبره وقبض على يد زارا قائلاً : -- ولكن ... أفــا انت القائل إنَّ بعض الامور مقدم على بعض الها دعوتني الى تناول الطعام وهنا مَوْنَ قطعوا إشوطاً بعيداً للوصول اليك ، فهل ترى ان تشبعنا كلاماً ؟ لقد تحدثتم كثيراً عن الموت برداً وغرقاً واختناقاً ولكن لم يذكر احد منكم بليَّتي انا وهي الخوف من الموت جوعاً وما سمع النسر والأفعوان هذا الكلام حتى سادها الرعب فهربا اذ تأكدا ان كل ما جماه منذ الصباح حتى المساء لن يكني لاشباع العرَّاف وحده واردف العرَّاف قائلاً ولم يذكر احد منكم الخوف من الموت علماً الما ال

فبالرغم من انني سمعت تدفق الفصاحة كالنهر فانني لا ارتوي منها بل اطلب خمراً، لأن الجمر وحدة يرتجل الصحة ارتجالاً ويقضي علَّى المرض بألشفاء العاجل وبينماكان العرَّاف ذاهباً في كلامه يطلب خمراً كان ملك الميسرة يقول: لقد تداركت الحمر فاحضرنا منه حملاً ولكن الخبز ينقصنا

فضحك زارا وقال --- ان المنفردين لاخبَرْ لديهم ، ولكن ليس بالخبز وحده يحيا الانسان بل بلحم الخراف ايضاً ولديَّ خروفان ، فليُـذبحا وليعدَّا ليُعطرا فانني احب لحم الخروف معطراً ولديَّ ايضا اعشـاب واثمـاد تكني اهل الشراهة واهل الذوق وعندي من الجوز وسـائر المُغلقات ما يشغلنا كسره وكشف خفاياه

سنجلس عما قليل لنتناول خير غذاء ولكن على الجميع ان يمدوا سواعدهم للعمل وليشتغل الملكان كالآخرين . لان زارا وهو ملك يمكنه ان يكون طباخاً ايضاً

وفرح الجميع بهذا الاقتراح ما عدا المتسوِّل المتطوع الذي كان يأنف من الاحوم والحمور والتوابل ، فقال : اسمعوا ما يقول زارا في شراهته ! فهل يتسلق الانسان الجبال ليتنعَّم بوليمة ؟ وانني لأفهم الآن ماكان يقصد بتعليمه اذ قال « ليكن الفقر مباركا ، وادرك لماذا يريد إفناء المتسوّلين

فقال زارا - كن مهرحا مثلي يا هذا واحتفظ بما تعودته امضغ حبوبك واشرب ماءك وامتدح طبخك اذا كان هذا يورثك الحبور . فما انا امثل الشريعة الآلاتباعي ولي ولست شريعة للناس اجمعين . ولكن من اراد ال يتبعني فعليه ان تقسو عظامه وتخف رجلاه ، عليه ان يكون فرحا في الولائم فيطرَّر عنه الهموم ويبق مستعداً لاقتحام الصعاب قوياً صحيحاً إنَّ خير ما في الارض لي ولاتباعي وإذا مُنع عنا أخذناه عنوة واقتداراً ،

لنا الذُّ غذاء وانقى مماء وأقوى الافكار وأجمل النساء

هكذا تكلم زارا ، ولكن ملك الميمنة أجابه أتائلاً :

أليس من الغريب ان يقول حكم ُ بمثل هذا القول الصواب ! والحق لمن الغرابة بمكان ان يجمع الحكيم ُ بين الأمرين ولا يكون حماراً

هذا ما قاله ملك الميمنة وهو يبدي دهشته فآمن الحمار على قوله بالنهيق

- 749 ---

وهكذا بدأًت هذه الولمية الطويلة التي دعيت بالعشاء السري في كتب التاريخ وما دار حديث اثناء هذا العشاء الآعلى الانسان الراقي

م د ك

الانسان الراقي

--- \ ----

عندما جئت الى الناس لأول مرة اتيت الجنون الأعظم الذي يرتكبه المنعزلون، فوقفت على الساحة العمومية، ووجهت الخطاب الى الكل فكاً نني ماكلت احداً، غير اننى امسيت ورفاقي حبال وجثت اموات بلكنت انا نفسي جثةً باردة ولكن عندما انبثق الصبح الجديد تبارَّجت لعينى حقيقة مجديدة علمَّتنى أَن أُقول « مالي وللساحة العمومية ولعامّة الناس ولضجتهم وآذانهم

الطويلة » ايها الرجال الراقون ، تعلَّموا منى قولي « لا يؤمن احدٌ في الساحة العمومية بالانسان الراقي ، واذا شئّتم ان تتكلموا على هذه الساحة كما تشتهون فان العامّة

تتغامن قائلة « إننا جميعنا متساوون » ايها الرجال الراقون ، إن طبقة الشعب تنكر الانسان الراقي فهي ترى الناس على اختلاف طبقاتهم انساناً واحداً امام الله

اما المساواة امام الله فما لنا ولها ما دام هذا الإله قد مات ا ولكن العامة كائينة ونحن نأبى المساواة إمامها ، فاعرضوا عن العامة ، ايها الرجال الراقون وابتعدوا عن ساحاتها

أمام الله ! . . ولكن الله قد مات في هذا الزمان ، ايها الرجال الراقون وقد كان عليكم الخطر الأعظم ، ولولا اندراجه في لحده لماكنتم انتم تبعثون في هذا الزمان تعود الظهيرة الى ذرّ انوارها ويصبح الانسان المتفوّق سيداً

- 121 -

أشجعان لا تتم، ايها الاخوة ولا اعني تلك الشجاعة التي لا تنجلي في الانسان الاً امام شهود ، بل شجاعة المنفرد الذي لايرا. احد: شجاعة النسور التي لم يعد لها من إله شهيد !

ان الارواح الجامدة والبغال والعميان والسكارى لا تعرف ما هي قوة القلب وما تَبْتُ الجنان الآ مَنْ عرف الخوف فتغلَّب عليه و مَنْ سبر أعماق الهاوية فما نالت الاعمـــاق حَبْنَـانه بروعةٍ واضطراب

الشجاعُ مَن ْحدَّق في القاع السحيق بمقــلة النسر ومن قبض على الاغوار بمخلبه ، ذلك هو الشجاع

- 0

لقد قال الحكماء إن الانسان شرير طلباً لتعزيبي ، ويا ليت هذه الحقيقة تنطبق على أحوال هذا الزمان ، فان الشر تحد اصبح خير ما في الانسان من قوة، فعلى المرء ان يزداد ارتقاء في خيره وفي شرّه ايضاً ، هذا هو تعليمي انا . . . فان اعظم شرّ انما هو أعظم خير للانسان المتفوق

إنَّ الدعوة الى احتمال العذاب وحمل خطايا العـــالم كانت تليق ببشير الطبقة الحقيرة بين البشر ، اما انا فانني اسرُّ بالخطيئة العظمى كأُعظم تعزية

على ان مثل هذه الاقوال لا تُنبذل لمن استطالت آذانهم وما تليق كلالكلمات. بجميع الافواه ، فان من الحقائق ما تدّق عرف الافهام العادية فتتوارى وراء الابعاد . وليس لارجل الخرفان ان تتراكض للحاق بها

أيها الراقون، اتعتقدون أنني أتيت لأصلح ما شوهتم باخطائكم ؟ او لاهتم " بتهيئة المراقد الوثيرةللمتألمين منكم او لادل النائهين في الجبل على المغاور ليخرجو ا من ما ذقهم ؟ لا . . . فليذهب الى الفناء الخيار ُ في نوعكم ، اذ يُقتضي ان يتزايد ضيقكم مع كرور الايام [-- لان بهذا الضيق وحده يتعالى الانسان الى الذرى حتى يبلغ مرامي الصاعقة المحرقة القاتلة

--- 727 ---

انا لا اتوجه بتفكيري واشواقي الآنحو العديد القليل ونحو الحادثات الدائمة البعيدة في مجال الازمان وما يهمني شقاؤكم وآلامكم الحقيرة الزائلة انكم لا تزالون مقصّرين في مجال الشقا وما بلغت آلامكم ما عليها أن تصل اليه، لانكم من اجل ذاتكم تتألمون لا من أجل الانسان : وان ادعيتم بتحمّلكم هذا العذاب قانتم كاذبون . فليس بينكم واحد تحمّل ما تحمّلت من اوصاب وآلام

انني لن ارضى بتوقف الصاعقة عن انزال الاذى ولا أُريد أن تتحوَّل عن مسلكها حين تنقض ، بل أُريد أن تسدد مرماها وتخدم مقاصدي لقد تجمَّعت حكمتي طويلاً وتكاثفت غمامةً يتزايد اربدادها وسكونها ذلك شأن الحكمة التي قُدِّر لها أن تقذف بالصاعقة يوماً من الايام أنا لا اريد ان اكون نوراً لابناء هذا الزمان ولا ان أُدعى نوراً ما بينهم ، لانني اريد ايراثهم العمى ، فلننزل على اعينهم صاعقة حكمتي

لا تطلبوا شيئاً يفوت قواكم ادراكه ، فمن طلب ما لا طاقة له به فقد كذَّب نفسه . لانه اذ يطلب العظائم وهو مزوَّر ومقلد تنفر منه العظائم حتى يرى ذاته زائغ البصر جماداً مطليًّا في فمه كلمات كبرى وبين يديه قرقعة لا جدوى لها كونوا على حذر من طلاَّب العظائم ايها الرجال الراقون فالقناعة خيرالكنوز أفليست العامية من يسود هذا الزمان ? وهي مع ذلك لا تمييز بين العظيم والحقير والطريق السوي والمسلك الملتوي ، فالعامية متقليبة كاذبة دون ان تشعر بجريمة كذبها

تمنَّعوا بالحزم إيها الراقون ، يا رجال الشجاعة وحرية الضمير فهـذا الزمان زمان العامَّة ، وما تعلَّمته العامة وقبلت به دون تعليللا يسعكم هدمه بالبرهان في عقيدتهم إنَّ الاقناع لا يقوم في الساحة العامة على المعقول بل على الحركات والنبرات ولا شيء يلقي بالنفور في روع العامة كالبرهان

- 424 --

واذا انتصرت الحقيقة مرة هنالك فتساءلوا بكل ارتياب عن الضلال الذي دافع عنها فأولاها انتصارها احذروا العلماء ايضاً فانهم يكرهونكم لعلة عقمهم ، وعيون العلمـــاء باردة جافة لا تلقي نظرها على طير حتى تعرّيه عن ريشه، أنهم يباهون بامتناعهم عن الكذب ، فاحذروا من هذه المباهاة لان المجال بعيد بين مَنْ عجز عن الاتيان بالكذب ومَنْ أحب الحقيقة إنَّ فقد الحرارة شي ٢ ورزانة الحكمة شي ٢ آخر ، ولا ثقة لي بالعقول الباردة فمن لا يعرف أن يَكْذب لا يعرف ما هية الحقيقة ولا كيفيتها اذا اردتم بلوغ الذرى فتسلَّقوها بارجلكم ، ولا تطلبوا ان تُتحملوا اليهـا حملاً على ظهور الغير ورؤوسم قل لمن يمتطي جواداً ويسير خبباً نحو هدفه ، لا تنسَّ ان رجلك العرجاء راكبة معك ولسوَّف تترجل في آخر الشوط فتهوي على ذروتك الى الحضيض إيها الرجال الراقون، انتم المبدعون ولا تحمل المرأة في احشائها الأًابنها لاً ترتكبوا شططاً . اعلموًا من هو القريب ولا تظنوا ان بامكانكم ان تفعلوا من اجله شيئاً كما لا يمكنكم ان تبدعوا بالنيابة عنه اعرضوا عِن كلة « من اجل » وتناسوهـ ا ، ايها المبدعون ، لان فضيلتكم تتوقف على الأَّ تفعلوا شيئــاً من اجل احد وبسبب احد او لأية عــلة . اصموا آذانكم دون هذه الادوات الكاذبة أن العمل من اجل القريب فضيلة صغار القوم وقدجري بينهم القول بالتبادل وبان احدى اليدين تغسل الاخرى . ومثل هؤلاءً لا حق لهم بأنانيتكم ولا قوة لهم على الاتصاف بها ان في انانيتكم، ايها المبدعون، حزم الحبلي ومحاذرتها، لان محبتكم تحيط بالثمرة التي لم توها عينِ بعد، فتحفظها وتمدَّهـــا بالغذاء . فاذا ماكان حبَّم كله منصبًّا على ولدكم تجـلَّت في ذلك كل فضيلتكم، لانه هو واجبكم وارادتكم فلا تضللكم كاذبات الشرائع - 722 ---

۔ اعلموا ایہا الراقون المبدعون ان کل مَنْ سیطِد مریضٌ، وان کل مَنْ وَلِـدَ قد تنجَسَ سلو النساء لتعلموا ان لا لذّة في التوليد فالدجاج تبيض صائحة والشاعر يبدع متألماً لقد حلَّ بكم نجس الوالدات ، ايها المبدعون کل مولود جديد ياًتي برجس الى العالم ، فعلى كل مبدع ان يطهتر نفسه

م د ك

ایاکم وممارسة الفضائل بما لا طاقة لکم به ، ولا تکلفوا نفوسکم ما یستحیل حکماً

- 17 -

اقتفوا ما ابقت فضائل ابائكم من آثار، اذكيف يتسنى لكم الارتقاء اذا لم ترتق معكم ارادة آبائكم، ولكن ليحذر الطامح الى بلوغ الطليعة ان يصبح آخر السائرين، احذروا ان تدخلوا اية قداسة على رزائل آبائكم، فمن العبث ان يطالب بالعفة من تمرّغ آباؤه بالنساء وكرعوا الخمر والنهموا لحم الخنازير

انكم لتطلبون كثيراً اذا اقتضيتم العفاف من مثل هذا الرجل فحدةم له امرأة او اثنتين او ثلاث ، اما انا فلا اصدق بارعوائه حتى ولو انشـــاً ديراً وكتب على بابه « هذه طريق القداسة » إنْ هذا الدير الاَّ ملجاً ومقرَّ لمحاولات الجنون ، فما ينمو في العزلة من الانسان الاَّ ما استصحبه اليهــا من حوافز . وهنالك المحال لنمو الحيوان الكامن

من الخير ان تردع الكثيرين عن العزلة والأنفراد هل على وجه الارض في هذا الزمان من يفوق دنساً القدّيسين المتنسّكين في الصحراء يدور حولهم الشيطان من جهة والخنزير من جهة اخرى ? . . . – ١٤ –

ما رأيتكم مرةً تنتحون مكاناً قصياً عن الناس وقد بدت عليكم دلائل اليأس -- ٢٤٥ ---

افما نجحت محاولات عديدة فيا مضى ، ولكم على الارض من امور بلغت كمالها وان صغرت

احيطوا نفوسكم بهذه الاشياء الصغيرة المتكاملة فانها تنيل قلوبكم الشفء بنضوجها فلا شيءَ يعلِّمنا الامل الآَّ ما بلغ الكمال

-- 17.

ان اعظم ما ارتكب في العالم من اخطاء هو قول القائل «ويل للضاحكين في هذه الدنيا » فان مَنْ جاء بهذا الانذار قد قصَّر في التفتيش فما وجد على الارض شيئاً يستحق الضحك في حين ان الاطفال يجدون ما يضحكهم لقد كان حبُّ هذا النذير قصير المدى فما اتصل الينا منه شيء نحن الضاحكين ، بل أنه ابغضنا ووجَّه الينا لعنته وهو يتهددنا بالبكاء وصريف الاسنان

افليس من فساد الذوق ان يندفع الانسان الى اللعن اذا هو لم يحب ? هذا ما فعله ذلك النذير لانه ابن العامَّة المتعصب . ولو انه عرف الحب لما كان احتدم غضباً لانه لم يُحَّبٌ ، فكل ُ محبةٍ تتناهى لا تطلب محبةً . . . بل تطلب اكثر من المحبة

ابتعدوا عن جميع هؤلاء المتعصبين فهم نوع من الانسانية مريض فقير ، هم من العامة التي تزوغ نظراتها من الحياة وتصيب الارض بسمٍّ أُعينها ابتعدوا عمن لا يعرفون التساهل فان خطواتهم ثقيلة على التراب وقلوبهم مثقلة في الصدور ، إنهم لا يعرفون الرقص فكيف لا يثقل عليهم التراب

- 17 --

إِنَّ جميع الاشياء الحسنة تسير نحو اهدافها على منعرجات السبيـل فترفع ظهورها كالهررة هادرةً لما تتوقع من سعـادة قريبة المنال ، فالاشياء الحسنة تضحك ابداً

لك ان تعرف من خطوات الناس اذاكانوا ظفروا بطريقهم السويّ ، فانظر الى خطواتي تدرك حالي ، واذا رأيتني راقصاً فاعلم أنني اقتربت من هدفي

والحق انني ما استحلت تمثالاً ولا انقلبت عاموداً لا حياة ولا حس فيه ، فانا أحب الجري في المجال البعيد، لأن في الارض مستنقعات كثيرة ومعاثر لا تجتازها الا الاً رجل الراقصة المنزلقة

ارفعوا قلوبكم الى ما فوق، ايها الاخوة ولكن لا تنسوا ارجلكم، اذ عليكم ان ترفعوها ايضاً واذا اردتم اجادة الرقص فعليكم الا تأنفوا من الانقلاب على رؤوسكم

- 11-

انا المتوِّج نفسي ملـكاً على الضاحكين باكليل صَفَر ْته من الورود يداي ، و ليس سواي من يقوى على تطويب ضحكه كما فعلَّت

انا زارا الرَّقاص ، الخفيف الخطوات الضارب بجناحيه متحفزاً للانتفـاض الى الأَطالي مشيراً الى جميع الطيور بنشر أُجنحتهـا ، انا من بلغ الرشاقة الالهية

- 727 ---

## أنا زارا العرُّاف ، انا الضاحك الصبور المتسامح المحب للوثوب وثمجــاوز المحدود ، انا المتوِّح نفسي بنفسي — ١٩ —

م د ك

ارفعوا قلوبكم الى العلا ، إخوتي ، ولا تنسوا ان ترفعوا ارجلكم ، ايها الراقصون المجيدون بل انتصبوا على رؤوسكم ايضاً ان بين طلاَّب السعادة حيواناتضخمة ثقلت حركتها وبينهم مَن ْ ولد كسيحاً فمثل هؤلاء يحاولون الرشاقة كالفيل يجرَّب أن ينتصب على قمة رأسه ، غير ان المجانين بالسعادة خير ُ ممن يجنَّون بالشقاء والراقص متثاقلا أفضل ممن يتعارج في مشيته رُّجلَين للرقص فتعلَّموا ايها الرجال الراقون ان تقفوا سوياً على اقدامكم أعرضوا عن أشجان العامة واحزانهم ، فان للمهرَّجين بينهم في هذا مالزمان سماء الغارقين في الاحزان . ذلك لأن هذا الزمان زمان العامة من بني الأنسان

---- \*\* ----

كونواكالهواء المندفع من مغاور الجبال فهو يهبُّ راقصاً على هواه فيرتعش البحر متراقصاً لدغدغة نسماته

تبارك من يستنبت أجنحة للحمير ومن يمدُّ انامله لضرع اللبؤة فيحتلبها ، إنْ هو الاَّ الروح الطيـّب الثائر يهبُّ كالعاصفة من أجل ما هو عتيد ومن أجل ما سيكون . إنْ هو الاَّ عدو الرؤوس الشائـكة والرؤوس المنثلمة عدوكل الاعراش الذابلة وكل ما دبَّ فيها الفساد

تبارك روح العاصفة روحاً وحشياً طيباً حراً طليقاً يرقص على مستنقعات الاحزان كانه يتمايل منها على ناضرات المروج . تبارك من روح يكره الغوغاء المستكلبين الفاقدين الصواب وكلَّ ناقص يتعزز بالعبوس

تبارك روحُ العاصفة من قوة تَهـبُ الحياة لـكل فكرة حرة ، تبارك من زعزع يذري الرمال وهو ضاحك على عيون مقروحة لا ترى في الوجود الاقتاماً

- 428 -

ايها الرجال الراقون ، إنَّ شرَّ ما فيكم هو انكم لم تتعلَّموا الرقص على اصوله لتتوصلوا الى الانطلاق بخطواتكم فوق رؤوسكم ، وما يضيركم الاَّ تتوفقوا اذا حاولتم انَّ الممكنات كثيرة ، ايها الراقون، فتعوَّدوا ان تضحكوا ولوعلاضحككم فوق رؤوسكم ارفعوا قلوبكم ايها الراقصون المجيدون الى ما فوق ولا تنسوا ان تضحكوا ضحكاً جميلاً انني التي اليكم باكليل الورود فهو تاج الضاحكين لقد طوَّ بتُ الضحك ايها الرجال الراقون فتعلَّموه . . .

م د ك



-- \ ---

وعندما لفظ زارا الكلمات الاخيرة من خطابه ، رأى نفسه أمام مخرج غاره فترك ضيوفه وانطلق يستنشق الهواء النتي هاتفاً : - يا للنفحات الطيّبات ويا للسكينة السعيدة ، تعاليا اليَّيا نسريوأُفعواني وقو لا لي أراقتكما رائحة هؤ لاء الرجال الراقون . إنني أشعر الآف بمقدار حبي لكما اإنني احبكما يا نسري وأُفعواني ودار الحيوانان حول زارا وحدَّقا به طويلاً وبتي الثلاثة يستنشقان هواء بليلاً لا يظفرون بمثله في مجلس الرجال الراقين

وما خرج زارا من الغارحتى وقف الساحر الشيخ مرسلاً نظرات التجسس ما حوله وهو يقول --- لقد أخلى المكان فيا ايها الرجال الراقون وما ادعوكم بهذا النعت الاَّ تشبُّهاً بزارا في ثنائه عليكم ، فانه ماكاد يخرج هو حتى عاد فاستولى عليَّ روحي الخداع الماكر الساحر وما هو الاَ شيطان اشجاني . العدو اللدود لزارا فلا تلوموا هذا الشيطان اذا

طمح الى إبداء ضروب سحره أمامكم وقد اجتاحته نوبة من نوباته ولطالما حاولت مقاومتها بلاجدوي ان رُوحي الشَرير عدو ٌ لزارا وهو صديقكم جميعاً ، سواء أَدُعيتم رجال الفكر الحرّ أمرجال الشوق الاعظم أنتم المصابين بما أصبت به من الكراهة العظمى ، أنتم المؤمنين بأن الله قد مات دون ان يكون على احد الأُسرَّة إله ۖ آخر تشدُّه الأُقطة في طفولته انني اعرف مَنْ انتم يا اهلِ الرقيِّ واعرف ايضاً مَنْ هو زارا الذي اتوَّ جه اليه بحجبي مرغماً لأنني أحس بأن قدَّيساً سينبنق منه، ويلوح لي احياناً أنه هيكل يسكّن فيه شيطاًنُ الاشجان فاحبه ايضاً لحلول روحي الشّرير في سريرته لقد اوشك هذا الروح ان يستولي عليَّ ، وها هو ذا يصرعني ، فيا له من شيطان يتقمَّص اشجان الغسق ا افتحوا اعينكم ايها الراقون انَّ هذا الروح يتجسَّد ولا ادري ايظهر عارياً في هيئة رجل ام في هيئة أمرأة لقد بدأ ستار العتمة ينسدل حتى علي خير الاشياء اعيروا سمعكم وحدّقوا ، اهو رجل ام امرأة هذا الروح ، روح ُ اشجـان المساء هكذا تكلم الساحر الشيخ ثم ادار لحاظه فيمن حوله وقبض على قيثارته عندما يعتلُّ الهواء، ويتساقط الندى المعزَّي دون ان تراه العيون ، وما تسقط الانداء الآ خفية ككل عزاء افما تذكر ايها القلب الملتاع كم ظمئت الى دمع السماء، الى قطرات الانداء? لقد كنتَ منهوكاً يرهقك السغب والشمس تلقي اشعتها على الاعشاب الصفراء متراكضة حولك من خلال الادواح القاتمة فتبهَّرك في روغانها ، وتلتى في روعك انك تائق الى الحقيقة ، وما هي الا خادعة ساخرة لا . . ما انت الاشاعر ولست الى الحقيقة متطلعاً مشوقاً ما انت الاحيوان وحشى ُّزحَّاف عليه ان يتفوُّه بالكذِب ، حيوان ُ

-- 70+ ---

او انت اشبه بالنسور التي تحدق طويلا في الأعوار حتى اذا لاحت الحرفان في مهاعيها انقضَّت عليها ? أنها لعدوّة الخراف وكل من له نظراتها وصوفها ووداعتها

المعر فة

هذا ما أُنشده الساحر، موقعاً في شراك نغمه الغدَّار الحزين جميع َ مَنْ حوله ما عدا صياد العلقة المقيَّد بضمير العقل فانه لم يقع كالآخرين بل نهض واختطف القيثارة من يد الساحر صارخاً : --- لقد سمَّمت هواء الغار يا هذا جددوا الهواء، أدخلوا زارا الينا

إنَّ سحرك أيها المراوغ يدفع بالناسالىالشهوات ومجاهل القفار ، ويا لشقائنا اذاكان أمثالك يتكلَّمون عن الحقيقة ويولونها اهمية ، وويل ٌ للافكار الحرة اذا كانت لا تحذر الساحرين ، انها لتفقد حريتها باهمالها

إِنك تدعو للرجوع الى السجون وتقتاد الناس اليها ايها الشيطان الحزين فني انينك دعوةُ مستترة فما اشبهك بمن يمجّدون العفاف فيجيء تمجيدهم دعوةً الى الملذات

هكذا تكلم صاحب ضمير العقل ، غير ان الساحركان يجيل ابصاره في مَنْ حوله وهو يتنعَّم بظفره فتتغلَّب لذنه على حنقه من خصمه ، واخيراً نظر اليه قائلاً بلطف : – ان الأغاني الجميلة تثير خير الأصداء ولذلك يجب ان يعقبهما السكوت الطويل ، افما ترى هؤلاء الرجال الراقين يتنصَّتون ، ويلوح لي انك لم تفهم شيئاً من نشيدي لان تفكيرك محصور ُفي دائرة السحر فاجاب صاحب الضمير –إنك تثني عليٍّ بالإقرار بالفرق بينك وبيني، وحسناً

فعلت ، ولكن أنتم ايها الراقون ما ليَّ اراكم وانتم ذوو النفوس الحرة ساكتين - ٢٥٢ --

افليس فيكم ايِها الراقون القوة التي لا تنال منها خزعبلات الساحرين !

ولكنني اراكم في واد وانا في وآد . لقد تسنى لي ان اتحدَّث اليَّكم طويلاً قبل ان عاد زارا الى مغارته فعرفت انني معكم علي خلاف ، فانتم لا تطلبون ما اطلب عن عقيدة راسخة وما جئت الى زارا الاً لانني اعلم انه معقل الارادة الثابتة التي لا تتزعزع في هذه الازمان التي يتصدَّع فيهاكل شيء ويتداعى

اما انتم فإن نظراتكم تدل على انكم تطلبون الريبة وتتشو قون الى الشك، فتودون لو يزيد الارتعاش وتعمُّ الرلازلُ الارض لنزداد حياتكم اضطراباً ، فما اتخوَّف منه انا تتوقون انتم اليه فتستهويكم حياة الوحوش في الغابات والمغاور

ا ٍنكم لتنفرون ممن يدعوكم الى اجتناب الاخطار فلا تأنسون الاَّ الى المضلِّلين الساحرين

ولكن اعلموا ان هذه الاماني الكامنة فيكم لن يكون لها ان تتحقق ، لان الخوف شعور ُغريزي ّاوليّ في الانساف يفسِّر كلَّ شيءويجلو حقيقة الخطيئة الاصلية والفضيلة الاصلية ، وفضيلتي انا قد نشأت عن الخوف واسمُها « العيلمُ »

لقدعاش الانسان طويلاً يسوده الفزع من الحيوانات الكاسرة وبينها الوحش الكامن فيه والذي يدعوه زارا « الحيوان الداخلي ». وقد استحال هذا الخوف مع كرور الزمان الى ُزعرٍ روحي يدعى « عِلماً »

هڪذا تکلم صاحب ضمير العلم، وکان زارا قد عاد الى الغار وسمع نهاية الخطـاب فاخذ ينثر اوراق الورد على رأس صـاحب الضمير وهو يهزأ به قائلاً :

- ماذا اسمع ? والحق انك مجنون والآكنت انا مجنوناً . لذلك أبادر الى إنزال الحقيقة على رأسك دنّعة واحدة . فاعلم ان الخوف شذوذ في الانسان لانه ما نشأ في الاصل الاَّ مفطوراً على الشجاعة طمَّاحاً إلى تقلبات الحدثان مأخوذاً بلذة الشك مدفوعاً لاقتحام الجهول ، فالشجاعة أولى عواطف الانسان ، اذ استهوته فضائل الضواري وأشد الحيوانات عزماً وإقداماً فما عَمَ حتى غنم هذه

-

وعندئذ صاح المسافر الذي دعا نفسه خيال زارا قائلاً : — لا تذهب ابق بيننا لئلاً تكرًّ علينا أحزاننا بعد ان تو َّلت عنا ، فقد أغدق علينا الساحر شرَّ ما عنده حتى ان رئيس الاحبار الوافر التقوى بدا يسكب الدمع من عينيهويتوه – ٢٥٤ — في بحر الشجون . وليس بيننا من احتفظ بحزمه غير هذين الملكين لتعوّدها التحكم بسيائهما ولو انهما كانا على انفراد لكانت تبدو عليهـا ألاعيب الغيوم وتعصف ريح الخريف باكية فوقهما فنسمع إعوالاً ونواحاً . ابقَ هنا يا زارا . لا تذهب فهنا ويلات خفية تريد ان تتكلم ، هنا ظلمات وغيوم وهوا يكثيف يضغط على الصدور

لقد بذلت لنا الغذاء الأنساني وأتيتنا بالآيات تندفق قوة وأملاً فلا تسمح ان تجتاحنا في ختام هذه الوليمة روح التراخي والكسل

ليس لسواك ان ينفخ حولنا هواء القوة والنقاء فانني ما نشقت في العالم ما يهبُّ عليَّ في غارك من لفحات صافيات ، وقد جبت الاقطار ومررت بمعاطسي على اجواء واجواء فما راقني شميمُ الاَّ حيث تقيم

لأصدقن القول ، لقد راقني مرة مثل هذا الشميم من قبل عندما أنشدت ما ا وحي الي َّ بين غادتين في الصحراء حين ملاًت صدري من نسمات الشرق المشبعة عطراً في صفائها وانا بعيد عرف اوروبا الهرمة تكدّر جوها الغيوم وترهقها رطوبتها واشجانها

ذلك زمان عشقت فيه غادتي ّ الشرق في صحرائه فهنالك ساء غير هذه الساء لا تتلبد فيها الغيوم ولا تعتكر على اديمها الافكار

انكم لأعجز منان تتصوروا سحر هاتين الغادتين وها معرضتان عن الرقص جالستان وفي سكونهما اجملحركات الفنون وقد كمن الفكر في صدرهما فكأنهما اسرار وألغاز تتماوج اشكالاً وألواناً فلا يعروها قتام ، وهكذا الالغازالمستسلمة لمن يحل مكنونها

لقدأ وحي اليَّ هذا النشيد للتشبيب بغادتيَّ الصحراء

هكذا تكلم المسافر المدعو خيال زارا ولم يدع مجالاً ليجاوبه احد فقبض على قيثارة الساحر ولفَّ ساقاً على ساق وهو يحدج من حوله بنظرات تشعُّ حكمة ووقاراً وقد انفتحت ارنبتا انفه تنشقان الهواء ملياً فكاً نه غريب ٌ في بلاد بعيدة يتنسَّم اجواءها وبدأ ينشد بصوت يزأر زئيراً

-- 700 ---

يا للعجب ! اراني ماثلاً امام الصحراء ولكنني عنها جدُّ بعيد، وما ابتلعتني الواحات الصغيرة ، بل انفرجت امامي كأُطيب الثغور نكهة فارتميت فيها وها انذا عنـــد اقدامكما يا صديقتيَّ العزيزتين ، حيَّا على الصلاة ! \*\*\*

ها انذا جالس في ظلال اصغر الواحات فما اشبهني بتمرة سمراء مذهَّبه تتشوّق الى ثغر كاعب يفترُّ عن اسنان محدَّدة ناصعة كالثلج ، وهل تحلم قلوب التمر الملتهبة الاَّ بمثل هذه الثغور ? حيَّا على الصلاة

ما اشبهني بهذه التمور عندالظهر ، تتطاير حولها الهوام المجنَّحاتوتدور بي شهوات ُ اصغر من هذه الهوام واشد منها جنوناً وشراً ، والى جانبي « دودو وزليخا » صامتتين كاً بي الهول انني انشق نسمات الجنان والهواء حولي مفضض باشعة ما ارسل القمر مثلها في الاجواء ، فهل ارسلها صدفة ام عن قصد كما قال الشعراء الاقدمون ? -- ٢٥٢ ---

وقد فتشت عبثاً على هذه الرجل الصغيرة الساحرة تحت الاردان الخافقة ، صدقاني يا عزيزتي ان هذه الرجل الاخرى قد ذهبت في سبيلها

ويلاه ! اين استقرت تلك الرجل التائمة واين حطت رحالها ولعلها الآف وحيدةٌ منفردة ترتجف فرقاً من هجمـات وحش كاسر او اسد اصفر تجعَّـدت لبدته ولعلها الآن ممزقةٌ أإِرباً . حيَّا على الصلاة !

\*\*\*

لا تبكيان يا عزيزتيَّ فقلبكما رقيق ُوصدركما يدرُّ حناناً أي زُليخا كوني كالرجال وتشدَّدي ، وانت دودو الشاحبة لا تذرفي الدمع بعد ولكن لا بدَّ في هذه الارجاء من قوة تشدد القلوب لا بد من أيات تفوح عطراً وتتسامى جلالاً

\*\*\*

ارتفع يا مظهر الجلال ولتهبَّ مرة اخرى نسمة الفضيلة ويا ليت اسد الفضائل يزأر ايضاً امام غادات الصحراء فزئير الفضيلة يا بنات الصحراء ، اقوى ما ينبه اوروبا ويحفز بها الى النهوض ها انذا ابن اوروبا ، لا يسعني الآ الخشوع والانتباه لدوي هـذه الآيات البيّـنات وقد توكَّلت على الله ان الصحراء تتسع وتمتد ، فويل لمن يطمح الى الاستيلاء على الصحراء ...

## الانتباه

وبعد ان انشدكل من المسافر والخيال نشيده ضجَّ الغار بالحركة والضحك فأخذ الجميع يتكلمون في آن واحد حتى الحمار نفسه فوقف زارا غاضباً ساخراً بضيوفه بالرغم من تسرَّب شيء من فرحهم الي قلبه اذ رأى في هذا الحبور اول اعراض الشفاء . فانسحب الى خارج الغار وبدأ يخاطب نسره وأفعوانه قائلاً : أين ذهب يأسهم، اراهم نسوا ذلك اليأس عندي ولكنهم لم يَنسوا الصراخ بعد وسد الأذنيه اذ تعالى نهيق الحمار يزيد في جلبة هؤلاء الرجال الراقين وقال --- انهم فرحون ولعلهم تعاموا مني ولكن ضحكتهم ليست ضحكتي لابأس فهم شيوخ يمثلون الى الشفاء بالذهاب علىسبيل تخير ًوه ولقداحتملت أذناي من قبل أشد من هذه الجلبة وهذا الصخب انه ليوم انتصار هذا اليوم لأن الروح الكثيف يتراجع الى الوراء وهو عدوي اللدود ، لقد بدأ هذا النهار شؤماً ولعله ينتهي إلى خير ها إن المساء قادم ممتطياً جواده قاطعاً البحار على سرجه الأرجواني ان السماء تحدجه بلفتات الحبور والارض تتراخى على أسرارها، فالحيـــاة تستحق الاهتمام قربي ايها النازلون ضيوفاً عليَّ. واذدارت الجلبة في الغار أردف زارا قائَلاً : انهم تعلَّموا الضحك لنفسهم فقد فارفهم الروح الكثيف وهذا تأثيرغذائي وآياتي، والحقِ انني ما قدَّمت لهم من الاغذية ما تنتفخ به الاحشاء بل ما يليق بالجاهدين فنبَّهت فيهم شهوات جديدة ها إن سواعدهم واقدامهم تمتليء املاً جديداً وقد تمددت قلوبهم فوجدوا بياناً جديداً يولُّـد المرح في تفكيرهم وما أجهلٍ أن مثل هذا الغذاء لا ُيبذل للاطفال ولا للنساء المتراخيات سوائ أكنَّ عجائز أم صبايا فان للاطفال والنساءعلاجات غير هذا العلاج لاقناع إمعائهم وماانا بطبيبهم ولابالقوام عليهم - 101 ---

لقد تخـَّلي هؤلاء الراقون عن اشمَّزازهم وفي ذلك ما أعده ظفراً لي لقد أحسوا انهم في مأمن عندي فتعرَّوا عن كل حياء سخيف وها هم يعربون باخلاص عما يشعرون إنهم يفتحون قلوبهم ويعودون الى اويقات الصف ويجترَّون ممنتِّين والامتنان خير دليل على الرجوع الى الصواب فلن يطول الزمان حتى يرفعوا الانصاب لذكري افراحهم القديمة إِنْ هُمَ الاَّ ناقهون ا هَكذا تكلم زارا وقـد استولى عليه الفرح ودار حوله نسره وأفعوانه محترمين سعادته وسكونه - 7 -وبعد هنيهة اضطربت أذنا زارا لانقطاع الجلبة من الغار وقد ساد فيه سكوت الموت ولكنَّ رائحةً عطرية انتشرت منه كأن هنالك مجمرة تُحرق فيها رؤوس الصنوير وتساءل زارا عما يفعل القوم في غاره وتقدم نحو الباب فاذا به يشاهد امرآ من أَغِرب الأمور فصاح -- لقد عادوا الى التتى ، فهم يؤدون شعائر الدين ويصلُّون ، لقد جنَّوا وكان جميع مَنْ في الغار جاثين على ركبهم كالأطفال والعجـ ائز يعبدون الجمار وبدا اقبح العالمين يهدر ويتلوَّى ويستعد للترنم وما عتم حتى بدأ ينشد قائلاً: المجد والحمة والمنة والثناء والقوة لإلهنا الى أبد الآبدين فجاوبه الحمار بنهقة مستطيلة — إنه يحمل أثقالنا ويقوم بخدمتنا ، فهو الجلود الصبور الذي لا يرد طلباً، ومن احب إلهه ادَّيه بصرامته فجاومه ألحمار بنهقة — أنه صموت لا ينهق الا إيجاباً لطلبات العالم الذي أبدع فهو يمندح عالمه واذا سكت فما سكوته الالمكره ، لانه لا يستهدف للخطأ -- ٢٥٩\_--

أنتٍ يا رئيس الاحبار كيف تسنى لك دون أن تجحد نفسك وان تعمد حماراً كاً نه إله فاجاب الحبر الكبير – عفوك يا زارا إنني أعرف منك بامور الله ومن الحق أن اكون هكذا ، وخير كنا ان نعبد الله في حَارٍ من الآ نعبده مطلقاً . تمعَّن في كلتي هذه ايها الصديق العظيم يتضح لك أن فيها كثيراً من الحكمة إنَّ من قال « إِذَالله روح » قد خطا الخطوة العظمي نحو الجحود وليسمن السهل إصلاح ما تفسده مثل هذه الكلمة في العالم إِنَّ فَؤَادَي يرتقص فرحاً إِذ بتي على الأرض شي ٢ يكننا ان نعبده اغتفر يا زارا لرئيس أُحبارٌ تقيٌّ ما يشعر به والتفت زارا الى المسافر والخيال قائلاً : --- وانت يا من تُدعى الفكر الحربل من تتصور انك فكر حر، كيف تمثِّل هذا الدور الغريب وتتعبد للوثن انك تفعل الآن ما لم تفعله بين الغادات السمر ذوات الدلال يا مَنْ آتخذ لنفسه عقيدة جديدة فاجاب المسافر والخيال – الأمم محزن وانت مصيب ولكنني عاجز عن الاتيان باي عمل فان الإله القديم قد ُبعث فقل ما تشاء يا زارا إن السبب في هذا كله هو أقبح العالمين فهو باعث الاله ولو قال أنه هو قاتله فليس موت الاله الا عقيدة لا ترتكز على شيء فقال زارا - وأنت ايها الساحر القديم المراوغ ماذا فعلت ? من سيؤمن بك بعد الآن في ازمنة الحربة هذه اذا كنت تؤمن عمل هذه الجاريات الالهية لقد اتيت حماقة فكيف اقدمت عليها وانت على ما تعلم من المهارة والاحتيال فاجاب الساحر — لقد اصبتَ فما أتيتُ الأَّ حماقة ولُقد كلفتني جهداً كبيراً فقال زارا — وأنت يا ضمير العقل ، تفكُّر وضع اصبعك في انفك ، أفما ببكتك ضميرك على ما فعلت ، افا تدنس فكرك من هذه العبادة ومر • \_ هذا البخور المتصاعد ? فوضع ضمير العقل أصبعه في انفه وأجاب — أن في هذا المشهد شيئًا يرتاح له ضميري . وقد لا يكون لي الحق بأن اعبد الله غير انني أرى ان الهاً على هذه الشاكلة يستحق الايمان

م د ك

- 121 -

يجب ان يكون الاله خالداً بحسب ما شهد به الاتقياء ، فمن كان له مثل هذا الزمان الطويل له ان يمنح نفسه خير الازمان وان يعيش على مهل وبالسخافة التي تحلو له ، فيبلغ الهدف الذي يريد ومن له الفكر المتجاوز حده يميل الىالسخافات والى الجنون

م د ك

افلا تری یا زارا انك معرَّض ۖ بأفراط حكمتك الی ان تصیر حماراً

افلا يتجه الحكيم الى السبل المتعرجة ، وهلا تجد في نفسك ما يثبت هذه الحقيقة ?

ونظر زارا الى اقبح العالمين فاذابه لم يزل منطرحاً على الارض وهو يقدم للحمار خمراً ليشرب فقال له

-- ماذا انت فاعل : لقد تبدلت يا هذا فعينك تشعُّ نوراً وقد اتشت قبحك برْدَ الجلال . أصحيت ما يقوله رفاقك ? اأنت بعَّثته من الموت ? وما الذي اهاب بك الى إحيائه ? فهل كنت على خطأ عند ما قتلته والحقته بغابر الزمان ؟

إنني اراك انت راجعاً الى الانتباه بعد غفلتك فماذا فعلت ولماذا هديت نفسك ? تكلم ايها السر الغامض

فقال اقبح العالمين --- ما أنت الالئيم يا زارا . وأنا اسألك فأجب مَنْ منا أعلم فيما اذاكان هذا الاله لا يزال حياً أم أنه مات حقيقة

في اننى اعلم كما علمتني فيما مضى ان من يريد ان يقتل قتلاً لا حياة بعــده يلجأ الى سلاح الضحك فالغضب لا يقتل ، أفما قلت هذا يا زارا أنت المستتر ، أنت الهادم بلا غضب والقدّيس الخطِر ! فما أنت الاَّ لئيم

---- ۲ ----

ودهش زارا لما سمع من اجوبة فاندفع الى باب غارة ووقف هنسالك يصيح بأشد نبراته :

لماذا تخفون سرائركم أمامي ، ايها الطائشوف ، افما ارتعشت قلوبكم في صدوركم لأنكم عدتم اطفالاً اي من أهل التتى ففعلتم فعل الاطف ال وضمَّمتم اكفَّ الضراعة قائلين « ايها الإله الصالح العزيز »

ألا فاخرجوا الآن من غرفة الأطفــال ، ان مغارتي قد شهدت اليوم جميع الآعيبهم . اذهبوا وتأملوا خارجاً في طيش طفو لتكم وفي نبضان قلوبكم -- ٢٦٢ ---

واستأنف زارا الخطاب فقال : --- أي اصدقائي الجدد، ايها الرجال الغريبو الأطوار ، انتم ايهــا الراقون انني لأعجب الآن بكم ، لقد عاد سروركم اليكم فتورَّدت وجوهكم وقد حق لـكم كازهار جديدة ان تعيّدوا فاقتم للحيار حفلة إذ اردتم ان تسروا واف يجيء زارا المَرِحُ بمجنون شيخوخته لينير ارواحكَم لا تنسوا هذه الليلة وهذا العيد ، ايها الرجال الراقون فقد ابدعتم فيا اخترعتم وما يوجدُ مثلَ هذه الاعياد الآ الناقهون لآنها نذير الشفاء فاذا ما احتفلتم بهذا العيد عيد الحمار ، فاصنعوا هذا محبة بأنفسكم ومحبة في ، اصنعوا هذا لذكري . . .

نشيد الثمل

وبينماكان يتكلَّم خرجوا الواحد تلو الآخر الى الهواء الطلق وقبض زارا على ذراع أقبح العالمين وخرج به ليريه مشاهد الليل والشلاّلات المتدفقة قرب غاره مفضضة بشعاع القمر. وأمام هذه الشلاّلات وقف جميع هولاء الشيوخ وقد تسرب العزاد الى قلوبهم فشدَّد عزاعُهم وكانكل منهم معجبا بذاته، وقال زارا في نفسه ، لكم تشوقني رؤية هؤلاء الراقين الآن وعندئذ وقع أغرب حادث شهده القوم طوال يومهم اذ رأوا أقبح العالمين يهدر مفتشاً على كلمات لبيانه فاذا به يتناول مسألة خطيرة ذهبت تهز احشاء السامعين قال : – ايها الأصحاب ، هذه لأول مرة أحيا فيها الحياة كلها بيوم واحد

إذن اعدنا اليها من أجل محبة زارا مرةً أخرى

هكذا تكلم أُقبح العالمين وكان الليل قد قارب الانتصاف

وأحس الرجال الراقون عندئذ بأنهم تحولوا عماكانوا عليه وقاربوا الشفاء وعلموا ان زارا قد بدَّل من حالهم فاقبلوا عليه يلثمون راحتيه حباً واحتراماً فضحك بعضهم وبكى البعض الآخر وكان الساحر القديم يرقص طرباً. ولعله كان مأخوذاً با لسكر ، على ما ينقله بعض الرواة ، ولكنه ولا ريب كان ثاملاً من حياته الجديدة بعد ان تخليَّ عن حياة التراخي والكسل . وقال بعض الرواة إنَّ الحمار نفسه بدأ يرقص متأثراً مما سقاه أقبح العالمين ، وقد لا يكون الحمار استسلم للرقص في ذلك المساء فليس للامر اهمية ما دامت الحوادث الجسام التي وقعت حينذاك تفوت ما لرقص الحمار من شأن

وعندما نطق أقبح العالمين بما ذكرنا كان زارا في حالة اضطراب شديد إذ انعقد لسانه وارتجفت ركبتاه وتماوت نظره ، ومن يدري ماكان يدور حينذالك في خلده . فكانه كان يذهب بفكره مدا وجزرا ويتحفز للطيران وقد شخص الى الابعاد مطلاً من الذروة على بحرين او سائراً كغمام كثيف بين الدابر والمقبل من الزمان

---- 7 ----

وأحاط الراقون بزارا يسندونه بسواعدهم الى ان ثاب رشده اليه فدفع عنه القوم المسارعين الى تمجيده دون ان يقول شيئًا ولكنه شخص كمن يسمع صوتًا · فوضع سبَّابته على شفتيه وصرخ : تعالوا . . . وساد الصمت ودوت من بعيد رَّنة جرس ، فتنصت زارا ومن معه ثم عاد يقول وقد وضغ سبَّابته على شفتيه ثانية : --- تعالوا . . . تعالوا . . . لقد اقترب نصف الليل

أيها الرجال الراقون لقد انتصف الليل ، ولسوف أُسرُّ اليكم بما أُسرَّ اليُ الجرس القديم في رنينه سأَناجيكم بالرهبة والاخلاص الذين ناجاني بهما جرسُ نصف الليل القديم البالغ من العمر ما لا يبلغه الأنسان الفرد لقد عدَّ هذا الجرس من قلوب آبائكم نبضاتها فهو يزفر ساعة نصف الليل زفيراً ويرسلها ضحكاً في قلب الظلام انصتوا ا إن من الاشياء ما لا تُعلن في نور النهار اما في هذه الساعة وقد اعتلَّ الهواء وسكنت ضوضاء قلوبكم فان الاشياء تتناجى وتتفاهم وتتسلل الى أرواح السَمَر فيمند بها ويطول ، فاسمعوا زفير ساعة الليل وضحكها في أحلامها الليل في قِدَمها وحمقها ؟

ـــ ايها الانسان كن على حذر ا

ويل لي ! اين تسرَّب الزمان ? الما وقعت في آبار لا قعر لها لقد نامت الدنيا ، ويلاه انني اسمع هرير الكلب وارى لمعان القمر ، اإنني لأفضل الموت على ان أبوح لكم بما يعتقده فؤادي عن نصف الليل لقد مت وقضي امري !

لماذا تمدّين نسيّجك حولي ايتها العنكبة ، اتطلبين دماً ؟ ويلاه لقد تساقطت الأَندا ودنت الساعة ، الساعة التي سأرتجف فيها برداً واتحول منها الى جليد ، الساعة التي تسأل وتسأل ولا تكفُّ عن السؤال قائلة ً « مَنْ سيجراً على هـذا ؟ – ٢٦٥ –

إنني محمول الى هنالك ، وروحي ترقص في كل يوم ! من سيكون سيدالعالم يا ترى ? لقد نوَّر القمر وسكرف الهواء ، وآسفاه ، هل تسنَّى لكم ان ترتفعوا بطيرانكم ، لقد رقصتم ولكن الساق ليست جناحاً ايها الجيدون في رقصكم ، لقد انقضى زمن الحبور فاستحال الحر الى خميرة، لقد فرغت الكؤوس وعلت همسات القبور إنكم لم تبلغوا الأعالي في طيرانكم لذلك تنادي القبور « انقذوا الأموات ،

لماذا طال بنا الليل ? فهل اسكر نا شعاع القمر ؟ » فيا ايها الراقون أنقذوا القبور، ما لكم لا تُتنهضون الاموات ، كنى الديدان

ما رعت القد دنت الساعة الا بال ال

لا يزال الجرس يدوي برنينه فالقلب يزفر زفرات الاحتقار . إِن سوس القلب ينخر شغافه ويلاه 1 ما اعمق هذا العالم

ايتها القيثارة ! لكم أُحب نغمات اوتاركُ كاتُمها تتعالى من بعيد ومن الزمان المنصرم عن ضفاف نهر الغرام ما انت ايها الجرس الا هذه القيثارة المشجية فلكم قرعت قلبك الاحزان ، احزان الآباء والاجداد والسُلفاء الاقدمين ، حتى انضجت دعوتك الازمان فغدت كالخريف المذَّهب وكقلبي المنفرد فاصبح صوتك كلاماً والعالم نفسه قد نضج كالعناقيد لوَّحها الاسمرار فهو يريد ان يموت مكفَّناً بحبوره افما تنشقون يا رجال الرقي عبيراً يضوع خفياً . إنْ هو الا عبير الأبد ،

--- 777 ---

رائْحة خمرة السعادة المعتَّقة، السعادة الثاملة بشوقها إلى الموت المطلقة انشادهما في نصف الليل قائلة : ان العالم عميق ، ان العالم اعمق مما كان يظن النهار دعني. . . دعني ، انني اطهر من ان تمسَّني يدك وقد اكمل عالمي ، دعني ايها النهار الأحمق العبوس الثقَّيل، أفليست ساعة نصف الليل اشد منكَّ اشراقاً ? يجب على الاطهار ان يسودوا العالم وهم المجهولون الاقوياء تكمن فيهم ارواح نصف الليل المشعَّة بأنوار اعمق واصفى من انوار النهار الما النهار ، انك حوَّلي وتراود سعادتي لأنك تجد فيَّ أنا المنفرد ينبوع كنوز لا تفنى أنت تطلبني ، ايها العالم ، وما انا بالعالميَّ ولا بالدينيَّ ولا بالآلهيِّ ، ما اثقلك أيها النهار وما أثقلك أيها العالم لتذهب ايديكما على هدى ، لتذهب قابضة على سعادة اعمق وشقاء أعمق ، لتذهب مستولية على أحد الآلهة ولتدعنى وشأني أَبَها النهار ، ان سعادتي عميقة وشقَّاني عميق ولكنني لست إلها ولست حتى جحيم اله ٍ ، وما اعمق اوجاع العالم أيها العالم الغريب ، إن أوجاع الأله أعمق من أوجاعك فاقبض على أوجاع الآله ودعني وشأني ، فما آنا الا قينارة تفيض عذوبة وسحراً أنا قيثارة نصف الليل ، إنا جرسٌ لا يفهم أحدٌ بيانه وعليه إن ينطق امام الصمّ ، وإنتم ايها الراقون لا تفهمون ما أقول لقد وقضي الأمر وتوارى الشباب مع الظهيرة والعصر فحان وقت المسا وأقبل الليل ونصف الليل، وهذا الكلب وهذا الريح كلاهما يعوي وهل الريح الأكلب ينن ويعوي ، فيا لصوت الريح من زفير وضحك وحشرجة عند انتصاف الليل انها لشاعرة سكرى تجاوزت حدود النشوة وطال سهدها ، هذه الساعة القديمة تداعب أوجاعها عند نصف الليل وتداعب أيضاً مسرًّاتها ، والمسرَّة عند اشتداد الالم تفوق الألم شدةً وعمقاً

--- 777 ---

- 111

ان اللذات تطلب الخلود لكل شيء، فتريد عسلاً وخميراً وساعة ثاملة في نصف الليل ، تريد قبوراً وتريد الدموع تنسكب مؤاسية على القبور والشمس الجانحة بنورها الذهبي الى الغروب

واي شيء لا تتشوق اللذَّة اليه فهي اشدُّ ظماً وجوعاً من الألم وفيها ما ليس فيه من روعة واسرار ، فاللذة تطلب ذاتها وتنهش ذاتها فهي إرادة تناضل في حلقة مفرغة ، تريد حباً وتريد بغضاً ، تتمتع بالسعة فنجود وتقذّف بما تبذل، تتسوَّل تسولاً لتهب نفسها وتشكر من يأخذها ، فهي تشتهي ان تُقابَل بالبغضاء

اللذة المتمتعة تشتهي الاوجاع والاحتراق في الجحيم والعـار وكل ما عراه التشويه ، فهي تلتهب بظمأ الحياة ، وما خفيت عنكم الحياةُ في هذا العالم ان اللذَّة الثائرة السعيدة تشتاقكم إيها الراقون وتحنُّ الى الآمكِ إيهـا

ان اللدة التائرة السعيدة لتسافح أيها الواقول وحن بمي اليابي اليها الفاشلون لان اللذة الابدية تتشوق ابداً الى كل محاولة فاشلة ، فهي تطلب ذاتها إذ تطلب الالم

--- 419 ---

« فهو اعمق مما يعتقد النهار « والآمه عميقة « واللذَّةُ اعمقُ من الآلام « يقول الألم — مرَّ يا هذا وانقض « ولكن ليس من لذَّة لا تطلب الخلود « خلوداً لا بهاية له!!! الندس وفي صبيحة اليوم التالي بهض زاراً من مرقده فُشدًّ حقويه بنطاق وخرج من غاره ملتهباً قوياً كالغزالة التي كانت حينذالة تذر قرنها من وراء الغام وانتصب زارا يناجي الشمس كما ناجاها من قبل قائلاً : « لو لم يكن لك من تنيرين . أكانت لك غبطة ايتها المقلة المتوهجة. بانوار السعادة » افما يعزُّ عليك أيها الكوكب العظيم أن يبقى من تنير في مكامنهم وأنت طالع لتهب الأنوار وتنشرها على العالمين لقد نهضتُ إنا اما هؤلاء الرجال الراقون فلا يزالون مستغرقين في نومهم ، أفيكون هؤلاء الرجال رفاقي الصادقين ? لا ليسوا هم من انتظر بين هذه الجبال اً ريد ان ابدأ عملي منِّن اول نهاري وهم يجهلون نذير صباحي وصوت اقدامي لاينذرهم بالشروق إنهم راقدون في غاري ولم تزل أحلامهم ترتوي من نشيدي في نصف الليل فليست آذانهم بالآذان المرهفة لسماع اقوالي وكان زاراً ذاهباً في نجواه والشمس تصعب في الافق فاذا به يسمع صرخة نسرِ على الذرى فقال : لقد انتبه معي نسري وأفعواني للتسبيح امام ألشمس في ·· شروقها ، فالنسر يقبض بمخلبه على النور الجديد، اننى أحب الحيوان الصادق ولكن أين دحالي الصادقون ? وفى ذلك الحين أحس زارا كأن زرافات من الطيور تدور به واشتــد حفيف الاجنحة حول رأسه حتى اضطر الى اغماض عينيه . فاذا به يشعر بوقع --- ۲۷+ ---

سهام عليه كأنها مفوقة منقوس عدو جديد وماكانت تلك الوخزات الامداعبة طغات الحب للحبيب الجديد فقال زارا في نفسه وقد استولت الحيرة عليه : - ما ألم في يا ترى ? وقعد باحتراس على الحجر الكبير أمام باب غاره ، وبدأ يلوِّح بيديه ليردَّ عنه الطيور المتدافعة بحنائها اليه ولكنه شعر بان راحتيه تغوران في لبدة وسمع من ملمس يديه زئير أسدٍ ، زئيراً ملؤه اللطف والحنان فصاح زارا - لقد جاء الانذار وأحس بقوة تبدِّلٍ من قلبِه . ففتح عينيه فإذا بوحش ضخم اصفر اللون ممدد عند قدميه وقد أسند رأسه على ركبتيه كأنه كلب وجد صاحبه القديم فلازمه لابريدعنه انفكاكا وكانت اسراب الحمام لاتزال تتطاير حول زارا واذا أصاب جناح احدهما انف الأسدكان الأسد بهزُّ رأسه مندهماً ويستغرق في ضحكه عند هذا المشهد لم يقل زارا غير كلة واحدة « لقد اقترب ابنائي » وصمت صمتاً عميقاً . غير انه أحس بسقوط حمل ثقيل عن قلبه فأنهمرت دموعه غزيرة تبلُّ راحتيه ، وذهل عن كل ما حوله لا يبدي حراكاً فجاءت طيور الحمام تقع على كتفيه وتداعب شعره الأبيض ولاتني تغدق عليه عطفها وحنانها . وكان الآسد مستمراً في ارسال لسانه على راحتى زارًا مجففاً ما عليهم من دموعه وهو يزأر متميلا خاشعا وطال هذا الموقف ولعله لم يطل فليس لمثله على الارض من زمان وكان الرجال الراقدون نهضوا من رقادهم في هذه الاثناء وتهيأوا للخروجالى زارا ليقدموا له تحية الصباح، ولكنهم ما أطلوا من باب الغار حتى وثب الأسد وهجم عليهم وهو يزمجر فصرخوا جميعاً والذعر يملأ روعهم وتراجعوا ثم اختفوا عن العيان ونهض زارا عن معقده وقد استولى عليه الذهول فادار لحاظه فيكل جهة وهو يتسآحل عما جرى لهوعما رأى وسمعتم ثاب اليه رشده فأنجلت امامه حوادث ومه فقال وهو عرُّ انامله على لحيته : - في صبيحة الأمس كنت جالساً على هذا الحجر فتقدَّم العرَّاف الي وسمعت - 141 -

انتهى

- 777 ---

ملحق

لقد أُخِذَت الشذرات التي خُصص هذا الملحق لها من مفكرات فردريك نيتشه الخاصة ولعله دوَّنها ليكتب رسالة يوضح فيها ما يجلو الإبهـام في بعض اقوال زرادشت وقد رأينا إلحاقها بهذا الكتاب تكملة لها شأنها لادراك نظريات هذا الفيلسوف

- 444 --

لقد تزعزعت الأهداف جميعها، وذهبت التقديرات في ميادين النفكير متصادمة متناقضة يدعى صالحاً مَنْ يتبع ما يوحي اليه قلبه كما يدعى صالحاً ايضاً من لا يصبخ الاً لصوت الواجب . يدعى صالحاً الرجل اللطيف المسالم كما يدعى صالحاً ايضاً الرجل الجسور العنيد القاسي يدعى صالحاً مَن لا يكبت نزعاته كما يدعى صالحاً ايضاً من يتحكَّم فيهر ر يدعى صالحاً من يطمح الى الحقائق مطلقاً كما يدعى صالحاً ايضاً من يموِّه مظاهر الاشياء يدعى صالحاً مَنْ يجاري نفسه كما يدعى صالحاً ايضاً من يتصف بالخشية والتقوى يدعى صالحاً الرجل الممتاز النبيل كما يدعى صالحاً ايضاً الرجل الذي لا يحتقر احداً ولا يترفّع على احد يدعى صالحاً الرجل الطيب الذي يتَّتى الجدل كما يدعى صالحاً ايضاً الرجل المتشوِّق أبداً إلى العراك والظفر يدعى صالحاً مَنْ يطمح الى المقام الأول ويدعى صالحاً ايضاً مَنْ لا قبل له بالانتفاع مما يُلحق الضرر بسواه --- 770 ----

- 1 -

إن في الانسان قوة عظمى من الحوافز الادبية غير انها لا مجد لهما هدفاً واحداً تتجه باجمعها اليه فهي تذهب متعاكسة متناقضة لانهما نشأت من شرائع تعددت ألواحها في العالم قوة أدبية لا حدَّ لها ولكن العالم قد حُرم من مقصد واحد 'تبذل هذه القوة في سبيله

- " ---

لقد محدمت الاهداف جميعها ، فعلى الإنسانية ان تقيم لها هدفاً ومن الخطأ ان نعتقد بوجود غاية ترمي الإنسانية أليها حيثُ لا هدف . لقد اقامت جميعُ الفرق لنفسها غايات غير ان هذه الغايات اضمحلّت جميعها بتبدل حالاتها الاصلية إن العِلم يهدي السبيل ولا يدلُّ على الهدف غير انه يورد من المبادىء ما

إن الغيم يهماي الشبيل ولا يدف في محمد في عن يدف في . يصوِّر الغاية تصويراً

-- £ ---

عقم القرن التاسع عشر ماصادفت حتى اليوم رجلاً أتى بمَثَل أعلى جديد ، غير ان الموسيقى الالمانية فتحت مجالاً لأماكي واولتني الاعتقاد بأمهاً ستوِّحد بين القوى إن نظرة واحدة تكني المتأمل ليرى ان كل شيء يتداعى ، فيجب ان يعمل الهادمون بطريقة تدع للاقوياء مجالاً لإقامة الحياة على شكل جديد

إن انحلال المباديء الأدبية ينتج عنه بالفعل تفكك الشخصية في الفرد وفي الجموع فيسود الاضطراب كلَّ شيء لذلك لا بِدَّمن وجود غاية يتجهالاستقرار , نحوها ، لا بدَّ من محبة جديدة

-- 441 --

· ٦ -

م د ك

حذارِ من الطُفرة على مسلك الفضيلة ، فعلى كل فرد ان يسير في طريقه وإنْ جُنح عن طريق الآخرين دون ان يطمح الى بلوغ الذروة وحده اذ على كل سائر ان يكون جسراً للمتقدمين وقدوة للمتأخرين

---- \+ ----

قد يصبح الانسان العادي السطحي محتـَملاً ولا بأس به اذا هو اتحبه بارادته --- ۲۷۷ ---

-11-

- 17 --

اذا امكن للانسان أن يجعل للعمل قيمة ، فكيف يتسنى للعمل أن يجعل الإنسان ذا قيمة

-- 11 ---

إن المباديءَ الأدبية تُشغل من لا قبل لهم بالاستغناء عنها فهي جزء من اسباب حياتهم ولا يمكن لأحد ان يدحض اسباب الحياة . . . الآً اذا كانت معدومة أصلاً

<u>ب</u> ۱٤ —

لو صحَّ ان ليس في الحياة ما يستحق التمسك فيه، لكان ذو المباديء الأدبية يُلحق الضرر بابناء جنسه من جرَّاء غيريّته وفضيلة إحسانه ليستفيد من هذا الضرر لنفسه

- 10 --

إن الأمر بمحبة القريب معناه لا تهتم ۖ لقريبك ، وعدمُ الإِهتمام بالقريب انما هو أصعب ما تقضي به الفضيلة

- 17 -

إن الانسان الشرير انما هو طفيليَّ ، وليس من النبل الاَّ يحيا الانسان الاَّ ليتمتع بالملذات – ۲۷۸ — إن العاطفة النبيلة تصدُّنا عن ان ُحيا للنمتع بالملذات فقط ، إذ علينا ان نقوم بشيء لقاءها ، ، ولكنَّ طبقة العامة تعتقد بأن للانسان ان يحيا دون ان يتقاضى الحياة شيئاً وفي هذه العقيدة علة انحطاطها

-----

- \/ --

ان الانسان المنحط يخضع للسُنن المتناقضة ، فاذا شئت ان تزرع الفضيلة فيه وجب عليك ان تسلخه عن حياته إرغاماً و تسوده طغياناً

-- 19--

الحق المطلوب : يجب أن تتم الشُرعة الجديدة ، ولن تتم الا بزوال الشرائع العليا وزرادشت ينتصب بوجهها لالغاء شريعة الشرائع وهي الآداب إن الشرائع في مقام السلسلة الفقرية من المجتمع لذلك وجب ان نوحًدهما بالقضاء منها على ماكان يخضع له الانسان ُحتى اليوم بسائق العبودية

يجب ان يكون زرادشت في الانتصار على نفسه قدوةً تتبعها الانسانيه للانتصار علىنفسها في سبيل الانسان المتفو ّقاندلك وجب على الانسانيةان تتغلَّب على المبادىء الادبية

-- \*\* ---

- 11 --

ما هي سياد المشترع وما هو ارتقاؤه وما هي آلامه ? وما هو معنى الاشتراع بوجه عام ؟ ليس زرادشت الا نذيراً بمشترعين عديدين

-- YYA ---

عناصر مختلفة : ١ – الحاكمون، وهم مَنْ لا يتوقون الأ الى الصور التي يبدعونها . لأنهم غزبرو المادة مطلَقون يتفوَّقون على ما هو كائن ٢ --- المطيعون، وهم المتحررون الذين يجدون سعادتهم في الحب والاحترام ويدركون معنى الرقي - وعليهم ان يتجهوا بالتأمل الى الغاء ما فيهم من عيوبُ ٣ --- المستعبَّدون، وهم الطبقة المستخدَمة -- وعليهم تأمين رغد العيش وايجاد الرحمة بين افرادهم - 77 --الواهبُ والمبدع والمعلم ثلاثة ينذرون بقدوم مَنْ سيسود - 72 ---كلُّ فضيلة وكل انتصار على الذات ليسا الاَّ تمهيداً لطريق مَنْ سيسود --- 70 -----كل ضحية يقوم بها السائد تحتسب له ميئة ضعف -- 77 ---إذا ما قام قائد الجند او الامير او المسؤل تجاه نفسه بتضحيةٍ فقد حقَّ له ان يُعجَّد على ملا الاشهاد - 77 -إِن خارقة السائد الذي يثقف نفسه هي أنه يقيم فيهما صورةً للشعب الذي يطلب السيادة عليه ، حتى اذا تجبَّلت هذه الصورة للشعب أسلس له قياده --- 44+ ---

- 77 --

يعمل المثقِّف الكبيرُ عمل الطبيعة في ما يعترض سيرها ، فيدع للحوائل مجالاً للتراكم حتى يتغَلَّب عليها -- ٢٩ --ليس المعلِّمون المجدِّدون الاَّ الخطوط الأُولى يضعها الرَّسام الأعظم فنبتى هذه الخطوط مطبوءةً على غرارهم مذه الخطوط مطبوءةً على غرارهم نماره أين ما يؤسسه عظهة الافراد يبتى مجسَّماً لشخصيتهم الى أن ينمو ويأتي

- 47 ---

- 17 -

يحاول الناس ابداً ان يستغنوا عن الأفراد والعظهاء فيتوسَّلون بانشاء الجمعيات والهيئات ولكنهم يبقون مطلقاً تابعين لهؤلاء الأماثل فينسجون على منوالهم

-- ٣٢ --إن الأَهداف الاجتماعية ترجع بالإنسان القهقرى ، فهي توجد طبقةً عاملة وتخلق نوعاً من الناس لا بدَّ من عبوديتُه في المستقبل

ليس من ظلم أروع منحق المساواة بين الجميعلانه يقيم نظاماً 'ينزلالإِرهاق الاشدَّ بأهل الرقيِّ

ليس في الكون ما يصحُّ ان ُيسمى حقَّ الأقوى لان الأقوى والأضعف متساويان في أَنَّ كلاً منهما يمدُّ سلطانه على قدر استطاعته

- 141 --

تقدير ٌجديد ٌللانسان : السؤال اولاً عن عدد القوى الكامنة فيه عن عدد الغرائز المختلفة عن مؤهلاته المؤثرة ومؤهلاته المتأثرة ما هي مميزات رب السيادة ?

إن زرادشت مرتاح الى انتهاء العراك بين الطبقات واستتباب النظام على أساس الميزة الفردية ، وقد كانت الخطوات الاولى نحو التمهيد للشعبية مليئة بالاحقاد ، فلم يبق الآن بعد اجتياز هذه المرحلة الموققة الآ القيام بعمل أخر فيه حلُّ المشكل الاجتماعي ان تعاليم زرادشت قد وجهت الى الطبقة المعدَّة للسيادة في آتي الزمان لأن

--- 40 ----

م د ك

ان تعالم رزادشت قد وجهت الى الطبقة المعدة للسيادة في الي الزمان لان على مَنْ سيحكمون الأرض أن يقوموا مقام الآلهة ليخلقوا في الطبقة المحكومة الثقة التامة الأصيلة . فعليهم اولاً ان يمهدوا سبل السعادة لمن هم دونهم بتضحية لذاً تهم وراحتهم وعليهم ان ينقذوا مَنْ لا يصلحون للحياة بالقضاء عليهم دون إمهال ثم ينشرون أدياناً وطرائق تتوافق وكل حلقة من سلسلة المجتمع

ان جهاد السائد انما يكون في توفيقه بين محبته لمن حوله ومحبته لمن سيأتون في المستقبل البعيد ان صلاح المبدع لا يتحمَّل التجزئة فهو صلاح ٌ واحد ولكنه يتنساول الأقربين من جهة ويمتد الى الأبعدين من جهة اخرى

يقوم الشعور بالساطان على نضال بين أقانيم الذات للاهتداء الى الفكرة التي تتعالى كالنجم على ُسهى الانسانية وما الذات الاَّ الاوَّلية المتحركة --- ٢٨٢ --

-- 41 ---

ان زرادشت يدعو الى الكفاح للاستفادة من السلطان المتجليَّ في البشرية - ٤٠ -

ان بلوغ المثل الأعلى انما يقوم على الكفاح في سبيل السلطان على منهج لا يناقض هذا المثل

\*\*

--- ٤١ ---ان ُسنَّة الرجوع انما هي مدارُ القطب للتاريخ

ان مجال الحقيقة ينفرج بغتةً امام البصائر ، فالمعرفة الصعبة المنال تتحصن في السريرة وتكفل مناعتها بالتحوط والتخفّي ، وقد عشتُ حتى الآن ونفسي تواري شيئاً عن نفسي . غير أن ما بذلته من جهد مستمر في رفع الصخور أولى غريزتي قوة لا حدَّ لها وها انذا أقلب الصخر الاخير ، وها انذا امام الحقيقة وجهاً لوجه

--- 27 ----

استغاثة الحقيقة من اعماق اللحود — لقد اوجدنا الحقيقة ببعثها من مرقدها فكان في ذلك اشدُّ مظهر للشعور بالسلطان فيجب علينا احتقار التشاؤم على ما فهم الناس منه حتى اليوم

إننا في عراك مع الحقيقة --- وقد رأينا أن لا سبيل للصبر عليها إلاً بايجاد الانسان الذي يقدر على احتمالها ، والا فلا بـدَّ من ان نعود الى الوقوف أمامها مبهورين حتى تورثنا العمى ، وليس بوسعنا ان نقف هذا الموقف بعد الآن

- 444 ---

لقد أوجدنا الفكرة التي كلَّفتنا اوفر الجهود فلنبدعنُّ الآن انساناً يستخفُّ حملها فتوليه السعادة

م د ك

واذا ما اردنا التمتع بسلطان الإبداع وجب علينا ان تمنح انفسنا من الحرية ما لم تُمنَحَهُ في أي زمن من الأرمان ، ولن نبلغ ما نرجو ما لم نطرح عبء المباديء الادبية ونكتسب الرشاقة بالحبور ، يجب علينا ان نشعر بما نتوقع لآبي الزمان وتمجِّد المستقبل دون الماضي، علينا ان نصورً باجمل بيان شعري أسطورة المستقبل فنحيا بجميل الامل نعيش به زمنا رغداً ثم نسدل الستار ونحورً تفكيرنا الى الأهداف القريبة المعيَّنة

على الانسانية ان تنصب هدفها ما وراءَ مجالها الحالي لا في عالم الأوهام بل في امتداد كيانها نفسه

--- 24 ----

- 20 ---

ان ما نُطرنا عليه هو ان نخلق كائناً يتفوّق علينا . تلك هي غريرة الحركة والعمل . وكما ان كل ارادة تستلزم افتراض هدف لهما هكذا يدعو وجودُ الانسان الى افتراض كائن لم يوجد بعد وهو هدف حياة الانسان نفسه إن في الهدف مُستَقرًا للحب وللاحترام وفيه مكن للشوق ومنه تنبعت رؤى المكال

ان ما أُطالب به هو خلق أُناسٍ يعتلون فوق كل نوع إِنسانيّ وعلينا ان نضحّي في هذا السبيل أَنفسنا وأَبناء جنسنا — ٢٨٤ —

--- ٤٦ ----

ان للآداب التي سادت حتى اليوم حدودها في مجال الزمان والمكان فقدكان لها نفعها لانها سارت جميعها بالجنس البشري الى حالة الاستقرار المطلق ، ولهذا وجب ان ُيقتلع الهدف لتركيزه على موقع أرفع

م د ك

ولا اجد فائدة من العمل على ايجاد المساواة بين الناس ، بل ادعو بعكس ذلك الى تقوية الفروق وتعميق المهاوي لالغاء المساواة وخلق الرجال الاشداء ، وبهذا يولد الانسانُ المتفوِّق

وما نقصد ان تصير الانسانية الى حالة يتسلَّط المتفوَّقون فيها على المتقهقرين ، بل يجب ان تبتى الفيئتان مفترقتين قدر المستطاع فلاتهتم إحداها بالاخرى ، فيستتب الامر على مثال ما تصوَّره ابقراط لآلهته

- £Y --

ان للانسان المتفوِّق في دائرته العليا ما يقابله في الدائرة السفلى من جنسه . فقد أوجدتُ المتفوِّق والمتقهقر في آن واحد

-- £X ---

كلما ازدادت خرية المرء وانجلت ارادته ازدادت مطالبُ شوقه حتى تؤدي به الى مرتبة التفوُّق اذ يصبح كلُّ ماهو دون هذه المرتبة عاجزاً عن ارضاء محبته

-- 29 ----

--- 0+ ---

في وسط الشوط يولد الانسان المتفوِّق

لقد سادني الاضطراب بين الناس فكنت أود الحياة بينهم ولا اجد مايرضيني فيهم ، فذهبت الى العزلة حيث انفردت بنفسي وأَبدعت الانسان المنفوق ، ملقياً عليه ستار التحوُّل تشعُّ فوقه انوار الظهيرة – ٢٨٥ – اننا نريد ان نخلق كائناً نحوطه بالحب جميعاً ونحنو عليه ، لذلك وجب علينا ان نحترم انفسنا لنضع نصب اعيننا هدفاً نتبادل الحب من اجله ولنُعرض عن سائر الأهداف فانها أولى بالهدم

-- 07 ---

إنَّ مبدأ زرادشت هو ان خير النــاس اقواهم جسماً وروحاً فيجب ان نستثمر منهم الآداب العليا : آداب المبدعين . ان زرادشت يريد استعادة خلق الانسان على صورته ومثاله . وارادُنه هذه تنمُّ عن اخلاصه

-- 07 ---

ان العبقرية لتجد في زرادشت مجسَّم تفكيرها - 25 -

ان العزلة الى حين ضرورية لاتساع الذات وامتلائها فالعزلة تشفي ادوائهـــا وتشدِّد عزمها

يجب ان تُبنى الجماعات على اساس العراك والنضال والآً فمصيرها الى الإقدام على الملاهي والتراجع امام كل هجوم . انني ادعو الى الحرب حرباً لا حديد فيها ولا نار تتقارع فيها المبادىء ويتبارى اصحاب الافكار في ميدانها

يجب ايجاد فئة النبلاء بانتخاب الأصلح واختيار مراسم جديدة لتأسيس الاسرة

تقسيم النهار تقسيما جديداً ونشر الرياضة بين الجميع كباراً وصغاراً واعتبار النضال مبدأً اولياً النظر الى المحبة الجنسية كجهاد من اجل مَنْ سيأتون بعدنا -- ٢٨٦ ---

تعليم التسليط قساوة ولطفاً ، وعند نوال قوة التحكم في حالة ، السعي الى نوالها في الحالة التي تليها اقتباس ما يمكن اقتباسه عن الاشرار وفتح مجال للنضال أمامهم ، اذ يجب استخدام المنحطين ايضاً يجب ان يرسو حق العقاب على اتخاذ المجرمين ادوات للتجارب العلمية – ومنها التجارب لايجاد طريقة جديدة للتغذية – وبذلك يُبرر استخدام الفرد لخير المجموع اإننا نعامل بالمداراة مجتمعنا الجديد لانه معبر يؤدي الى المنل الأعلى في آتي الزمان ، وما نعمل نحن وندفع بالآخرين الى العمل الا في سبيل هذا المنل الأعلى

--- 00 ----

وجود الطرق والوسائل للاندفاع الى ما وراء الانسانية ، وعلينا ان نمجد من الانسان نوعه الاعلى والاشد

يجب ان نتمثَّل ابداً بما في الأصاغر من نزوع الى الافضل، الى التكامل والنضوج، الى الصحة وإشعاع القوة

يجب ان يعمل كل واحد عمله اليومي بعاطفة الفنَّان لابلاغ ما يقوم بصنعه حدَّ الـكمال والنظر الى ما يجب صنعه بدون مغالاة كما يليق باهل الاقتدار

-- 07 ---

تذرعوا بالصبر فان الإِنسان المتفوِّق مرتبتكم التالية فيجب عليكم ان تتصفوا بالاعتدال والرجولة

لنرفعن ۖ الانسانفوق مستواه أُسوة باليونان فلا نطمح الىالخوارقالعقلية ، وخير ُ لنا أن نستبعد العقل الراجح اذا قيدَّه الخلق ُالضعيفوالأعصاب المنهدمة، وليكن هدفنا إِنماء الجسدكله لا الدماغ وحده

- YAY ---

- 07 --

م د ك

- 01 ---

١ -- التضجر من الذات . ترياق ضد الندم . تحوّل الامزجة « الوسائل الغير العضوية » . الارادة في عدم الارتياح . يجب ان يصل عطشنا الى أشد حالاته قبل ان نحاول اكتشاف ينبوع لاروائه
٢ -- تحويل الموت ليصبح وسيلة للظفر والمجد
٣ -- المرض وما يُتخذ نجاهه . حرية اختيار الموت
٤ -- الحب الجنسي كوسيلة لبلوغ المثل الاعلى « التشوّق الى الفناء في القوة
٤ -- الحب الجنسي كوسيلة لبلوغ المثل الاعلى « التشوّق الى الفناء في القوة
٥ -- التوليد كا قدس الاحمال ، الحبل . إبداع الرجل والمرأة الذين يتجهان بالعاكسة » عبة الالوهية المتألمة
٥ -- التوليد كا قدس الاحمال ، الحبل . إبداع الرجل والمرأة الذين يتجهان بالعاكسة » عبة الالوهية المتألمة
٥ -- التوليد كا قدس الاحمال ، الحبل . إبداع الرجل والمرأة الذين يتجهان بالحاد الطفل الى التلذذ بوحدتهما ورفع هيكل لاتحادها
٢ -- الاشفاق كخط . إيجاد الاحوال الملائمة ليتمكن كل فرد من معونة نفسه ومن التمتع بحريته في قبول المساعدة أو رفضها
٢ -- الشمان الداخلي كوسيلة للرقي الانسان شيطانه الـحمان معونة الفسه ومن المناع والمرائية النين يتجهان المامية المامين المامين المامية المميية المامية

- 09 -

ُسنَّةُ اوليَّة : تخطي المراتب دون طفرة وبلوغ الكمال في كل مرتبة بالشعور بالارتياح فيها العمل اولاً في التشريع . ان فكرة العودة المستمرة فكرة بعد الوعد بالانسان الميفوِّق مروَّعة ولكنها اصبحت مقبولة الآن --- ٢٨٨ --- ان الحياة نفسها قد اوجدت فكرةً هي أصعب ما تحتمل الحياة لأنها تطمح الى تذليل اعظم عقباتها ، وهي ان يطلب الانسان العدم ليتمكن من العودة الى الوجود يوماً

لتكن حياتك عبارة عن تحول في ألف روح ، وليكن هذا ما ُفدَّر عليك، فتصبح ارادتك منصبَّة على قبول هذه الحلقات المتوالية

ان أعظم ما نطمح اليه هو ان نرضي بخلودنا ونتحمَّله

- 11 --

- 11-

ان الفترة التي اتيت فيها بفكرة العودة المستمرة انما هي فترة خالدة أحتمل من اجلها هذه العودة

- 11-

ان مبدأ العودة المستمرة يرهق النبلاء لأول وهلة لأن هذه العودة تؤدي في الظاهر الى القضاء عليهم للاستبقاء على مخلوقات سخيفة أقل ضرراً – ولعل النبلاء يقولون « يجب إبادة هذا المبدأ وقتل زرادشت »

--- 72 ----

يتردد اتباع زرادشت ويقولون « سنتوصل الى الاعتياد على هذا المبدأ غير انه سيدفع بنا الى القضاء على العدد الاوفر من الناس » يضحك زرادشت ويقول « لقـد وضعت المطرقة في يدكم وعليكم ان تستعملوها »

- 444 --

انني لن اخاطبكم كما اخاطب الشعوب لان كل شعب يقضي على نفسه باحتقارها ويتبادل الشعوب الاحتقار فيفني احدهم الآخر - ٦٦ --

- 70 --

م د ك

ان طموحي الى فعل الخير يضطرني الى الصمت غير ان ارادتي المتجهة الى ابداع الإنسان المتفوِّق تأمرني بان اتكلم واضحّي حتى مَنْ أُحب عليَّ أن اتطبع وأُتحوَّل فاطبَّعكم واحو ّلكم ولا سبيل لنا بغير هذا الى احتمال هذا الانسان المتفوِّق

— <u>\v</u> —

منشأ الانسان الراقي . إن ثقافة الرجل الأفضل تقوم على الألم الأشد . بيان عن المثل الاعلى الذي يتجه اليه زرادشت ويستدعي ما تحمَّل من تضحية في سبيله اذ ترك مسقط الرأس والاسرة والوطن . الحياة عرضة لتحقير الفضيلة السائدة . آلام التجاريب وصدمات اليأس، التخلي عن الملاذ التي تتاح للانسان عند اتجاهه الى المثل الأعلى القديم ، وهي ملاذ يتذوَّق منها الحرُّ طعم الاشياء المضرَّة او يشتم منها نكهة غريبة

ان القلب المبدع قد أولى الاشياء قيمتها ومعناها ، ثار شوقه فعمد الى الابتداع موجداً اللذة والألم ثم طمح الى إشباع شهوته المآ فعلينا ان نتحمَّل كل ما أحس به الإنسان والحيوان من آلام فيا مضى ، وعلينا ان نجعل لهذه الآلام صفة مثبتة وأن نقيم لنا هدفاً يبرر احتمالنا لها - ٦٩ -

- 11 --

من الأوليَّات « إن بوسعنـا ان نعتبر الالم نعمة والسُم غذاءً • نظرة ٌ في ارادة الألم -- ۲۹+ --

على الأَّتباع العاملين لنشر المباديء ان يتصفوا بثلاث صفات : الإِخلاص والقدرة على التفاهم والتساوي في المعرفة

— YY —

- 141 -

- 191 -

لقد بذلت لكم الفكرة الثقيلة المرهقة المؤدية الى فناء الانسانية فهل ُتبعث هذه الانسانية يا ترى بعد تذليل عقباتها والقضاء على العناصر القاتلة للحياة ?

لا تذموا الحياة بل وجهوا الذم الى انفسكم ما يجب ان يستقر عليه الانسان الراقي بصفته مُبدِعاً ، تنظيم جماعة الراقين وتثقيف من سيؤول الحكم الى يدهم يوماً لتفو قكم ان ينعم بما يأتيه من تحكم ومن تبديل ان الانسان سيعود تكراراً وابداً وليس هو العائد فحسب بل الانسان

المتفوَّق أيضاً المتفوِّق أيضاً

--- Yo ---

ان العزلة بأنواعها السبعة انما هي المحنة الخاصة بالمصلحين وهي تعزيتهم ايضاً فالمصلح يتعالى فوق الازمنة وارتفاعه يقيّض له الاتصال بجميع المصلحين والمجهولين في كل زمان، وليس له من وسيلة للدفاع عن نفسه الأَّ جماله، فهو يقبض على آلاف السنين الآتية ويزداد حبه كلما امتنع عليه ان يفعل الخير بدافع هذا الحب نفسه

ان زارا لا يتململ في صبره وهو ينتظر قدوم الانسان المنفوِّق بل يتوقَّع هذا الحدث مطمئناً وقد اتجهت كل حركة شطرَ هدفها متكاملةً مُسدَّدة الخطى إن النهر العميق هادِيٍ في سيره ، ولاَ صغرِ الامور ما يبرّرها

- 444 -

--- Y1 ---

في القسم الثالث من زرادشت ، يجب استعراض كل اضطراب وكل شهوة جامحة وكل اشمَزاز والتغلَّب عليها ماكان اللطف والحنان في القسمين الاول والثاني الآً دليلاً على القوة التي لم تتوصل الى الوثوق من ذاتها عند بلوغ زرادشت الشفاء ، ينجلَّلي « القيصر » بكل صرامته وكل خيره وحنانه . وعندئذ يتهدَّم الحائل ما بين قوة الابداع والحنان والحكمة . فيسود

م د ك

الجلاءِ والطمأنينة وتضمحُلُّ الشهوات الجامحة وَهَكَذا تبلغ السعادةُ الخلودَ اذ يحسن الانسانُ التمتع بها

--- YY --

زرادشت « القسم الثالث » لقد بلغتُ السعادة بنفسي عندما أبتعد عن النـاس عاد الى نفسه، فكاًن غمامة انقشعت من جوّه الحياة التي يجب على الإنسـان المتفوِّق ان يتمتع بها، انما هي حياة إلهِ « ابقراطي » ان ما يرد في هذا القسم الثالث انما هو وصفُ الآلام الألهية . ولم ُتذكر احوال المشترع الانسانية الآعلى سبيل المشـال، فانه يرى اخيراً ان محبته لأصحابه علة يشنى منها فيعود الى الراحة والسكون، وعندما تأتيه الدعوة ينسحب على مهل

- YX --

يجب ان يؤتى في القسم الرابع بإيضاح مفصَّل عن سبب إشراق الظهيرة العظمى في حينها ، فلا بد إذاً من وصف الحقبة الملاعمة للظهور على أن يتولى زرادشت تأويل هذا الوصف ويجب ان يُبين في الفصل الرابع السبب الحقيقي لوجوب خلق الشعب المختار اولاً وهو شعب يلام رجاله زمانهم فيأتون اضداداً لمن لا تتفق احوالهم مع الزمان ولا يعهد زرادشت بحل القضايا الالمن يظهرون اخيراً فيدعوهم الى العمل الزمان ولا يعهد زرادشت بحل القضايا الالمن يظهرون اخيراً فيدعوهم الى العمل

لا سعادة في اتباع شرعة زرادشت الاحين يستنب نظام التسلسل وهو ما يجب تعليمه قبل كل شيء نظاماً تقوم عليه الحكومة في العالم اذ توجد طائفة جديدة للسيادة فيه ومن هذه الطائفة يخلق في كل مكان إله ابقراطي ، هو الانسان المتفوِّق الذي يغَّير صفحة الوجود ويبدِّل الحياة تبديلاً ان العالم الذي يتفوَّق على الإنسانية انما يعود بها بعد هذا الجنوح الى بذل حبه للأصاغر والمتضعين زرادشت يموت وهو يبارك جميع حوادث حياته نورادشت يموت وهو يبارك جميع حوادث حياته

